Das »Bohmische Assisi«

Von Dr. Josef Albert, Menden, Kr. Iserlohn

750 Jahre sind es jetzt her, dafl sich in der Mitte Europas, in Béhmen, in dem
damaligen Herzstiick der deutschen Kolonisation, ein Ereignis begab, das zu den
entscheidenden in der deutschen und europiischen Geschichte gehdrt. Damals schien
es, als ob die christliche Idee und mit ibr die abendliandische Kultur, die von
Deutschland nach Bohmen vorgetragen worden war, durch eine Verweltlichung ohne-
gleichen wieder erschiittert werden sollte. Das Wohlleben der Grofien und Reichen gab
dem Volk das denkbar schlechteste Beispiel, und das Volk selbst versank in Armut
und Verbitterung und ergab sich ciner mehr und mehr um sich greifenden Sit-
tenverderbnis. Béhmen stand seit Qttos des Groflen Zeiten, seit dem Jahre 950,
unter deutscher Oberhoheit, aber Deutschland hatte kein Einmischungsrecht in die
inneren Angelegenheiten des Landes. Was von Deutschland aus getan werden
konnte, war die weitere Aussendung von Glaubensboten, von predigenden Mén-
chen und von tiichtigen Siedlern. Aber all das bot dem Ungeist keinen Einhalt; die
Ereignisse warfen ihre Schatten auf das ganze mittlere und 6stliche Europa. Da kam
eine Hilfe, die mebr von Gott als von Menschen geschickt erschien. Es war eine
Frau, die die Wende herbeifiihrte, die Tochter Ottokars 1, die selige Agnes von
Bohmen, deren Mutter deutscher Abstammung war. Geistig hochstehend und von
reichen Herzensgaben, wurde sie eine glihende Verehrerin und Nachfolgerin des
hl. Franz v. Assisi, dessen Ruf damals die christlich-abendlandische Welt erfullte.
Von Ménchen aus dem Reich angeregt, griindete sie das ,Béhmische Assisi“, von
wo aus sie eine Welt erneuerte.

Man fragt sich heute, wie es moglich war, daf8 die nun heraufkommende, fiir Mit-
tel- und Osteuropa so bedeutsame neue christliche Periode, in deren Mittelpunkt das
Bohmische Assisi stand, im Laufe der spateren Jahrhunderte so sehr in Verges-
senheit geraten konnte, dafl heute kaum noch einer etwas davon weifl. Das hat
seinen Grund in der endlosen Reihe von Kriegen und Wirren, die iiber Mittel-
europa dahingingen, und die das Andenken an jene Zeit verblassen liefen, wenn-
gleich gerade jene Erneuerungszeit den nie mehr erloschenen Funken in den Men-
schen entfacht hat, der sie in allen Drangsalen innerlich aufrecht erhielt. Vor 20
Jahren hat der damalige Prager Kardinal den Heiligsprechungsprozeff fir Agnes
von Béhmen eingeleitet, um dadurch endlich ihre Gestalt der Vergessenheit zu ent-
reifen. Die Urkunden zu diesem Prozef sind in vielen, langen Jahren miihevoll ge-
sammelt worden, denn die Hussitenkriege und der 80jdhrige Krieg haben in Boh-
men auch die wertvollsten Dokumente vernichtet. (Es ist von Interesse, dafl Papst
Pius XI., damals noch Bibliothekar an der Ambrosiana in Mailand, ebendort die
iltere Lebensbeschreibung der seligen Agnes von Béhmen aufgefunden hat.) Auch
iiber die Grabstitte der bohmischen Konigstochter hiillten die Kriege Dunkel, bis ein
Prager Gelehrter in den dreifliger Jahren dieses Jahrhunderts, anldflich von Stu-
dien in der Prager Universititsbibliothek, auf dem Deckel eines alten Buches eine



Das »Bohmische Asstsi« 179

Inschrift entdeckte, die besagte, dafl sich die Ruhestitte der seligen Agnes hinter einem
Altar in der St.-Jakobs-Kirche der Prager Altstadt befinde. Damals ging ein
Waunsch aller Freunde der Seligen in Erfiillung: die wertvollsten Teile des Prager
Stadtviertels zum ,Assisi“ wurden ernéuert. Vor allem die Wiederherstellung der
schénen, alten, schon halb verwitterten Kirchen in ihrer urspriinglichen Form wurde
in Angriff genommen. Der zweite Weltkrieg hat all diese Bemithungen von neuem
unterbrochen.

Die Geschichte der seligen Agnes und des ,Béhmischen Assisi“ ist folgende:

Agnes wurde im Jahre 1205 in Prag geboren. Ihr Vater, Ottokar I., hatte sieben
Jahre zuvor vom deutschen Kaiser zum ersten Mal die erbliche Konigswiirde fir
sein Land verlichen bekommen. Siiddeutsche Einwanderer kamen damals mehr denn
je nach Prag, weil sie von den béhmischen Herrschern als Kolonisten und Lehrer
gerufen wurden. Béhmen war ein wichtiger Teil des Reiches. Der erste Bischof von
Prag war deutscher Herkunft, andere Deutsche folgten ihm. Wie innig Agnes von
Jugend an mit dem christlichen deutschen Mutterboden verbunden war, bezeugen
vns ihre ersten Lebensjahre. Der Sitte der Zeit entsprechend wurde sie schon in jun-
gen Jahren dem Sohn des schlesischen Herzogs Heinrich verlobt und zur Erzichung
an den schlesischen Hof gegeben. Hier kam sie mit der heiligen Hedwig zusammen,
die die Mutter ihres Verlobten war, und die als Herzogin von Schlesien im Verein
mit Herzog Heinrich sich um die Kolonisation des Ostens so grofle Verdienste er-
worben hat. Hedwig erzog die Kénigstochter in dem von ihr gestifteten Zisterzien-
serinnenstift zu Trebnitz in Schlesien. Hier weilte Agnes drei Jahre; in dieser Zeit
wurde der eigentliche Grund fiir ihre ganze spitere Entwicklung gelegt. Die Ein-
driicke, die sie in der religiésen Atmosphire und Geborgenheit der neuen Heimat
empfing, haben sie niemals mehr verlassen; das Beispiel der gottgeweihten Frauen
stand in grellstem Gegensatz zu den schlechten Sitten des Prager Hofes, und so
reifte schon damals in ihr der Gedanke, ihrem Volke in besonderer Weise zu dienen,
um es aus den Zeitverderbnissen zu retten. Da ithr Verlobter starb, kehrte sie wie-
der nach Prag zuriick. Fiir einige Zeit nahm sie das Primonstratenserinnenstift
Doksany auf, und nun wurde sie mit dem spiteren Kénig Heinrich VI1I., dem Sohn
des deutschen Kaisers Friedrich II., verlobt. Man schickte sie zur weiteren Erziehung
nach Osterreich, wo sie an den Hof der Babenberger kam. Aber auch diese zweite
Verlobung fand auf Betreiben einiger Fiirstenhiuser ein schnelles Ende. Es begann
die dritte Verlobung: der verwitwete deutsche Kaiser Friedrich II. selbst und der
englische Kénig Heinrich I11., die méchtigen Herrscher jener Zeit, hielten um ihre
Hand an. Ottokar I. zwang seine Tochter, die Verlobung des deutschen Kaisers,
des Hohenstaufen, anzunehmen, und die Verlobung wurde geschlossen. Alles ge-
schah gegen den Willen der Braut. Schon der Gang dieser Ereignisse aber war ein
Beweis dafiir, in welcher Wertschdtzung Agnes bereits damals stand. Sie selbst trug
sich mit der Absicht, das Eheversprechen wieder riickgingig zu machen, den Hof zu
verlassen und ein Leben der Armut unter den Armen Prags zu fithren. Schon war
die Kunde von der Erneuerungsbewegung des hl. Franz nach Béhmen gedrungen
und fand in vielen Herzen starken Widerhall. Aber es fehlte an einer Fithrung, an
einer tiberragenden Gestalt, um die sich alle scharen konnten. Da starb Ottokar [.



180 : Josef Albert

Agnes war damals 25 Jahre alt. Sie suchte nun in ernsten Vorstellungen Kaiser
Friedrich II. von ihren wahren Zielen zu unterrichten und bat ihn um ibre Frei-
.gabe. Papst Gregor IX., an den sie sich um Vermittlung gewandt hatte, sandte einen
Legaten nach Bohmen, mit dessen Hilfe die Verlobung dann aufgehoben wurde.
Agnes war frei.

Sogleich legte sie ihre koniglichen Gewdnder ab und vertauschte sie mit einem
cinfachen, groben Kleid. In den drmsten Vierteln Prags begann sie ihr Werk der
Nichstenliebe, indem sie nach Kriften die vielfache Not zu lindern suchte. Zu glei-
cher Zeit waren aus Siiddeutschland Minoriten nach Prag gekommen, fir die der
inzwischen zum Konig gekronte Wenzel 1., Agnes’ Bruder, das Kloster St. Jakob
hatte erbauen lassen. Aus diesen wihlte Agnes ihre Seelenfithrer aus. Ein dem Na-
men nach nicht mehr bekannter Minorit aus Worms sowie Theodorich von Kutten-
berg standen ihr zur Seite. Auf deren Rat hin begann sie einen Briefwechsel mit der
hl. Klara, der grofien Gefihrtin des Armen von Assisi. Diese schickte ihr finf Ge-
{ahrtinnen. Mit ihnen wurde im Jahre 1234 das ,B6hmische Assisi“ begonnen. Es
entstand zuerst ein Klarissinnenkloster, dessen Abtissin Agnes wurde, bald folgte
ihm ein Minnerkloster nach der Regel des hl. Franz. Bei der Grindung dieser Ki6-
ster muf} beachtet werden, dafl zu jener Zeit das franziskanische Leben, das Leben
,in der Armut“, noch nicht seinen eigentlichen Niederschlag hinter Klostermauern
fand, sondern die Kléster nur Sammelpunkte fir die Ordensmitglieder waren, wih-
rend die franziskanische Bewegung selbst fast ausschlieBlich eine ,Bewegung in der
Welt“ war.

Die Schwierigkeiten in Prag waren anfangs grofi. Jedoch die stindigen Ermunte-
rungen der hl. Klara, die Agnes die ,Hilfte ihrer Seele® nannte, fuhrten die bohmi-
sche Konigstochter auf dem einmal beschrittenen Weg weiter, und es dauerte nicht
lange, bis ihr grofe Erfolge beschieden waren. Langsam, aber ununterbrochen wuchs
das Werk heran; das kleine Assisi umfafte im Laufe weniger Jahre ein ganzes
Stadtviertel, das teils den Ordensangehdrigen Unterkunft gab, teils den Tausenden
von Armen zum Aufenthalt diente. Aus einem der Spitiler, in dem ehemalige
Kreuzfahrer die Pflege tibernommen hatten, ging der Kreuzherrenorden mit dem
Roten Stern hervor, der bis heute besteht, und dessen deutsche Mitglieder sich nach
1945 in Westdeutschland niedergelassen haben. Im bohmischen Assisi erklang die
deutsche, die lateinische und die tschechische Sprache. Es wurden nicht weniger als
vier Kirchen erbaut, von denen heute noch drei erhalten sind. Von diesem Mittel-
punkt der Erneuerungsbewegung zog man tiglich in die Welt hinaus, um Gottes
Wort nicht nur mit dem Munde zu predigen, sondern um es vor allem vorzuleben.
Die Bewegung griff bald iiber die Mauern Prags hinaus und erfafite ganz Bhmen,
ja auch die ostlichen Linder. Uberall mufiten Zweigniederlassungen gegriindet
werden. Als nach dem Tode Wenzels 1. sein Sohn Ottokar 1I. Kénig wurde, wurde
auch dessen ilteste Tochter Kunigunde Klarissin, und zwdlf weitere Tochter von
anderen bohmischen Grofen folgten ihr. In Polen war es die Herzogin des Landes
selbst, Kunigunde, die den gleichen Schritt vollzog. Machtig durchdrang der neue
Geist die Volker; der Name der arm gewordenen Agnes aber war in aller Munde.
Dodch je grofier ihre Erfolge wurden, um so mehr entzog sie sich allen Ehren. Sie ent-



Das »Bohmische Assisi« 181

flammte dafiir die Herzen derer, die ihr Werk ausbanen und weiterfithren halfen.
Scharen von Menschen fanden zu den Grundwahrheiten des Glaubens und einer
christlichen Lebensfihrung zuriick. Es erfillte sich das Wort, dafl die Welt und ihre
Einrichtungen immer dann wahrhaft gebessert werden, wenn die Menschen sich
bessern.

Der EinfluR der bohmischen Konigstochter erstreckte sich nicht nur auf das ein-
fache Volk, sondern auch auf die gebildete Welt. Thr Beispiel hatte eine machtige
Zugkraft, zumal ihre geistige Bildung weit iber den Durchschnitt hinausragte.
Man suchte darum selbst in weltlichen Angelegenheiten ihren Rat; so schlichtete sie
den unseligen Streit zwischen Konig Wenzel 1. und Ottokar II., so dafl im Prager
~Assisi die VersGhnung zwischen Vater und Sohn stattfinden konnte. Noch bei vie-
len anderen Gelegenheiten wurde sie als Ratgeberin und Vermittlerin hinzugezo-
gen. In ihrer Selbstlosigkeit legte sie schliefllich die Stelle der Abtissin nieder und
nannte sich von da an nur noch die soror major, die ,altere Schwester“. Sie war mit
der Gabe der Gesichte und der Krankenheilungen ausgestattet, und ihr Ruf als
~Mutter der Armen“ drang bis an die fernsten Grenzen der abendlindischen Welt.
Man folgte ihr als einer Heiligen. Am 6. (2.?) Mérz des Jahres 1282 ist sie in Prag
im Alter von 77 Jahren verstorben. Wenige Jahre vorher noch hatte sie versucht,
ein drohendes Ungliick von ihrem Land abzuwenden, indem sie Konig Ottokar II.
an seine Treue gegen das Reich gemahnte. Ottokar II., von Ehrgeiz getrieben, streb-
te nach der deutschen Kaiserwiirde und erhob sich gegen Rudelph von Habsburg.
Agnes beschwor ihn, von diesem unseligen Beginnen abzulassen, Ottokar jedoch
schenkte ihr diesmal kein Gehor. So kam es zur Schlacht auf dem Marchfeld bei
Wien, in der der bohmische Xonig sein Leben verlor. Das Werk der seligen Agnes
aber nahm nach ihrem Tode seinen Fortgang und erblihte auf den Triimmern des
dahinsinkenden Ottokarschen Reiches weiter. Sie wurde zu den Seligen gerechnet.
Thre formliche Erhebung zur Ehre der Altdre wurde durch die Hussitenkriege ver-
eitelt. Jedoch der Orden der Kreuzherren erhielt die Erlaubnis, ihr Fest am 2. Marz
alljahrlich feierlich zu begehen.

Die wenigsten Deutschen, die vor dem letzten Weltkrieg nach Prag kamen, wufi-
ten etwas von dem uralten Kleinod, das diese in so groflem Mafle von Deutschen
mit-erbaute Stadt in einem ihrer verborgensten Winkel noch barg, von dem ,Na
Frantischku®, wie die Reste des Assisi von den Tschechen genannt werden. Wer aber
davon erfuhr und sich die Mithe nahm, es aufzusuchen, wurde reichlich belohnt. Nur
von zwei Seiten erreichbar, vom Stadtinnern durch eine enge, schwer auffindbare
Gasse und von der Moldau her durch ein einziges ganz unscheinbares Tor, lag
plotzlich ein kleines Hausermeer vor ihm, wo stille Hofe von klosterihnlichen Bau-
ten, von langgestreckten, niedrigen Hausern mit Stiegen und Galerien, von turm-
bewehrten Tordurchldssen und von hochgiebeligen, eigenartig kleinen Kirchen um-
geben waren. Die Gebaude waren von Familien bewohnt, die hier ein bescheidenes
Leben fithrten. Die alten Gotteshduser waren erst in neuerer Zeit wieder gedffnet
worden. Kein Laut der iibrigen Stadt schien in diese Einsamkeit zu dringen, und es
war, als ob die Jahrhunderte hier wahrhaft stillstinden, um dem Langstvergange-
nen noch Raum zu geben und seinen Sinn jedem Besucher neu einzuprdgen. Es war



182 Hans Urs von Balthasar

neben jener Stelle, wo auf dem Hradschin sich der erhabene Sankt Veitsdom erhebt,
der geweihteste Boden Prags. Der Name ,Na Frantischku® rithrt von der dltesten
Kirche in diesem Stadtviertel her, von der Sankt Franziskuskirche, die alle Jahr-
hunderte iiberdauerte, ehrwiirdig und einsam in der Mitte des Assisi stehend, durch
ein zweites kleines Kirchlein, die Maria Magdalenenkapelle, mit einem dritten Got-
teshaus, der Sankt Barbarakirche verbunden. Hier war der geistige Mittelpunkt des
ganzen ,Na Frantischku“. Die verwitterten Mauerwerke, das schlichte Auflere und
Innere der Kirchen waren zu ehrwiirdigen Zeugen fiir unsere Zeit bestimmt, uns an
den schlichten und doch so weltbewegenden Geist jenes heiligen Jahrhunderts zu
erinnern. Ein viertes Gotteshaus, die Laurentiuskirche, konnte nicht vor dem Ver-
fall gerettet werden. Das klosterliche Leben im ,Na Frantischku® nahm im Jahre
1782 sein Ende, als Joseph II. die meisten bohmischen Kléster schliefen und die
Gebaude fir profane. 6ffentliche Zwecke dem Volk iibergeben lief.

Zur Theologie der Sikularinstitute

Von Dr. Hans Urs von Balthasar, Basel

Die Kirche hat mit der Apostolischen Konstitution ,Provida Mater” (1947) einer
neuen Form des Rétestandes oder ,Standes der Vollkommenheit® kirchliche Aner-
kennung und Giiltigkeit verschafft. Sie hat es in diesem und den damit zusammen-
hingenden Dokumenten in einer primir kanonischen Form getan, die aber in ge-
dringter Kiirze die ganze theologische Begriindung fiir die Moglichkeit der neuen
Standesform hinzugibt. Sowohl das Faktum selbst, dafl dieser Stand in der Kirche
existiert, wie die umrifihafte Begriindung sind fiir die Theologie der Kirche, und
durch diese hindurdh fiir die christliche Theologie iberhaupt von hoher Bedeutung.

Vielleicht wurde diese nur deshalb bis hente noch nicht in gebiihrendem Mafle er-
kannt und gewiirdigt, weil eine andere Lebens- und Denkbewegung die Ekklesiolo-
gie unserer Zeit in Atem hilt und beinah alle Krifte beansprucht: jene namlich, die
die Laien im Weltstand erst zur Teilnahme an der Katholischen Aktion der Hierar-
chie, von da aus zu einer immer selbstindigeren Entfaltung ihrer Eigenverantwort-
lichkeit und ihres Einsatzes an ihrer weltlichen Stelle aufgerufen und aufgeweckt
hat. Die ,Theologien des Laienstandes“, die heute allenthalben aus dem Boden
schieen, entsprechen dem Interesse der Zeit; hier werden Schlachten geschlagen,
wird Neuland gewonnen, hier scheint sich eine unaufhaltsame Umstrukturierung des
christlichen Bewufitseins zu vollziehen, des Inhalts, dafl der Laiendhrist in voller
Zugehorigkeit zum Gottesvolk, aber auch mit beiden Fiflen in der Welt, in ihrer
Arbeit, im Ringen ihrer Kultur, ihrer Wirtschaft und Politik, vollverantwortlich
steht. Und was man in fritheren Jahrhunderten (zum Teil aus kulturgeschichtlich
aufweisbaren Griinden) als die Mitte der Kirche ansah: der Ritestand und die hier-
archischen Funktionen, das erscheint in der neuen Sicht als ein vom Griinder selbst





