
182 Hans Urs xion Balthasar 

neben jener Stelle, wo auf dem Hradsdiin sich der erhabene Sankt Veitsdom erhebt, 
der geweihteste Boden Prags. Der Name •Na Frantisdiku" rührt von der ältesten 
Kirche in diesem Stadtviertel her, von der Sankt Franziskuskirche, die alle Jahr- 
hunderte überdauerte, ehrwürdig und einsam in der Mitte des Assisi stehend, durch 
ein zweites kleines Kirchlein, die Maria Magdalenenkapelle, mit einem dritten Got- 
teshaus, der Sankt Barbarakirche verbunden. Hier war der geistige Mittelpunkt des 
ganzen •Na Frantisdiku". Die verwitterten Mauerwerke, das schlichte Äußere und 
Innere der Kirchen waren zu ehrwürdigen Zeugen für unsere Zeit bestimmt, uns an 
den schlichten und doch so weltbewegenden Geist jenes heiligen Jahrhunderts zu 
erinnern. Ein viertes Gotteshaus, die Laurentiuskirche, konnte nicht vor dem Ver- 
fall gerettet werden. Das klösterliche Leben im •Na Frantisdiku'' nahm im Jahre 
1782 sein Ende, als Joseph II. die meisten böhmischen Klöster schließen und die 
Gebäude für profane, öffentliche Zwecke dem Volk übergeben ließ. 

Zur Theologie der Säkularinstitute 

Von Dr. Hans Urs von Balthasar, Basel 

Die Kirche hat mit der Apostolischen Konstitution •Provida Mater" (1947) einer 
neuen Form des Rätestandes oder •Standes der Vollkommenheit" kirchliche Aner- 
kennung und Gültigkeit verschafft. Sie hat es in diesem und den damit zusammen- 
hängenden Dokumenten in einer primär kanonischen Form getan, die aber in ge- 
drängter Kürze die ganze theologische Begründung für die Möglichkeit der neuen 
Standesform hinzugibt. Sowohl das Faktum selbst, daß dieser Stand in der Kirche 
existiert, wie die umrißhafte Begründung sind für die Theologie der Kirche, und 
durch diese hindurch für die christliche Theologie überhaupt von hoher Bedeutung. 

Vielleicht wurde diese nur deshalb bis heute noch nicht in gebührendem Maße er- 
kannt und gewürdigt, weil eine andere Lebens- und Denkbewegung die Ekklesiolo- 
gie unserer Zeit in Atem hält und beinah alle Kräfte beansprucht: jene nämlich, die 
die Laien im Weltstand erst zur Teilnahme an der Katholischen Aktion der Hierar- 
chie, von da aus zu einer immer selbständigeren Entfaltung ihrer Eigenverantwort- 
lichkeit und ihres Einsatzes an ihrer weltlichen Stelle aufgerufen und aufgeweckt 
hat. Die •Theologien des Laienstandes", die heute allenthalben aus dem Boden 
schießen, entsprechen dem Interesse der Zeit; hier werden Schlachten geschlagen, 
wird Neuland gewonnen, hier scheint sich eine unaufhaltsame Umstrukturierung des 
christlichen Bewußtseins zu vollziehen, des Inhalts, daß der Laienchrist in voller 
Zugehörigkeit zum Gottesvolk, aber auch mit beiden Füßen in der Welt, in ihrer 
Arbeit, im Ringen ihrer Kultur, ihrer Wirtschaft und Politik, vollverantwortlich 
steht. Und was man in früheren Jahrhunderten (zum Teil aus kulturgeschichtlich 
aufweisbaren Gründen) als die Mitte der Kirche ansah: der Rätestand und die hier- 
archischen Funktionen, das erscheint in der neuen Sicht als ein vom Gründer selbst 



Zur Theologie der Säkularinstitute 183 

auf das Kirchenvolk und sein christliches Leben hin entworfener und bezogener hel- 
fender Überbau, dessen Daseinsberechtigung in einer gewissen Exemplarität (beim 
Rätestand) und einer Vermittlung der zum übernatürlichen Leben notwendigen 
Heilsgüter (in den Funktionen der Hierarchie) liegt. Hier das Leben, dort die zum 
Leben notwendigen, übernatürlichen •Strukturen" (Congar). Man könnte diese Sicht 
kurz dahin zusammenfassen, daß man sagt: Der Laie ist das Licht der Welt, der 
Klerus und die Ordensleute sind das Licht des Laien. 

Während die Vorgeschichte der Säkularinstitute im 19. Jahrhundert stark durch 
den Widerstand der alten Orden belastet war1, ist dieser heute so gut wie ver- 
schwunden. Der Widerstand oder wenigstens die Bedenken ergeben sich vom neu- 
erwachten, seiner eigenen Form und Aufgabe sich vergewissernden Laienstand her: 
teils von den Laien selbst, heftiger noch von den Theologen, die dem Laienstand zu 
seiner besonderen •Theologie" zu verhelfen suchen. So sollen zuerst diese Beden- 
ken angehört werden, Bedenken vor allem aus dem mitteleuropäischen Raum • mit 
Ausschluß des Ostens, aber auch Italiens und Spaniens, die hier einerseits •katholi- 
scher", anderseits unbefangener, unkomplizierter denken, Bedenken, die zum Teil 
theologisch formuliert werden können, zum Teil bloß atmosphärischer Natur sind; 
aber auch diesen letzteren, die vielleicht die wirksameren sind, versuchen wir 
soviel Dichte zu geben, daß sie verstanden und wenn nötig widerlegt werden 
können. Im zweiten Abschnitt soll in kürzesten Umrissen eine Theologie der kirch- 
lichen Stände entworfen werden, die den neuen Rätestand theologisch zu situieren 
vermag. Im dritten wird eine summarische Antwort auf die Bedenken erteilt. 

/. Die Bedenken 

1. Im Zeitalter der schwindenden Persönlichkeit, des Herdenmenschen, der auf 
Parolen schwört und nach der Presse denkt, scheint die Hauptsorge im Raum der 
Kirche die Bewahrung der großen, freien, starken, christlichen Persönlichkeit. Diese 
freie Persönlichkeit aber wächst und reift dort, wo der Mensch ein Stück weltlicher 
Verantwortung in christlichem Geiste trägt: durch sein Dasein etwas Einmaliges ge- 
staltend, das keiner ersetzen, kaum einer fortsetzen kann, wovon aber alle in ihrer 
Freiheit gestärkt und genährt werden. Peguy hat in seinem Bild von •Joinville", in 
seiner •Note Conjointe", Bernanos in seinen Schriften zur Zeit, Guardini (hier von 
Scheler beeinflußt) in seinen Studien über die Person, diesen Menschen abgehoben 
von dem andern, der seiner eigenen Freiheit nicht gewachsen ist und vor ihr flieht 
in einen bergenden und entlastenden Gehorsam hinein. Bernanos vor allem hat als 
die furchtbarste Gefahr der heutigen Christenheit die Verwechslung von echtem Ge- 
horsam und falscher Gefügigkeit hingestellt, die im Namen und unter dem Deck- 
mantel des kirchlichen Gehorsams der modernen Verantwortungslosigkeit Vor- 
schub leistet und den Massenmenschen in die Kirche einführt.2 Bernanos kritisiert 
nicht den Ordensgehorsam. Aber er sieht in der Übertragung dieses Ideals auf den 
Laienchristen in der Welt die schlimmste aller frommen Fälschungen. •Vous avez 
mis les peuples au college!" Das Heil kann nur kommen von einer sauberen Unter- 

1 Vgl. dazu Jean Beyer: Les instituts siculiers (1954), S. 52 ff. 
2 Vgl. mein Buch über •Bernanos" (Hegner 1954), S. 28 f, 488 f, 517 f. 



184 Hans Urs von Balthasar 

Scheidung des Ordensgehorsams (mit seiner legitimen Opferung der Freiheit) und 
des Laiengehorsams, der im Gegenteil aus der ganzen Kraft der Freiheit und Ver- 
antwortung immer neu zu leisten ist. •L'obeissance chretienne a par nature un carac- 
tere heroique ... Les hommes dresses ä obeir aveuglement sont les memes qui 
brusquement desobeiront aveuglement. Obeir sans discussion n'a nullement le meme 
sens qu'obeir sans comprendre, et la totale docilite n'est pas si loin qu'on pense de la 
revolte totale"3. Der moderne Mensch ist nur allzubereit zu gehorchen. Daher ein 
gewisser lakaienhafter Zug auch im kirchlichen Gehorchen von heute: ein Übriges 
und Überschwengliches an Unterwürfigkeitsbezeugungen. Noch einmal kann man 
Bernanos zitieren (in seinem nun schon berühmt gewordenen Brief an Amoroso 
Lima über die Katholische Aktion): •II me semble qu'il n'y a plus pour 1'Action 
Catholique, comme d'ailleurs pour tout catholique, qu'une seule activite parfaitement 
legitime, ne comportant aucun risque d'exces: l'apologie de l'autorite ecclesiastique, 
de ses methodes, l'exaltation delirante de ses moindres succes, la dissimulation de 
ses echecs ..." Hier erhebt sich die Frage: Wird mit der neuen kirchlichen Lebens- 
form nicht vollends das Ideal des klösterlichen Menschen unter die Laien in der 
Welt hinausgetragen? Wird es nicht aus dem Bereich, in dem es berechtigt ist, 
hinübergepflanzt in einen Bereich, der für es eine Fremde ist und wo es nur gefähr- 
liche Verwirrung stiften kann? 

Wird man nicht am besten fahren, wenn man, wie es etwa Karl Rahner vor- 
schlägt,4 sauber trennt zwischen den beiden Ständen, ihrer inneren Lebensform und 
existentiellen Ethik? Hie •Klerus" (wozu auch der Rätestand gehört und alles, was 
unter den Laien vorwiegend im Dienst des Klerus arbeitet) • dort Laien. Die Mit- 
glieder der Säkularinstitute gehören dann eindeutig zum •Klerus". Ernst Michel 
wäre mit dieser Trennung gerne einverstanden, denn sie dient dazu, die eigentümliche 
Stellung des Laien zwischen Welt und Kirche von der klerikalen Umklammerung 
zu lösen und ihr zur eigenen Gestalt zu verhelfen. 

2. Man könnte die moderne Gefahr einer •Flucht in den Gehorsam" auch noch 
anders sehen: als Sonderfall einer Flucht in die Räte überhaupt, die bei den verän- 
derten soziologischen Voraussetzungen von heute den ihnen eigentümlichen heroischen 
Zug eingebüßt haben oder gar zum gesicherteren Weg geworden sind. Man kennt 
den nicht immer nur scherzhaft gemeinten Vorwurf der Laien an die Ordensleute: 
Ihr gelobt die Armut, wir halten sie! In einer Zeit des Bodenbesitzes, der Heim- 
wesen und der Erbvermögen ist es ein realer Gestus, auf alles zu verzichten, arm 
für Christus zu werden. Aber heute? Der moderne Mensch besitzt sehr oft nichts 
(weil er alles verloren hat oder weil der kapitalistische oder kommunistische Staat 
es ihm wegnimmt), und so bedeutet ihm auch das •alles verlassen" nicht viel. Ein 
lebendiger Christ von heute hängt im allgemeinen wenig an seinem Besitz, er ver- 
dient gerade das bißchen, was er zum Leben braucht. Kann ein •Gelübde der Ar- 

3 Chemin de la Croix des ämes, dec. 1944, S. 465. 
4 Über das Laienapostolat {Schriften zur Theologie II. 1955, 339•373). Meine Einwände 

hierzu in •Wesen und Tragweite der Säkularinstitute" (Civitas, Monatsschrift des Schweiz. 
Studentenvereins 11, 1956, 196•210). Der vorliegende Artikel wurde verfaßt, ehe der Ar- 
tikel K. Rahners in •Orientierung" vom 30. April 1956 erschien und soll nicht als Antwort 
darauf aufgefaßt werden. 



Zur Theologie der Säkularinstitute 185 

mut" an dieser Lage etwas Wesentliches verändern? Erwägungen über •Verdienst- 
lichkeit der Akte" sprechen den heutigen Menschen und Christen erst recht nicht 
mehr an. Ändert sich mit einem Ordenseintritt real etwas • außer daß der im 
(Laien-)Orden verdienende Christ durch seine Ehelosigkeit und durch den Rück- 
halt an der Ordensgemeinschaft sich finanziell doch wohl merklich besser stellt 
als der arme Teufel mit dem Weib und seinen Kindern? So daß der Gestus des 
•alles Verlassens" sich bei Licht besehen in sein Gegenteil verkehrt, in einen 
Sprung aus der Unsicherheit in eine größere irdische Sicherheit hinein? Man könnte 
ähnliches für die Jungfräulichkeit zeichnen: Macht man es sich heute (dieses Heute 
ist wichtig!) nicht zu leicht, wenn man ehelos bleibt? Wie man es sich zu leicht macht, 
wenn man arm (das heißt sozial gesichert), wenn man gehorsam (das heißt ohne 
letzte persönliche Verantwortung) bleibt? Zieht man einmal alles ab, was von früher 
her noch an theologischen Vorurteilen gegen die christliche Ehe übrig ist und sich 
immer noch auswirkt, blickt man einmal in der noch immer in Entfaltung begriffenen 
Theologie der Ehe, in der so vieles noch zu entdecken und zu formulieren ist, etwas 
voraus, zieht man auf der andern Seite alles ab, was in der modernen Ehelosig- 
keit an aufgezwungener Fatalität liegt (z. B. der Frauenüberschuß, für den man 
nun doch auch nicht eigens Orden gründen kann, oder die faktische Unmöglichkeit, 
gewisse Berufe, wie den der Lehrerin, innerhalb der Ehe durchzuführen), rechnet 
man hinzu die Entgeschlechtlichung des modernen Menschen zur Arbeitsbiene, er- 
wägt man den gewaltigen Einsatz an Verzicht und Hingabe in einer modernen Ehe 
•: so wird man sich wenigstens fragen dürfen, wo denn nun der so große Vorzug 
der Ehelosigkeit heute noch liegen mag. 

Zusammengefaßt lautet dieses zweite Bedenken: Bei aller Wertschätzung der 
evangelischen Räte in abstracto (niemand will sie in abstracto angreifen) muß die 
Frage gestellt werden, ob in der heutigen Weltsituation die Räte noch ihre frühere 
Zündkraft entwickeln können, ob nicht der Weg der Räte heute zum leichteren 
Weg geworden ist, während das Stehen des Laien in der freien Selbstver- 
antwortung und im vollen Existenzkampf zum schwereren, und zwar nicht nur 
weltlich, sondern christlich schwereren und daher theologisch als wertvoller zu ver- 
teidigenden Weg geworden ist. 

3. Im ersten Bedenken tauchte die Gefahr einer falschen Lenksamkeit des Laien- 
christen auf. Wie nun aber, wenn der Gehorsam des Rätestandes im Stand der Laien 
selbst auftritt? Das heißt, wenn dort, wo frei-verantwortliche Entscheidung er- 
wartet wird, in Wahrheit •Fernsteuerung" durch Gehorsam zu bestehen scheint? 
Unterhöhlt dies nicht jedes menschliche Vertrauen? Erich Przywara hat diesem (auch 
von Bernanos vorgebrachten) Bedenken sehr radikal Ausdruck verliehen, indem er 
dem Gelübdeleben das geschlossene kontemplative Kloster als Stätte zuweist (mag es 
christlich oder buddhistisch oder taotistisch sein) und bereits die •aktiven Orden", 
die aus dieser Geschlossenheit in die Welt heraustreten, in die Krise einbezieht. 
... •In Orden, deren Mitglieder sich erzieherisch betätigen, kann es soweit gehen, daß 
die Zöglinge nach einer abgeschwächten .NoviziatsregeP erzogen werden (mit der 
Folge eines Konfliktes mit dem späteren Leben in der Welt). In Orden endlich, deren 
Mitglieder sich wissenschaftlich beschäftigen, werden sich die .Ordensschulen' aus- 



186 Hans Urs von Balthasar 

bilden, die, wie etwa die Dominikaner, eidlich auf eine Lehre festgelegt sind (iura- 
mentum in doctrinam S. Thomae) oder wenigstens bestimmte Lehren nicht vortragen 
dürfen (wie die Jesuiten den Banezianismus). Damit liegt im ,Orden\ wenn er aus 
seiner Urform heraustritt, die Gefahr, an Stelle einer lebendigen ,Sach-Gerechtig- 
keit' (wie sie Josef Pieper mit Recht als Geist Thomas' von Aquin zeichnet) einem 
,Gehorsams-Reglement' zu verfallen, das für die Ordensglieder sicher ,Weg zur 
Vollkommenheit' sein soll, aber mit der geforderten Sachgerechtigkeit kaum mehr 
zu tun hat. Die natürliche Folge ist ein latentes Mißtrauen* (auch gut katholischer 
Kreise) in die sachliche Zuständigkeit aller Ordensleute: in der Unsicherheit, ob man 
es mit dem konkreten Menschen zu tun habe, der aus eigener Anschauung und sach- 
licher Überzeugung redet und handelt, oder mit einer anonymen .Befehlsstelle' hin- 
ter ihm (entsprechend dazu, wie von gewissen kirchlichen Stellen bereits das gesamte 
Volk der katholischen Laien als .Befehlsempfänger' bezeichnet und gewertet wird"«. 
• Wie unerträglich wird • so muß man folgerichtig fortfahren • die Situation 
erst sein, wenn die •Fernlenkung" ausdrücklich im Gewand der Selbstverant- 
wortung auftritt, was doch in Säkularinstituten der Fall zu sein scheint, zumal dort, 
wo Mitglieder in geistig verantwortlichen kulturellen Stellungen arbeiten? 

4. Man könnte gegen das Vorige einwenden, daß es eine starke Persönlichkeit 
locken müßte, eben diesen Bogen zu spannen und reine Nachfolge Christi darzu- 
leben inmitten der lebendigen Welt. Aber stehen wir denn in einem Zeitalter, das 
die starke Persönlichkeit fördert und hervorbringt? Und wenn man sie für das neue 
Räteleben nicht voraussetzen kann: wird dieses stark genug sein, sie durch sich 
selbst hervorzubringen? Sieht nicht das Ganze, bei Licht besehen, viel eher nach 
einem Tummelplatz der Mittelmäßigkeit aus? Sind diese ungezählten kleinen halb- 
anonymen Gruppen und Grüppchen, die sich heute stolz als •Weltliche Institute" 
bezeichnen (in einer jüngstvergangenen Zeit hätten sie es vielleicht bis zur •Kongre- 
gation" gebracht), sind sie nicht so etwas wie die •Orden der kleinen Leute"? Ver- 
einigungen, so zahlreich wie die weltlichen Wohlfahrtsinstitute, ebenso antlitzlos, 
bescheiden, philanthrop. Wirken sie nicht, verglichen mit einem der großen alten 
Orden, wie die Schrebergärtchen am Rande einer Großstadt, die an einen alten 
noblen Park der Barockzeit angrenzen? Entspricht diese neue Form vielleicht nur 
allzusehr der modernen Schrebergarten-Menschheit, die sich im Antlitzlosen wohl- 
gefällt, die froh ist, wenn die Hauben der Klosterfrauen fallen, weil sie das religiös 
Auffällige in der heutigen Großstadt als peinlich empfindet und sogar schon schockiert 
ist, wenn sie nur einem Priester auf der Straße begegnet? Sollen wir uns freuen, daß 
es in der heutigen Kirche immer noch allenthalben grünt und blüht, wenn auch nicht 
gerade mehr in die Höhe, so doch in die Breite? Machen wir dabei aus der Not eine 
Tugend, wenn wir von der Demut der Kirche sprechen, die mit den namenlos Ge- 
wordenen selber ins Namenlose absteigt? Aber: ist dieser Abstieg Kraft • oder 
selber Erschöpfung? 

5. Und sollten wir hier nicht den Mut haben, ganz durchzudenken? Holt denn 
dieser ins Proletariat hinabsteigende, in die Fernen der Kirchen- und Gottlosigkeit 

5 Von mir unterstrichen. 
6 Humanitas (1952), S. 868. 



Zur Theologie der Säkularinstitute 187 

hinausziehende Apostel Christi die Welt wirklich ein? Bleibt er nicht gerade durch 
seine •Räte" von ihr wie durch eine gläserne Wand getrennt? Ginge es nicht darum, 
auf diese wirkliche oder vermeintliche •Vollkommenheit" zu verzichten, um end- 
lich Mensch unter Menschen, menschlicher Christ unter menschlichen Christen zu 
sein? Wird denn der Jungfräuliche die ganze Sorge und Last des Verheirateten je- 
mals teilen und darum verstehen können, zeigt sich nicht gerade im Versuch der 
Annäherung die Breite der Kluft, die die beiden Lebensformen trennt? Was hilft 
es, die überlastete Mutter für ein paar Tage zu ersetzen, die Kinder zu horten, die 
Brautleute zu beraten, wenn dies alles doch nur von außen heran geschieht, und es 
zu keiner innerlichen Teilnahme kommt? Die Frage ist wohl darum so eindringlich, 
weil in der Kirchengeschichte zum erstenmal das theologische Problem des Sozialen 
mit solcher Wucht eingebrochen ist. (Man denke nur an den Weg Peguys in den 
Sozialismus, und an das, was er von dort in die Kirche zurückgebracht hat. Oder auch 
an die Diskussion um Gertrud von le Forts •Kranz der Engel".) Bleibt nicht der 
alte •Stand der Vollkommenheit" (schon dieser Name!) etwas hoffnungslos Indi- 
vidualistisches, um nicht zu sagen Egoistisches; ist nicht er es, der immer wieder eine 
Mauer in der Gemeinschaft der Kirche aufgerichtet hat zwischen den besseren Leu- 
ten und dem gewöhnlichen Volk, zwischen einer geistlichen Bourgeoisie und einem 
Kirchenproletariat, und hängt diesem •Hinabsteigen" ins Volk, wie es die Säku- 
larinstitute betreiben, nicht der gleiche Geruch von Überheblichkeit an wie jenen 
Charite-Damen zur Zeit des Vinzenz von Paul? 

Anders gesagt: Man müßte doch, angesichts der heutigen Gesellschaft, ernstlich 
untersuchen, wieweit die Standesstruktur der katholischen Kirche wirklich und aus- 
schließlich theologisch, und wieweit sie vielleicht rein historisch-soziologisch bedingt 
ist. Die Tendenz ist wohl unverkennbar, das Gemeinsame der Stände, das Gebot 
der Liebe, immer mehr hervorzuheben (Scheler, A. Adam, Lippert), und diese als eine 
menschlich-christlich totale, den Eros in die Caritas hineinintegrierende zu ver- 
stehen (Friedrich Heer: Christliche Ehe in der Welt. Erich Przywara in allen seinen 
letzten Schriften). Der Standesgedanke wird hier gesprengt und überschwemmt von 
dem •Einen Notwendigen", das eine total-menschliche und inkarnatorische Gestalt 
fordert. Und der neue Heilige ist der, der vor diesem • vom neuen Menschheits- 
bewußtsein geforderten • Grenzüberschritt nicht zurückbebt. Es ist der Schritt, auf 
den die Menschheit wartet, der sich etwa bei Graham Greene schon angedeutet 
findet ... Wirkt die Lösung, die die Säkularinstitute bringen, demgegenüber nicht 
phantasielos, zaghaft, matt; ist sie nicht ein •Sowohl-als-auch", ein Kompromiß also, 
der als solcher im voraus zur Wirkungslosigkeit verurteilt ist? 

Das ein paar der wichtigsten Bedenken. Es gibt viele andere, die wir nicht auf- 
zählen können. Und die genannten bergen so viele Fragen, daß ein Buch kaum ge- 
nügen würde, sie zu lösen. Wir werden ihnen nur ein paar Umrisse entgegenstellen7, 
die die weitere Meditation anregen sollen. Und auch die Antworten werden nur 
skizziert sein. 

7 Es wird dabei nur um das Verständnis der Duae Vitae (Zwei Leben) gehen können; das 
andere Spannungsfeld zwischen •Klerus und Laie", Hierarchie und Volk, muß hierbei gänz- 
lich zurücktreten. Deshalb bleiben auch die klerikalen Säkularinstitute hier unberücksichtigt. 



188 Hans Urs von Balthasar 

II. Umrisse einer Theologie der Säkularinstitute 

Wir haben versucht, die Bedenken, die vielfach aus der aufrichtigen Sorge um die 
heutige Gestalt der Kirche vorgetragen werden, zu hören und ernsthaft zu wägen. 
Auch Unbewußtes und Uneingestandenes sollte zu Wort kommen, weil es die geistige 
Lage oft noch mehr klärt als das Bewußte. In den mitteleuropäischen Ländern, so 
wird man sagen können, stehen sich zwei Strömungen entgegen: ein faktischer Zug 
zur Lebensform der Säkularinstitute ist unleugbar vorhanden (die Zahl und die 
Vielgestalt der Gründungen zeugt davon), aber er entbehrt noch seiner Theologie; 
die Hauptvertreter und Gestalter kirchlicher Geistigkeit denken und treiben in einer 
andern Richtung. Der geistige Boden ist in Mitteleuropa für das Gedeihen der neuen 
Idee weitgehend unvorbereitet; abgesehen von einer gewissen Neugier, die auf dem 
laufenden gehalten sein möchte, kann von einem tiefern Interesse der geistigen 
Kreise kaum die Rede sein. 

Die Ekklesiologie der neuen Laientheologie konnte zwei scheinbar extrem ent- 
gegengesetzte Formen annehmen, die sich aber doch beide ihrer Tendenz nach zu- 
sammenfanden: entweder erhob man die Forderung einer klaren Unterscheidung 
und Scheidung der •zwei Leben": das eine eschatologisch aus der Welt heraus in den 
Dienst der Kirche: Rätestand und Priesterstand, das andere in der Welt verwurzelt 
und in der weltlichen Situation christlich sich entscheidend: Weltstand (Ernst Michel, 
Karl Rahner, auch Bernanos in seiner Art) • oder man suchte vor allem die spiritu- 
ellen Werte der evangelischen Räte für den Laienstand in der Welt zurückzugewin- 
nen, für die Bildung der vollen christlichen Persönlichkeit, wobei die ganze Stände- 
scheidung eigentlich in den Hintergrund trat (so doch wohl bei Guardini). Diese dop- 
pelte Tendenz kann Anlaß sein, die theologische Frage nach der Ständestruktur der 
Kirche zu stellen, was hier, um der erforderten Kürze willen, in einer rein schemati- 
schen Form geschehen soll. 

Das Wichtigste ist, daß wir uns eingangs neu vergegenwärtigen: Die Kirche ist 
ein Mysterium. Als Leib und Braut und Fülle Christi nimmt sie teil an dessen gott- 
menschlichem Wesen und reicht deshalb in Tiefen hinab, die kein ordnender Geist 
ausloten kann. Ihre äußere, sichtbare Struktur aber ist die Darstellung dieser My- 
sterienwirklichkeit; deshalb ist es nicht verwunderlich, daß die Strukturen, die die 
kirchlichen •Stände" jeder für sich und in ihren gegenseitigen Beziehungen dar- 
stellen, niemals (wie die entsprechenden weltlichen und staatlichen Ordnungen, die 
von Menschen entworfen sind und der endlichen Menschennatur entsprechen) end- 
gültig überblickbar werden können, sondern geheimnisvoll dialektisch bleiben müs- 
sen und • unbeschadet der von Christus gegründeten Urgestalt, die nicht wankt • 
sich im Laufe der Zeiten auch neu auseinanderfalten können. 

Das muß gerade angesichts der neuen Lebensformen hervorgehoben werden. Wir 
werden im folgenden sehen, daß die •Theologie" der Säkularinstitute nicht ohne 
weiteres an der bisher vorhandenen, gewohnten Ständestruktur abgelesen werden 
kann, sondern eine kühne und zunächst ungewohnte theologische Denkanstrengung 
verlangt und vielleicht noch auf lange Zeit hin verlangen wird. Die Kirche hätte 
andernfalls die neue Standesform einfach unter die alten Stände der Vollkommen- 
heit subsumieren können und nicht • im vollen Bewußtsein dessen, was sie tat • 



Zur Theologie der Säkularinstitute 189 

in •Provida Mater" und •Primo Feliciter" einen neuen kirchlichen Rätestand zu 
gründen und in ein subtiles, analogisches Verhältnis zu den bestehenden zu bringen 

brauchen. 

Um diese implizite Theologie einigermaßen zu würdigen, muß sie in den Rah- 
men einer theologischen Kirchenlehre eingeordnet werden. Das Spannungsfeld, in- 
nerhalb dessen die kirchlichen Lebensformen sowohl ihr Gemeinsames wie ihr Un- 
terscheidendes finden, kann nach zwei Dimensionen hin entfaltet werden. Beide sind, 
wie sich von selbst versteht, christologisch, weil die kirchlichen Lebenswege und Stän- 
de nichts anderes sein können als Form der Nachfolge Christi. Beide sind aber auch, 
weil sie Wege für Menschen sein sollen, menschenförmig, ihrer Natur angemessen, 
wenn auch nicht (als übernatürliche Möglichkeiten) rein aus ihrer Natur heraus zu 
entwickeln oder zu rechtfertigen. 

Das erste Spannungsfeld ist das zwischen Eschatologie und Inkarnation. Nach 
Paulus sind die Christen kraft der Taufe der Welt abgestorben, mit Christus begra- 
ben, mit ihm auferstanden und dadurch dem himmlischen, eschatologischen Reich 
einverleibt, sie sind als Bürger des nahenden Himmelreiches Fremdlinge auf Erden; 
sie erwarten es vom Himmel her und helfen ihm zugleich zu seinem Durchbruch aus 
der Welt her (Eph 4, 15 f). Man könnte nun von diesem eschatologischen Charakter 
aus den Stand der evangelischen Räte kennzeichnen innerlich als das Ernstmachen 
mit dem Herausgerufensein aus dem alten Äon in die vollkommene Nachfolge 
Christi, während der Weltstand eine Art •Konzession" an den alten Äon bliebe 
(syngnome: 1 Kor 7,6); damit wäre ein durch die ganze Kirchengeschichte verfolg- 
bares Bewußtsein des Rätestandes gerechtfertigt, nicht eine •zweite" Ethik neben 
der allgemeinen christlichen zu sein, sondern bloß deren Radikalität. Dagegen steht 
aber nun, daß eschatologische Existenz nicht besagt: Entweltlichung, Vergeistigung, 
Abkehr von Geschichte und irdischer Arbeit und Kultur, vielmehr Ausgangspunkt 
der christlichen Sendung in die Welt, so wie sie ist. Und dies im Namen des Auf- 
erstandenen, dem die Welt als ganze gehört (Mt 28, 18 f), da sie durch ihn und auf 
ihn hin gegründet und geschaffen ist (Kol 1, 16-17) und da er gerade durch seine 
Auferstehung zum Herrscher des gesamten Kosmos inthronisiert wurde (Phil 
2,9-11). Die Auferstehung widerspricht der Inkarnation so wenig, daß sie viel- 
mehr deren Vollendung darstellt. In der Inkarnation wird der Same des endgülti- 
gen Gottesreiches in das Weltreich eingepflanzt; in der Auferstehung dagegen ist 
das Gottesreich so mächtig geworden, daß das gesamte Weltreich ihm eingepflanzt 
erscheint. Und wenn nun in dieser Blickrichtung die •Christen in der Welt" viel 
positiver dastehen • neben die Eschatologie tritt die Inkarnation, neben das Ab- 
sterben und jenseitige Auferstehen tritt die gottgeweihte Existenz in der sündigen 
Welt als Vertretung der werdenden erlösten Welt •, so erscheinen nun doch auch 
die Ordensleute (und Priester) als jener •Hilfsstand" (secundario et instrumentali- 
ter sagt Thomas), der die Welt •verlassen" hat, um besser mit Christus in sie hin- 
einzugehen, Sauerteig zu sein für Kirche und Welt, in Aktion und Kontemplation, 
hundertfältige Frucht im Acker, der die Welt ist, und damit christliche Radikal- 
form auch der •Inkarnation". So wurde das Ordensgelübde ja immer als die radi- 
kale Einholung und Ratifizierung des Taufgelübdes angesehen: wenn die Taufe 



190 Hans Urs von Balthasar 

für Paulus ein Sterben und Auferstehen mit Christus ist, mit der Wirkung eines 
Fremdseins in dem den •Mächten" noch unterworfenen Kosmos, so ist dieses All- 
gemein-Christliche im Räteleben zur Gesamtlebensform geworden. Aber der »my- 
stische" Tod ist zugleich •mystische" Auferstehung und somit vorweggenommene 
verborgene Existenz in der Herrlichkeit Christi, um zu seiner Zeit •mit ihm zusam- 
men zu erscheinen" (Kol 3, 4). 

Man könnte also harmonisierend wie folgt formulieren: Sofern die Kirche neuer 
Äon im alten ist, ist sie aus dem alten ausgewurzelt: diesen Aspekt stellt der Räte- 
stand vorwiegend, aber nicht ausschließlich dar. Sofern sie neuer Äon im alten ist 
(der aber selbst schon dem neuen in Christus eingewurzelt ist), bleibt sie der Welt 
und deren ganzem Schicksal verhaftet: das stellt der Weltstand dar. Doch genügt 
diese Formel noch nicht, um das Verhältnis der Stände hinreichend zu beschreiben. 
Um es zu können, brauchen wir das zweite christologische Spannungsfeld, das wir 
vorweg umreißen, um dann erst auf die innere Dialektik beider Felder einzu- 
gehen. 

Das zweite Spannungsfeld ist das zwischen allgemeiner und besonderer Beru- 
fung. Der Weg der engeren Nachfolge in den Räten wird vom Herrn selbst wie von 
Paulus als etwas in seiner Exklusivität Ganzheitliches geschildert, dem im Ver- 
gleich zum Leben im Weltstand und seiner •Geteiltheit" und Welt-•sorge" ein un- 
bedingter Vorzug gebührt. Die amtliche Kirche und die Theologie der Kirche haben 
über diese Stufung immer gewacht; das Tridentinum hat sie (sess. 24 can 10) ge- 
genüber den Nivellierungstendenzen des Protestantismus in einer Definition fest- 
gehalten. Diese Stufung aber ist ethisch nur dann erklärlich, wenn sie zusammenge- 
sehen wird mit der besonderen Berufung (in der ganzen Breite dieses Begriffs: vom 
innern Müssen bis zum freilassenden Dürfen), denn sonst wäre der Eindruck un- 
vermeidlich, wer das •Bessere" nicht wähle, der bleibe ein zweitrangiger Christ. 
Weil die christlichen Akte von •Ruf" und •Wahl" den Eingang zum •Besseren"' 
bilden, darum ist das objektiv-Bessere nicht das Bessere jedermanns, was aber wie- 
derum kirchlich nur dann erträglich ist, wenn das objektiv-Bessere ein nicht nur per- 
sönlich, sondern kirchlich und somit sozial für die Ganzheit Besseres ist, wenn also 
die Exklusivität zu Christus hineinführt in eine Universalität im Geheimnis von 
Christus-Kirche für alle. Da aber alle Christen an diesem Geheimnis der exklusiv- 
universalen Liebe von Christus-Kirche teilhaben, darum sind auch alle (in einem 
allgemeinen Sinn) •Berufene" (kletoi), und so ist auch hier der Rätestand nochmals 
nur die Radikalform des Christenstandes schlechthin. Paulus könnte sonst nicht an 
seiner einzigartigen Berufungsgeschichte die ganze christliche Ethik für alle erläu- 
tern, Johannes nicht an seiner besonderen Liebe die kirchliche Liebe überhaupt 

auslegen. 

Es gilt nun, in den Sinn dieses Beziehungsnetzes etwas tiefer einzudringen. Be- 
ginnen wir mit dem ersten Feld. Dort erschien das •Sterben und Auferstehen" im 
Räteleben als eine Radikalisierung • in der ganzen inneren und äußeren Existenz- 
form • dessen, was das Stehen eines Menschen in der Kirche überhaupt ausmacht. 
Man kann deshalb sägen, daß der erste Stand einfach das Moment des Christlichen 



Zur Theologie der Säkularinstitute 191 

als •Form" heraushebt, das im zweiten Stand je eingesenkt ist in die Materie 
•Welt". In dieser Formalität hat es eine Reinheit und auch eine Universalität, die 
es in der Einsenkung in die Materie •Welt" im zweiten Stand nicht mehr hat; es 
gibt hier eine individuatio ratione materiae und damit auch eine Teilung (1 Kor 
7, 34) und •Spezialisierung", die dem ersten Stand (theologisch gesehen) fremd ist. 
Er ist forma informans vitam ecclesiasticam, im Bild des Herrn: Sauerteig im Teig 
der Kirche, und der Teig muß den ganzen Sauerteig in sich aufgehen lassen, den 
ganzen radikalen Geist von Tod und Auferstehung in sich hineinnehmen, und nicht 
bloß einen Teil. Räteleben ist also Geist des Ganzen, und nicht ein Spezialistentum; 
was daran speziell ist, dient seiner Verfügbarmachung für das Ganze. Es wird zum 
Salz gemacht, um das Ganze durchsalzen zu können. Es ist also das totalisierende 
Moment in der Kirche, das durch sein Vorhandensein das Partikuläre hindert, den 
Geist der katholischen Totalität zu verlieren. Es ist, auf die kürzeste Formel ge- 
bracht, das Besondere des Allgemeinen8. 

Das setzt nun aber voraus, daß das Allgemeine selbst ein Besonderes ist, gegen- 
über einem noch •Allgemeineren": das Allgemeine des Christenstandes überhaupt 
ist, gegenüber der Menschheit außerhalb der Kirche, jene Glaubensgemeinschaft, die 
durch das Wort und die Sakramente Christi in sehr besonderer Weise teilhat am 
Mysterium seines gesamt-welterlösenden Leidens und Auferstehens, und insofern 
als ganze Kirche (aber mit dem Rätestand im Herzen) Licht und Salz und Sauerteig 
in der Gesamtwelt ist. 

Solange nur dieser erste Aspekt im Blickfeld steht • christlicher Radikalismus 
als •Form" und gleichsam •Reinkultur" • müßte auch die Idee eines Rätelebens 
im Weltstand nicht als Paradox und abwegig erscheinen. Denn es ist nicht abzuse- 
hen, warum dieser Radikalismus nicht das eine Mal mehr das •Eschatologische", 
das andere Mal mehr das •Inkarnatorische" hervorheben könnte8, warum es nicht 
möglich sein sollte, jene Totalität des Christlichen, der das •Hundertfältige" ver- 
heißen ist, in einer weltlichen Situation darzuleben (jeder Mensch bleibt schließ- 
lich in der Welt). Um dies genauer zu verstehen, muß man nicht vergessen, daß die 
ersten Jünger Jesu Rätestand und Priesterstand urbildlich in Personalunion vereini- 
gen, die aber doch keineswegs das gleiche sind. Der Priesterstand ist vorwiegend 
Funktion, der Rätestand Lebensform. Die Funktion wurzelt in der äußeren Kirchen- 
struktur (im Innern sind wesentlich alle •Priester"), sie ist für diese da. Die ver- 
heißene sechzig- und hundertfältige Frucht der Allesverlassenden hat hier immer 
auch den Aspekt des kirchlichen Dienstes und Nutzens: wer sich von aller weltlichen 
Orts-, Berufs- und Familiengebundenheit freimacht, um ganz den kirchlichen Belan- 
gen verfügbar zu sein, der kann (wie ein Paulus, aber auch ein Timotheus) überall 
eingesetzt werden. Doch wenn der gleiche Paulus sagt: •Ich wollte, alle lebten wie 
ich" (nämlich jungfräulich), so meint er Jungfräulichkeit nicht als Voraussetzung 
für kirchliches Amt und Wirken, sondern als konsekrierte Brautschaft zu Christus, 

8 Diese Formel schließt aus, daß das Wesen des Laien in der Welt dadurch eingegrenzt 
wird, daß man vorgängig alles •ausklammert", was nicht laikale Existenz ist, also die 
•eschatologischen Existenzen" des Priester- und Ordensstandes. 

9 Vgl. die Formulierungen von •Primo feliciter": •relicto saeculo" einerseits, •per con- 
tactum intrinsecum" anderseits. Vgl. meinen Aufsatz in Civitas a.a.O. 204. 



192 Hans Urs von Balthasar 

die, wie die ersten Jungfrauen in der Kirche zeigen, auch mitten in der Welt gelebt 
werden kann. Das •Hundertfache" zeigt sich dann nicht mit dem •eschatologi- 
schen", sondern mit dem •inkarnatorischen" Aspekt verbunden, und auf diese Ver- 
bindung weisen uns •Provides Mater" und •Primo Feliciter" als auf die besondere 
kirchliche Situation der Weltlichen Institute hin. Daß das •Hundertfache" auch hier 
nicht als rein innerlich und unsichtbar (als Wert des Lebensopfers vor Gott) zu gel- 
ten hat, sondern unter Umständen auch als kirchlich-sichtbar, das zeigen die Erwägun- 
gen der Katholischen Aktion, wonach ein •Apostolat" eingewurzelt im weltlichen 
Milieu unter Umständen wirksamer sein kann als das Anpredigen von außen durch 
Priester und Ordensleute, die nicht zum Milieu gehören. 

Das •Hundertfache" • das heißt die Manifestation des Geheimnisses der Tota- 
lität Christi in der Existenz des Christen, der diese Totalität zur Lebensform hat • 
ist gewiß primär ein geistliches, unsichtbares Gut (man denke an die Fruchtbarkeit 
des rein kontemplativen Gebetes, über das die Große und die Kleine Therese so viel 
gewußt haben), aber es bedeutet nachfolgend auch die irdische, soziologische Da- 
seinsermöglichung dessen, der alles auf Christus gesetzt hat: •Niemand verläßt um 
meinetwillen und um des Evangeliums willen Haus, Bruder, Schwester, Mutter, 
Vater, Kind oder Acker, ohne alles hundertfach wiederzuerhalten: sdion jetzt in die- 
ser Welt inmitten von Verfolgungen: Haus, Bruder, Schwester, Mutter, Kind und 
Acker, und in der künftigen Welt das ewige Leben" (Mk 10, 30). Dies wiederum 
nicht oder nicht notwendig im Sinne irdischer Kompensation (wie im Alten Bund bei 
Job), sondern in einem geistlich-kirchlichen Sinn, der vielleicht am schönsten von 
der Fruchtbarkeit des Rätestandes in der Welt dargestellt wird. Daß dabei der Bo- 
den der Welt wirklich berührt wird, daß nicht eine •eschatologische Existenz" 
irgendwo gnostisch über diesem Erdboden schweben bleibt, ist ein in der Mensch- 
werdung Christi wurzelndes Glaubensgeheimnis, auf das wir eingehen werden. Man 
kann vorweg sagen, daß, wenn die Einformung des Weltlichen durch das Christliche 
im Weltstand grundsätzlich bejaht wird, sie auch im Rätestand als möglich und 
wirklich anerkannt werden muß, auch und gerade wenn für den letztern ein be- 
stimmtes Geheimnis des Ganzbleibens in der Zerteilung noch hinzukommt • es ist 
das besondere Geheimnis des Asynchytös im Adiairetös (des ,Unvermischten im Un- 
getrennten') von Chakedon! • ein Geheimnis, das anders als von der Christologie 
her gar nicht sichtbargemacht werden kann. 

So wenig man den Standort Christi in bezug auf die Welt eindeutig bestimmen 
kann, so wenig kann man den Standort des ihm (radikal) Nachfolgenden festlegen, 
und diese Unmöglichkeit spiegelt nur wider die allgemein-christliche Schwebe des 
•in der Welt nicht von der Welt". Der Mensch im Rätestand kann und darf den 
•eschatologischen" Standort einnehmen in einer betonten Distanz zur •Welt". Er 
kann aber ebenso (und das geschieht in den Säkularinstituten) seinen Standort in 
der Welt wählen, unter den Christen des Weltstandes und unter den Menschen 
außerhalb der Kirche. Christus selber hat es getan, als Arbeiter so gut wie als Leh- 
rer und Wundertäter. Paulus hat es andeutungsweise getan, wenn er auf seinen 
besonderen apostolischen Standort und seine standeseigene •Armut" verzichtend 
sein Leben als Zeltweber verdiente • und das nicht •zum Schein". Vom gewohn- 



Zur Theologie der Säkularinstitute 193 

ten Bild her mag uns diese Ortnahme als eine Art Extrapolation außerhalb des an- 
gestammten Bereiches erscheinen • aber die ganze Menschwerdung Gottes ist eine 
Extrapolation aus der Gottheit und ihrem Himmel heraus! Der äußere Anblick, 
einstweilen noch ungewohnt, mag das Befremden rechtfertigen: Statt mit seinen 
Brüdern im Ordenshaus (das die eschatologische Gemeinschaft repräsentiert) zu le- 
ben, weilt dieser Christ in einer Art freiwilligen •Verbannung" in der Welt, 
•comme en exil volontaire"10. Aber für ihn ist die Welt nicht außerhalb Christus, sie 
gehört voll dem auferstandenen Herrn, sie hat ihren Ort in ihm (mehr als daß er 
den seinen in ihr hätte), sie bewegt sich in ihrem Werden, ihrem Sterben und Auf- 
erstehen auf ihn hin. Alle irdische Existenz, auch die der Ordensleute, bleibt inso- 
fern Exil, als die eschatologische Erfüllung noch aussteht. Wie wir es ansehen mö- 
gen, wir stoßen immer wieder darauf, daß in diesem Spannungsfeld das Besondere 
des Rätestandes darin besteht, eben das Besondere des Allgemeinen zu sein. 

Schwieriger werden die Dinge erst, wenn wir das zweite Feld hinzuziehen. Es ist 
unleugbar, daß der Herr im Evangelium seine Jünger in eine Exklusivität zu sich hin 
ruft, zu seiner Person, die ihnen alles andere, was sie verlassen und worauf sie ver- 
zichten, ersetzen muß. Haus, Bruder, Schwester, Mutter, Vater, Kind und Acker 
sind dem Menschen und dem Christen im Weltstand in einer Schicksalsgemein- 
schaft, die zumindest auch eine solche des alten Äons ist, zur Sorge anvertraut: er 
hat kein Recht, auf sie zu verzichten, außer ein stärkerer Ruf des Herrn holte ihn aus 
diesen Bindungen. Auf diesen Ruf hin muß er indifferent bleiben, auf ihn hin einen 
grundsätzlichen Verzicht im Herzen geleistet haben • fiat voluntas tua •, und in 
dieser Hinsicht ist der Verzicht des Nachfolgenden noch einmal das Besondere des 
Allgemeinen: das Darleben dessen, wozu jeder Christ, zuletzt im Blutzeugnis, be- 
reit sein muß (darum hat historisch der Rätestand den Martyrerstand abgelöst und 
ersetzt). Aber weil jeder Mensch, auch der Nachfolgende, ein persönliches, abge- 
grenztes, zeitlich-geschichtliches Wesen ist, darum ist dieses •Darlehen", auch wenn 
es forma ecclesiae ist, auch wenn es die Totalität Christi wählt, als menschliche 
Wahl eine Auswahl. Wer Christus zu seinem Alles wählt, der verzichtet eben damit 
auf andere mögliche Wahlgegenstände, ja er durchschneidet bereits bestehende Ban- 
de, und zwar grundsätzlich alle, wie es die eindeutige Forderung des Herrn ist. Nicht 
einmal Abschied nehmen, nicht einmal den toten Vater begraben. Diese Exklusivi- 
tät zu Christus ist nun aber, sowohl für den Meister wie für den Jünger, kein exklu- 
siv persönlicher, privater, sondern zugleich ein kirchlicher Vorgang. Und zwar in 
einem doppelten Sinn: vom Ruf Christi her, der den besonders Berufenen je in die 
Herzmitte der Kirche hineinruft, um dort eine •kirchliche Existenz" zu leben: äußer- 
lich oder innerlich, sichtbar oder verborgen verhundertfacht und (eucharistisch) aus- 
geteilt zu werden in den Geheimnissen der Gemeinschaft der Heiligen. Aber auch 
von der Antwort des Gerufenen her, der sein Jawort der Nachfolge als einen Nach- 
vollzug des Jaworts Marias und der Kirche versteht, als Eingehen also in das to- 
tale Jawort der erlösten Menschheit zum erlösenden Gott. Beide Aspekte verhin- 
dern jedoch nicht, daß seine Nachfolge ein persönlicher, menschlicher Akt bleibt. 

10 Carpentier, in Nouvelle Revue Th£ol., April 1955, 409. 



194 Hans Urs von Balthasar 

Deshalb kann sein Gelübde auch nie einseitig ver-zweckt werden, es behält eine Seite 
der unmittelbaren personalen Liebe zu Christus und durch ihn zum dreieinigen 
Gott, die die Kirche nur vermitteln, nie aber einfach für sich beanspruchen und be- 
nützen kann. Der Gelobende gehört Gott und erst in zweiter Linie der Kirche: er 
wird nicht zu einem Werkzeug der sichtbaren Kirche so wie ein Beamter Werkzeug 
des Staates wird. Wenn der Christ im Weltstand eine Frau wählt und sich ihr in ge- 
genseitiger Treue verbindet, so kann keine staatliche Macht unter dem Vorwand, 
die Familie sei Baustein des Staates, sich in dieses Treueverhältnis einmischen. Der 
Kirche aber sind die Schlüssel des Himmelreiches nur insofern gegeben, als sie sie im 
Sinne der himmlischen Geheimnisse gebraucht. Diese sind freilich bis zuinnerst so- 
wohl personal wie gemeinschaftlich (wie die Mariologie zeigt), aber so, daß der Ge- 
meinschaftsaspekt nie den personalen bedroht oder aufhebt. 

Der Ordensmann (und der Priester) wählt Christus so, wie der Weltchrist eine 
Frau wählt. Hier erscheint die Verschiedenheit der Existenz. Der Heiratende stellt 
sich unter das gemeinsame Schicksal, die Rechte über seinen Leib, aber auch seine 
ganze Person gehen an seine Frau und durch sie an seine Kinder, die Liebe nimmt 
die Gestalt einer Verströmung in die geschlechter- und sippenhafte Sphäre an, ins na- 
turhaft Hundertfache, und damit in eine •Zerstreuung" und Anonymität des Indi- 
viduums, die nie mehr einzusammeln und nie als ganze zu bewältigen sein wird, ob- 
wohl mit der Sorge um die Familie die Verantwortung für das Morgen, irgendeine 
Form vorsehenden Planens aufgeladen wird. Mit der Ehe ist innerlich gegeben die 
Notwendigkeit von Besitz und die Notwendigkeit freien Planens; die wesentliche 
Bindung und die harte Askese des Menschen im alten Äon liegt im Ehestand selbst 
und in allem, was logisch und naturhaft daraus folgt und was alles sein ethisches 
Korrektiv dauernd und sehr reichlich in sich selber enthält (die •Sorge" Heideggers 
und der Bergpredigt)11, und damit seine Mittel der Selbstheiligung (1 Tim 2, 15). 
Christus hat dieses menschliche selig-unselige Schicksal (Heimarmene, Tyche), das 
zwischen Geburt und Tod Raum bietet für alle Illusion und Desillusion, Hoffnung 
und Enttäuschung, alles Streben und alle Vergeblichkeit, im Sakrament der Ehe ge- 
segnet von seinem Verhältnis zur Kirche her. Aber zwischen Christus-Kirche und 
Mann-Frau in der Ehe besteht nie Identität, nur die Analogie des fleischlichen •Vor- 
Bildes" und des auf höherer Stufe erfüllenden •Ur-Bildes", was schon daran sichtbar 
ist, daß die unauflösliche Treue zwischen Christus und der Kirche in der Ehe auf die 
irdische Zeit beschränkt wird: nach dem Tod eines Ehegatten ist der andere unwei- 
gerlich frei (was Paulus in diesem Zusammenhang anmerkt, Rom 7, 3, und was die 
Sadduzäerfrage nicht nur als einen verfänglichen Scherz erscheinen läßt: Mt 22, 23 
f.). Die ganze Eheordnung gehört in die Zeitlichkeit und trägt zuinnerst deren Zei- 

chen. ' 

Christus aber hat die Menschennatur so angenommen, daß er das ganze Schicksal 
mit in sich aufnahm und zu einem Ausdruck seines Verhältnisses zum Vater im Hei- 
ligen Geist machte. Nicht als ob er stoisch darüberstünde: er ist ja der Mann der 

11 Deshalb scheint es uns verkehrt zu sein, wenn man in Vermischung von Ethik der Fa- 
milie und Ethik des Ordensstandes versucht, Ehepaare dem Regime der Ordensarmut und 
des Ordensgehorsams zu unterstellen. Es ist die Verkennung der inneren theologischen Logik 
beider Stände. 



Zur Theologie der Säkularinstitule 195 

Schmerzen, gekommen, um wehrlos die Sünde aller sich an ihm austoben zu lassen. 
Aber dies ist nicht Verfallenheit, sondern Freiheit, sein Leben dahinzugehen und 
wieder zu nehmen. Ein Ausgegossensein durch alle Höhen und Tiefen bis ins Ge- 
heimnis der Eucharistie, aber darin ein königliches Beherrschen, das von niemandem 
Befehle entgegennimmt als vom Vater allein. Der Eros zerstreut, die Agape aber 
bleibt gesammelt und sammelt. Darum öffnet sich die Liebe Christi zur Kirche (und 
in ihr zur Menschheit überhaupt) ins Unendliche und zu einer grenzenlosen Frucht- 
barkeit, und ist doch immer eine ausschließliche Liebe von Ich und Du, ohne Kind 
(Cant 6, 9). In dieses Geheimnis ist der Mensch im Rätestand gesetzt; an ihm und 
seiner alles einschließenden Exklusivität nimmt er teil. Das zeichnet auch die ge- 
heimnisvolle und erhabene Einsamkeit des Menschen in der besonderen Nachfolge 
des Herrn; er ist umwittert von der Einsamkeit und Einzigkeit Christi selbst, von der 
alle Gemeinschaft erst ausgeht, er lebt aus dem mone pros morion (allein für den 
Alleinigen) der Kirche zu ihrem Herrn; und man ginge fehl, wenn man Ordensge- 
meinschaften in der gleichen Weise betrachten und behandeln wollte wie die natür- 
lichen Sippengemeinschaften. Im Nachfolgen liegt eine bestimmte Anonymität, die 
aber in ganz andere Richtung weist als die des Individuums in der Schicksalsver- 
filzung; es ist die Durchsichtigkeit in das je-einmalige Geheimnis der Agape, dem 
der Erwählte nur als Gefäß und Werkzeug dienen kann, das ihm aber doch ein 
Strahlen verleiht, das ihn auszeichnet und ihm ein anderes Gesicht gibt als das der 
im •Lebenskampf" gestählten •Persönlichkeit". 

In dieser Hinsicht wird die Lebensform, die vorher als forma informans (vitam 
christianam) erschien, jetzt zu einer forma subsistens (natürlich in Christo subsistens), 
also zu einer Lebensform neben den andern, auf der Ebene menschlicher und irdi- 
scher Lebensformen, in ihrer Möglichkeit gegründet, in ihrer Durchführbarkeit ver- 
bürgt durch Christus. Als diese forma subsistens wird dieses Leben zur forma infor- 
mans des Weltstandes, da die Ehe ihre natürliche wie übernatürliche sakramentale 
Würde nur erhält vom Ursakrament Christus-Kirche her (Eph 5, 21-33). Die Kir- 
che als die große Gemeinschaft bleibt •gegründet auf dem Grunde der Apostel und 
(christlichen) Propheten und dem Eckstein Christus", und nur so werden alle zu Mit- 
bürgern der Heiligen und Hausgenossen Gottes (Eph 2, 19-20). 

Das Wichtige also, was eingesehen werden muß, ist dies: daß die erste ekklesio- 
logische Spannung sich selbst nicht vollenden kann ohne die zweite: daß die Uni- 
versalität des Geistes der Nachfolge nicht der Kirche eingeflößt werden kann ohne 
die Darlebung der Exklusivität zu Christus, die letztlich teilnehmen darf an seiner 
Exklusivität zum Vater. Diese Exklusivität Christi ist sowohl das Theologische (im 
engern Sinn) wie das Soteriologische: sowohl die Darstellung der ewigen, seligen 
Dreieinigkeit Gottes wie die Form des Leidens für alle, da sie in der Welt der aus- 
fließenden Verfallenheiten das schlechthin Ärgerliche ist und die Kreuzigung ge- 
radezu herausfordert. Aber sie ist das Soteriologische doch nur als das Theologi- 
sche: da nicht die Aufhäufung aller Sünden auf den Leidenden die Erlösung wirkt, 
sondern die Verlassenheit des Sohnes vom Vater: alle Öffnung zur Welt in der 
Passion hat zuletzt diese unendlich erhabene Geschlossenheit des dreieinigen Got- 
tes in sich selbst als Form: Gott allein, in seinen göttlichen Beziehungen von Vater 



196 Hans Urs von Balthasar 

und Sohn im Geist, erlöst die Welt, die mit ihrem •Beitrag" zum Erlösungsge- 
schehen sich schuldiger gemacht hat als je (Rom 5,16). 

Als Gott ist Christus nie •der Andere" des Menschen; er ist, wie Cusanus sagt, 
das Non-Aliud, oder mit dem Siraciden: •Er ist Alles" {Sir 43, 27). Wer ihn als 
Gott in Ausschließlichkeit wählen würde, der würde das Universale wählen, und 
er müßte, wenn ihm bekannt wäre, daß Gott die Welt schuf und die Welt liebt, 
auch die Welt um Gottes willen in dieses Universale einbeziehen12. Man kann nicht 
Gott wählen und die Welt ausschließen. Denn Gott hat seine Schöpfung teilnehmen 
lassen an der ewigen Zeugung des Sohnes: Das göttliche Wort, der Sohn des ewigen 
Vaters, wird Mensch und •einer von uns". Erst auf dieser Ebene wird das Universale 
zugleich ein Exklusives • gerade um universal zu sein. Denn niemand kommt zum 
Vater außer durch den Sohn. Man müßte den bekannten thomistisch-skotistischen 
Streit hier aufrollen und fragen: ob diese Partikularisierung des universalen Gottes 
vorwiegend theo- und kosmologisch, oder ob sie soteriologisch begründet ist: ob sie 
die Vollendung der Weltoffenbarung Gottes ist durch die Sünde. Je nachdem 
würde dann auch die •Exklusivität" des Rätestandes als Nachfolger Christi als die 
Vollendung menschlichen Lebens schlechthin oder als Opfer mit Christus für die 
Welt, aber hinein in die Auferstehung, zu deuten sein. 

Wie dem auch sei: das erste Spannungsfeld mündet in das zweite. Anders ge- 
sagt: der Rätestand in der Kirche ist nicht nur ein allgemeiner •Geist", der, eben 
weil er Geist ist. zuletzt auch ständelos dargelebt werden könnte (wie die Protestan- 
ten es tun und manche Katholiken von heute es anstreben); er ist Geist der Kirche 
als (so etwas wie) Stand, als besondere, sichtbare und soziologische Lebensform in 
der Kirche. Er ist es, weil Christus •einer unter uns ist", obwohl er Non-aliud und 
TO Jtäv ist. Und weil dieser Geist zugleich Stand ist, darum kann er, als forma vitae 
ecclesiasticae, auch das Leben der Christen in der Welt zu einem •Stand" prägen, 
ihm die nötige Standkraft und Einheit einflößen, die die abertausend menschlichen 
Schicksale allesamt zu Nachfolge Christi werden lassen. Der Rätestand bleibt das 
Urbild der Nachfolge, weil er ja nicht primär begründet ist auf einer •auswählen- 
den" Wahl (ich wähle Christus zum •Partner" statt einer Ehefrau), sondern auf dem 
Akt des wählenden und berufenden Gottes selbst, der die ganze Existenz des Men- 
schen wählt, Leib und Seele, Innerlichkeit und Geschichte, und dem der Mensch da- 
durch antwortet, daß er ihm alles gibt, die Totalität seiner selbst. Mehr kann er nicht 
geben, nicht nur materiell nicht, sondern formal: er zählt sich nicht zusammen, er 
versteht sich selbst als Antwort auf Gottes Ruf. 

Und wie in Christus das Exklusive erst dort hervortritt, wo das Wort Fleisch 
wird, so tritt das Exklusive der Nachfolge (das Erfordertsein des zweiten Para- 
doxes) erst in der leiblichen Sphäre hervor. In der Tat könnte der •Rat der Armut" 
und der •Rat des Gehorsams", abstrakt betrachtet, fast in Gänze in einen •Geist" 
aufgelöst werden. Und in beiden kommt es ja auch bei der Durchführung (im Räte- 
stand wie im Weltstand) vorwiegend auf den Geist an. Es gibt den Punkt, wo es 
beinah gleichgültig wird, ob ein Christ gewisse Güter nominell noch sein eigen 

12 Der heidnische •Ordensstand" hat dies nicht hinreichend gewußt, darum hat er den Weg 
zu Gott als eine Abwendung von der Welt gesehen und gelebt, und Gott doch als den 
•Andern", ja •ganz-Andern" zu verstehen gesucht. 



Zur Theologie der Säkularinstitute 197 

nennt oder sie nur noch als Güter einer Gemeinschaft verwaltet oder verbraucht. 
Der Christ im Weltstand kann von seinem Besitz innerlich so losgelöst sein, daß es 
ihm nichts ausmachen würde, es den Armen zu schenken oder jemand anderem zur 
"Verwaltung zu überlassen und nur noch die Nutznießung zu behalten. Daß es in 
der Kirche das Beispiel des •Allesverlassens" gibt, hat für die in der Welt Verblei- 
benden vielleicht vor allem eine •pädagogische", weniger eine unbedingt theologi- 
sche Bedeutung. Etwas ähnliches gilt, wie sich gleich zeigen wird, auch vom Gehor- 
sam. Aber in der Leibsphäre scheiden sich die Stände; hier liegt der Ausgangspunkt, 
der aber dann übergreift auf die andern Sphären und sie je nach dem gewählten 
Weg verschieden gestaltet. Darum bleibt in 1 Kor 7 die Jungfräulichkeit der Anlaß 
für Paulus, die Stände zu scheiden, und darum ist die Jungfräulichkeit auch ge- 
schichtlich das erste, was vom Rätestand hervortritt. Armut und Gehorsam als •Rat" 
sind Folge der Bräutlichkeit zu Christus; und diese ist als Leben aus dem Leben der 
Braut-Kirche, deren Urbild Maria ist. Aber gerade hier wird nun klar: Maria, die 
wie ihr Sohn eine eigentliche Entscheidung zwischen Ehe und Nicht-Ehe zu vollzie- 
hen hatte, ist Jungfrau, um Mutter zu werden. Das heißt: Nachfolge Christi in der 
Kirche stellt gerade durch die Wahl der Jungfräulichkeit auf den Weg der totalen 
kirchlichen Mutterschaft, die beide Stände oder Lebenswege umfaßt. Es gibt des- 
halb in der echten, katholischen Jungfräulichkeit eine im Glauben gemachte Leib- 
erfahrung, die von Maria her als Inkarnationserfahrung, von der Kirche her als 
Brauterfahrung, von Christus her als eucharistische Erfahrung dargestellt werden 
kann, und die einen •übernatürlichen" Kontakt mit dem christlichen Ehestand ver- 
mittelt • was geradezu psychologisch an guten Priestern, guten Ordensleuten fest- 
gestellt werden kann. Es ist deshalb theologisch falsch, den Christen, der die Räte 
in der Welt lebt, als in Dingen der Ehe unzuständig, weil erfahrungslos, zu bezeich- 
nen. Die Exklusivität der Entscheidung für Gott, wie Christus und seine Mutter sie 
gerade im Dienst an allen zu Erlösenden getroffen haben, kann zwar als Opfer gel- 
ten, aber nicht als Verkümmerung oder Verstümmelung einer Wesensseite des 
Menschen. 

Was den Gehorsam betrifft, so wird man sich erinnern müssen, daß die kirch- 
lichen Stände der Vollkommenheit unter sich analog und nur analog sind, doch so, 
daß das Wesentliche des Rätestandes in allen, auch in den Säkularinstituten ge- 
wahrt wird. Man kann deshalb das Ideal der einen Standesform nicht unbesehen auf 
eine andere übertragen. Daß dies zu Unrecht geschehen kann und geschehen ist, daß 
das, was für den Ordensstand gut ist, für den Stand des Laien in der Welt ungut 
sein kann, darauf hat Bernanos unüberhörbar eindringlich hingewiesen. Aber man 
muß, um ihn ganz zu sehen, ihn gerade auch als den Dichter des konsequentesten 
Räte-Gehorsams sehen, der in seinen halb erdichteten, halb der Geschichte nachge- 
zeichneten Heiligengestalten einen für alle urbildlichen (und deshalb doch auch vor- 
bildlichen) Gehorsam dargestellt hat. Jene Theologen, die, um die Freiheit des Laien 
in der Kirche zu retten, die beiden kirchlichen Lebensformen möglichst weit auseinan- 
derdehnen, und damit den Säkularinstituten keinen Platz mehr anweisen können, 
werden sich schwer daran tun, die Einheit des kirchlichen Gehorsams, wie er alle 
Stände trägt, aber wiederum urbildlich vom Rätestand ausgeht, aufzuweisen. Sie 



198 Hans Urs von Balthasar 

werden vermutlich auch einen Freiheitsbegriff benützen, der am Modell des Welt- 
standes abgelesen wird, und der sich deshalb im Rätestand nur noch als das (im Ge- 
horsam) Geopferte, nicht mehr Vorhandene zeigen kann. 

Versuchen wir (in vielleicht mißverständlicher Kürze) das Verhältnis von Freiheit 
und Gehorsam durch die Standesformen hindurch zu verfolgen, und beginnen wir 
beim Weltstand, wo die •Freiheit" am größten, der •Gehorsam" am eingeschränk- 
testen zu sein scheint (weil der Mensch am meisten Eigenverantwortung in Familie, 
Beruf und Staat übernimmt), so können die beiden Sphären doch auch hier nicht 
bloß nebeneinander stehen. Ein katholischer Arzt oder Anwalt zum Beispiel wird 
grundsätzlich bereit sein, die von ihm betätigte Freiheit im Geist und in der Mei- 
nung der Kirche, ja unter Anerkennung einer gewissen Führung durch sie auszu- 
üben, so daß er nicht von sich her das Zuständigkeitsgebiet der Kirche absteckt und 
einschränkt, sondern darauf vertraut, daß sie selber Art und Grenzen ihrer Befug- 
nisse kennt, entsprechend dem •propriis principiis, propria methodo" des Vatica- 
nums (Dz 1799). Die Kirche hütet sich ihrerseits, anders in die Domäne der weltli- 
chen Wissenschaften und Berufe einzugreifen als unter dem Aspekt ihres Auftrags, 
der das übernatürliche und ewige Heil des Menschen und seiner Welt betrifft. Beide, 
die Kirche wie der Einzelne, wissen um das Geheimnisvolle des kirchlichen Gehor- 
sams, der einerseits dazu da ist, den Einzelnen unterwürfig auf Gottes Wort und 
Stimme achten zu lehren, anderseits selbst göttliche Autorität in der Welt reprä- 
sentiert. Der Laie, der den rechten kirchlichen Geist hat, wird gewissen immer 
möglichen Übergriffen kirchlicher Autorität in das Gebiet seiner Laienfreiheit so 
wehren, daß er sich deswegen doch keine Gott-Unmittelbarkeit herausnimmt, son- 
dern das ganze Feld seiner Freiheit grundsätzlich der mütterlichen Kontrolle der 
Kirche offenhält, auch das Feld seiner beruflichen freien Verantwortung. Wer die- 
ses Paradox als psychologisch unmöglich oder unerträglich hinstellen wollte (wie 
Nicht-Katholiken mit Vorliebe), könnte es nur aus anthropologischen oder statisti- 
schen Erwägungen tun, die aber theologisch ebenso wenig beweisen wie etwa eine 
Umfrage über klösterliche oder klerikale •Zustände" theologisch für oder gegen den 
Ordensstand oder den Zölibat aussagen würde. 

Versetzen wir uns ans andere Ende: in jenen Ordensstand, der vorwiegend den 
eschatologischen Aspekt der Kirche repräsentiert, so ist hier, weil in der künstlich 
begrenzten Welt des Klosters jede zivile Verantwortung in der Welt aufgehoben 
ist, ein Gehorsam als Hingabe der eigenen Entscheidung in die Hände des geist- 
lichen Führers möglich. Es ist Nachfolge ans Kreuz, wo der Herr kein Glied mehr 
rühren kann. Natürlich ist auch dieser Verzicht auf weltliche Freiheit sowohl Aus- 
druck wie Förderung der eschatologischen Freiheit des Christen, die ein für allemal 
und doch täglich neu diesen Akt der Hingabe leistet. Und natürlich ist dabei ein ge- 
wisser charismatischer Amtscharakter des mit der Führung Beauftragten immer vor- 
ausgesetzt: er muß dem Gelobenden nicht seinen Willen, sondern den Willen Got- 
tes anstelle des aufgegebenen eigenen vermitteln; um dies zu können, muß er in 
dauernder Gebetsvereinigung mit Gott leben. • Im aktiven Orden verschieben sich 
die Dinge so, daß der Gehorchende, der seine Freiheit grundsätzlich zum Opfer ge- 
bracht hat, im Gehorsam eigene Verantwortung zugewiesen bekommt und seine 
Freiheit aus Gehorsam zu freiem, selbstverantwortlichem Entscheiden benützen 



Zur Theologie der Säkularinstitute 199 

kann und soll. Die hier entstehenden Spannungen zwischen der Ausrichtung nach 
dem Geist des Ordens im ganzen, nach der Person des Obern und seiner Absicht im 
besondern, nach dem objektiven Inhalt des Auftrags • und anderseits nach den 
Gegebenheiten der Situation, die eine persönliche Entscheidung fordert: diese Span- 
nungen müssen ausgehalten werden und sind wiederum nur übernatürlich, das heißt 
im Gebet des Obern wie des Untergebenen zu lösen. Es sei nochmals hervorge- 
hoben: ein Gelübde des Gehorsams geht an Gott, wenn auch durch die Hände des 
Obern, der den Orden vertritt; das kostbarste aller Geschenke, das ein Mensch an- 
bieten kann, das seiner eigenen Freiheit, kann einzig und allein an Gott gemacht 
werden, die Vertreter der Kirche können es zwar (durch ein besonderes Privileg 
Gottes) im Namen und im Geiste Gottes mitverwalten, es aber niemals für sich, zu 
ihren Gunsten und rein-persönlichen Plänen und Absichten gebrauchen oder miß- 
brauchen. Gehorsam bleibt, weil er auf Gott • auch sofern er die Kirche lenkt •, 
und somit auf die Gottverbundenheit des Obern im Gebet vertraut, eines jener Wag- 
nisse, wie sie einzig der christliche Glaube kennt. Er wird nicht auf statistische 
Wahrscheinlichkeit hin geleistet, sondern im Glaubensvertrauen auf den Gründer 

der Kirche14. 
Von hier aus läßt sich gegen den Gehorsam im Säkularinstitut grundsätzlich nichts 

mehr einwenden. Es geht hier einerseits um die gleichen Selbstentscheidungen, die 
auch der Laie im Weltstand zu fällen hat: Entscheidungen des Berufes und der Be- 
rufsgemeinschaft vor allem, die ihn wesentlich auf sich selber stellen und einen Re- 
kurs auf die Meinung des geistlichen Obern oft unmöglich machen. Aber wie beim 
Ordensmann ist diese • nun weitgehend und oft gänzlich weltlich gewordene • 
Verantwortung übernommen aus christlichem und kirchlichem Gehorsam und zu ihm 

hin geöffnet. 

Praktisch wird diese Gehorsamsbindung in den allermeisten Fällen nichts anderes 
tun als die exponierte freie Verantwortung des Beauftragten stützen: sie zunächst 
erziehen, sie dort, wo sie zurückweichen, sich hinter Autoritäten verschanzen, vor 
den härtesten Entscheidungen ausweichen wollte, in die geforderte Entscheidung 
hinein stärken: väterlich und doch unerbittlich. Wer je in der Lage war, kirchli- 
chen Gehorsam zu fordern, der weiß, daß er zumeist nur eingesetzt werden muß, um 
jenen Willen Gottes, der dem Gehorchenden an sich im Gebet evident werden 
müßte, gegen ihn (das heißt für ihn) durchzusetzen, die Entfaltung des christlichen Le- 
bens der Liebe nicht frühzeitig abbrechen und verkümmern zu lassen, sondern auch 
gegen den Widerstand des Müdegewordenen weiterzuführen. Es ist dann Hilfe für 
den Einzelnen, sein eigenes Ideal nicht aus den Augen zu verlieren und immer wei- 
ter anzustreben. Hierzu gehört auch die gemeinsame Erwägung eines umfassenden 
Lebensberufes, wobei alle Elemente: unmittelbare oder mittelbare Berufung von 
Gott her, Vermittlung der Kirche durch den Vorschlag des Vorgesetzten und eigene 
Neigung und Eignung in einem einzigen, theologisch einheitlichen Akt zusammen- 
zubringen sind. Kurz, die Art der Zuordnung von weltlicher Kompetenz des Gehor- 
chenden und Heilskompetenz des (die Kirche stellvertretenden) Befehlenden gleicht 
sich hier inhaltlich der Zuordnung beim Laien im Weltstand an (denn auch bei die- 

14 Joseph Loosen S. J., Gestaltwandel im religiösen Gehorsamsideal, Geist und Leben 
1951, 196•209. 



200 Hans Urs von Balthasar 

sem liegt eine grundsätzliche Indifferenz zum Wort der Kirche hin an der Basis), 
sie behält bloß in ihrer Ausführung die Radikalität des Rätestandes, der sich hier 
noch-einmal erweist nicht als eine besondere zweite Ethik neben der allgemein- 
christlichen, sondern als deren strikteste und damit auch spannungsreichste Darle- 
bung, auf Grund einer besonderen Erlaubnis (in der Berufung) des Herrn. Ob diese 
Spannung tragbar ist, kann nur die kirchliche Erfahrung und die Erfahrung der 
Christen, die sie darleben, erweisen. Alle Warnungsrufe, daß sie psychologisch un- 
möglich, gefährlich, unopportun, für die Menschen ärgerlich und unverständlich sei, 
wird die Christen, die sich dazu berufen wissen, nicht aufhalten. 

Der Christ im Weltlichen Institut ist ein Christ in der Welt unter andern Chri- 
sten und Nicht-Christen in der Welt. Er unterscheidet sich von ihnen nur dadurch, 
daß er seine ganze Existenz, Leib und Seele, Christus geschenkt hat und von ihm 
durch die Vermittlung der Kirche den Platz seines Einsatzes für das Reich Gottes 
in der Welt zugewiesen erhält. Daß er diesen Platz wirklich und nicht bloß zum 
Schein besetzt hält und verwaltet, ist Nachfolge der Inkarnation. Daß er ihn mit 
seiner ganzen Existenz •im Auftrag" Gottes und als Bote seines Reiches versieht, 
ist das Eschatologische. In beiden Richtungen lebt er seinen Mitchristen nur vor, 
was christliche Existenz in der Welt ist: er tut es •ungeteilt", weil er seine Existenz 
mit der der Kirche für Christus identifiziert hat, aber ebendeshalb •eucharistisch" : 
seine Verströmung an die Welt, Mitmensch, Beruf ist kein Untergehen im Schicksal, 
sondern durch Gnade eine Form der Gegenwart der Heilsgeheimnisse Christi. 

III. Antworten 

1. Das erste Bedenken erhob sich vom Ideal der christlichen Laienpersönlichkeit 
her. Es gilt, darauf eine Antwort ohne verkleisternde, fromme Rhetorik zu geben, 
eine Antwort, die das Gewicht des Einwandes kennt. Die durchschlagende und 
überzeugende Antwort kann nur von den Menschen selbst gegeben werden, die von 
der Nachfolge Christi innerhalb des Weltstandes glaubhaft geprägt worden sind. 
Hier, auf dem Papier, kann nichts anderes gezeigt werden als der Nichtwiderspruch 
zwischen Persönlichkeit und Nachfolge. Kurz gesagt: Berufung zur (besonderen) 
Nachfolge ergeht immer an den •Einzelnen" im emphatischen Sinn dieses Begrif- 
fes. Kierkegaard wußte es, es fehlte ihm (zur Überwindung seiner religiösen 
Schwermut) nichts als der katholische Weg der Nachfolge15. Wir sagten es: Die 
Nachfolgenden sind einsam, aber vor lauter Fülle, beladen mit dem Geheimnis der 
Totalität. •Orden" und •Institute" sind kirchlich-soziologische Rahmen, in welchen 
diese je-Einzelnen ihrer Berufung gemäß leben können: in einer Art von Gemein- 
schaft, in einer Art von •Organisation" des spezifisch personalen Liebesverhältnis- 
ses, einer •Organisation", der, wenn sie nicht Selbstwiderspruch sein will, immer 
etwas Fragmentarisches, Nachhelfendes, aber auch •Nachgeborenes" anhaften wird 
(vgl. den Prolog zu den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu). Der Erwählte wird 
durch den Rahmen mehr •exponiert" (in die Ungeschütztheit der reinen Liebes- 
flamme, aber entsprechend auch in die Welt hinein, der er mit ungeschütztem Her- 
zen begegnet) als etwa •gepanzert" für einen heiligen Krieg. Es ist schließlich der 

15 Erik Peterson, Kierkegaard und der Protestantismus. In Marginalien zur Theologie. 
München 1956, 17 f. 



Zur Theologie der Säkularinstitute 201 

Stand der Heiligen, in denen das, was Regel und Ordensform meint, sich zur 
Wahrheit entfaltet; der Heiligen, denen man Persönlichkeit nicht absprechen wird 
und die doch gerade durchwegs dem Stand der Erwählten entstammen. Dies sollte 
die Laienchristen nicht ägrieren, sondern freuen, denn jener Stand ist ja kein •an- 
derer" Stand als der ihre, sondern dessen •Besonderheit", zu ihren Gunsten als 
reine, prägende Form herausgehoben. Die Heiligen sind es, die als gottförmige 
Persönlichkeiten die Laienpersonen prägen. Es gibt einen Strukturabstand zwi- 
schen beiden, aber dieser liegt gerade nicht im Begriff der Persönlichkeit. Nur die 
mehr oder weniger •mißglückten" Heiligen in den Orden und Instituten könnten 
auf diesen Gedanken bringen. Das aber ist nicht mehr Theologie, sondern Sta- 
tistik. 

2. Sind die Räte der leichtere Weg, wenigstens heute? Sind sie der sozial gesi- 
cherte Weg, während der Mensch in der Welt dem Schicksal ganz anders ausgesetzt 
ist? Es gibt, wie wir sahen, im Evangelium etwas, was wie eine übernatürliche Si- 
cherung des Nachfolgenden aussieht, wie eine Garantie, daß er, der Christus an 
Stelle alles übrigen, weltlich Sichernden, wählt, nicht ins Leere fallen wird. Der 
•eschatologische" Schritt aus der Welt in Christus hinein wird, im auferstandenen 
Herrn, zu einer Geborgenheit in ihm und in der Christus gehörenden, ihm einver- 
körperten Welt. Darum kann eine Existenz wie die Pauli weltlich gesehen aufs 
äußerste ausgesetzt sein, sie wird in Christus gehalten (just damit Paulus soviel 
leiden kann). Gerade in den Säkularinstituten wird etwas von diesem Paradox neu 
lebendig. Der Christ erhält in ihnen jenes Minimum an Rückhalt, der erfordert 
ist, um sich rückhaltlos in die Aufgabe hineinzubegeben. Dieser Rückhalt gehört zur 
Theologie des Neuen Testamentes (schon die Propheten des Alten Bundes hatten 
ihn), er ist nicht soziologisch zu relativieren. Und wenn der Erwählte nicht in der 
gleichen Weise wie der Rest der Menschen vom Schicksal geschunden wird, so ist er 
deshalb nicht minder ein dareis anthropos, ein Geschundener, denn er ist erwählt 
in das Kreuz Christi und innerlich seinem Leiden vermählt. Was er leidet, ist mehr 
vom Herrn unmittelbar als vom •Schicksal" her auferlegt. Es ist mehr Leid von in- 
nen und weniger von außen her, Teilnahme an der Form der Erlösung. Die aber 
kann • gerade in der Form der Weltlichen Institute • auch wesentlich erlitten 
werden durch das ungeborgene Ausgesetztsein des Liebenden und Erwählten in die 
Mitte einer ahnungslosen, oft feindlichen, hassenden, lieblosen Welt. Er ist in seiner 
Sendung sehr allein. Er erlebt die übernatürliche Geborgenheit, die zu seiner Sen- 
dung gehört, vielleicht sehr wenig bewußt. Der Übermacht der Umgebung ausge- 
liefert, hat er kaum Hoffnung auf namhaften Erfolg. Als ein weltlich Besiegter 
muß er standhalten. Oft genügt es, wenn er nur da ist. Durch seinen weltlichen Be- 
ruf sind ihm weitgehend die üblichen Werbemittel versagt; er muß indirekt wirken. 
Er sieht die wohnlichen Innenräume der Familien und oft auch der Klöster und der 
Pfarrhäuser, und es kommt ihm vor, als stünde er außerhalb, zwischen Stuhl und 
Bank, einsam, von keinem wirklich aufgenommen. In diesem sehr fühlbaren, sehr 
empfindlichen •Außerhalb" (wie hat es Paulus gefühlt!) steht er genau auf dem 
Weg der Nachfolge Christi. 

3. Man hat vom Mißbehagen gesprochen, das der im Gehorsam Gebundene bei 
Mitmenschen und Mitchristen erregt. Ist er es selbst, der da redet und handelt, oder 



202 Hans Urs von Balthasar 

spricht und wirkt er im Namen eines andern, einer Gruppe, einer kirchlichen Frei- 
maurerei? Die Frage wird desto bohrender, je höher geistig eine Gemeinschaft 
steht, je größer ihr Bildungsanspruch ist. Das Festgenageltsein mancher Kongrega- 
tionen auf irgendein beschränktes Ausgangsprogramm des Gründers oder der Grün- 
derin, das jurare in verba fundatoris, die oft fanatische Vertretung und Propagie- 
rung einer zusammengestoppelten Doktrin, die man dann als die arteigene ausgibt, 
alle diese Einengungen der christlichen Freiheit und geistigen Freizügigkeit sind 
dem Stand der Nachfolge tief abträglich. •Ordensgeist" kann je nur Heiliger Geist 
sein und volles Offensein zu ihm, das Vermitteln einer größeren Öffnung jedes 
einzelnen Mitgliedes zu ihm. Und je mehr die Einzelnen in personaler Verantwor- 
tung auf weltlichen Posten stehen, um so mehr hat sich der Leitende auf den Geist 
zurückzuziehen, den Geist im Gehorchenden zu stärken, in der zwischen beiden 
herrschenden Einheit des Geistes zu wirken. Es ist im Grunde das Gleiche, 
wenn man sagt: aus der sakramentalen Situation der Beichte heraus lenken. Auch 
Könige haben ihre Beichtväter gehabt, und weder der Orden, der sie stellte, noch 
die Politik der Könige brauchten aus diesem Zueinander Schaden zu nehmen. Rein- 
hold Schneider hat immer neu auf die Konfrontation des Königs und des Heiligen 
hingewiesen als auf den fruchtbaren Ort der Weltgeschichte18 .Er tut recht, den 
Finger daraufzulegen, daß diese Konfrontation eine solche zweier Persönlichkeiten 
sein muß, deren eine den vollen Anspruch Gottes vorhält, während die andere dar- 
aus die Entscheidung in der weltlichen Situation formen muß: Gehorsam und Frei- 
heit zugleich. Das geht nur, wenn beide sich im gleichen Dienst wissen und auch 
der Führende den Gehorchenden nicht überwältigen will. Wenn beide um die be- 
sondere Atmosphäre der Nachfolge wissen und das Mysterium kirchlichen Gehor- 
chens nicht in ihrem Herzen säkularisiert haben zu einem weltlichen Ding. 

Wir dürfen uns aber auch nicht verführen lassen, dem allgemeinen Ressentiment 
gegen den Rätestand zu verfallen, und bewußt das Ärgernis zu suchen unter dem 
Vorwand der Wahrhaftigkeit. Dies würde auf den Katholiken im Weltstand zu- 
rückschlagen, der für den Nichtchristen immer ebenso ärgerlich und unheimlich sein 
wird • geheimnisvollen römischen Befehlen gehorchend! • wie der Ordenschrist 
es noch einmal für den Weltchristen ist. Hier sind alle Katholiken in eadem dam- 
natione, und nichts kann sie daraus befreien als die Wahrhaftigkeit des Gehorsams 
selbst, die gelegentlich sogar die Außenstehenden frappiert, zum Beispiel an der 
Kleinen Therese oder an Franz Xaver. 

4. Es fragt sich, was man unter •kleinen Leuten" versteht. Daß es nicht um hohe 
Bildung geht, daß Herzensbildung, Adel der Seele, Großmut im niedrigen Volk, ja 
im Proletariat ebenso gefunden werden kann wie in den höheren Schichten: das 
wird keiner bezweifeln wollen. Einfachste Männer und Mädchen leisten heute unter 
dem Antrieb des Heiligen Geistes in Weltlichen Instituten so Bewundernswertes, daß 
Glieder altbewährter Bildungsorden staunend davorstehen. Die Gefahr der Institute 
liegt einerseits im betont Charismatischen (mit dem sie stehen und fallen und das 
wiederum ihre Stärke ist: wo der Geist erlischt, dort wird die Form nicht lange 
überleben), anderseits in der Vielzahl und Zersplitterung in kleine Gruppen: aber 

16 Vgl. mein Buch: Reinhold Schneider (Hegner 1953), vor allem 175 ff. 



Zur Theologie der Säkularinstitute 203 

auch das ist die Kehrseite eines Vorteils, denn große Orden formalisieren sich leicht. 
Wenn die kleinen Gruppen ihre innere Beweglichkeit mit der nötigen Aufge- 
schlossenheit füreinander und, wo es angeht, auch für eine Zusammenarbeit zu ver- 
binden wüßten, wäre vielleicht ein Bestfall erreicht. Sicher ist die kleine Gruppe 
kein Zeichen des Subalternen. Die größten Orden haben fast immer das Beste ge- 
leistet zur Zeit, da sie kleine Gruppen waren, leichte Kavallerie, nicht schwere In- 
fanterie. 

5. Das letzte Bedenken rollt nochmals das ganze Standesproblem auf. Die Ant- 
wort liegt im Mittelteil dieser Ausführungen. Dort wurde sichtbar, warum eine 
Einschmelzung der Stände nicht in Frage kommt: der Weltstand (als das •Allge- 
meine" der Kirche) bedarf des •Besonderen", um der Welt gegenüber das Beson- 
dere (des Christlichen) zu sein. Die Grenzüberschreitung, die von manchen erstrebt 
wird, wird die Kirche nie vollziehen. Es gibt kein anderes Tragen der Last des 
Nächsten als in der Form wie Christus es tat: im Leiden, das der Vater aus den 
Sünden der Menschen für den Sohn gestaltet. Schuld trennt immer; Unschuld ver- 
bindet. Gemeinsame Schuld kann nur in der gemeinsamen Abwendung von ihr ein 
Anlaß neuer, tieferer Liebe sein. Eins aber ist wahr: die Stände der Kirche sind 
dazu da, um ihre Vermählung im Schoß und Grund der Kirche je neu zu feiern. 
Schon daß die besondere Nachfolge zur prägenden Form aller Nachfolge in der 
Kirche werden kann, zeigt hinreichend, daß die Redeweise von •zwei Ständen" nur 
eine annähernde, notdürftige ist. Und eben in ihrem Prägeakt erreicht die Form die 
eingeprägte Materie wirklich: berührt also der Stand der Räte, der Nachfolge, der 
Apostel, der Heiligen und derer, die ihnen nachstreben, den Boden des Laienstan- 
des wirklich. Die Liebe der Nachfolge Christi ist wesentlich transzendierend auf 
das andere ihrer selbst; sie ist sie selbst und das andere, so wie Christus er selbst 
und die Kirche ist. 

Um die Dialektik des Verhältnisses der •beiden Leben" in der Kirche abschlie- 
ßend einzuordnen (und nur um diese handelte es sich hier, nicht um die Problematik 
zwischen hierarchischem Amt und •Laie"), könnten wir drei Ebenen unterscheiden, 
die von den •beiden Leben" durchschnitten werden und auf denen sie sich je ver- 
schieden zeigen. 

Es gibt die Ebene der Liebe, der Agape, die für alle in der Kirche Gebot ist; es 
gibt (am andern Ende) die Ebene der äußeren kirchlichen Organisation der Lebens- 
formen, die die Christen in •Stände" eingeteilt hat. Es gibt in der Mitte zwischen 
beiden die Ebene der theologischen Struktur der Kirche, die einerseits Agape ist, 
anderseits sichtbare Gestalt hat: es wird die Frage sein, welches fundamentum in 
re die Kirchentheologie für die Scheidung der Stände bietet. 

a) Die Ebene der Agape eint in der Kirche alle im gemeinsamen und einheitli- 
chen Gebot der Gottes- und Nächstenliebe. Ein Laie in der Welt, der beschließen 
würde, sein Leben in der Welt, dort, wo er es zu leben hat, der christlichen Liebe 
restlos zu widmen und der deswegen auf die Ehe verzichten würde, ja, der mit an- 
dern Gesinnungsgenossen eine Gruppe bilden würde, wäre dadurch in keinen neuen 
•Stand" getreten. Den Gott Christi aus ganzem Herzen lieben ist nichts •Escha- 
tologisches". Das ist für das Verständnis der Säkularinstitute entscheidend. Man 
muß, um die tragenden Impulse zu ihrer Bildung zu würdigen, nicht von der Frage 



204 Hans Urs von Balthasar 

ausgehen: wie weit kann das Ordensleben sich dem Weltleben annähern, ohne auf- 
zuhören Ordensleben zu sein, sondern umgekehrt: wie weit kann das Laien- und 
Weltleben in der Darlebung der Agape gehen, ohne (•eschatologisches") Ordens- 
leben zu werden: statt •relicto saeculo" • in saeculo (Pius XII. in •Primo feliciter"). 

b) Die Ebene der kirchlichen Organisation wird ordnende Grenzlinien ziehen, 
die wie alle menschliche Gesetzgebung eine gewisse •Positivität" besitzen, dabei 
aber auf die (theologischen) Sachstrukturen als ihr Fundament achten. Da es hier 
um das äußere Antlitz der Kirche geht, wird das Gelübde der Vollhingabe an Chri- 
stus in der Kirche vorwiegend unter dem Gesichtspunkt eines Einsatzes für das kon- 
krete Reich Gottes in der Welt, für die Kirche, also als Dienst an der Kirche be- 
trachtet, und somit in ihrem Zusammenhang mit der Funktion der Hierarchie. Die 
Orden und Kongregationen erscheinen dann als •Funktionen"17; die Ausstrahlung 
ihrer Agape als •Apostolat", die Radikalität des Sterbens und Auferstehens mit 
Christus erscheint als das •Herausgehen aus der Welt", das erforderlich ist, um 
fruchtbringend im kirchlichen Dienste mitzuarbeiten. Daß die Gruppen der Welt- 
lichen Institute nun aber eindeutig in den so umrissenen Kirchenstand • manche 
nennen ihn gesamthaft •Klerus" •gehören, ist nicht apriori abgemacht. Das zeigt sich 
darin, daß •Provida Mater" den •neuen Stand" nur analogisch und nicht univok 
an den bisherigen •Stand der Vollkommenheit" anschließen wollte. Die Entschei- 
dung wird auf der mittleren Ebene fallen. 

c) Die Ebene der Kirchentheologie. Für die kirchenrechtliche Standesscheidung 
gibt es in der Kirchentheologie jenes fundamentum in re, das wir aufgewiesen ha- 
ben: die Totalität und Exklusivität der Existenz für Gott nimmt in der sichtbaren 
Heilsordnung die Form der Entscheidung an, sich (wie Maria-Kirche) mit Leib und 
Seele dem Herrn der Kirche zu weihen. Der Punkt, an dem ontologisch die Stände 
sich scheiden, ist der der Entscheidung, ob man die Menschen ausschließlich in Gott 
(durch Christus hindurch) lieben will (im Weg der Nachfolge und der Räte) oder 
Gott und Kirche liebt im Rahmen der mitmenschlichen Liebe (in der Ehe)18. 

Nun aber muß bei dieser Grundentscheidung, die für den Christen nichts rein 
Privates sein kann, sondern in beiden Fällen Nachahmung der Kirche in der Kir- 
che ist, jeweils gefragt werden, in welcher Absicht sie geschieht. Sie kann im Wil- 
len geschehen, sich dem besonderen hierarchisch-apostolischen Dienst der Kirche zur 
Verfügung zu stellen, und das werden nicht nur die meisten Orden und Kongrega- 
tionen, sondern auch die meisten Weltlichen Institute tun, die einen besonderen 
kirchlichen Zweck verfolgen: Seelsorgs- und Klerushilfe aller Art, Lehr-, Pflege-, 
Erziehungstätigkeit, Dienst an Kranken, an Familien, Arbeit in der Presse, in Ver- 
lagen, in einheimischen und ausländischen Missionen. Aber es könnte ja auch die 
Absicht bestehen, nichts anderes sein zu wollen, als ein Christ unter Christen in der 

17 Am deutlichsten im vierten Gelübde des Jesuitenordens, das den ganzen Orden durch 
ein eigenes Gelübde des Gehorsams an den Heiligen Vater zu dessen besonderem Werkzeug 
macht. 

18 Natürlich wird hier nur von einer christlichen Wahl gesprochen und nicht von einer 
Ehelosigkeit aus christlich neutralen, weltlichen Gründen: sei es einem eigenen Entschluß 
um irgendwelcher Vorteile oder Pflichten willen, sei es weil die Heirat sich nicht «gegeben" 
hat. Theologisch gibt es in der Kirche keinen •dritten Stand", wenn man auch praktisch und 
organisatorisch das Kirchenvolk noch in viele Kategorien und Gruppen einteilen kann. 



Zur Theologie der Säkularinstitute 205 

Welt, dessen einzige •Spezialität" in der gelebten Liebe Christi bestünde. So leh- 
nen die •Kleinen Schwestern und Brüder Charles de Foucaulds" jede •kirchliche 
Tätigkeit" ab. Sie wollen nicht •apostolisch wirken", sie wollen nur da sein. Es wä- 
ren andere, sehr stark ausstrahlende Institute zu nennen, die es sich beharrlich ver- 
bieten, als zu einem andern als dem Laien- und Weltstand zugehörig betrachtet zu 
werden. Daß sie kanonisch in einen •analogischen Rätestand" eingereiht worden 
sind (und auch werden mußten) ficht sie nicht an19. Und erst diese beharrliche Wei- 
gerung, unter die •eschatologische Sparte" eingeordnet zu werden, stellt nicht nur 
unausweichlich das theologische Problem der kirchlichen Stände, es verbindet auch 
die •Stände" in einer bisher wohl nicht bekannten und fruchtbaren Weise, es läßt 
die •Form der Heiligkeit" nun wirklich zur Form des Laien in der Welt werden. 
Eine geheimnisvolle Freiheit des Heiligen Geistes offenbart sich in all dem: wie der 
Geist Gottes durch keinen Stacheldraht am Wehen verhindert wird, so wird auch 
die Form der kirchlichen Heiligkeit nie endgültig in kirchliche Standes-Kategorien 
einzuordnen sein: sie überbordet sie souverän und zerstört sie doch nicht; sie setzt 

sie, indem sie sie überschreitet. 
19 Wo sie sich durch eine allzustark klassifizierende und zugleich publizierende Tätigkeit 

von der Hierarchie und wohlgemeinte, aber nicht immer glückliche Hilfe aus den Reihen 
der alten Orden her in ihrer Grundabsicht behindert sehen, ziehen es manche Gruppen vor, 
im Anonymen des reinen Weltstandes zu verbleiben, obwohl dies den Wünschen der Hierar- 
chie nicht durchaus entspricht. Das Werk der Klassifikation ist in der Kirche gut und 
unentbehrlich, unter der Voraussetzung, daß es nichts vom ursprünglichen Impuls des Gei- 
stes einenge oder vorzeitig beschneide. 




