182 Hans Urs von Balthasar

neben jener Stelle, wo auf dem Hradschin sich der erhabene Sankt Veitsdom erhebt,
der geweihteste Boden Prags. Der Name ,Na Frantischku® rithrt von der dltesten
Kirche in diesem Stadtviertel her, von der Sankt Franziskuskirche, die alle Jahr-
hunderte iiberdauerte, ehrwiirdig und einsam in der Mitte des Assisi stehend, durch
ein zweites kleines Kirchlein, die Maria Magdalenenkapelle, mit einem dritten Got-
teshaus, der Sankt Barbarakirche verbunden. Hier war der geistige Mittelpunkt des
ganzen ,Na Frantischku“. Die verwitterten Mauerwerke, das schlichte Auflere und
Innere der Kirchen waren zu ehrwiirdigen Zeugen fiir unsere Zeit bestimmt, uns an
den schlichten und doch so weltbewegenden Geist jenes heiligen Jahrhunderts zu
erinnern. Ein viertes Gotteshaus, die Laurentiuskirche, konnte nicht vor dem Ver-
fall gerettet werden. Das klosterliche Leben im ,Na Frantischku® nahm im Jahre
1782 sein Ende, als Joseph II. die meisten bohmischen Kléster schliefen und die
Gebaude fir profane. 6ffentliche Zwecke dem Volk iibergeben lief.

Zur Theologie der Sikularinstitute

Von Dr. Hans Urs von Balthasar, Basel

Die Kirche hat mit der Apostolischen Konstitution ,Provida Mater” (1947) einer
neuen Form des Rétestandes oder ,Standes der Vollkommenheit® kirchliche Aner-
kennung und Giiltigkeit verschafft. Sie hat es in diesem und den damit zusammen-
hingenden Dokumenten in einer primir kanonischen Form getan, die aber in ge-
dringter Kiirze die ganze theologische Begriindung fiir die Moglichkeit der neuen
Standesform hinzugibt. Sowohl das Faktum selbst, dafl dieser Stand in der Kirche
existiert, wie die umrifihafte Begriindung sind fiir die Theologie der Kirche, und
durch diese hindurdh fiir die christliche Theologie iberhaupt von hoher Bedeutung.

Vielleicht wurde diese nur deshalb bis hente noch nicht in gebiihrendem Mafle er-
kannt und gewiirdigt, weil eine andere Lebens- und Denkbewegung die Ekklesiolo-
gie unserer Zeit in Atem hilt und beinah alle Krifte beansprucht: jene namlich, die
die Laien im Weltstand erst zur Teilnahme an der Katholischen Aktion der Hierar-
chie, von da aus zu einer immer selbstindigeren Entfaltung ihrer Eigenverantwort-
lichkeit und ihres Einsatzes an ihrer weltlichen Stelle aufgerufen und aufgeweckt
hat. Die ,Theologien des Laienstandes“, die heute allenthalben aus dem Boden
schieen, entsprechen dem Interesse der Zeit; hier werden Schlachten geschlagen,
wird Neuland gewonnen, hier scheint sich eine unaufhaltsame Umstrukturierung des
christlichen Bewufitseins zu vollziehen, des Inhalts, dafl der Laiendhrist in voller
Zugehorigkeit zum Gottesvolk, aber auch mit beiden Fiflen in der Welt, in ihrer
Arbeit, im Ringen ihrer Kultur, ihrer Wirtschaft und Politik, vollverantwortlich
steht. Und was man in fritheren Jahrhunderten (zum Teil aus kulturgeschichtlich
aufweisbaren Griinden) als die Mitte der Kirche ansah: der Ritestand und die hier-
archischen Funktionen, das erscheint in der neuen Sicht als ein vom Griinder selbst



Zur Theologie der Sakularinstitute 183

auf das Kirchenvolk und sein christliches Leben hin entworfener und bezogener hel-
fender Uberbau, dessen Daseinsberechtigung in einer gewissen Exemplaritit (beim
Ritestand) und einer Vermittlung der zum ibernatiirlichen Leben notwendigen
Heilsgiiter (in den Funktionen der Hierarchie) liegt. Hier das Leben, dort die zum
Leben notwendigen, iibernatiirlichen ,Strukturen“ (Congar). Man kénnte diese Sicht
kurz dahin zusammenfassen, dal man sagt: Der Laie ist das Licht der Welt, der
Klerus und die Ordensleute sind das Licht des Laien.

Wihrend die Vorgeschichte der Sikularinstitute im 19. Jahrhundert stark durch
den Widerstand der alten Orden belastet warl, ist dieser heute so gut wie ver-
schwunden. Der Widerstand oder wenigstens die Bedenken ergeben sich vom neu-
erwachten, seiner eigenen Form und Aufgabe sich vergewissernden Laienstand her:
teils von den Laien selbst, heftiger noch von den Theologen, die dem Laienstand zu
seiner besonderen ,Theologie“ zu verhelfen suchen. So sollen zuerst diese Beden-
ken angehért werden, Bedenken vor allem aus dem mitteleuropéischen Raum — mit
Ausschlufl des Ostens, aber auch Italiens und Spaniens, die hier einerseits ,katholi-
scher“, anderseits unbefangener, unkomplizierter denken, Bedenken, die zum Teil
theologisch formuliert werden konnen, zum Teil blofl atmosphérischer Natur sind;
aber auch diesen letzteren, die vielleicht die wirksameren sind, versuchen wir
soviel Dichte zu geben, dafl sie verstanden und wenn nétig widerlegt werden
konnen. Im zweiten Abschnitt soll in kiirzesten Umrissen eine Theologie der kirch-
lichen Stiande entworfen werden, die den neuen Rétestand theologisch zu situieren
vermag. Im dritten wird eine summarische Antwort auf die Bedenken erteilt.

1. Die Bedenken

1. Im Zeitalter der schwindenden Personlichkeit, des Herdenmenschen, der auf
Parolen schwort und nach der Presse denkt, scheint die Hauptsorge im Raum der
Kirche die Bewahrung der groflen, freien, starken, christlichen Pers6nlichkeit, Diese
freie Personlichkeit aber wachst und reift dort, wo der Mensch ein Stiick weltlicher
Verantwortung in christlichem Geiste tragt: durch sein Dasein etwas Einmaliges ge-
staltend, das keiner ersetzen, kaum einer fortsetzen kann, wovon aber alle in ihrer-
Freiheit gestirkt und gendhrt werden. Péguy hat in seinem Bild von ,, Joinville®, in
seiner ,Note Conjointe”, Bernanos in seinen Schriften zur Zeit, Guardini (hier von
Scheler beeinflufit) in seinen Studien iiber die Person, diesen Menschen abgehoben
von dem andern, der seiner eigenen Freiheit nicht gewachsen ist und vor ihr flicht
in einen bergenden und entlastenden Gehorsam hinein. Bernanos vor allem hat als
die furchtbarste Gefahr der heutigen Christenheit die Verwechslung von echtem Ge-
horsam und falscher Gefiigigkeit hingestellt, die im Namen und unter dem Deck-
mantel des kirchlichen Gehorsams der modernen Verantwortungslosigkeit Vor-
schub leistet und den Massenmenschen in die Kirche einfiihrt.2 Bernanos kritisiert
nicdht den Ordensgehorsam. Aber er sieht in der Ubertragung dieses Ideals auf den
Laienchristen in der Welt die schlimmste aller frommen Falschungen. ,Vous avez
mis les peuples au collége!“ Das Heil kann nur kommen von einer sauberen Unter-

1 Vgl. dazu Jean Beyer: Les instituts séculiers (1954), S. 52 ff.
2 Vgl. mein Buch iber ,Bernanos“ (Hegner 1954), S. 28 f, 488 f, 517 f.



184 Hans Urs von Balthasar

scheidung des Ordensgehorsams (mit seiner legitimen Opferung der Freiheit) und
des Laiengehorsams, der im Gegenteil aus der ganzen Kraft der Freiheit und Ver-
antwortung immer neu zu leisten ist. ,L’obéissance chrétienne a par nature un carac-
tére héroique ... Les hommes dressés i obéir aveuglement sont les mémes qui
brusquement désobéiront aveuglement. Obéir sans discussion n’a nullement le méme
sens qu’obéir sans comprendre, et la totale docilité n’est pas si loin qu’on pense de la
révolte totale“s. Der moderne Mensch ist nur allzubereit zn gehorchen. Daher ein
gewisser lakaienhafter Zug auch im kirchlichen Gehorchen von heute: ein Ubriges
und Uberschwengliches an Unterwiirfigkeitsbezeugungen. Noch einmal kann man
Bernanos zitieren (in seinem nun schon berithmt gewordenen Brief an Amoroso
Lima diber die Katholische Aktion): ,Il me semble qu'il n’y a plus pour 1’Action
Catholique, comme d’ailleurs pour tout catholique, qu’une seule activité parfaitement
légitime, ne comportant aucun risque d’excés: I’apologie de 'autorité ecclésiastique,
de ses méthodes, I'exaltation délirante de ses moindres succes, la dissimulation de
ses échecs .. .“ Hier erhebt sich die Frage: Wird mit der neuen kirchlichen Lebens-
form nicht vollends das Ideal des klésterlichen Menschen unter die Laien in der
‘Welt hinausgetragen? Wird es nicht aus dem Bereich, in dem es berechtigt ist,
hintibergepflanzt in einen Bereich, der fir es eine Fremde ist und wo es nur gefdhr-
liche Verwirrung stiften kann?

Wird man nicht am besten fahren, wenn man, wie es etwa Karl Rahner vor-
schlidgt,4 sauber trennt zwischen den beiden Stinden, ihrer inneren Lebensform und
existentiellen Ethik? Hie ,Klerus“ (wozu auch der Réitestand gehért und alles, was
unter den Laien vorwiegend im Dienst des Klerus arbeitet) — dort Laien. Die Mit-
glieder der Sakularinstitute gehéren dann eindeutig zum ,Klerus®. Ernst Michel
ware mit dieser Trennung gerne einverstanden, denn sie dient dazu, die eigentiimliche
Stellung des Laien zwischen Welt und Kirche von der klerikalen Umklammerung
zu 16sen und ihr zur eigenen Gestalt zu verhelfen.

2. Man kénnte die moderne Gefahr einer ,Flucht in den Gehorsam® auch noch
anders sehen: als Sonderfall einer Flucht in die Rite iiberhaupt, die bei den verdn-
derten soziologischen Voraussetzungen von heute denihneneigentiimlichen heroischen
Zug eingebifit haben oder gar zum gesicherteren Weg geworden sind. Man kennt
den nicht immer nur scherzhaft gemeinten Vorwurf der Laien an die Ordensleute:
Ihr gelobt die Armut, wir halten sie! In einer Zeit des Bodenbesitzes, der Heim-
wesen und der Erbvermogen ist es ein realer Gestus, auf alles zu verzichten, arm
fir Christus zu werden. Aber heute? Der moderne Mensch besitzt sehr oft nichts
(weil er alles verloren hat oder weil der kapitalistische oder kommunistische Staat
es ihm wegnimmt), und so bedeutet ihm auch das ,alles verlassen“ nicht viel. Ein
lebendiger Christ von heute hingt im allgemeinen wenig an seinem Besitz, er ver-
dient gerade das bifichen, was er zum Leben braucht. Kann ein ,Geliibde der Ar-

3 Chemin de la Croix des ames, déc. 1944, S. 465.

4 Uber das Laienapostolat (Schriften zur Theologie 11. 1955, 339—373). Meine Einwinde
hierzu in ,,Wesen und Tragweite der Sdkularinstitute® (Civitas, Monatsschrift des Schweiz.
Studentenvereins 11, 1956, 196—210). Der vorliegende Artikel wurde verfafit, ehe der Ar-
tikel K. Rahners in ,,Orientierung® vom 30. April 1956 erschien und soll nicht als Antwort
darauf aufgefafit werden.



Zur Theologie der Sikularinstitute 185

mut® an dieser Lage etwas Wesentliches verindern? Erwigungen tber ,Verdienst-
lichkeit der Akte® sprechen den heutigen Menschen und Christen erst recht nicht
mehr an. Andert sich mit einem Ordenseintritt real etwas — aufler dafl der im
(Laien-)Orden verdienende Christ durch seine Ehelosigkeit und durch den Riick-
halt an der Ordensgemeinschaft sich finanziell doch wohl merklich besser stellt
als der arme Teufel mit dem Weib und scinen Kindern? So daf der Gestus des
salles Verlassens® sich bei Licht besehen in sein Gegenteil verkehrt, in einen
Sprung aus der Unsicherheit in eine grofere irdische Sicherheit hinein? Man kénnte
dhnliches fir die Jungfriulichkeit zeichnen: Macht man es sich heute (dieses Heute
ist wichtig!) nicht zu leicht, wenn man ehelos bleibt? Wie man es sich zu leicht macht,
wenn man arm (das heifit sozial gesichert), wenn man gehorsam (das heifit ohne
letzte personliche Verantwortung) bleibt? Zieht man einmal alles ab, was von frither
her noch an theologischen Vorurteilen gegen die christliche Ehe iibrig ist und sich
immer noch auswirkt, blickt man einmal in der noch immer in Entfaltung begriffenen
Theologie der Ehe, in der so vieles noch zu entdecken und zu formulieren ist, etwas
voraus, zieht man auf der andern Scite alles ab, was in der modernen Ehelosig-
keit an aufgezwungener Fatalitit liegt (z. B. der Fraueniiberschuff, fiir den man
nun doch auch nicht eigens Orden griinden kann, oder die faktische Unmoglichkeit,
gewisse Berufe, wie den der Lehrerin, innerhalb der Ehe durchzufiihren), rechnet
man hinzu die Entgeschlechtlichung des modernen Menschen zur Arbeitsbiene, er-
wigt man den gewaltigen Einsatz an Verzicht und Hingabe in einer modernen Ehe
—: so wird man sich wenigstens fragen dirfen, wo denn nun der so grofle Vorzug
der Ehelosigkeit heute noch liegen mag.

Zusammengefat lautet dieses zweite Bedenken: Bei aller Wertschitzung der
evangelischen Rite in abstracto (niemand will sie in abstracto angreifen) muf} die
Frage gestellt werden, ob in der heutigen Weltsituation die Réte noch ihre frithere
Ziindkraft entwickeln kénnen, ob nicht der Weg der Rite heute zum leichteren
Weg geworden ist, wihrend das Stehen des Laien in der freien Selbstver-
antwortung und im vollen Existenzkampf zum schwereren, und zwar nicht nur
weltlich, sondern christlich schwereren und daher theologisch als wertvoller zu ver-
teidigenden Weg geworden ist.

3. Im ersten Bedenken tauchte die Gefahr einer falschen Lenksamkeit des Laien-
christen auf. Wie nun aber, wenn der Gehorsam des Ritestandes im Stand der Laien
selbst auftritt? Das heiflt, wenn dort, wo frei-verantwortliche Entscheidung er-
wartet wird, in Wahrheit ,Fernsteuerung® durch Gehorsam zu bestehen scheint?
Unterhohlt dies nicht jedes menschliche Vertrauen? Erich Przywara hat diesem (auch
von Bernanos vorgebrachten) Bedenken sehr radikal Ausdrudk verliehen, indem er
dem Geliibdeleben das geschlossene kontemplative Kloster als Stdtte zuweist (mag es
christlich oder buddhistisch oder taotistisch sein) und bereits die ,aktiven Orden®,
die aus dieser Geschlossenheit in die Welt heraustreten, in die Krise einbezieht.

... ,In Orden, deren Mitglieder sich erzicherisch betdtigen, kann es soweit gehen, daf}
die Zoglinge nach einer abgeschwiichten ,Noviziatsregel® erzogen werden (mit der
Folge eines Konfliktes mit dem spéteren Leben in der Welt). In Orden endlich, deren
Mitglieder sich wissenschaftlich beschiftigen, werden sich die ,Ordensschulen’ aus-



186 Hans Urs von Balthasar

bilden, die, wie etwa die Dominikaner, eidlich auf eine Lehre festgelegt sind (iura-
mentum in doctrinam S. Thomae) oder wenigstens bestimmte Lehren nicht vortragen
diirfen (wie die Jesuiten den Banezianismus). Damit liegt im ,Orden‘, wenn er aus
seiner Urform heraustritt, die Gefahr, an Stelle einer lebendigen ,Sach-Gerechtig-
keit‘ (wie sie Josef Pieper mit Recht als Geist Thomas’ von Aquin zeichnet) einem
,Gehorsams-Reglement’ zu verfallen, das fiir die Ordensglieder sicher ,Weg zur
Vollkommenheit® sein soll, aber mit der geforderten Sachgerechtigkeit kaum mehr
zu tun hat. Die natiirliche Folge ist ein latentes Mifitrauens (auch gut katholischer
Kreise) in die sachliche Zustidndigkeit aller Ordensleute: in der Unsicherheit, ob man
s mit dem konkreten Menschen zu tun habe, der aus eigener Anschauung und sach-
licher Uberzeugung redet und handelt, oder mit einer anonymen ,Befehlsstelle’ hin-
ter ihm (entsprechend dazu, wie von gewissen kirchlichen Stellen bereits das gesamte
Volk der katholischen Laien als ,Befehlsempfanger bezeichnet und gewertet wird“e,
— Wie unertriglich wird — so mufl man folgerichtig fortfahren — die Situation
erst sein, wenn die ,Fernlenkung® ausdriicklich im Gewand der Selbstverant-
wortung auftritt, was doch in Sakularinstituten der Fall zu sein scheint, zumal dort,
wo Mitglieder in geistig verantwortlichen kulturellen Stellungen arbeiten?

4. Man konnte gegen das Vorige einwenden, daf es eine starke Personlichkeit
locken miifite, eben diesen Bogen zu spannen und reine Nachfolge Christi darzu-
leben inmitten der lebendigen Welt. Aber stehen wir denn in einem Zeitalter, das
die starke Personlichkeit fordert und hervorbringt? Und wenn man sie fir das neue
Riteleben nicht voraussetzen kann: wird dieses stark genug sein, sie durch sich
selbst hervorzubringen? Sieht nicht das Ganze, bei Licht beschen, viel eher nach
einem Tummelplatz der MittelmaBigkeit aus? Sind diese ungezihlten kleinen halb-
anonymen Gruppen und Griippchen, die sich heute stolz als ,Weltliche Institute®
bezeichnen (in einer jiingstvergangenen Zeit hitten sie es vielleicht bis zur ,Kongre-
gation® gebracht), sind sie nicht so etwas wie die ,Orden der kleinen Leute“? Ver-
einigungen, so zahlreich wie die weltlichen Wohlfahrtsinstitute, ebenso antlitzlos,
bescheiden, philanthrop. Wirken sie nicht, verglichen mit einem der groflen alten
Orden, wie die Schrebergirtchen am Rande einer Grofistadt, die an einen alten
noblen Park der Barodkzeit angrenzen? Entspricht diese neue Form vielleicht nur
allzusehr der modernen Schrebergarten-Menschheit, die sich im Antlitzlosen wohl-
gefillt, die froh ist, wenn die Hauben der Klosterfrauen fallen, weil sie das religios
Auffallige in der heutigen Grofistadt als peinlich empfindet und sogar schon schockiert
ist, wenn sie nur einem Priester auf der Strafle begegnet? Sollen wir uns freuen, daf}
es in der heutigen Kirche immer noch allenthalben griint und bliiht, wenn auch nicht
gerade mehr in die Hohe, so doch in die Breite? Machen wir dabei aus der Not eine
Tugend, wenn wir von der Demut der Kirche sprechen, die mit den namenlos Ge-
wordenen selber ins Namenlose absteigt? Aber: ist dieser Abstieg Kraft — oder
selber Erschopfung?

5. Und sollten wir hier nicht den Mut haben, ganz durchzudenken? Holt denn
dieser ins Proletariat hinabsteigende, in die Fernen der Kirchen- und Gottlosigkeit

5 Von mir unterstrichen.
¢ Humanitas (1952), S. 868.



Zur Theologie der Sikularinstitute 187

hinausziehende Apostel Christi die Welt wirklich ein? Bleibt er nicht gerade durch
seine ,Rate” von ihr wie durch eine gliserne Wand getrennt? Ginge es nicht darum,
auf diese wirkliche oder vermeintliche ,Vollkommenheit® zu verzichten, um end-
lich Mensch unter Menschen, menschlicher Christ unter menschlichen Christen zu
sein? Wird denn der Jungfrauliche die ganze Sorge und Last des Verheirateten je-
mals teilen und darum verstehen konnen, zeigt sich nicht gerade im Versuch der
Anniherung die Breite der Kiuft, die die beiden Lebensformen trennt? Was hilft
es, die iiberlastete Mutter fiir ein paar Tage zu ersetzen, die Kinder zu horten, die
Brautleute zu beraten, wenn dies alles doch nur von aufien heran geschieht, und es
zu keiner innerlichen Teilnahme kommt? Die Frage ist wohl darum so eindringlich,
weil in der Kirchengeschichte zum erstenmal das theologische Problem des Sozialen
mit solcher Wucht eingebrochen ist. (Man denke nur an den Weg Péguys in den
Sozialismus, und an das, was er von dort in die Kirche zuriickgebracht hat. Oder auch
an die Diskussion um Gertrud von le Forts ,Kranz der Engel®.) Bleibt nicht der
alte ,Stand der Vollkommenheit* (schon dieser Name!) etwas hoffnungslos Indi-
vidualistisches, um nicht zu sagen Egoistisches; ist nicht er es, der immer wieder eine
Mauer in der Gemeinschaft der Kirche aufgerichtet hat zwischen den besseren Leu-
ten und dem gewdhnlichen Volk, zwischen einer geistlichen Bourgeoisie und einem
Kirchenproletariat, und hingt diesem ,Hinabsteigen® ins Volk, wie es die Siku-
larinstitute betreiben, nicht der gleiche Geruch von Uberheblichkeit an wie jenen
Charité-Damen zur Zeit des Vinzenz von Paul?

Anders gesagt: Man miifite doch, angesichts der heutigen Gesellschaft, ernstlich
untersuchen, wieweit die Standesstruktur der katholischen Kirche wirklich und aus-
schlieBlich theologisch, und wieweit sie vielleicht rein historisch-soziologisch bedingt
ist. Die Tendenz ist wohl unverkennbar, das Gemeinsame der Stinde, das Gebot
der Liebe, immer mehr hervorzuheben (Scheler, A. Adam, Lippert), und diese als eine
menschlich-christlich totale, den Eros in die Caritas hineinintegrierende zu ver-
stehen (Friedrich Heer: Christliche Ehe in der Welt. Erich Przywara in allen seinen
letzten Schriften). Der Standesgedanke wird hier gesprengt und iiberschwemmt von
dem ,Einen Notwendigen®, das eine total-menschliche und inkarnatorische Gestalt
fordert. Und der neue Heilige ist der, der vor diesem — vom neuen Menschheits-
bewufitsein geforderten — Grenziiberschritt nicht zuriickbebt. Es ist der Schritt, auf
den die Menschheit wartet, der sich etwa bei Graham Greene schon angedeutet
findet ... Wirkt die Losung, die die Sakularinstitute bringen, demgegeniiber nicht
phantasielos, zaghaft, matt; ist sie nicht ein ,Sowohl-als-auch®, ein Kompromif} also,
der als solcher im voraus zur Wirkungslosigkeit verurteilt ist?

Das ein paar der wichtigsten Bedenken. Es gibt viele andere, die wir nicht auf-
zihlen kénnen. Und die genannten bergen so viele Fragen, dafl ein Buch kaum ge-
niigen wiirde, sie zu 16sen. Wir werden ihnen nur ein paar Umrisse entgegenstellen?,
die die weitere Meditation anregen sollen. Und auch die Antworten werden nur
skizziert sein.

7 Es wird dabei nur um das Verstindnis der Duae Uitae (Zwei Leben) gehen konnen; das

andere Spannungsfeld zwischen ,Klerus und Laie“, Hierarchie und Volk, muf8 hierbei génz-
lich zuriicktreten. Deshalb bleiben auch die klerikalen Sakularinstitute hier unbericksichtigt.



188 Hans Urs von Balthasar
11. Umrisse einer Theologie der Sikularinstitute

Wir haben versucht, die Bedenken, die vielfach aus der aufrichtigen Sorge um die
heutige Gestalt der Kirche vorgetragen werden, za héren und ernsthaft zu wigen.
Auch Unbewufites und Uneingestandenes sollte zn Wort kommen, weil es die geistige
Lage oft noch mehr klirt als das Bewufite. In den mitteleuropiischen Léindern, so
wird man sagen kénnen, stehen sich zwei Stromungen entgegen: ein faktischer Zug
zur Lebensform der Sdkularinstitute ist unleugbar vorhanden (die Zahl und die
Vielgestalt der Griindungen zeugt davon), aber er entbehrt noch seiner Theologie;
die Hauptvertreter und Gestalter kirchlicher Geistigkeit denken und treiben in einer
andern Richtung. Der geistige Boden ist in Mitteleuropa fiir das Gedeihen der neuen
Idee weitgehend unvorbereitet; abgesehen von einer gewissen Neugier, die auf dem
laufenden gehalten sein méchte, kann von einem tiefern Interesse der geistigen
Kreise kaum die Rede sein.

Die Ekklesiologie der neuen Laientheologie konnte zwei scheinbar extrem ent-
gegengesetzte Formen annchmen, die sich aber doch beide ihrer Tendenz nach zu-
sammenfanden: entweder erhob man die Forderung einer klaren Unterscheidung
und Scheidung der ,zwei Leben“: das eine eschatologisch aus der Welt heraus in den
Dienst der Kirche: Ratestand und Priesterstand, das andere in der Welt verwurzelt
und in der weltlichen Situation christlich sich entscheidend: Weltstand (Ernst Michel,
Karl Rahner, auch Bernanos in seiner Art) — oder man suchte vor allem die spiritu-
ellen Werte der evangelischen Rate fiir den Laienstand in der Welt zuriickzugewin-
nen, fiir die Bildung der vollen christlichen Personlichkeit, wobei die ganze Stande-
scheidung eigentlich in den Hintergrund trat (so doch wohl bei Guardini). Diese dop-
pelte Tendenz kann Anlaf sein, die theologische Frage nach der Stindestruktur der
Kirche zu stellen, was hier, um der erforderten Kiirze willen, in einer rein schemati-
schen Form geschehen soll.

Das Wicdhtigste ist, dafl wir uns eingangs neu vergegenwirtigen: Die Kirche ist
ein Mysterium. Als Leib und Braut und Fiille Christi nimmt sie teil an dessen gott-
menschlichem Wesen und reicht deshalb in Tiefen hinab, die kein ordnender Geist
ausloten kann. Thre duflere, sichtbare Struktur aber ist die Darstellung dieser My-
sterienwirklichkeit; deshalb ist es nicht verwunderlich, daf8 die Strukturen, die die
kirchlichen ,Stinde“ jeder fiir sich und in ihren gegenseitigen Beziehungen dar-
stellen, niemals (wie die entsprechenden weltlichen und staatlichen Ordnungen, die
von Menschen entworfen sind und der endlichen Menschennatur entsprechen) end-
giltig iberblickbar werden konnen, sondern geheimnisvoll dialektisch bleiben miis-
sen und — unbeschadet der von Christus gegrindeten Urgestalt, die nicht wankt —
sich im Laufe der Zeiten auch neu auseinanderfalten konnen.

Das mufl gerade angesichts der neuen Lebensformen hervorgehoben werden. Wir
werden im folgenden sehen, dafl die ,Theologie® der Sikularinstitute nicht ohne
weiteres an der bisher vorhandenen, gewohnten Standestruktur abgelesen werden
kann, sondern eine kithne und zunichst ungewohnte theologische Denkanstrengung
verlangt und vielleicht noch auf lange Zeit hin verlangen wird. Die Kirche hitte
andernfalls die neue Standesform einfach unter die alten Stinde der Vollkommen-
heit subsumieren konnen und nicht — im vollen Bewufitsein dessen, was sie tat —



Zur Theologie der Sikularinstitute . 189

in ,,Provida Mater® und ,Primo Feliciter* einen neuen kirchlichen Ratestand zu
grinden und in ein subtiles, analogisches Verhaltnis zn den bestehenden zu bringen
brauchen.

Um diese implizite Theologie einigermafien zu wiirdigen, muf§ sie in den Rah-
men einer theologischen Kirchenlehre eingeordnet werden. Das Spannungsfeld, in-
nerhalb dessen die kirchlichen Lebensformen sowohl ihr Gemeinsames wie ihr Un-
terscheidendes finden, kann nach zwei Dimensionen hin entfaltet werden. Beide sind,
wie sich von selbst versteht, christologisch, weil die kirchlichen Lebenswege und Stin-
de nichts anderes sein konnen als Form der Nachfolge Christi. Beide sind aber auch,
weil sie Wege fiir Menschen sein sollen, menschenférmig, ihrer Natur angemessen,
wenn auch nicht (als iibernatiirliche Moglichkeiten) rein aus ihrer Natur heraus zu
entwickeln oder zu rechtfertigen.

Das erste Spannungsfeld ist das zwischen Eschatologie und Inkarnation. Nach
Paulus sind die Christen kraft der Taufe der Welt abgestorben, mit Christus begra-
ben, mit ihm auferstanden und dadurch dem himmlischen, eschatologischen Reich
einverleibt, sie sind als Biirger des nahenden Himmelreiches Fremdlinge auf Erden;
sie erwarten es vom Himmel her und helfen ihm zugleich zu seinem Durchbruch aus
der Welt her (Eph 4, 15 f). Man konnte nun von diesem eschatologischen Charakter
aus den Stand der evangelischen Rate kennzeichnen innerlich als das Ernstmachen
mit dem Herausgerufensein aus dem alten Aon in die vollkommene Nachfolge
Christi, wiahrend der Weltstand eine Art ,Konzession“ an den alten Aon bliebe
(syngnome: 1 Kor 7, 6); damit wire ein durch die ganze Kirchengeschichte verfolg-
bares Bewufltsein des Ritestandes gerechtfertigt, nicht eine ,zweite” Ethik neben
der allgemeinen christlichen zu sein, sondern blof deren Radikalitit. Dagegen steht
aber nun, daff eschatologische Existenz nicht besagt: Entweltlichung, Vergeistigung,
Abkehr von Geschichte und irdischer Arbeit und Kultur, vielmehr Ausgangspunkt
der dristlichen Sendung in die Welt, so wie sie ist. Und dies im Namen des Auf-
erstandenen, dem die Welt als ganze gehort (Mt 28, 18 f), da sie durch ihn und auf
ihn hin gegriindet und geschaffen ist (Kol 1, 16-17) und da er gerade durch seine
Auferstehung zum Herrscher des gesamten Kosmos inthronisiert wurde (Phil
2,9-11). Die Auferstehung widerspricht der Inkarnation so wenig, dafi sie viel-
mehr deren Vollendung darstellt. In der Inkarnation wird der Same des endgiilti-
gen Gottesreiches in das Weltreich eingepflanzt; in der Auferstehung dagegen ist
das Gottesreich so michtig geworden, dafl das gesamte Weltreich ihm eingepflanzt
erscheint. Und wenn nun in dieser Blickrichtung die ,Christen in der Welt” viel
positiver dastehen — neben die Eschatologie tritt die Inkarnation, neben das Ab-
sterben und jenseitige Auferstehen tritt die gottgeweihte Existenz in der siindigen
Welt als Vertretung der werdenden erlosten Welt —, so erscheinen nun doch auch
die Ordenslente (und Priester) als jener ,Hilfsstand” (secundario et instrumentali-
ter sagt Thomas), der die Welt ,verlassen hat, um besser mit Christus in sie hin-
einzugehen, Sauerteig zu sein fir Kirche und Welt, in Aktion und Kontemplation,
hundertfiltige Frucht im Adker, der die Welt ist, und damit christliche Radikal-
form auch der ,Inkarnation“. So wurde das Ordensgelibde ja immer als die radi-
kale Einholung und Ratifizierung des Taufgeliibdes angesehen: wenn die Taufe



190 Hans Urs von Balthasar

fiir Paulus ein Sterben und Auferstehen mit Christus ist, mit der Wirkung eines
Fremdseins in dem den ,Michten“ noch unterworfenen Kosmos, so ist dieses All-
gemein-Christliche im Rételeben zur Gesamtlebensform geworden. Aber der ,my-
stische” Tod ist zugleich ,mystische“ Auferstechung und somit vorweggenommene
verborgene Existenz in der Herrlichkeit Christi, um zu seiner Zeit ,mit ihm zusam-
men zu erscheinen® (Kol 3, 4).

Man kénnte also harmonisierend wie folgt formulieren: Sofern die Kirche neuer
Aon im alten ist, ist sie aus dem alten ausgewurzelt: diesen Aspekt stellt der Réte-
stand vorwiegend, aber nicht ausschlieflich dar. Sofern sie neuer Aon im alten ist
(der aber selbst schon dem neuen in Christus eingewurzelt ist), bleibt sie der Welt
und deren ganzem Schicksal verhaftet: das stellt der Weltstand dar. Doch geniigt
diese Formel noch nicht, um das Verhiltnis der Stande hinreichend zu beschreiben.
Um es zu konnen, brauchen wir das zweite christologische Spannungsfeld, das wir
vorweg umreiflen, um dann erst auf dic innere Dialektik beider Felder einzu-
gehen.

Das zweite Spannungsfeld ist das zwischen allgemeiner und besonderer Beru-
fung. Der Weg der engeren Nachfolge in den Réten wird vom Herrn selbst wie von
Paulus als etwas in seiner Exklusivitit Ganzheitliches geschildert, dem im Ver-
gleich zum Leben im Weltstand und seiner ,Geteiltheit und Welt-,sorge® ein un-
bedingter Vorzug gebiihrt. Die amtliche Kirche und die Theologie der Kirche haben
iiber diese Stufung immer gewacht; das Tridentinum hat sie (sess. 24 can 10) ge-
geniiber den Nivellierungstendenzen des Protestantismus in einer Definition fest-
gchalten. Diese Stufung aber ist ethisch nur dann erklérlich, wenn sie zusammenge-
sehen wird mit der besonderen Berufung (in der ganzen Breite dieses Begriffs: vom
innern Missen bis zum freilassenden Diirfen), denn sonst wire der Eindruck un-
vermeidlich, wer das ,Bessere® nicht wahle, der bleibe ein zweitrangiger Christ.
Weil die christlichen Akte von ,Ruf* und ,Wahl“ den Eingang zum ,Besseren™
bilden, darum ist das objektiv-Bessere nicht das Bessere jedermanns, was aber wie-
derum kirchlich nur dann ertriglich ist, wenn das objektiv-Bessere ein nicht nur per-
sonlich, sondern kirchlich und somit sozial fiir die Ganzheit Besseres ist, wenn also
die Exklusivitit zu Christus hineinfithrt in eine Universalitit im Geheimnis von
Christus-Kirche fiir alle. Da aber alle Christen an diesem Geheimnis der exklusiv-
universalen Liebe von Christus-Kirche teilhaben, darum sind auch alle (in einem
allgemeinen Sinn) ,Berufene“ (klétoi), und so ist auch hier der Rétestand nochmals
nur die Radikalform des Christenstandes schlechthin. Paulus kénnte sonst nicht an
seiner einzigartigen Berufungsgeschichte die ganze christliche Ethik fiir alle erldu-
tern, Johannes nicht an seiner besonderen Liebe die kirchliche Liebe iiberhaupt
aunslegen.

Es gilt nun, in den Sinn dieses Bezichungsnetzes etwas tiefer einzudringen. Be-
ginnen wir mit dem ersten Feld. Dort erschien das »Sterben und Auferstehen® im
Rateleben als eine Radikalisierung — in der ganzen inncren und dufieren Existenz-
form — dessen, was das Stehen eines Menschen in der Kirche {iberhaupt ausmacht.
Man kann deshalb sagen, dafl der erste Stand cinfach das Moment des Christlichen



Zur Theologie der Sikularinstitute 191

als ,Form“ heraushebt, das im zweiten Stand je eingesenkt ist in die Materie
. Welt“. In dieser Formalitit hat es eine Reinheit und auch eine Universalitit, die
es in der Einsenkung in die Materie ,Welt* im zweiten Stand nicht mehr hat; es
gibt hier eine individuatio ratione materiae und damit auch eine Teilung (1 Kor
7, 34) und ,Spezialisierung®, die dem ersten Stand (theologisch gesehen) fremd ist.
Er ist forma informans vitam ecclesiasticam, im Bild des Herrn: Sauerteig im Teig
der Kirche, und der Teig mufl den ganzen Sauerteig in sich aufgehen lassen, den
ganzen radikalen Geist von Tod und Auferstehung in sich hineinnehmen, und nicht
blof einen Teil. Rételeben ist also Geist des Ganzen, und nicht ein Spezialistentum;
was daran speziell ist, dient seiner Verfiigbarmachung fiir das Ganze. Es wird zum
Salz gemacht, um das Ganze durchsalzen zu konnen. Es ist also das totalisierende
Moment in der Kirche, das durch sein Vorhandensein das Partikulire hindert, den
Geist der katholischen Totalitdt zu verlieren. Es ist, auf die kiirzeste Formel ge-
bracht, das Besondere des Allgemeinens.

Das setzt nun aber voraus, daf} das Allgemeine selbst ein Besonderes ist, gegen-
iiber einem noch ,Allgemeineren®: das Allgemeine des Christenstandes Gberhaupt
ist, gegeniiber der Menschheit aunflerhalb der Kirche, jene Glaubensgemeinschaft, die
durch das Wort und die Sakramente Christi in sehr besonderer Weise teilhat am
Mysterium seines gesamt-welterlésenden Leidens und Auferstchens, und insofern
als ganze Kirche (aber mit dem Rétestand im Herzen) Licht und Salz und Sauerteig
in der Gesamtwelt ist.

Solange nur dieser erste Aspekt im Blickfeld steht — christlicher Radikalismus
als ,Form“ und gleichsam ,Reinkultur® — mifite auch die Idee eines Ratelebens
im Weltstand nicht als Paradox und abwegig erscheinen. Denn es ist nicht abzuse-
hen, warum dieser Radikalismus nicht das eine Mal mehr das ,Eschatologische®,
das andere Mal mehr das ,Inkarnatorische“ hervorheben konnte?, warum es nicht
moglich sein sollte, jene Totalitat des Christlichen, der das ,Hundertféltige* ver-
heifien ist, in einer weltlichen Situation darzuleben (jeder Mensch bleibt schliefi-
lich in der Welt). Um dies genauer zu verstehen, mufl man nicht vergessen, dafl die
ersten Jiinger Jesu Ratestand und Priesterstand urbildlich in Personalunion vereini-
gen, die aber doch keineswegs das gleiche sind. Der Priesterstand ist vorwiegend
Funktion, der Ratestand Lebensform. Die Funktion wnrzelt in der dufleren Kirchen-
struktur (im Innern sind wesentlich alle ,Priester®), sie ist fir diese da. Die ver-
heiflene sechzig- und hundertfaltige Frucht der Allesverlassenden hat hier immer
auch den Aspekt des kirchlichen Dienstes und Nutzens: wer sich von aller weltlichen
Orts-, Berufs- und Familiengebundenheit freimacht, um ganz den kirchlichen Belan-
gen verfiigbar zu sein, der kann (wie ein Paulus, aber auch ein Timotheus) iberall
cingesetzt werden. Doch wenn der gleiche Paulus sagt: ,Ich wollte, alle lebten wie
ich“ (nidmlich jungfriulich), so meint er Jungfraulichkeit nicht als Voraussetzung
fir kirchliches Amt und Wirken, sondern als konsekrierte Brautschaft zu Christus,

8 Diese Formel schliefit aus, dafl das Wesen des Laien in der Welt dadurch eingegrenzt
wird, dafl man vorgingig alles ,ausklammert®, was nidit laikale Existenz ist, also die
seschatologischen Existenzen“ des Priester- und Ordensstandes.

? Vgl. die Formuliernngen von ,Primo feliciter®: ,relicto saeculo“ einerseits, ,per con-
tactum intrinsecum® anderseits. Vgl. meinen Aufsatz in Civitas a.a.0. 204.



192 Hans Urs von Balthasar

die, wie die ersten Jungfrauen in der Kirche zeigen, auch mitten in der Welt gelebt
werden kann. Das ,Hundertfache® zeigt sich dann nicht mit dem ,eschatologi-
schen“, sondern mit dem ,inkarnatorischen“ Aspekt verbunden, und auf diese Ver-
bindung weisen uns ,,Provida Mater” und ,Primo Feliciter” als auf die besondere
kirchliche Situation der Weltlichen Institute hin. Dafl das ,Hundertfache“ auch hier
nicht als rein innerlich und unsichtbar (als Wert des Lebensopfers vor Gott) zu gel-
ten hat, sondern unter Umstédnden auch als kirchlich-sichtbar, das zeigen die Erwagun-
gen der Katholischen Aktion, wonach ein ,Apostolat” eingewurzelt im weltlichen
Milieu unter Umstinden wirksamer sein kann als das Anpredigen von auflen durch
Priester und Ordensleute, die nicht zum Miliea gehéren.

Das ,Hundertfache“ — das heifit die Manifestation des Geheimnisses der Tota-
litdt Christi in der Existenz des Christen, der diese Totalitat zur Lebensform hat —
ist gewifl primir ein geistliches, unsichtbares Gut (man denke an die Fruchtbarkeit
des rein kontemplativen Gebetes, iiber das die Grofie und die Kleine Therese so viel
gewuflt haben), aber es bedeutet nachfolgend auch die irdische, soziologische Da-
seinsermdglichung dessen, der alles auf Christus gesetzt hat: ,Niemand verlafit um
meinetwillen und um des Evangeliums willen Haus, Bruder, Schwester, Mutter,
Vater, Kind oder Acker, ohne alles hundertfach wiederzuerhalten: schon jetzt in die-
ser Welt inmitten von Verfolgungen: Haus, Bruder, Schwester, Mutter, Kind und
Adker, und in der kiinftigen Welt das ewige Leben“ (Mk 10, 30). Dies wiederum
nicht oder nicht notwendig im Sinne irdischer Kompensation (wie im Alten Bund bei -
Job), sondern in einem geistlich-kirchlichen Sinn, der vielleicht am schonsten von
der Fruchtbarkeit des Ratestandes in der Welt dargestellt wird. Dafft dabei der Bo-
den der Welt wirklich berithrt wird, daf nicht eine ,eschatologische Existenz®
irgendwo gnostisch iiber diesem Erdboden schweben bleibt, ist ein in der Mensch-
werdung Christi wurzelndes Glaubensgeheimnis, auf das wir eingehen werden. Man
kann vorweg sagen, dafl, wenn die Einformung des Weltlichen durch das Christliche
im Weltstand grundsétzlich bejaht wird, sie auch im Ritestand als moglich und
wirklich anerkannt werden mufl, auch und gerade wenn fiir den letztern ein be-
stimmtes Geheimnis des Ganzbleibens in der Zerteilung noch hinzukommt — es ist
das besondere Geheimnis des Asynchytds im Adiairetds (des ,Unvermischten im Un-
getrennten‘) von Chalcedon! — ein Geheimnis, das anders als von der Christologie
her gar nicht sichtbargemacht werden kanno.

So wenig man den Standort Christi in bezug auf die Welt eindeutig bestimmen
kann, so wenig kann man den Standort des thm (radikal) Nachfolgenden festlegen,
und diese Unmadglichkeit spiegelt nur wider die allgemein-christliche Schwebe des
.an der Welt nicht von der Welt“. Der Mensch im Réitestand kann und darf den
seschatologischen® Standort einnehmen in einer betonten Distanz zur ,Welt“. Er
kann aber ebenso (und das geschieht in den Sikularinstituten) seinen Standort in
der Welt wihlen, unter den Christen des Weltstandes und unter den Menschen
auferhalb der Kirche. Christus selber hat es getan, als Arbeiter so gut wie als Leh-
rer und Wundertiter. Paulus hat es andentungsweise getan, wenn er auf seinen
besonderen apostolischen Standort und seine standeseigene ,Armut“ verzichtend
sein Leben als Zeltweber verdiente — und das nicht ,zum Schein“. Vom gewohn-



Zur Theologie der Sdkularinstitute 198

ten Bild her mag uns diese Ortnahme als eine Art Extrapolation aufierhalb des an-
gestammten Bereiches erscheinen — aber die ganze Menschwerdung Gottes ist eine
Extrapolation aus der Gottheit und ihrem Himmel heraus! Der dufiere Anblidk,
einstweilen noch ungewohnt, mag das Befremden rechtfertigen: Statt mit seinen
Briidern im Ordenshaus (das die eschatologische Gemeinschaft reprasentiert) zu le-
ben, weilt dieser Christ in einer Art freiwilligen ,Verbannung® in der Welt,
~comme en exil volontaire“10. Aber fiir ihn ist die Welt nicht auflerhalb Christus, sie
gehort voll dem auferstandenen Herrn, sie hat ihren Ort in ihm (mehr als daf er
den seinen in ihr hitte), sie bewegt sich in ihrem Werden, ihrem Sterben und Auf-
erstehen auf ihn hin. Alle irdische Existenz, auch die der Ordensleute, bleibt inso-
fern Exil, als die eschatologische Erfullung noch aussteht. Wie wir es ansehen moé-
gen, wir stofen immer wieder darauf, dafl in diesem Spannungsfeld das Besondere
des Rétestandes darin besteht, eben das Besondere des Allgemeinen zu sein.

Schwieriger werden die Dinge erst, wenn wir das zweite Feld hinzuziehen. Es ist
unleugbar, dafl der Herr im Evangelium seine Jinger in eine Exklusivitat zu sich hin
ruft, zu seiner Person, die ihnen alles andere, was sie verlassen und worauf sie ver-
zichten, ersetzen mufl. Haus, Bruder, Schwester, Mutter, Vater, Kind und Adker
sind dem Menschen und dem Christen im Weltstand in einer Schicksalsgemein-
schaft, die zumindest auch eine solche des alten Aons ist, zur Sorge anvertraut: er
hat kein Recht, auf sie zu verzichten, auler ein stirkerer Ruf des Herrn holte ihn aus
diesen Bindungen. Auf diesen Ruf hin mufl er indifferent bleiben, auf ihn hin einen
grundsatzlichen Verzicht im Herzen geleistet haben — fiat voluntas tua —, und in
dieser Hinsicht ist der Verzicht des Nachfolgenden noch einmal das Besondere des
Allgemeinen: das Darleben dessen, wozu jeder Christ, zuletzt im Blutzeugnis, be-
reit sein muf} (darum hat historisch der Ritestand den Martyrerstand abgeldst und
ersetzt). Aber weil jeder Mensch, auch der Nachfolgende, ein personliches, abge-
grenztes, zeitlich-geschichtliches Wesen ist, darum ist dieses ,Darleben, auch wenn
es forma ecclesiae ist, auch wenn es die Totalitit Christi wahlt, als menschliche
Wahl eine Auswahl. Wer Christus zu seinem Alles wahlt, der verzichtet eben damit
auf andere mégliche Wahlgegenstinde, ja er durchschneidet bereits bestehende Ban-
de, und zwar grundsatzlich alle, wie es die eindeutige Forderung des Herrn ist. Nicht
einmal Abschied nehmen, nicht einmal den toten Vater begraben. Diese Exklusivi-
tdt zu Christus ist nun aber, sowohl fiir den Meister wie fiir den Jiinger, kein exklu-
siv personlicher, privater, sondern zugleich ein kirchlicher Vorgang. Und zwar in
einem doppelten Sinn: vom Ruf Christi her, der den besonders Berufenen je in die
Herzmitte der Kirche hineinruft, um dort eine ,kirchliche Existenz® zu leben: dufier-
lich oder innerlich, sichtbar oder verborgen verhundertfacht und (eucharistisch) aus-
geteilt zu werden in den Geheimnissen der Gemeinschaft der Heiligen. Aber auch
von der Antwort des Gerufenen her, der sein Jawort der Nachfolge als einen Nach-
vollzug des Jaworts Marias und der Kirche versteht, als Eingehen also in das to-
tale Jawort der erlosten Menschheit zum erlésenden Gott. Beide Aspekte verhin-
dern jedoch nicht, dafl seine Nachfolge ein persénlicher, menschlicher Akt bleibt.

10 Carpeutier, in Nouvelle Revue Théol., April 1955, 409.



194 ' Hans Urs von Balthasar

Deshalb kann sein Gelitbde auch nie einseitig ver-zweckt werden, es behdlt eine Seite

der unmittelbaren personalen Liebe zu Christus und durch ihn zom dreieinigen
Gott, die die Kirche nur vermitteln, nie aber einfach fiir sich beansprucien und be-
niitzen kann. Der Gelobende gehort Gott und erst in zweiter Linie der Kirche: er
wird nicht zu einem Werkzeug der sichtbaren Kirche so wie ein Beamter Werkzeug
des Staates wird. Wenn der Christ im Weltstand eine Frau wéhlt und sich ihr in ge-
genseitiger Treue verbindet, so kann keine staatliche Macht unter dem Vorwand,
die Familie sei Baustein des Staates, sich in dieses Treueverhiltnis einmischen. Der
Kirche aber sind die Schliissel des Himmelreidies nur insofern gegeben, als sie sie im
Sinne der himmlischen Geheimnisse gebraucht. Diese sind freilich bis zuinnerst so-
wohl personal wie gemeinschaftlich (wie die Mariologie zeigt), aber so, dafl der Ge-
meinschaftsaspekt nie den personalen bedroht oder aufhebt.

Der Ordensmann (und der Priester) wéhlt Christus so, wie der Weltchrist eine
Frau wihlt. Hier erscheint die Verschiedenheit der Existenz. Der Heiratende stellt
sich unter das gemeinsame Schicksal, die Redite itber seinen Leib, aber auch seine
ganze Person gehen an seine Frau und durch sie an seine Kinder, die Liebe nimmt
die Gestalt einer Verstromung in die geschlechter- und sippenhafte Sphirean, insna-
tarhaft Hundertfache, und damit in eine ,Zerstreuung® und Anonymitét des Indi-
viduums, die nie mehr einzusammeln und nie als ganze zu bewiltigen sein wird, ob-
wohl mit der Sorge um die Familie die Verantwortung fir das Morgen, irgendeine
Form vorsehenden Planens anfgeladen wird. Mit der Ehe ist innerlich gegeben die
Notwendigkeit von Besitz und die Notwendigkeit freien Planens; die wesentliche
Bindung und die harte Askese des Menschen im alten Aon liegt im Ehestand selbst
und in allem, was logisch und naturhaft daraus folgt und was alles sein ethisches.
Korrektiv danernd und sehr reichlich in sich selber enthilt (die ,Sorge* Heideggers
und der Bergpredigt)l1, und damit seine Mittel der Selbstheiligung (1 Tim 2, 15).
Christus hat dieses menschliche selig-unselige Schicksal (Heimarmené, Tyché), das
zwischen Geburt und Tod Raum bietet fiir alle Iltusion und Desillusion, Hoffnung
und Enttiunschung, alles Streben und alle Vergeblichkeit, im Sakrament der Ehe ge-
segnet von seinem Verhiltnis zar Kirche her. Aber zwischen Christus-Kirche und
Mann-Frau in der Ehe besteht nie Identitit, nur die Analogie des fleischlichen ,Vor-
Bildes® und des auf hoherer Stufe erfiillenden ,Ur-Bildes“, was schon daran sichtbar
ist, dafl die unaufldstiche Treue zwischen Christus und der Kirche in der Ehe auf die
irdische Zeit beschrinkt wird: nach dem Tod eines Ehegatten ist der andere unwei-
gerlich frei (was Paulus in diesem Zusammenhang anmerkt, Rém 7, 3, und was die
Sadduzierfrage nicht nur als einen verfinglichen Scherz erscheinen 1afit: Mt 22, 23
f.). Die ganze Eheordnung gehort in die Zeitlichkeit und trégt zuinnerst deren Zei-

chen. .

Christus aber hat die Menschennatur so angenommen, daf} er das ganze Schicksal
mit in sich aufnahm und zu einem Ausdruck seines Verhiltnisses zum Vater im Hei-
ligen Geist machte. Nicht als ob er stoisch dariiberstiinde: er ist ja der Mann der

11 Deshalb scheint es uns verkehrt zu sein, wenn man in Vermischung von Ethik der Fa-
milie und Ethik des Ordensstandes versucht, Ehepaare dem Regime der Ordensarmut und
des Ordensgehorsams zu unterstellen. Es ist die Verkennung der inneren theologischen Logik

beider Stinde,



Zur Theologie der Sikularinstilute 195

Schmerzen, gekommen, um wehrlos die Stinde aller sich an ihm austoben zu lassen.
Aber dies ist nicht Verfallenheit, sondern Freiheit, sein Leben dahinzugeben und
wieder zu nehmen. Ein Ausgegossensein durch alle Hohen und Tiefen bis ins Ge-
heimnis der Eucharistie, aber darin ein konigliches Beherrschen, das von niemandem
Befehle entgegennimmt als vom Vater allein. Der Eros zerstreut, die Agape aber
bleibt gesammelt und sammelt. Darum 6ffnet sich die Liebe Christi zur Kirche (und
in ihr zur Menschheit iberhaupt) ins Unendliche und zu einer grenzenlosen Frucht-
barkeit, und ist doch immer eine ausschliefliche Liebe von Ich und Du, ohne Kind
{(Cant 6, 9). In dieses Geheimnis ist der Mensch im Ratestand gesetzt; an ihm und
seiner alles einschliefenden Exklusivitit nimmt er teil. Das zeichnet auch die ge-
heimnisvolle und erhabene Einsamkeit des Menschen in der besonderen Nachfolge
des Herrn; er ist umwittert von der Einsamkeit und Einzigkeit Christi selbst, von der
alle Gemeinschaft erst ausgeht, er lebt aus dem moné pros monor (allein fur den
Alleinigen) der Kirche zu ihrem Herrn; und man ginge fehl, wenn man Ordensge-
meinschaften in der gleichen Weise betrachten und behandeln wollte wie die natiir-
lichen Sippengemeinschaften. Im Nachfolgen liegt eine bestimmte Anonymitat, die
aber in ganz andere Richtung weist als die des Individuums in der Schicksalsver-
filzung; es ist die Durchsichtigkeit in das je-einmalige Geheimnis der Agape, dem
der Erwihlte nur als Gefafl und Werkzeug dienen kann, das ihm aber doch ein
Strahlen verleiht, das ihn auszeichnet und jhm ein anderes Gesicht gibt als das der
im ,Lebenskampf“ gestdhlten ,Personlichkeit®.

In dieser Hinsicht wird die Lebensform, die vorher als forma informans (vitam
christianam) erschien, jetzt zu einer forma subsistens (natirlich in Christo subsistens),
also zu einer Lebensform neben den andern, auf der Ebene menschlicher und irdi-
scher Lebensformen, in ihrer Moéglichkeit gegriindet, in ihrer Durchfithrbarkeit ver-
biirgt durch Christus. Als diese forma subsistens wird dieses Leben zur forma infor-
mans des Weltstandes, da die Ehe ihre natiirliche wie tibernatiirliche sakramentale
Wiirde mur erhilt vom Ursakrament Christus-Kirche her (Eph 5, 21-33). Die Kir-
che als die grofie Gemeinschaft bleibt ,gegrindet auf dem Grunde der Apostel und
{christlichen) Propheten und dem Eckstein Christus“, und nur so werden alle zu Mit-
biirgern der Heiligen und Hausgenossen Gottes (Eph 2, 19-20).

Das Wichtige also, was eingesehen werden muf, ist dies: daB die erste ekklesio-
logische Spannung sich selbst nicht vollenden kann ohne die zweite: daff die Uni-
versalitdt des Geistes der Nachfolge nicht der Kirche eingeflofit werden kann ohne
die Darlebung der Exklusivitit zu Christus, die letztlich teilnehmen darf an seiner
Exklusivitit zum Vater, Diese Exklusivitit Christi ist sowohl das Theologische (im
engern Sinn) wie das Soteriologische: sowohl die Darstellung der ewigen, seligen
Dreieinigkeit Gottes wie die Form des Leidens fiir alle, da sie in der Welt der aus-
fliefenden Verfallenheiten das schlechthin Argerliche ist und die Kreuzigung ge-
radezu herausfordert. Aber sie ist das Soteriologische doch nur als das Theologi-
sche: da nicht die Avfhiufung aller Siinden auf den Leidenden die Erlésung wirkt,
sondern die Verlassenheit des Sohnes vom Vater: alle Offnung zur Welt in der
Passion hat zuletzt diese unendlich erhabene Geschlossenheit des dreieinigen Got-
tes in sich selbst als Form: Gott allein, in scinen gottlichen Beziehungen von Vater



196 Hans Urs von Balthasar

und Sohn im Geist, erlost die Welt, die mit ihrem ,Beitrag® zum Erlésungsge-
schehen sich schuldiger gemacht hat als je (Rém 5, 16).

Als Gott ist Christus nie ,der Anderc® des Menschen; er ist, wie Cusanus sagt,
das Non-Aliud, oder mit dem Siraciden: ,Er ist Alles* (Sir 43, 27). Wer ihn als
Gott in AusschlieBlichkeit wihlen wiirde, der wiirde das Universale wihlen, und
er miite, wenn ihm bekannt wire, dafi Gott die Welt schuf und die Welt liebt,
auch die Welt um Gottes willen in dieses Universale einbeziehen!2. Man kann nicht
Gott wihlen und die Welt ausschlieBen. Denn Gott hat seine Schopfung teilnehmen
lassen an der ewigen Zeugung des Sohnes: Das gottliche Wort, der Sohn des ewigen
Vaters, wird Mensch und ,einer von uns®. Erst auf dieser Ebene wird das Universale
zugleich ein Exklusives — gerade um universal zu sein. Denn niemand kommt zum
Vater aufler durch den Sohn. Man miifite den bekannten thomistisch-skotistischen
Streit hier aufrollen und fragen: ob diese Partikularisierung des universalen Gottes
vorwiegend theo- und kosmologisch, oder ob sie soteriologisch begriindet ist: ob sie
die Vollendung der Weltoffenbarung Gottes ist durch die Sinde. Je nachdem
wiirde dann auch die ,Exklusivitit* des Rétestandes als Nachfolger Christi als die
Vollendung menschlichen Lebens schlechthin oder als Opfer mit Christus fir die
Welt, aber hinein in die Auferstehung, zu deuten sein.

Wie dem auch sei: das erste Spannungsfeld miindet in das zweite. Anders ge-
sagt: der Ritestand in der Kirche ist nicht nur ein allgemeiner ,Geist®, der, eben
weil er Geist ist. zuletzt auch stindelos dargelebt werden kénnte (wie die Protestan-
ten es tun und manche Katholiken von heute es anstreben); er ist Geist der Kirche
als (so etwas wie) Stand, als besondere, sichtbare und soziologische Lebensform in
der Kirche. Fr ist es, weil Christus ,einer unter uns ist*, obwohl er Non-aliud und
o wiiv ist. Und weil dieser Geist zugleich Stand ist, darum kann er, als forma vitae
ecclesiasticae, auch das Leben der Christen in der Welt zu einem ,Stand® pragen,
ihm die nétige Standkraft und Einheit einfloflen, die die abertausend menschlichen
Schicksale allesamt zu Nachfolge Christi werden lassen. Der Ritestand bleibt das
Utrbild der Nadhfolge, weil er ja nicht primir begrindet ist auf einer ,auswéhlen-
den“ Wabhl (ich wahle Christus zum ,Partner statt einer Ehefrau), sondern auf dem
Akt des wihlenden und berufenden Gottes selbst, der die ganze Existenz des Men-
schen wihlt, Leib und Seele, Innerlichkeit und Geschichte, und dem der Mensch da-
durdch antwortet, daf er ihm alles gibt, die Totalitit seiner selbst. Mehr kann er nicht
geben, nicht nur materiell nicht, sondern formal: er zdhlt sich nicht zusammen, er
versteht sich selbst als Antwort auf Gottes Ruf.

Und wie in Christus das Exklusive erst dort hervortritt, wo das Wort Fleisch
wird, so tritt das Exklusive der Nachfolge (das Erfordertsein des zweiten Para-
doxes) erst in der leiblichen Sphare hervor. In der Tat konnte der ,Rat der Armut®
und der ,Rat des Gehorsams®, abstrakt betrachtet, fast in Génze in einen ,Geist®
aufgelést werden. Und in beiden kommt es ja auch bei der Durchfithrung (im Rate-
stand wie im Weltstand) vorwiegend auf den Geist an. Es gibt den Punkt, wo es
beinah gleichgiiltig wird, ob ein Christ gewisse Giiter nominell noch sein eigen

12 Der heidnische , Ordensstand“ hat dies nicht hinreichend gewufit, darum hat er den Weg
zu Gott als eine Abwendung von der Welt gesehen und gelebt, und Gott doch als den
»Andern®, ja ,ganz-Andern® zu verstehen gesucht.



Zur Theologie der Sikularinstitute 197

pennt oder sie nur noch als Giiter einer Gemeinschaft verwaltet oder verbraucht.
Der Christ im Weltstand kann von seinem Besitz innerlich so losgeldst sein, dafl es
ihm nichts ausmachen wiirde, es den Armen zu schenken oder jemand anderem zur
Verwaltung zu iiberlassen und nur noch die Nutzniefung zu behalten. Dafl es in
der Kirche das Beispiel des ,Allesverlassens” gibt, hat fiir die in der Welt Verblei-
benden vielleicht vor allem eine ,pidagogische“, weniger eine unbedingt theologi-~
sche Bedeutung. Etwas dhnliches gilt, wie sich gleich zeigen wird, auch vom Gehor-
sam. Aber in der Leibsphire scheiden sich die Stinde; hier liegt der Ausgangspunkt,
der aber dann iibergreift auf die andern Sphiren und sie je nach dem gewihlten
Weg verschieden gestaltet. Darum bleibt in 1 Kor 7 die Jungfriulichkeit der Anlafl
fiir Paulus, die Stinde zu scheiden, und darum ist die Jungfraulichkeit auch ge-
schichtlich das erste, was vom Ritestand hervortritt. Armut und Gehorsam als ,Rat“
sind Folge der Briutlichkeit zu Christus; und diese ist als Leben aus dem Leben der
Braut-Kirche, deren Urbild Maria ist. Aber gerade hier wird nun klar: Maria, die
wie ihr Sohn eine eigentliche Entscheidung zwischen Ehe und Nicht-Ehe zu vollzie-
hen hatte, ist Jungfrau, um Mutter zu werden. Das heifit: Nachfolge Christi in der
Kirche stellt gerade durdh die Wahl der Jungfriulichkeit auf den Weg der totalen
kirchlichen Mutterschaft, die beide Stinde oder Lebenswege umfaflt. Es gibt des-
halb in der echten, katholischen Jungfriulichkeit eine im Glauben gemachte Leib-
erfahrung, die von Maria her als Inkarnationserfahrung, von der Kirche her als
Brauterfahrung, von Christus her als eucharistische Erfahrung dargestellt werden
kann, und die einen ,iibernatirlichen® Kontakt mit dem christlichen Ehestand ver-
mittelt — was geradezu psychologisch an guten Priestern, guten Ordensleuten fest-
gestellt werden kann. Es ist deshalb theologisch falsch, den Christen, der die Rite
in der Welt lebt, als in Dingen der Ehe unzustandig, weil erfahrungslos, zu bezeich-
pen. Die Exklusivitit der Entscheidung fir Gott, wie Christus und seine Mutter sie
gerade im Dienst an allen zua Erldsenden getroffen haben, kann zwar als Opfer gel-
ten, aber nicht als Verkimmerung oder Verstimmelung einer Wesensseite des
Menschen.

Was den Gehorsam betrifft, so wird man sich erinnern missen, daff die kirch-
lichen Stinde der Vollkommenheit unter sich analog und nur analog sind, doch so,
daf das Wesentliche des Ritestandes in allen, auch in den Sakularinstituten ge-
wahrt wird. Man kann deshalb das Ideal der einen Standesform nicht unbesehen auf
eine andere iibertragen. Dafl dies zu Unrecht geschehen kann und geschehen ist, daf
das, was fiir den Ordensstand gut ist, fiir den Stand des Laien in der Welt ungut
sein kann, darauf hat Bernanos uniiberhorbar eindringlich hingewiesen. Aber man
muf}, um ihn ganz zu sehen, ihn gerade auch als den Dichter des konsequentesten
Rite-Gehorsams sehen, der in seinen halb erdichteten, halb der Geschichte nachge-
zeichneten Heiligengestalten einen fir alle urbildlichen (und deshalb doch auch vor-
bildlichen) Gehorsam dargestellt hat. Jene Theologen, die, um die Freiheit des Laien
in der Kirche zu retten, die beiden kirchlichen Lebensformen moglichst weit auseinan-
derdehnen, und damit den Sikularinstituten keinen Platz mehr anweisen kénnen,
werden sich schwer daran tun, die Einheit des kirchlichen Gehorsams, wie er alle
Stinde tragt, aber wiederum urbildlich vom Ritestand ausgeht, aufzuweisen. Sie



198 Hans Urs von Balthasar

werden vermutlich auch einen Freiheitsbegriff beniitzen, der am Modell des Welt-
standes abgelesen wird, und der sich deshalb im Ritestand nur noch als das (im Ge-
horsam) Geopferte, nicht mehr Vorhandene zeigen kann.

Versuchen wir (in vielleicht mifiverstdndlicher Kiirze) das Verhaltnis von Freiheit
und Gehorsam durch die Standesformen hindurch zu verfolgen, und beginnen wir
beim Weltstand, wo die ,Freiheit* am gréften, der ,Gehorsam® am eingeschrank-
testen zu sein scheint (weil der Mensch am meisten Eigenverantwortung in Familie,
Beruf und Staat iibernimmt), so konnen die beiden Sphiren doch auch hier nicht
blof} nebeneinander stehen. Ein katholischer Arzt oder Anwalt zum' Beispiel wird
grundsitzlich bereit sein, die von ihm betétigte Freiheit im Geist und in der Mei-
nung der Kirche, ja unter Anerkennung einer gewissen Fithrung durch sie auszu-
iiben, so daf} er nicht von sich her das Zustindigkeitsgebiet der Kirche absteckt und
einschrankt, sondern darauf vertraut, dafl sie selber Art und Grenzen ihrer Befug-
nisse kennt, entsprechend dem ,propriis principiis, propria methodo“ des Vatica-
nums (Dz 1799). Die Kirche hiitet sich ihrerseits, anders in die Domine der weltli-
chen Wissenschaften und Berufe einzugreifen als unter dem Aspekt ihres Auftrags,
der das iibernatiirliche und ewige Heil des Menschen und seiner Welt betrifft. Beide,
die Kirche wie der Finzelne, wissen um das Geheimnisvolle des kirchlichen Gehor-
sams, der einerseits dazu da ist, den Einzelnen unterwiirfig auf Gottes Wort und
Stimme achten zu lehren, anderseits selbst gottliche Autoritit in der Welt repri-
sentiert. Der Laie, der den rechten kirchlichen Geist hat, wird gewissen immer
moglichen Ubergriffen kirchlicher Autoritit in das Gebiet seiner Laienfreiheit so
wehren, dafl er sich deswegen doch keine Gott-Unmittelbarkeit herausnimmt, son-
dern das ganze Feld seiner Freiheit grundsatzlich der miitterlichen Kontrolle der
Kirche offenhilt, auch das Feld seiner beruflichen freien Verantwortung. Wer die-
ses Paradox als psychologisch unmoglich oder unertraglich hinstellen wollte (wie
Nicht-Katholiken mit Vorliebe), kénnte es nur aus anthropologischen oder statisti-
schen Erwigungen tun, die aber theologisch ebenso wenig beweisen wie etwa eine
Umfrage iiber klosterliche oder klerikale , Zustande“ theologisch fiir oder gegen den
Ordensstand oder den Zélibat aussagen wiirde.

Versetzen wir uns ans andere Ende: in jenen Ordensstand, der vorwiegend den
eschatologischen Aspekt der Kirche reprisentiert, so ist hier, weil in der kiinstlich
begrenzten Welt des Klosters jede zivile Verantwortung in der Welt aufgehoben
ist, ein Gehorsam als Hingabe der eigenen Entscheidung in die Hande des geist-
lichen Fithrers moglich. Es ist Nachfolge ans Kreuz, wo der Herr kein Glied mehr
rithren kann. Natiirlich ist auch dieser Verzicht auf weltliche Freiheit sowohl Aus-
druck wie Forderung der eschatologischen Freiheit des Christen, die ein fiir allemal
und doch tiglich neu diesen Akt der Hingabe leistet. Und natiirlich ist dabei ein ge-
wisser charismatischer Amtscharakter des mit der Fithrung Beauftragten immer vor-
ausgesetzt: er mufl dem Gelobenden nicht seinen Willen, sondern den Willen Got-
tes anstelle des aufgegebenen eigenen vermitteln; um dies zu konnen, mufl er in
dauernder Gebetsvereinigung mit Gott leben. — Im aktiven Orden verschieben sich
die Dinge so, daf der Gehorchende, der seine Freiheit grundsitzlich zum Opfer ge-
bracht hat, im Gehorsam eigene Verantwortung zugewiesen bekommt und seine
Freiheit aus Gehorsam zu freiem, selbstverantwortlichem Entscheiden beniitzen



Zur Theologie der Sikularinstitute 199

kann und soll. Die hier entstehenden Spannungen zwischen der Ausrichtung nach
dem Geist des Ordens im ganzen, nach der Person des Obern und seiner Absicht im
besondern, nach dem objektiven Inhalt des Auftrags — und anderseits nach den
Gegebenheiten der Situation, die eine personliche Entscheidung fordert: diese Span-
nungen miissen ausgehalten werden und sind wiederum nur iibernatiirlich, das heif}t
im Gebet des Obern wie des Untergebenen zu losen. Es sei nochmals hervorge-
hoben: ein Geliibde des Gehorsams geht an Gott, wenn auch durch die Hinde des
Obern, der den Orden vertritt; das kostbarste aller Geschenke, das ein Mensch an-
bieten kann, das seiner eigenen Freiheit, kann einzig und allein an Gott gemacht
werden, die Vertreter der Kirche konnen es zwar (durch ein besonderes Privileg
Gottes) im Namen und im Geiste Gottes mitverwalten, es aber niemals fiir sich, zn
ihren Gunsten und rein-personlichen Plinen und Absichten gebrauchen oder mif3-
brauchen. Gehorsam bleibt, weil er auf Gott — auch sofern er die Kirche lenkt —
und somit auf die Gottverbundenheit des Obern im Gebet vertraut, eines jener Wag-
nisse, wie sie einzig der christliche Glaube kennt. Er wird nicht auf statistische
Wabhrscheinlichkeit hin geleistet, sondern im Glaubensvertrauen auf den Griinder
der Kirchet4,

Von hier aus 138t sich gegen den Gehorsam im Sakularinstitut grundsitzlich nichts
mehr einwenden. Es geht hier einerseits um die gleichen Selbstentscheidungen, die
auch der Laic im Weltstand zu fillen hat: Entscheidungen des Berufes und der Be-
rufsgemeinschaft vor allem, die ihn wesentlich auf sich selber stellen und einen Re-
kurs auf die Meinung des geistlichen Obern oft unméglich machen. Aber wie beim
Ordensmann ist diese — nun weitgehend und oft ginzlich weltlich gewordene —
Verantwortung {ibernommen aus christlichem und kirchlichem Gehorsam und zu ihm
hin geé6ffnet.

Praktisch wird diese Gehorsamshindung in den allermeisten Fillen nichts anderes
tun als die exponierte freie Verantwortung des Beauftragten stiitzen: sie zunéchst
erziehen, sie dort, wo sie zuriickweichen, sich hinter Autorititen verschanzen, vor
den hirtesten Entscheidungen ausweichen wollte, in die geforderte Entscheidung
hinein stirken: viterlich und doch unerbittlich. Wer je in der Lage war, kirchli-
chen Gehorsam zu fordern, der weifl, dafl er zumeist nur eingesetzt werden muf}, um
jenen Willen Gottes, der dem Gehorchenden an sich im Gebet evident werden
miifite, gegen ihn (das heift fiir ihn) durchzusetzen, die Entfaltung des christlichenLe-
bens der Liebe nicht frithzeitig abbrechen und verkiimmern zu lassen, sondern auch
gegen den Widerstand des Miidegewordenen weiterzufithren. Es ist dann Hilfe fir
den Finzelnen, sein eigenes Idcal nicht ans den Augen zu verlieren und immer wei-
ter anzustreben. Hierzu gehdrt auch die gemeinsame Erwigung eines umfassenden
Lebensherufes, wobei alle Flemente: unmittelbare oder mittelbare Berufung von
Gott her, Vermittlung der Kirche durch den Vorschlag des Vorgesetzten und eigene
Neigung und Fignung in einem einzigen, theologisch einheitlichen Akt zusammen-
zubringen sind. Kurz, die Art der Zuordnung von weltlicher Kompetenz des Gehor-
chenden und Heilskompetenz des (die Kirche stellvertretenden) Befehlenden gleicht
sich hier inhaltlich der Zuordnung beim Laien im Weltstand an (denn auch bei die-

14 Joseph Loosen 8. ]., Gestaltwandel im religiésen Gehorsamsideal, Geist und Leben
1951, 196—209.



200 Hans Urs von Balthasar

sem liegt eine grundsitzliche Indifferenz zum Wort der Kirche hin an der Basis),
sie behilt blof in ihrer Ausfithrung die Radikalitit des Rétestandes, der sich hier
noch-einmal erweist nicht als eine besondere zweite Ethik neben der allgemein-
christlichen, sondern als deren strikteste und damit auch spannungsreichste Darle-
bung, auf Grund einer besonderen Erlaubnis (in der Berufung) des Herrn. Ob diese
Spannung tragbar ist, kann nur die kirchliche Erfahrung und die Erfahrung der
Christen, die sie darleben, erweisen. Alle Warnungsrufe, daf} sie psychologisch un-
moglich, gefahrlich, unopportun, fiir die Menschen drgerlich und unverstindlich sei,
wird die Christen, die sich dazu berufen wissen, nicht aufhalten.

Der Christ im Weltlichen Institut ist ein Christ in der Welt unter andern Chri-
sten und Nicht-Christen in der Welt. Er unterscheidet sich von ihnen nur dadurch,
daf er seine ganze Existenz, Leib und Seele, Christus geschenkt hat und von ihm
durch die Vermittlung der Kirche den Platz seines Einsatzes fiir das Reich Gottes
"in der Welt zugewiesen erhilt. Daf} er diesen Platz wirklich und nicht blofl zum
Schein besetzt halt und verwaltet, ist Nachfolge der Inkarnation. Dafl er ihn mit
seiner ganzen Existenz ,im Auftrag® Gottes und als Bote seines Reiches versieht,
ist das Eschatologische. In beiden Richtungen lebt er seinen Mitchristen nur vor,
was christliche Existenz in der Welt ist: er tut es ,ungeteilt“, weil er seine Existenz
mit der der Kirche fir Christus identifiziert hat, aber ebendeshalb ,eucharistisch®:
seine Verstromung an die Welt, Mitmensch, Beruf ist kein Untergehen im Schicksal,
sondern durch Gnade eine Form der Gegenwart der Heilsgeheimnisse Christi.

II1. Antworten

1. Das erste Bedenken erhob sich vom Ideal der christlichen Laienpersénlichkeit
her. Es gilt, darauf eine Antwort ohne verkleisternde, fromme Rhetorik zu geben,
eine Antwort, die das Gewicht des Einwandes kennt. Die durchschlagende und
iiberzeugende Antwort kann nur von den Menschen selbst gegeben werden, die von
der Nachfolge Christi innerhalb des Weltstandes glanbhaft geprigt worden sind.
Hier, auf dem Papier, kann nichts anderes gezeigt werden als der Nichtwiderspruch
zwischen Personlichkeit und Nachfolge. Kurz gesagt: Berufung zar (besonderen)
Nachfolge ergeht immer an den ,Einzelnen“ im emphatischen Sinn dieses Begrif-
fes. Kierkegaard wufite es, es fehlte ihm (zur Uberwindung seiner religitsen
Schwermut) nichts als der katholische Weg der Nachfolge!s. Wir sagten es: Die
Nachfolgenden sind einsam, aber vor lauter Fiille, beladen mit dem Geheimnis der
Totalitit. ,Orden“ und ,Institute“ sind kirchlich-soziologische Rahmen, in welchen
diese je-Einzelnen ihrer Berufung gemif leben kénnen: in einer Art von Gemein-
schaft, in einer Art von ,Organisation“ des spezifisch personalen Liebesverhaltnis-
ses, einer ,Organisation®, der, wenn sie nicht Selbstwiderspruch sein will, immer
etwas Fragmentarisches, Nachhelfendes, aber auch ,Nachgeborenes“ anhaften wird
(vgl. den Prolog zu den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu). Der Erwahlte wird
durch den Rahmen mehr ,exponiert® (in die Ungeschiitztheit der reinen Liebes-
flamme, aber entsprechend auch in die Welt hinein, der er mit ungeschiitztem Her-
zen begegnet) als etwa ,gepanzert® fur einen heiligen Krieg. Es ist schliefilich der

15 Frik Peterson, Kierkegaard und der Protestantismus. In Marginalien zur Theologie.
Miinchen 1956, 17 {.



Zur Theologie der Sikularinstitute 201

Stand der Heiligen, in denen das, was Regel und Ordensform meint, sich zur
Wahrheit entfaltet; der Heiligen, denen man Personlichkeit nicht absprechen wird
und die doch gerade durchwegs dem Stand der Erwihlten entstammen. Dies sollte
die Laienchristen nicht dgrieren, sondern freuen, denn jener Stand ist ja kein ,an-
derer Stand als der ihre, sondern dessen ,Besonderheit®, zu ihren Gunsten als
reine, prigende Form herausgehoben. Die Heiligen sind es, die als gottformige
Personlichkeiten die Laienpersonen prigen. Es gibt einen Strukturabstand zwi-
schen beiden, aber dieser liegt gerade nicht im Begriff der Persénlichkeit. Nur die
mehr oder weniger ,miflgliickten” Heiligen in den Orden und Instituten konnten
auf diesen Gedanken bringen. Das aber ist nicht mehr Theologie, sondern Sta-
tistik.

2. Sind die Rate der leichtere Weg, wenigstens heute? Sind sie der sozial gesi-
cherie Weg, wihrend der Mensch in der Welt dem Schicksal ganz anders ausgesetzt
ist? Es gibt, wie wir sahen, im Evangelium etwas, was wie eine iibernatiirliche Si-
cherung des Nachfolgenden aussicht, wie eine Garantie, dafl er, der Christus an
Stelle alles Gbrigen, weltlich Sichernden, wiahlt, nicht ins Leere fallen wird. Der
~cschatologische® Schritt aus der Welt in Christus hinein wird, im auferstandenen
Herrn, zu einer Geborgenheit in ihm und in der Christus gehérenden, ihm einver-
korperten Welt. Darum kann eine Existenz wie die Pauli weltlich gesehen aufs
auflerste ausgesetzt sein, sie wird in Christus gehalten (just damit Paulus soviel
leiden kann). Gerade in den Sikularinstituten wird etwas von diesem Paradox neu
lebendig. Der Christ erhilt in ihnen jenes Minimum an Riickhalt, der erfordert
ist, um sich riickhaltlos in die Aufgabe hineinzubegeben. Dieser Riidkhalt gehért zur
Theologie des Neuen Testamentes (schon die Propheten des Alten Bundes hatten
ihn), er ist nicht soziologisch zu relativieren. Und wenn der Erwihlte nicht in der
gleichen Weise wie der Rest der Menschen vom Schicksal geschunden wird, so ist er
deshalb nicht minder ein dareis anthrépos, ein Geschundener, denn er ist erwahlt
in das Kreuz Christi und innerlich seinem Leiden vermahlt. Was er leidet, ist mehr
vom Herrn unmittelbar als vom ,Schicksal“ her auferlegt. Es ist mehr Leid von in-
nen und weniger von auflen her, Teilnahme an der Form der Erlosung. Die aber
kann — gerade in der Form der Weltlichen Institute — auch wesentlich erlitten
werden durch das ungeborgene Ausgesetztsein des Liebenden und Erwihlten in die
Mitte einer ahnungslosen, oft feindlichen, hassenden, lieblosen Welt. Er ist in seiner
Sendung sehr allein. Er erlebt die iibernatiirliche Geborgenheit, die zu seiner Sen-
dung gehort, vielleicht sehr wenig bewuflt. Der Ubermacht der Umgebung ausge-
liefert, hat er kaum Hoffnung auf namhaften Erfolg. Als ein weltlich Besiegter
muf} er standhalten. Oft gentigt es, wenn er nur da ist. Durch seinen weltlichen Be-
ruf sind ihm weitgehend die iiblichen Werbemittel versagt; er muf} indirekt wirken.
Er sieht die wohnlichen Innenrdume der Familien und oft auch der Kléster und der
Pfarrhauser, und es kommt ithm vor, als stiinde er auflerhalb, zwischen Stuhl und
Bank, einsam, von keinem wirklich aufgenommen. In diesem sehr fiithlbaren, sehr
empfindlichen ,Auflerhalb“ (wie hat es Paulus gefiihlt!) steht er genau auf dem
Weg der Nachfolge Christi.

3. Man hat vom Miflbehagen gesprochen, das der im Gehorsam Gebundene bei
Mitmenschen und Mitchristen erregt. Ist er es selbst, der da redet und handelt, oder



202 " Hans Urs von Balthasar

spricht und wirkt er im Namen eines andern, einer Gruppe, einer kirchlichen Frei-
maurerei? Die Frage wird desto bohrender, je hoher geistig eine Gemeinschaft
steht, je gréfer ihr Bildungsanspruch ist. Das Festgenagelisein mancher Kongrega-
tionen auf irgendein beschrinktes Ausgangsprogramm des Griinders oder der Griin-
derin, das jurare in verba fundatoris, die oft fanatische Vertretung und Propagie-
rung einer zusammengestoppelten Doktrin, die man dann als die arteigene ausgibt,
alle diese Einengungen der christlichen Freiheit und geistigen Freiziigigkeit sind
dem Stand der Nachfolge tief abtriglich. ,Ordensgeist* kann je nur Heiliger Geist
sein und volles Offensein zu ihm, das Vermitteln einer groferen Uffnung jedes
einzelnen Mitgliedes zu ihm. Und je mehr die Einzelnen in personaler Verantwor-
tung auf weltlichen Posten stehen, um so mehr hat sich der Leitende auf den Geist
zuriickzuziehen, den Geist im Gehorchenden zu stirken, in der zwischen beiden
herrschenden Einheit des Geistes zu wirken. Es ist im Grunde das Gleiche,
wenn man sagt: aus der sakramentalen Situation der Beichte heraus lenken. Auch
Kénige haben ihre Beichtviter gehabt, und weder der Orden, der sie stellte, noch
die Politik der Kénige brauchten aus diesem Zueinander Schaden zu nehmen. Rein-
hold Schneider hat immer neu auf die Konfrontation des Konigs und des Heiligen
hingewiesen als auf den fruchtbaren Ort der Weligeschichte1® .Er tut recht, den
Finger daranfzulegen, dafl diese Konfrontation eine solche zweier Personlichkeiten
sein muf}, deren eine den vollen Anspruch Gottes vorhilt, wahrend die andere dar-
aus die Entscheidung in der weltlichen Situation formen muf: Gehorsam und Frei-
heit zugleich. Das geht nur, wenn beide sich im gleichen Dienst wissen und auch
der Fithrende den Gehorchenden nicht iiberwiltigen will. Wenn beide um die be-
sondere Atmosphire der Nachfolge wissen und das Mysterium kirchlichen Gehor-
chens nicht in ihrem Herzen sakularisiert haben zu einem weltlichen Ding.

Wir diirfen uns aber auch nicht verfithren lassen, dem allgemeinen Ressentiment
gegen den Ritestand zu verfallen, und bewufit das Argernis zu suchen unter dem
Vorwand der Wahrhaftigkeit. Dies wiirde auf den Katholiken im Weltstand zu-
riickschlagen, der fiir den Nichtchristen immer ebenso drgerlich und unheimlich sein
wird — geheimnisvollen romischen Befehlen gehorchend! — wie der Ordenschrist
es noch einmal fiir den Weltchristen ist. Hier sind alle Katholiken in eadem dam-
natione, und nichts kann sie daraus befreien als die Wahrhaftigkeit des Gehorsams
selbst, die gelegentlich sogar dic Aufenstchenden frappiert, zum Beispiel an der
Kleinen Therese oder an Franz Xaver.

4. Es fragt sich, was man unter ,kleinen Leuten“ verstcht. Daf} es nicht um hohe
Bildung geht, dafl Herzensbildung, Adel der Scele, Grofmut im niedrigen Volk, ja
im Proletariat ebenso gefunden werden kann wie in den hoheren Schichten: das
wird keiner bezweifeln wollen. Einfachste Manner und Mddchen leisten heute unter
dem Antrieb des Heiligen Geistes in Weltlichen Instituten so Bewundernswertes, dafl
Glieder altbewihrter Bildungsorden staunend davor stehen. Die Gefahr der Institute
liegt einerseits im betont Charismatischen (mit dem sie stehen und fallen und das
wiederum ihre Stirke ist: wo der Geist erlischt, dort wird die Form nicht lange
. iiberleben), anderseits in der Vielzahl und Zersplitterung in kleine Gruppen: aber

18 Vgl. mein Buch: Reinhold Schneider (Hegner 1953), vor allem 175 ff.



Zur Theologie der Sikulayinstitute 203

auch das ist die Kehrseite eines Vorteils, denn grofe Orden formalisieren sich leicht.
Wenn die kleinen Gruppen ihre innere Beweglichkeit mit der nétigen Aufge-
schlossenheit fiireinander und, wo es angeht, auch fir eine Zusammenarbeit zu ver-
binden wifiten, ware vielleicht ein Bestfall erreicht. Sicher ist die kleine Gruppe
kein Zeichen des Subalternen. Die grofiten Orden haben fast immer das Beste ge-
leistet zur Zeit, da sie kleine Gruppen waren, leichte Kavallerie, nicht schwere In-
fanterie.

5. Das letzte Bedenken rollt nochmals das ganze Standesproblem auf. Die Ant-
wort liegt im Mittelteil dieser Ausfihrungen. Dort wurde sichtbar, warum eine
Einschmelzung der Stinde nicht in Frage kommt: der Weltstand (als das ,Allge-
meine“ der Kirche) bedarf des ,Besonderen®, um der Welt gegeniiber das Beson-
dere (des Christlichen) zu sein. Die Grenzilberschreitung, die von manchen erstrebt
wird, wird die Kirche nie vollzichen. Es gibt kein anderes Tragen der Last des
Nachsten als in der Form wie Christus es tat: im Leiden, das der Vater aus den
Siinden der Menschen fir den Sohn gestaltet. Schuld trennt immer; Unschuld ver-
bindet. Gemeinsame Schuld kann nur in der gemeinsamen Abwendung von ihr ein
Anlafl neuer, tieferer Liebe sein. Eins aber ist wahr: die Stinde der Kirche sind
dazu da, um ihre Vermahlung im Schof und Grund der Kirche je neu zu feiern.
Schon daf die besondere Nachfolge zur pragenden Form aller Nachfolge in der
Kirche werden kann, zeigt hinreichend, daf die Redeweise von ,zwei Stinden“ nur
eine annihernde, notdiirftige ist. Und eben in ihrem Prigeakt erreicht die Form die
eingepriagte Materie wirklich: berihrt also der Stand der Rite, der Nachfolge, der
Apostel, der Heiligen und derer, die ihnen nachstreben, den Boden des Laienstan-
des wirklich. Die Liebe der Nachfolge Christi ist wesentlich transzendierend auf
das andere ihrer selbst; sie ist sie selbst und das andere, so wie Christus er selbst .
und die Kirche ist.

Um die Dialektik des Verhiltnisses der ,beiden Leben® in der Kirche abschlie-
fend einzuordnen (und nur um diese handelte es sich hier, nicht um die Problematik
zwischen hierarchischem Amt und ,Laie“), konnten wir drei Ebenen unterscheiden,
die von den ,beiden Leben“ durchschnitten werden und auf denen sie sich je ver-
schieden zeigen.

Es gibt die Ebene der Liebe, der Agape, die fiir alle in der Kirche Gebot ist; es
gibt (am andern Ende) die Ebene der dufieren kirchlichen Organisation der Lebens-
formen, die die Christen in ,Stinde® eingeteilt hat. Es gibt in der Mitte zwischen
beiden die Ebene der theologischen Struktur der Kirche, die einerseits Agape ist,
anderseits sichtbare Gestalt hat: es wird die Frage sein, welches fundamentum in
re die Kirchentheologie fiir die Scheidung der Stinde bietet.

a) Die Ebene der Agape eint in der Kirche alle im gemeinsamen und einheitli-
chen Gebot der Gottes- und Nichstenliebe. Ein Laie in der Welt, der beschlieflen
wiirde, sein Leben in der Welt, dort, wo er es zu leben hat, der christlichen Liebe
restlos zu widmen und der deswegen auf die Ehe verzichten wiirde, ja, der mit an-
dern Gesinnungsgenossen eine Gruppe bilden wiirde, wire dadurch in keinen neuen
»Stand“ getreten. Den Gott Christi aus ganzem Herzen lieben ist nichts ,Escha-
tologisches®. Das ist fiir das Verstdndnis der Sdkularinstitute entscheidend. Man
mufl, um die tragenden Impulse zu ihrer Bildung zu wiirdigen, nicht von der Frage



204 ’ Hans Urs -uoh Balthasar

ausgehen: wie weit kann das Ordensleben sich dem Weltleben annihern, ohne auf-.
zuhdren Ordensleben zu sein, sondern umgekehrt: wie weit kann das Laien- und
Welileben in der Darlebung der Agape gehen, ohne (,eschatologisches”) Ordens-
leben zu werden: statt ,relicto saeculo® — in saeculo (Pius XII. in ,Primo feliciter).

b) Die Ebene der kirchlichen Organisation wird ordnende Grenzlinien zichen,
die wie alle menschliche Gesetzgebung eine gewisse ,Positivitit* besitzen, dabei
aber auf die (theologischen) Sachstrukturen als ihr Fundament achten. Da es hier
um das dufiere Antlitz der Kirche geht, wird das Geliibde der Vollhingabe an Chri-
stus in der Kirche vorwiegend unter dem Gesichtspunkt eines Einsatzes fiir das kon-
krete Reich Gottes in der Welt, fiir die Kirche, also als Dienst an der Kirche be-
trachtet, und somit in ihrem Zusammenhang mit der Funktion der Hierarchie. Die
Orden und Kongregationen erscheinen dann als ,Funktionen“17; die Ausstrahlung
ihrer Agape als ,Apostolat, die Radikalitat des Sterbens und Auferstehens mit
Christus erscheint als das ,Herausgehen aus der Welt“, das erforderlich ist, um
fruchtbringend im kirchlichen Dienste mitzvarbeiten. Dafl die Gruppen der Welt-
lichen Institute nun aber eindeutig in den so umrissenen Kirchenstand — manche
nennen ihn gesamthaft ,Klerus“ — gehéren, ist nicht apriori abgemacht. Das zeigt sich
darin, dafl ,Provida Mater“ den ,neuen Stand“ nur analogisch und nicht univok
an den bisherigen ,Stand der Vollkommenheit* anschlieBen wollte. Die Entschei-
dung wird auf der mittleren Ebene fallen.

¢) Die Ebene der Kirchentheologie. Fir die kirchenrechtliche Standesscheidung
gibt es in der Kirchentheologie jenes fundamentum in re, das wir aufgewiesen ha-
ben: die Totalitit und Exklusivitit der Existenz fiir Gott nimmt in der sichtbaren
Heilsordnung die Form der Entscheidung an, sich (wie Maria-Kirche) mit Leib und
Seele dem Herrn der Kirche zu weihen. Der Punkt, an dem ontologisch die Stédnde
sich scheiden, ist der der Entscheidung, ob man die Menschen ausschlieflich in Gott
(durch Christus hindurch) lieben will (im Weg der Nachfolge und der Rite) oder
Gott und Kirche liebt im Rahmen der mitmenschlichen Liebe (in der Ehe)s,

Nun aber muf} bei dieser Grundentscheidung, die fiir den Christen nichts rein
Privates sein kann, sondern in beiden Fillen Nachahmung der Kirche in der Kir-
che ist, jeweils gefragt werden, in welcher Absicht sie geschieht. Sie kann im Wil-
len geschehen, sich dem besonderen hierarchisch-apostolischen Dienst der Kirche zur
Verfligung zu stellen, und das werden nicht nur die meisten Orden und Kongrega-
tionen, sondern audh die meisten Weltlichen Institute tun, die einen besonderen
kirchlichen Zwedck verfolgen: Seelsorgs- und Klerushilfe aller Art, Lehr-, Pflege-,
Erziehungstatigkeit, Dienst an Kranken, an Familien, Arbeit in der Presse, in Ver-
lagen, in einheimischen und ausléndischen Missionen. Aber es konnte ja auch die
Absicht bestehen, nichts anderes sein zu wollen, als ein Christ unter Christen in der

17 Am deutlichsten im vierten Geliibde des Jesuitenordens, das den ganzen Orden durch
ein c;:ligencs Geliibde des Gehorsams an den Heiligen Vater zu dessen besonderem Werkzeug
macht.

18 Natiirlich wird hier nur von einer diristlichen Wahl gesprochen und nicht von einer
Ehelosigkeit aus christlich neutralen, weltlichen Griinden: sei es einem eigenen Entschluf}
um irgendwelcher Vorteile oder Pflichten willen, sei es weil die Heirat sich nicht , gegeben®
hat. Theologisch gibt es in der Kirche keinen ,dritten Stand“, wenn man auch praktisch und
organisatorisch das Kirchenvolk noch in viele Kategorien und Gruppen einteilen kann.



Zur Theologie der Sikularinstitute 205

Welt, dessen einzige ,Spezialitit* in der gelebten Liebe Christi bestiinde. So leh-
nen die ,Kleinen Schwestern und Briider Charles de Foucaulds® jede ,kirchliche
Titigkeit* ab. Sie wollen nicht ,apostolisch wirken“, sie wollen nur da sein. Es wé-
ren andere, sehr stark ausstrahlende Institute zu nennen, die es sich beharrlich ver-
bieten, als zu einem andern als dem Laien- und Weltstand zugehdrig betrachtet zu
werden. Daf8 sie kanonisch in einen ,analogischen Ritestand“ eingereiht worden
sind (und auch werden muBten) ficht sie nicht an'®. Und erst diese beharrliche Wei-
gerung, unter die ,eschatologische Sparte eingeordnet zu werden, stellt nicht nur
unausweichlich das theologische Problem der kirchlichen Stinde, es verbindet anch
die ,Stinde® in einer bisher wohl nicht bekannten und fruchtbaren Weise, es 1}t
die ,Form der Heiligkeit* nun wirklich zur Form des Laien in der Welt werden.
Eine geheimnisvolle Freiheit des Heiligen Geistes offenbart sich in all dem: wie der
Geist Gottes durch keinen Stacheldraht am Wehen verhindert wird, so wird auch
die Form der kirchlichen Heiligkeit nie endgiiltig in kirchliche Standes-Kategorien
einzuordnen sein: sie iiberbordet sie souverin und zerstort sie doch nicht; sie setzt
sie, indem sie sie Uberschreitet.

19 Wo sie sich durch eine allzustark klassifizierende und zugleich publizierende Titigkeit
von der Hierarchie und wohlgemeinte, aber nicht immer gliickliche Hilfe aus den Reihen
der alten Orden her in ihrer Grundabsicht behindert sehen, zichen es manche Gruppen vor,
im Anonymen des reinen Weltstandes zu verbleiben, obwohl dies den Wiinschen der Hierar-
chie nicht durchaus entspricht, Das Werk der Klassifikation ist in der Kirche gut und
unentbehrlich, unter der Voraussetzung, daf es nichts vom urspriinglichen Impuls des Gei-
stes einenge oder vorzeitig beschneide.






