Meditation bei Bernhard von Clairvaux

Von Hans Wolter S. J, Frankfurt am Main

Die Geschichte der abendliandischen Frémmigkeit weist dem hl. Bernhard einen
ausgezeichneten Rang im Kreise ihrer Groflen zu. Nicht erst die Forschungsergeb-
nisse des Jubiliumsjahres 1953! haben erwiesen, dafl die ,geistige Vielgestalt des
12. Jahrhunderts® im Abt von Clairvaux ein uniibersehbares Zentrum besitzt.
Schon Joseph de Ghellinck hatte hervorgehoben, daff Bernbard mit seiner Tra-
ditionsverbundenheit und seiner Originalitit zugleich jenen Geistern zuzuzihlen
sei, welche das charakteristische Profil dieser Zeit bestimmen3,,qui développent leurs
virtualités latentes pour faire s’épanouir les trésors que les générations précédentes
ont accumulés®. In Bernhard sammeln sich die mannigfachen Uberlieferungsele-
mente Ostlicher wie westlicher Frommigkeit. Sein ungewohnlich lebhafter, sowohl
intellektuell geschulter, als auch vor allem glithend affektiver Sinn vermochte sie in
dialektischer Zusammenschaut und gleichzeitig in mystischer Erlebnistiefe zu binden.
Dank seiner hinreiflenden Sprachgewalt's, seines ,vielgestalteten, beweglichen Tem-
peramentes‘® konnte er allem, was er sagte, lehrte, was er aus eigenem Erleben mit-
teilte, eine tiefgehende, weit sich erstreckende Wirkung verschaffen?. Wie er nach
dem bekannten Wort Mabillons als ,letzter lateinischer Kirchenvater’d am Ende

1 Fiir die folgenden Ausfilhrungen sind besonders wichtigz die Sammelbinde: Sain:
Bernard Théologien, Actes du Congrés de Dijon, Rom 1953 (Analecta S. Ord. Cist. Jhg. 9);
S. Bernardo, Pubblicazione commemorativa nell’ VIII Centenario della sna morte, Mailand
o. J. (1954); Bernhard von Clairvaux, Ménch und Mystiker. Internationaler Bernhardkon-
gref}, Mainz 1953, hrsg. v. Joseph Lortz, Wiesbaden 1955 (Verdffentlichungen des Instituts
fiir Europiische Geschichte, Bd. 6).

2 Vgl. Panl Lebmann, Die Uielgestalt des zwolften Jahrhunderts, Hist. Ztschr. 178 (1954)
225—250, S. 229.

3 L’Essor de la littérature latine au X1Ie siécle, 1/11, Briissel-Lowen 1946, Bd. 1, S. 12.

4 Wie schr man aunch betont, Bernhard habe wenig Sinn gehabt ,fiir eine wissenschaftliche
Theologie, die mit den Mitteln der Dialektik die Offenbarungswahrheiten sachlich analy-
sieren, sie spekulativ durchdringen und in einen grofen Zusammenhang bringen will‘ (Erich
Kleineidam, Wissen, Wissenschaft, Theologie bei Bernhard von Clairvaux, Leipzig 1955,
S. 54), so ist doch nicht zu iibersehen, daf er bei Abilard und Gilbert de la Porré nur die Aus-
wiichse der dialektischen Methode bekdmpfen wollte (J. Leclercq, Saint Bernard Théologien,
in §. Bernardo, S.37),selbst aber durchaus die traditionelle Bemithung um Systematik schitzte,
ja dafl er, nach einem Urteil von R. W. Southern, The making of the middle Ages, London
1953, S. 280, der iiberlieferten monastischen Theologie zu einer inneren logischen Systematik
verholfen hat. Schon die antithetische Sprache verrit, dafl Bernhard von Hause aus dialek-
tischer Sicht nicht fernstand. Vgl. Christine Mohrmann, Le Style de Saint Bernard, in S.
Bernardo, S. 166—184. J. Bernhart (Die philosophische Mystik des Mittelalters, Miinchen
1922, S. 98): ,Die rein religise Natur des Mannes, der immerhin dialektische Begabung
genug besafl, um die dringenden Zwedke seines Innern mit logisch stenerndem Pathos durch-
zusetzen.

5 Paul Lehmann, Uielgestalt, S. 231. Zur Sprache des hl. Bernhard vgl. auch J. de
Ghellindk a. a. O. 1, S. 181, sowie die Anm. 4 zitierte Arbeit von Ch. Mohrmann.

¢ Er arbeitet mit wirkungsvollen Antithesen, hat die Phrasen scharf geschliffen’, P.
Lehmann, Uielgestalt, S. 232.

7 Vgl. J. Chatillon, L'influence de S. Bernard sur la pensée scolastique au X1Ie et au XI11Ie
siécle, in: Saint Bernard Théologien, S. 268—288.

8 ,Ultimus inter patres, sed primis certe non impar’, Sancti Bernardi Opera, Praefatio
(PL 182, 26). Dafiir, dafl die Forschung ihn immer wieder zu den Vitern der Moderne zihlt,



Meditation bei Bernhard von Clairvaux 207

einer Entwicklung steht, so beginnt mit ihm, seiner Frémmigkeit, ihren Tendenzen,
ihren Grundbegriffen, ein neuer Weg der abendliandischen Spiritualitat.

Deshalb mufl es fiir den Forscher besonders reizvoll sein, an einer solchen Wende
haltzumachen und zu untersuchen, wie sich etwa das Schliisselwort der Kunst des
geistlichen Lebens, die Meditation, bei Bernhard von Clairvaux darstellt. Umso
mehr, als sich die bernhardinische Wende als besonders spannungsgeladen erweist;
gekennzeichnet durch die Spannung zwischen monastischer Lebensweisheit und dem
scholastischen Drang nach systematischer Klarheit. Hier wird die Auseinanderset-
zung zwischen Bernhard und Abélard sichtbar. Ferner ist die Spannung zu beden-
ken zwischen Praxis und Theorie?, zwischen Glaube und Definition, zwischen voll-
zogener Liebeshingabe und bedachtsamem Traktat iiber das Wesen der Gottesliebe,
wie sie sich im geistlichen Uater und Lehrer auswirken mufite. Die Pole dieser
Spannung werden sichtbar im Lehrwerk des Abtes von Clairvaux. Er hat ja keines-
wegs die Wissenschaft beiseiteschieben wollen!?, um einzig der praktischen Gottes-
weisheit im mystischen Gebet zu leben. Zwar verschiebt sich bei ihm der Akzent stets
von der Wissenschaft hin zur Weisheit; die Theorie muff dienen, nicht zum Selbst-
zweck sich erheben.

Es hat demnach die Aufgabe, bei Bernhard nachzuforschen, welchen Bedeutungs-
gehalt der Begriff der Meditatio bei ihm gehabt habe, durchaus Aussicht auf be-
friedigende Losung. Indes sind die Schwierigkeiten zuvor zu bedenken, die sich einer
solchen Lésung entgegenstellen.

Der hl. Bernhard hat nimlich leider keinen Traktat iiber die Kunst der Meditation’
geschrieben, wie etwa Hugo von Sankt Viktor!l. Zwar hitte das nicht auferhalb
des Bereiches seiner Fihigkeiten gelegen, wie es die fast systematisch anmutenden
Abhandlungen iiber Fragen der Willensfreiheit!2 und iiber fast kanonistisch sich ge-
~ bende Probleme des Ordensgehorsams!3 beweisen. Doch sei es, daf ein Aduflerer
Anlaf fehlte, sei es, dafl er glaubte, in seinem reichen Schrifttum geniigenden Auf-
schlufl gegeben zu haben, wir bleiben verwiesen auf das Sammeln der verschieden-
sten Aussagen in seinen Werken. Dabei zeigt sich, dafl vor allem die gesammelten
Predigtreihen?4, nicht aber die Briefe, die hagiographischen Versuche oder die
eigentlichen Traktate besonders ergiebig sind!s. Praktisch sind die Sermones ja
literarisch gefafite Meditationen, eine seit dem 9. Jahrhundert im Abendland weit
verbreitete Weise geistlichen Schrifttums!®. Daher gehéren die Meditationen

nur das Wort von Chr. Mohrmann: Il est le dernier des Péres, mais il est en méme temps
un des premiers modernes' (Le Style, S. 170). Vgl. zu dem Ausdruck ,ultimus inter Patires’
noch die Ausfiihrungen von Dom O. Rousseau in der Sammlung: Saint Bernard Théologien,
S. 300—308. .

9 Aliud est de arte tractare aliud de Deo loqui, wie Bernhard beim Abt Smaragdus von
S. Mihiel nachlesen konnte.

10 Vgl. E. Kleineidam, Wissen, S. 39 u. 6.

11 De arte meditandi, PL 176, 993—998; De modo di(s)cendi et meditandi, PL 176, 877
bis 880.

12 De gratia et libero arbitrio, PL 182, 1001—1030.

13 De praecepto et dispensatione, PL 182, 859—894.

14 Sermones de tempore, de sanctis, de diversis, PL 183, 35—746.

15 Abgesehen natiirlich vom Traktat: De consideratione (PL 182, 727—3808).

18 Vgl. Mathias Goossens, De Meditatie in de eerste Tijd van de Moderne Devotie, Haar-
lem-Antwerpen 1952, S, 46. Goossens bringt S. 35—74 einen knappen Uberblick iber die
Geschichte der Meditation im Mittelalter.



208 Hans Wolter

iiber das Hohelied, die von Bernhard mit grofler Sorgfalt ausgearbeitet worden
sind?, zu den bevorzugten Quellbezirken unserer Untersuchung.

Eine andere Schwierigkeit macht sich geltend, wenn wir an die Eigenart der bern-
hardinischen Sprache denken. Sie entzieht durch ihren Reichtum, ihre eigenwillige
Firbung, durch die duflerste Individualitit, zumal in der Assimilierung der Tra-
dition, und hier vor allem der Vorstellungswelt der Heiligen Schrift?3, jedem Ver-
such einer abstrahierenden Schematik leicht den Boden. Immer wieder wird zu fra-
gen sein, wie die Bedeutungsgrenzen verlaufen, wenn ein vertrautes, viel ge-
brauchtes Wort eingeschaltet wird. Bernhard selbst ist sich dieser ein wenig ver-
schwimmenden, die Konturen verwischenden Redeweise bewufit gewesen!®?, ohne
den Versuch weitergetrieben zu haben, klare Umrisse zu schaffen?.

Doch glauben wir wenigstens die Grundziige der bernhardinischen Auffassung
vom Wesen, vom Gegenstand und vom Ziel der Meditation aus diesem stets beweg-
ten?!, in vielen Farben glithenden Untergrund abheben zu kénnen. Wir gestchen
allerdings gern, daf damit wohl kaum der lebendige Begriff in der persénlichen
Finmaligkeit ganz erfallt wird. Mehr als bei den sich deutlich konturierenden Be-
griffen der Scholastik, die ja auch nur miihsam in jhrem damals geltenden Sinn
wiedererkannt werden kénnen, bleibt bei der Sprache des geistlichen Lehrers dic
unmittelbare und gleichsam von Herz zu Herz dringende Sinngebung verborgen.
Einen letzten Aufschluf konnte er nur selbst geben, doch diese Mdglichkeit ist uns
verschlossen.

Die monastische Heimat der Meditatio

Sowohl das ostliche Monchtum?? als auch seine westlichen Erben?s wiesen der Me-
ditatio einen weiten Raum im geistlichen Leben zu. Fir den Westen hat dann der
langsame, aber unaufhaltsame Siegeszug der Regel des hl. Benedikt dafiir gesorgt,

17 Sermones in Cantica Canticorum, PL 183, 785—1198. Zu den Kontroversen fiber die
Literaturgeschichte dieses meditativen Kommentars zum Hohen Lied vgl. zuletzt C. H.
Talbot, Die Entstehung der Predigten iiber Cantica Canticorum, in: Bernhard von Clairvaux,
Ménch und Mystiker, S. 202—214; Jean Leclercq, Le genre littéraire des Sermones in Can-
tica, in: Etudes sur Saint Bernard et le texte de ses écrits (Analecta S. Ord. Cist. Jhg. 9
[1958] Fasc. 1/2, S. 121—124). L. hilt diesen Kommentar fiir absolut original, ohne Vor-
ganger, ohne Nachahmer: .un commentaire absolument unique, comme il 'y en a pas eu
auparavant, comme il n’y en eut plus ensuite’ (S. 122 ebd.). :

18 Vgl. P. Dumontier, Saint Bernard et la Bible, Paris 1958, ,les vieux auteurs ,parlent
f)é'blique’, saint Bernard surtout, Uinventeur et le virtuose du genre, comme on parle frangais®

. 157).

1% Vgl. sermo in feria 22 paschatis (PL 184,970 B). Die beiden Emmausjiinger stehen
symbolisch fiir Gebet und Meditation. Nur Kleophas (das Gebet) wird mit Namen genannt,
der andere Junger hat in der Heiligen Schrift keinen Namen: ,cuius nomen in historia non
habetur. Unde quia est sine nomine, videtur formam meditationis exprimere, quam quan-
doque cogitationem, quandoque contemplationem solemus quasi proprio nomine nuncupare”.

20 _Sed nec studium tam esse mihi ut exponam verba, quam ut imbuam corda®, sermo 16
in Cant, nr. 1 (PL 188, 849 A). Es liegt ihm eben nicht so sehr an der kithlen Verstandes-
klarheit, als vielmehr an der mitreiflenden Glut der Affekte.

21 J. Bernhart, Die philosophische Mystik des Mittelalters, Bernhard von Clairvaux,
S. 97—109. S. 98: ,Wer seine Schriften auf den Ertrag an mystischer Spekulation hin
durchliest, hat erst die flimmernde Sphire eines Erregungszustandes zu iiberwinden, uin das
Gedankliche in seiner schlichten Sachlichkeit zu erfassen®.

2 Vgl. Heinrich Bacht, ,Meditatio® in den dltesten Méndisquellen, Geist und Leben 28
(1955) 360—373.

23 Vgl. Mathias Goossens, De Meditatie, S. 37—45.



Med:itation bei Bernhard von Clairvaux 209

daB in der Tagesordnung des Konvents die ,lectio divina‘ und mit ihr zugleich die
Meditation einen gesicherten Platz erhielt?t. Jede monastische Reform, die sich an
diesem Grundgesetz orientierte, mithte sich aufs Neue um die treue Durchfilhrung
des 48. Kapitels der Regula. Als Klunys immer groflartiger sich gebende liturgische
Fest- und Tagesordnung die Zeiten der Lesung und auch der Meditatio auf ein Ge-
ringes einzuschrinken drohte, war es das besondere Anliegen der Reform von
Citeaux, wieder freien Raum zu schaffen fiir die ,lectio divina‘ und das mit ihr
verbundene, von Benedikt bereits gewollte, private, meditierende Gebet?2s,

Leider schweigt, wie David Knowles feststellen mufite?s, die gesamte monastische
Literatur bis zum hohen Mittelalter sich aus, wenn sie befragt wird nach Wesen,
Funktion und Ordnung der Meditation, ganz im Gegensatz zu den Dokumenten
des 4gyptischen und syrischen Ménchtums und zu den Werken der europiischen
Spiritualitit vom 13. Jahrhundert an. So ist Bernhard nicht der einzige Ménch,
der uns im Stich 148t, wenn wir diesen zentralen Begriff monastischer Frommigkeit
umschreiben wollen. In seiner Zeit allerdings beginnen die Quellen wieder deut-
licher zu sprechen?’. Bei einem Freunde des Abtes von Clairvaux, dem Prior der
Kartause Guigo II., liest man den lapidaren Satz: ,quaerite legendo et invenietis
meditando; pulsate orando et aperietur vobis contemplando® — ,suchet beim Lesen
und ihr werdet finden beim Meditieren; klopfet an im Gebet und es wird euch auf-
getan in der Kontemplation®28, '

Wann und wo wurde im Kloster meditiert? Grundsitzlich — entsprechend dem
Wort der Heiligen Schrift?® — iiberalls® und immer. Aber es gab bestimmte Zeiten
und Orte, die von der Regel und den Gebrauchen her dafiir besonders geeignet er-
schienen. Die Wartezeiten (Vigilien) zumal, etwa vor Beginn der Nokturnen3t,
wenn der Konvent daranf wartete, dafl die Kinder sich auf den Chor vorbereiteten,

2 Vgl. David Knowles, The Monastic Order in England. A History of its development
from the times of St. Dunstan to the Fourth Lateran Council (943—1216), Cambridge 1950,
S. 1—380. Im Kap. 48 der Regel wird die ,lectio‘ besprochen. Dort heifit es dann auch in
einem bezeichnenden Nachsatz: ,si quis ita neglegens et desidiosus fuerit, ut non velit aut
non possit meditare autlegere, iniungatur ei opus quod faciat”.

2 Vgl. Dom Salmon, L’ Ascése monastique et les Origines de Citeaux, in: Mélanges Saint
Bernard, Dijon, 1954, S. 268—282: , Citeaux est le résultat d’une double tendance: I'une vers
la vie érémitique, 'autre vers la pratique littérale de la régle de saint Benoit“ (S. 268). Dom
Salmon beschreibt auch den Prozef der Verinnerlichung der monastischen Aszese, ,les esprits
évoluaient vers une conception plus ,intérieure’ de la vie chrétienne, vers une pritre plus
personelle et plus intime, vers une dévotion plus sensible et plus affectuense, vers une ,$piri-
tualisation’ plus marquée des exercices religienx“ (S. 270). Das ist fiir den Bedeutungswandel
des Begriffs der Meditatio wichtig.

26 The Monastic Order, S. 470.

¥ Vgl. A. Wilmart 0.8.B., Auteurs spirituels et textes dévots du Moyen Age Latin. Paris
1932, unter dem Stichwort: Meditatio.

2 Scala claustralium sive tractatus de modo orandi, c. 2, PL 184, 476 C. Guigo bringt den
Versuch einer Systematik, wie Knowles ihn vermifit.

2% Ps 118, 97 (tota die), Jos 1,8 (diebus ac noctibus), Ps 1,2 (die ac nocte), u. 6.

3 Bernhard, Flores c. 143 (Opera, Paris 1640, S. 2154 K): ,omnis locus ad meditandum
congruus est®, Zur ,continua meditatio’ des ofteren z.B. serm 5 in dedicat. eccl., PL 183,
529—585, ferner serm 3 in ascen. Domini, PL 188,305 C: ,ut semper cogitemus (=me-
ditamur) et numquam cogitare sufficiamus, quia mirabilia fecit®.

31 Bernhard, serm 36 de diversis, PL. 183, 637 D—639 D, erzihlt von einem Laienbruder,
der ., sublimi aliguando meditationi toto intendit spatio vigiliarum (= summo mane)*. Zu den
Vigilien als Zeiten der Betrachtung vgl. noch serm 55 de div. PL 183, 678 B.



2190 Hans Wolter

vor der Terz und nach der Komplet. Vor allem aber war die Lesung, wie bereits
Benedikt andeutets?, die gegebene Gelegenheit, bei der die Meditation gepflegt
werden konnte und sollte3s. Dauerte sie doch im Sommer vier, im Winter fiinf
Stunden. Und der Ort der Meditation? Im Kreuzgang, in Kirche und Kapelle, bei
der Handarbeit, zumal auf dem Feld, konnte man meditieren, nicht aber, wie wir
sehen werden, im Chor, wahrend des feierlichen Offiziums.

Die zentrale Stellung der Meditation bei Bernhard

Bevor wir abwigen konnen, wie weit die ,Verinnerlichung' der Meditation bei
Bernhard vorangetrieben worden ist — nach dem von Dom Salmon beschriebenen
Gesetz der Entwicklung abendlandisch-monastischer Frommigkeit —, tun wir gut
daran, die Stellung der Meditatio im geistlichen Leben von Clairvaux unter Bern-
hard zu umgrenzen.

1. Lesung und Meditation. Nur sehr selten spricht Bernhard von der Lesung; sie
war als so selbstverstindlich empfunden und vorausgesetzt, daf sich jedes Wort
iiber sie ertibrigte. Wenn aber einmal von ihr gesprochen wird, dann ausdriicklich in
Verbindung mit der Meditation3t. Wilhelm von Saint-Thierry, Bernhards ver-
trauter Freund?®s, bringt einen deutlicheren Hinweis darauf in seinem ,Goldenen
Brief* an die Kartduser von Mont-Dieu3t: ,Von der tiglichen Lesung sollst du tig-
lich etwas in den Schofl deines Gedichtnisses versenken, was treu aufbewahrt und,
wieder hervorgeholt, hiufig gekaut werden mége (ruminetur) . .. niemals wirst du
in den Sinn Pauli eindringen, wenn du nicht durch Aufmerksambkeit bei der Lesung
und durch eifrige Ubung beharrlicher Meditation seinen Geist eingesogen hast®.
Bernhard selbst verbindet im einleitenden Kapitel seiner Predigten iiber das Hohe-
lied Lesung und Meditation?.

Die Lesung war ja von vornherein nicht angelegt auf theologisches Studium; sie
sollte nicht der Befriedigung intellektueller Neugierde dienen, sondern an die Quel-
len des geistlichen Lebens heranfiihren, sie sollte das Brot reichen, das dann von der
Meditatio gebrochen, zerkleinert, ,gekaut’, assimiliert wurdess. Vor allem die
Biicher der Heiligen Schrift wurden vorgelegt, ,gelesen und ununterbrochen wieder-
gelesen ... In Kldstern, wo die Regel sie in Verbindung mit der geistlichen Lesung
(lectio divina®) vorschrieb, mufite ihre stindige Wiederholung (Zerkauen) dem

%2 reg. cap. 48; 52.

33 reg. cap. 48; vgl. Anm. 3 oben.

3¢ Apologia ad Guilelmurr, c. 12 {PL 182,916 B). Bernhard beklagt den Reichtum des
kluniazensischen Kreuzgangs, seine Skulpturen: , in claustris coram legentibus fratribus
...tam mira diversarum formarum varietas apparet, ut magis legere libeat in mar-
moribus guam in codicibus, totumque diem occupare singula ista mirando quam in lege Dei
meditando“ Vgl sermo 5 in asc, Domini (PL 183, 318): ,numquam nobis divina lectio
deest . .. die ac nocte meditantes in lege Dei”.

38 Vgl. Dumontier, Bernard et la Bible, S. 35: ,Guillaume . . . affichant dans sa ferme ori-
ginalité de profondes ressemblances avec son saint ami (Bernurd)“.

36 PL 184, 309364, bes. I, 10 (PL 184, 327 CD).

37 PL 188, 785—789.

3 serm. 1 dominica sexta Pent. nr. 4: ,tertius panis, meditatio sancta . .. quae alio in loco
nominari videtur panis vitae et intellectus® (PL 183, 339 A). Dumontier hat die Stellen ge-
sammelt, die in unerhort plastischer Weise diesen Vorgang schildern, Bernard et la Bible,.
S. 881f.



Meditation bei Bernhard von Clairvaux 211

Geist, dem Verlauf der Gedanken, dem Ausdrudk, nicht nur dem Inneren, eine Aus-
richtung, eine Aktivitit und ein Geprige ganz besonderer Art verleihen‘®. Wie ein
gottlicher Regen dringt das fromme Gebet, das erfreuende Verkosten der Psalmen,
die ,dulcis meditatio‘ und der Trost der Schrift(lesung) in die Seelen, sagt Bern-
hard#®. Wir erinnern nochmals an Guigo I1.: ,Lesung ohne Meditation bleibt diirr,
Meditation ohne Lesung verfillt leicht dem Irrtum“4.,

Bernhard verwirft also durchans nicht eine ,scientia litterarum®, gelehrtes Wis-
sen, wenn sie nur dem Verstindnis der Schrift dient, wenn sie der Meditation hilfts2,
Wir miilten iiberhaupt noch fragen, wieweit die Schulung Bernhards durch die ,artes
liberales‘ bei den Kanonikern von Saint-Vorles in Chatillon bereits zu einem solchen
Auswerten der Lesung hingefithrt hat4s. o

Jedenfalls ist die Meditation bei Bernbard offensichtlich eine innere Fortsetzung
der Lesung, ihre Verarbeitung, Vertiefung, Answertung, Anwendung#4.

2. Gebet und Meditation. Die meditative Lesung der Heiligen Schrift und auch
der Kirchenviter?s, so wollte es Regel und zisterziensischer Gebrauch#é, miindet ein
ins Gebet. Wiederum formuliert es am schirfsten Guigo I1.: ,Meditation ohne Ge-
bet bleibt unfrochtbar, Gebet ohne Meditation lau“4?. Und Bernhard 1af}t beides
ineinander klingen, wenn er in der Predigt zum Benediktstag seinen Monchen ver-
sichert: ,Den Himmlischen bereitet es ein grofles Wohlgefallen, wenn sie euch einen
Psalm still betend erwigen schen“48. Der Berg der Meditation ist zunichst zu er-
steigen, doch das geniigt nicht, der Berg des Gebetes wartet®. Das Brot der Me-

3% Dumontier, Bernard, S. 15.

40 serm 2 in festo Petri et Pauli, PL 183, 409 A.

41 Vgl. Scala claustralium c. 2 (PL 184, 476).

42 serm 36 und 37 in Cant Cant (PL 188, 967—973): ,Uidear forsitan ... prohibere studia
litterarum. Absit!“ Bernard warnt nur vor ihnen als Selbstzwedk, und vor einem Ubermafd
im Gebrauch. ,Etsi bonos constat esse cibos, quos Deus creavit, tu tamen ipsos tibi, si in
sumendo modum et ordinem non observes, reddis plane non bonos. Ergo quod dico de cibis,
hoc sentite et de scientiis* (968 C).

43 Vgl. Jean Marilier, Les premiéres années. Les études d Chdtillon, in: Bernard de Clair-
vaux, S. 17—27. Es ist bekannt, dafl zur Methode der Artes-Ausbildung nicht nur die Ubung
der,memoria’,des Gedichtnisses, gehdrte, sondern dafl auch der,meditatio’ als einer griindlichen
Aneignung des Stoffes mittels geistiger Durchdringung nach Aufbau und Gehalt des gelese-
nen Sdhriftstellers (der auctores) weiter Raum zugebilligt wurde. Vgl. die verhdltnismifig
spate, aber deutlich den Schulbetrieb widerspiegelnde Darstellnng bei Hugo von Sankt Viktor
in seiner Didascalia (PL 176, 771—772, de memoria, de ordine legendi, de modo legendi, de
meditatione, wo er deutlich abhebt auf die Faicher des Triviums, Grammatik, Dialektik; wo
er als Beispiele gelesener Autoren antike Historiker nennt). Wenn die bernhardinischen
Quellen hier nicht so schweigsam wiren und vieles als bekannt voraussetzten, wire eine
solche Untersuchung — die notwendig mit indirekten Hinweisen arbeiten mufl — wohl sehr
aufschlufireich.

4 Anwendung vor allem auf die unmittelbare Askese, als die dauernde Vorbereitung der
Seele auf den Empfang der Contemplatio.

45 De baptismo, cap. 2 (PL 182, 1086 C): ,ab his ergo duabus columnis, Augustinum loguor
et Ambrosium, crede mihi, difficile avellor®.

4¢ David Knowles, The Monastic Order, S. 643, unter Hinweis auf Consuetudines ¢.71 (Ph.
Guignard, Monuments primitifs de la régle Cistercienne, Dijon 1878, S. 172).

47 Scala clanstralium sive tractatus de modo orandi, c. 12 (PL 184, 482 CD).

48 De S. Benedicto sermo, nr. 10 (PL 183, 881 A). .
4 serm 4 in ascens. Domini (PL 183, 313 {): . docet nos cogitatione ( =meditatione) ascen-
dere montem (transfigurationis) . .. primum ergo montem ascenderis jugi meditatione super-
nae gloriae (814 C). elterum (=den der Bergpredigt) non solum (d.h. eingeschlossen er-
scheint schon die notwendige Meditatio) sed et conversatione. Tertium (den Berg, auf dem



212 Hans Wolter

ditation wird erginzt durch das Brot der betenden Hingabe®. Wahrend die Me-
ditation den Geist erleuchtet, erleuchtet sie ihn, damit er in der affektiven Sehnsucht
nach der Einigung mit Gott entbrenne. Verstand und Wille, der eine menschliche
Geist, muf) also von dieser doppelten Betatigung, die dann zu einer verschmilzt,
auf Gott gelenkt werdensl. Ein anderes Bild veranschaulicht die Bezogenheit der
Meditation auf das Gebet. Den Anstieg zur Hohe der Vollkommenheit mufi man
mit beiden Fiilen antreten, mit Meditation und Gebet. Die Meditation lehrt, was
fehlt; das Gebet erwirkt, dafl es nicht fehle. Jene weist den Weg, diese bringt ans
Ziel%2, Der immerwahrenden Meditation (die noctuque) entspricht also das im-
merwahrende Gebet (semper orantes).

8. Chordienst und Meditation. Das monastische Stundengebet ist von jeher als
der offiziclle Weg dieses stindigen Gebetes angesehen worden, bis zu jenen Weisen
des ununterbrochenen Chorgesangs, wie sie in vielen mittelalterlichen Kldstern
z. T. unter iroschottischem EinfluB gepflegt worden sind®3. Es liegt nahe, dafl zu ihm
die Meditation eine intime Beziehung besitzen mufl. Doch finden wir bei Bernhard
die Warnung, man solle die Meditation lassen, wohin sie gehore, namlich im
Kreuzgang®. Beim Gesang der Psalmen konne sie nur storen; hier diirfe man nur
jeweils an den unmittelbaren Gehalt des gesungenen Wortes denken (devotio in
littera est®s}, misse man vor allem darauf bedacht sein, korrekt, gemeinsam und
mannlich zu singenss. So heilsam und forderlich an sich sei, was man bei der Lesung
oder im Gefolge der Abtsansprachen meditiere, ,s0 ist es keinesfalls heilsam, es
beim Chorgesang zu erwigen®. Hier wird deutlich, dafl die Meditation als Ubung
vom Chorgebet klar abgehoben erscheint. Sie dient vorbereitend dem Vollzug des
vollendeten Hofdienstes’? im Chor, doch tritt sie zuriick, wenn und insofern sie dem
formgerechten Gang der Liturgie hinderlich wird.

Christus betete) ascende tu ad orationem (315 A), damit deine Meditatio lebendig und wirk-
sam werde. — Sehr bezeichnend und auch fiir Bernhard geltend ist das Wort aus Guigos
Scala claustralis, c. 3 (PL 184, 478 A): ,Legere enim et meditari tam bonis quam malis com-
mune est“. An sich sind Lesungen und Meditatio also gleichsam wertfreie Ubungen, die
ihren inneren geistlichen Wert erst durch das Gebet erhalten, die Ausrichtung auf Gottes
Jbeneplacitum’.

% sermo 1 iiber die Brotvermehrung (PL 183, 339 A), erst wird das Brot der Meditatio
sancta verzehrt und dann jenes der Oratio.

8t Vgl. sermo 3 in ascensione Domini (PL 183, 304—309).

52 serm 1 in fest. S. Andr. nr. 10 (PL 183, 509 A).

8 Uber die ,Laus perennis‘ vgl. K. Hallinger, Gorze-Kluny 1, 531; II, 901, (Studia An-
selmiana 22—25, Rom 1950/51).

%4 serm. 47 in Cant Cant (PL. 183 1011 CD): ,pure ergo, ut nil aliud dum psallitis, quam
quod psallitis, cogitetis...“; auszuschalten sind zunichst alle eitlen und weltlichen Gedan-
ken, alle klosterlichen Amtssorgen und Vorkommnisse, dann aber: ,sed, ne illa quidem
profecto recipere, tunc consuluerim, quae forte paulo ante, in claustro sedentes, in codicibus
legeratis, qualia et tunc me viva voce disserente ex hoc auditorio Spiritus Sancti recentia
reportatis. Salubria sunt, sed minime illa salubriter inter psallendum revolvitis (= d. h. me-
ditieren)“.

55 serm 7 in Cant Cant (PL 183, 809 B).

% serm 47 in Cant Cant (PL 183, 1011 D): ,non pigri, non somnolenti, non oscitantes, non
parcentes vocibus, non praecidentes verba dimidia, non integra transilientes, non fractis et,
remissis vocibus muliebre quiddam balba de nare sopantes, sed virili, ut dignum est, et
sonitu et affectu vocem sancti Spiritus depromentes®.

% sermo 7 in Cant Cant (PL 183, 808) schildert diesen Hofdienst unter Anwesenheit der
Fiirsten des Himmels: ,principes conjuncti psallentibus“ (Ps 67, 26).



Meditation bei Bernhard von Clairvaux 213

4. Arbeit und Meditation. Hier ist nicht in erster Linie die Handarbeit der
Zisterzienser gemeint, sondern der Marthadienst im allgemeinen, die ,actio’, das
Tun, die Leistung im Sinn der Askese, die Nachfolge des werkenden Christus. Fiir
Bernhard, den stindig Tatigen, den eigenwillig und vollendet in tiefster Kontem-
plation dem Werk der Liebe Zugeneigten, dem ,Voluntaristen*s® muflte es immer
wieder ein Anliegen sein, die Gefahr einer rein intellektuellen Meditation, eines
selbstsiichtigen meditativen Gebetes zu iiberwinden. Schau und Werk, wie Wolfram
von den Steinen sagt, sind zwei Pole, zwischen denen Bernhards religidses Dasein
sich ausrichtet®®, Ungezihlt sind die Worte, welche als Mahnung an die Briider ge-
richtet werden, aus Lesung, Meditation und Gebet Energien zu gewinnen fiar das
Leben in Demut, Nichstenliebe und Dienst. Die Meditation, vor allem wenn sie
Leiden und Wirken Christi iiberdenkt, vermittelt jenen Lebensschwung, der die
Hirten ,des koniglichen Weges' iiberwinden ldflt, der zur asketischen Leistung
befahigt®. Es sind hohe Leistungen (opera fortium$!), die vom monastischen Le-
bensideal gefordert werden. Nur der reine Zusammenklang von Verstand (Me-
ditation) und Affekt (Willensrichtung) vermag sie zustandezubringen®?. Bernhard
selbst meditiert tiber den Weinstock, der Friichte tragen mufié3, dessen Reben die
Tugenden sind?, dessen Trauben im Kelterfafl der Arbeit gepreBt werden. Er 1afit
diese Ansprache (30) iiber das Hohelied zu einer ,apologia pro vita sua’ werden
und legt dar, wie er die ibernommene Seelsorge nur durchzufiihren vermochte kraft
seiner Versenkung in die Liebe Christi, seiner stindigen Meditation (,mein Lehrer
ist Christus®).

5. Schau und Meditation. Seit Augustinus und Gregor d. Gr. war auch im Westen
die innerste Tendenz des geistlichen Lebens ausgerichtet auf die Schau Gottes (con-
templatio)®s. Bernhards Frommigkeit wird vollig von der Sehnsucht nach der
liebenden, vereinigenden Schau getragen und bestimmt. Bei seinem so sehr der
,actio verhafteten Temperament ist das nicht selbstverstindlich. Aber er versteht
sehr wohl den Marthadienst auf die Marienhingabe hinzuordnen. Alles Werk ist
nur Stufe beim Anstieg zur Schau. Eine Stufe ist auch die Meditation®, eine
Wegstrecke hin zum stets ersebnten, manchmal so begliickend erlebten Ziel. In der
Liebe ohne Mafi#?, wie sie sich in der Schau blitzartige® fir Bernhard erschliefit, ver-

58 Vgl. Robert Linhardt, Die Mystik des hl. Bernhard von Clairvaux, Miinchen 1923, S. 9:
»Die Herzwurzel von Bernhards ganzem Wesen ist der Affekt ... wer seine Persdnlichkeit
richtig erfassen will, wird von dieser voluntaristischen Grundstimmung aus suchen und
konstruieren miissen”.

5 Uom Heiligen Geist des Mittelalters: Anselm von Canterbury, Bernhard von Clairvaux,
Breslau 1926.

60 gserm 41 de div (PL 183, 658 CD); serm 43 in Cant Cant (PL 183,995 A): ,haec meditari
dixi sapientiam . .. haec me erigunt ... et inter lacta et tristia vitae praesentis via regia
incedenti tutum praebent ducatum*,

8 gserm 5 in ascens Domini (PL 183, 318 D).

%2 ebd. als Gesamtthema der Predigt.

% serm 30 in Cant Cant (PL 188,936 BC).

84 ehd.: ,virtutes= palmites”.

6 M. Goossens, De Meditatie, S. 40.

8 serm 5 de div (PL 183, 556 B): ,primus enim contemplationis gradus iste est, ut inces-
santer consideremus (=meditieren) quid velit Dominus . ..“

% Das berithmte Wort aus Bernhards Traktat ,De diligendo Deo’, c. 1 (PL 182, 974 D):
»quamodo diligendus sit Deus: modus, sine modo diligere®.



214 . Hans Wolter

liert das MaB der Meditation ihren Sinn. Jedoch behilt sie, solange die Wander-
schaft dieses Lebens fern von Gott andauert, dieses Maf bei®®, denn auf die Ebene
der Meditation sinkt die Seele notwendig wieder herab, wenn die Arme Gottes sich
lésen, wenn die Schau wieder aufhért, wenn das brennende Licht (ardens et tucens)
erlischt.

Trotzdem Bernhard einmal?® das Beten, Lesen, Schreiben und Meditieren neben-
einander auffithrt, geht aus dem bisher Gesagten doch wohl deutlich hervor, dafl die
Meditation zwar gelegentlich als eine ,geistliche Ubung*® unter anderen angesehen
werden kann, daf8 sie eigentlich aber die das ganze geistliche Leben durchformende
Verhaltensweise der Seele ist. Eintretend in die Lesung und aus ihr hervorgehend,
fiihrt sie hiniiber ins Gebet und schdpft aus ihm Anregung, begleitet, befruchtet,
verinnerlicht sie die Arbeit, di¢ Liebestitigkeit des Ménches, bereitet sie den Voll-
zug des Chorgebetes vor, vor allem aber gibt sie sich als die Vorstufe zur Schau
(contemplatio), gleichsam als der schon in die Nahe des gottlichen Lichtes sich
hebende Grund, von dem aus die Seele leicht in die Umarmung Gottes gerissen
werden kann, auf den sie zuriicksinkt, wenn die Stunde der mystischen Ruhe vorbei,
die Seele vom Liebesrausch gleichsam erschdpft, ermiidet ist. Sie’nimmt schon in
etwa Anteil an den Freuden der Schau, insofern auch ihr jenes ,gustare’ zukommt,
das in intensivster Weise dann zum Wesen der Schau gehért?. Das Gliick der ,con-
templatio’ findet man angedeutet bereits in jener frohen Stimmung, welche die
rechte, die heilige ,meditatio’ begleitet?s,

Und wie der Genufl der Schau als Voraussetzung den Gehorsam der Gebote
hat, so bedarf auch die Meditation als Vorbereitung des gelanterten Herzens™.
Dodh bleibt die Schau ein stets nur zu erwartendes Geschenk, wihrend die Me-
ditation als stiindliche Pflicht des Monches aufzufassen ist.

Die Grundelemente der Meditation bei Bernhard

Wem wendet sich die Meditation des geistlichen Menschen zu? Immer in erster
Linie dem Wort. Zunichst dem Wort der Heiligen Schrift?s, der Kirchenviter, der
monastischen Tradition, der Liturgie. In diesem Wort wird der Meditation aber
als zentraler Inhalt das Wort Gottes selbst sichtbar und deutbar, Jesus Christus,
sowohl der Christus dem Fleische nach, als auch der Christus des géttlichen Geistes?.
Und in Christus schlie8lich die unsichtbare Welt des dreifaltigen Gottes™.

8 Fiir die nur kurze Weile der Schau, vgl. u. a. De grad. hum. c. 7 (PL 182, 953 f). Ferner
serm 41 in Cant Cant (PL 183,986 C) ,in velocitate corusci luminis*.

6 serm 58 in Cant Cant (PL 183, 1056 AB): ,non sit in hac vita copia contemplandi nec
diuturnitas otii, ubi officii et operis cogentior urget instantiorque utilitas®, das gilt fir die
Schau und die Meditatio gleicherweise.

7 serm 51 in Cant Cant (PL 183, 1026 D).

7 serm 36 de div (PL 183, 638 D).

72 Vgl. Dumontier, Bernard et la Bible, Le sens du golt, S. 88—98; serm 2 in dom I post
oct. Epiph. (PL 183,157 f).

7 serm. 38 de div (PL 188, 644 AB).

% Sermo de conversione ad clericos, c. 17 (PL 182, 850 f).

% Vgl, Anm. 39.

® Vgl. J.-M. Dechanet, La Christologie de Saint Bernard, in: Bernhard von Clairvaux,
Moénch und Mystiker, S. 63—75, vor allem Kap. 2. Le Sens de 'Homme-Dieu et la devotion
de Bernard a I'Humanite du Christ (S. 69 ff).



Meditation bei Bernhard vor Clairvaux 215

Aber auch das nicht geschriebene Wort wird Gegenstand der Meditation, das in
seinen Werken verborgene schopferische Wort des Vaters. Gottes Werk, die Natur®,
die Steine und Felsen, Biume und Blumen, die Sterne des Himmels und das rau-
schende Wasser, die Tiere des Waldes und der monastischen Haushaltung, alles
wird von Bernhard in den Kreis seiner Meditation einbezogen.

Erst recht aber dann der Mensch, das Bild des Ewigen Wortes, das Wort nim-
lich, von dem Gott die Liebesantwort erwartet.

Die hiufig betonte und geforderte Riicksichtnahme auf den Bruder im Kloster,
die geistliche Funktion des ,guten Beispiels‘ verweist auf die Meditation, die den
Mitmenschen in ihren Kreis zieht. Wir erinnern an jenen Laienbruder, den Bern-
hard in der Morgenvigil untréstlich antraf. Er hatte iiber einen Monch meditiert
und bei ihm dreiflig Tugenden feststellen konnen, und keine davon glaubte er
selbst zu besitzen®. Diese Meditation des anderen dient offenbar der Selbstbesin-
nung, die zu einem zentralen Anliegen des Menschenbildners Bernhard wird. Nicht
ohne tiefen Sinn liegt als Abschlufl seiner literarischen Titigkeit das Buch an
Eugen III. vor, De consideratione. Dabei geht alle Meditation von der Besinnung
auf sich selbst aus; das ,scito te ipsum’ (wisse um dich selbst) des Abidlard (im
{ibrigen eine uralte menschliche, klassische Tradition) wird hier zum Anfang aller
geistlichen Arbeit an sich selbst: ,Von dir soll deine Erwigung ausgehen, damit du
dich nicht unter Vernachlassigung deiner eigenen Seele nutzlos mit fremden Dingen
beschiftigst. Was niitzt es. . . magst du auch weise sein; es fehlt dir etwas zur Weis-
heit, wenn du dir nicht zuvor selbst gehort hast“s1,

Wie vollzieht sich die Meditation nach Ansicht des hl. Bernhard? Offensichtlich
zunachst als eine Anspannung der ,ratio’, als ein Nachdenken (cogitatio). Zunichst
muf} verstanden werden, was geschrieben, was geschaffen, was vorgelebt wurde.
Nach Mafigabe der Kraft dieses Verstandes — die ,minus capaces mégen bei der
Auflenansicht der Dinge verweilen'®? — soll die Rinde (Kruste, Oberfliche) auf-
gebrochen und der saftvolle, siile Kern freigelegt werden®s, soll das Mark der
Worte und Dinge erreicht und verkostets4, der innere Sinn, die Idee, der Geist be-
griffen und verstanden werden. Daher steht fiir Meditation das biblische ,rumi-
natio’, das Gberaus derbe und plastische Tun der ,reinen Tiere, das Wieder-
kduen, dem nicht nur ein tieferes geistiges Erspiiren des Wahrheitsgehaltes ent-

7 Dies;:r Gegenstand wird im 5. Buch des Tractatus de consideratione entfaltet (PL 182,
787—808}.

78 Vgl. Paul Sinz, Die Naturbetrachtung des hl. Bernhard, Festgabe Gregor Miiller, Bre-
genz 1926, S. 89—108.

" Ep. 106 (PL 182,242 B): ,experto crede: aliquid amplius invenies in silvis quam in libris“
... »ligna et lapides docebunt te, quod a magistris audire non possis“; allerdings wird dar-
auf hingewiesen, dafl diese Worte nicht so sehr einen konkreten Betrachtungsgegenstand
meinen, sondern die vertiefende Meditatio Giberhaupt, in der Stille der Natur.

8¢ serm 36 de div (PL 183,638 D).

8 De cons II, 8 (PL 182, 745 C).

8 serm 2 dom prima post oct Epiph (PL 183, 157 C).

8 serm 2 dom prima post oct Epiph (PL 183, 158 B): ,,s¢ quis fregerit nucem, intus inveniet
quod jucundius sit, et multo amplivs delectabile”.

8 ebd. (157 D): ,solidiorem intus cibum inveniunt et suaviorem, tamquam adipem me-
dullamque frumenti®.



216 Hans Wolter

spricht, sondern auch jenes Verkosten geistlicher Gaben, die mit allen inneren Sin-
nen, nach Duft, Laut, Getast, Farbe und Geschmack umgriffen werdenss.

Im Gegensatz zur biblischen Weise des Meditierens® und noch zur altmonchischen
Meditations? vollzieht sich bei Bernhard dieses Meditieren in der Stille, im Schwei-
gen, in der Abgeschiedenheit und Innerlichkeit des Herzenss®. Der Vergeistigungs-
prozef} erreicht eine erste Hohe. Wenn auch das Gurren der Taube und das Seuf-
zen der Kreatur als Bild erwidhnt werden®?, der wirkliche Vollzug der zisterziensi-
schen Meditation geschieht im lautlosen Sinnen des Geistes.?

Natiirlich ist nicht ausgeschlossen, dafl der urspriingliche Sinn der Meditation
als einer Ubung, Einiibung, eines Exerzierens bei Bernhard erhalten geblieben ist;
die Wiederholung z. B. gehort hierher. Entscheidend aber firr das bernhardinische
Verstindnis der Meditation bleibt ihre innerliche Funktion als Erhellung des Sinns
aller Worte und Werke Gottes, als Antrieb des Willens zur Vollbringung guter
Werke.

Vielmehr scheint uns stirker noch als die aktive Komponente der Meditation bei
Bernhard ihr passives Moment zu sein. Sie wird ja als das lanschende Verhalten der
Seele geschildert, als das Hinhorchen auf den wehenden Wind des Geistes?®1, als
ein Ausbreiten der Arme der Seele, um den Geliebten zu empfangen.

In diesem Zueinander von aktivem Bemithen und erleidendem Empfangen wird
die Meditation bei Bernhard zu einem ganzheitlich seelischen Vorgang, der keine
Teilkraft des Geistes ausschliefit, vielmehr alle Moglichkeiten in einem organischen
Gesamtvorgang verwirklichen 13f}t.

Immer aber behidlt die' Meditation jenen vorbereitenden Sinn, wie ihn die be-
kannte Definition ausdriickt, wenn sie sagt: ,sie gehére mehr zur Erforschung 2, sei
ein ,angespanntes Denken, um zan finden, oder eine Anspannung des suchenden Gei-
stes’. Wenn wir nicht wiiften, wie sehr Bernhard zu anderer Gelegenheit die Er-
lebnistiefe dieses Suchens und Aufspiirens (investigatio) beschreibt, wiren wir ver-
sucht, dem Element des Intellektuellen — das so oft betont wird — im Aufbau
der Meditation den Vorrang zuzoweisen, und in Verbindung mit der intellektuel-
len Einsicht auch dem willenskréftigen Antrieb, der ihr eignet (die Erwigung =

85 Dom Maur Standaert, Le Spiritualité de Saint Bernard, in: S. Bernardo, S. 47, macht
aufmerksam, ,que cette expérience n'est pas requise seulement pour les degrés supérieurs de
lunion @ Dieu. A tous les stade, ,il faut que le goiit de la présence divine se diversifie pour
répondre @ la variété des désirs de U'dme, et la saveur des dons celestes flatte @ chaque fois
de facon différente, le palais de Uesprit dont les appétits varient® (serm 81 in Cant Cant,
PL 188, 943 D und serm 73 in div, PL 183, 695 A).

88 Vgl. Emmanuel von Severus, Das Wort ,meditari’ im Sprachgebrauch der Hl. Sdhrift,
Geist und Leben 26 (1953) 865—375.

87 Vgl. Heinrich Bacht, ,Meditatio® in den dltesten Monchsquellen, Geist und Leben, 28
(1955) 360—378.

88 serm 31 in Cant Cant (PL 183, 947 D) ,cum tibi aliqua talia — meditationes — in animo
volvi sentis’; serm 45 in Cant Cant (PL 183, 1002 CD), wo das horbare Sprechen geradezu
verworfen wird, sondern das meditative Zwiegesprach in der sprachlosen (elinguis est anima)
Seele sich vollzieht. ,Devotionis lingua minime ad loquendum movetur® (ebd. 1003 A).

8 serm 59 in Cant Cant (PL 183, 1062 f: Uox turturis audita est in terris).

9 Vgl. I. Valléry-Radot in: Bernard de Clairvaux, S. 447 1.

% serm 59 in Cant Cant (PL 183, 1064 B).

92 De consideratione II,2 (PL 182, 745 B): ,ad inquisitionem magis se habet“; ,intensa
ad investigandum cogitatio vel intentio animi investigantis verum®.



Meditation bei Bernhard von Clairvaux ) 217

Meditation reinigt den Geist, ziigelt die Affekte, lenkt die Handlungen, regelt das
Betragen, veredelt und ordnet das Leben — dann heiflt es erst: sie verleiht Wissen
um géttliche und menschliche Dinge. Und wiederum: sie klart das Verwirrte, zwingt
das Zerkliiftete, sammelt das Zerstreute — und dann erst: sie ergriindet das Ver-
borgene, erspiirt die Wahrheit).

Zu ihrem Wesen aber gehort die Ausrichtung auf die ,contemplatio®, welche ge-
radezu als ihre Vollendung angesehen wird. Doch Bernhard weifi wohl, dafl die
Sicherheit, der ,intuitus‘ der Schau wesentlich verschieden bleibt vom Tasten und
Forschen und dem in den Vorhéfen der Wahrheit sich bewegenden Wesen der
Meditation®.

In Distanz von der Welt, im Paradies des Klosters®, in der Stille des Kreuz-
gangs®, in der Reinheit des Herzens®” wirbt die Meditation um die Nahe Gottes,
erschlieft den Sinn des gelesenen Wortes, 148t das Gebet erglithen, befruchtet die
Arbeit und fithrt hin zur Schau. Sie ist eine wahre Lebensform zisterziensischer
Frommigkeit, wie sie Bernhard gewollt, vorgelebt und gelehrt hat.

Meditation in Kloster und Schule

In seinem bereits erwahnten Beitrag zum Meditationsverstindnis hat Heinrich
Bacht die Definition Hugos von Sankt Viktor herangezogen®®, um den Wandel der
Begriffsbedeutung darzutun. Dabei miifite allerdings deutlicher gesagt werden,
daf Hugo ganz offensichtlich Meditation meint als Schulitbung®, als ,méditation
scolaire’. Nicht aber ist in erster Linie bei Hugo von jener Meditation die Rede,
die im monastischen Raum Denken und Streben beherrscht. Bernhard kannte beide
Formen und wir sagten schon!%, dafi man bedenken miisse, wie seine schulische Aus-
bildung in Chitillon bereits einen gewissen Grundrhythmus des Meditierens einge-
fithrt haben miisse. Er wufite, dafl die Schulmeditation ,ihm durch Nachdenken
eine Stufe zu den unsichtbaren Dingen bedeute“. Doch pflegte er vor allem die
eigentlich klosterliche Weise des Meditierens, ,die grofite von allen, ,die sich bis-

9 De consideratione I, 7 (PL 182,737 A).

9 De consideratione 11,2 (PL 182, 745 B).

% serm. 42 de div (PL 183, 663): ,paradisus claustralis: vere claustrum est paradisus®.

9% Ep. 78 an Suger v. Saint-Denis (PL 182, 193): der Wandel in Saint-Denis; jetzt ist
wieder die (urspriinglich gewollte) Stille im Kreuzgang eingekehrt, welche den Geist zwingt,
,coelestia meditari’.

97 serm 31 in Cant Cant (PL 183,911). Wie schon die ,actio sancta‘ ein in Zucht genom-
menes Herz fordert: serm 1 in Cant Cant (PL 183, 785 A).

98 H. Bacht, Meditatio, S. 361.

9 Hugo bezeichnet sie ausdriicklich als eine ,pars doctrinage’ (principium doctrinae est in
lectione, consummatio in meditatione) (Didascalia III, 11; PL 176, 772 C). Daher verwun-
dert auch nicht ihre iberaus niichterne Definition: ,meditatio est cogitatio frequens cum
consilio, quae causam et originem, modum et utilitatem uniuscuiusque rei prudenter in-
vestigat’ (ebd.; PL 176, 797 desgl.). — Natiirlich spricht spiter derselbe Hugo auch von der
Meditatio als einer Ubung des geistlichen Lebens: ,est et alius labor interior, scilicet cogita-
tionis et meditationis, ut ad requiem perveniat contemplationis; est enim cogitatio in mente
quasi fumus in igne, meditatio quasi flamma cum fumo, contemplatio ignis cum flamma sine
fumo“ (PL 175,116 ). — In seinem kleinen Werk ,de claustro animae’ schildert Hugo ganz
ahnlich wie Bernhard, wie die Meditatio den Anstieg zur Schau erleichtere, und wie aus der
Schau die Seele zur Meditatio wieder herabsteigt: ,egreditur et descendit animus, egreditur
a contemplatione ad meditationem Scripturarum (111, c. 7) (PL’ 176, 1094 D).

100 Vgl Anm. 43,



218 Hans Wolter

weilen in unvermuteten Aufschwiingen za hoher Beschauung zu erheben pflegt®101.

Der eigentliche Unterschied von der rationalen Schulmeditation, die in kiihler
Unterscheidung Zusammenhinge sieht und den Dingen (im Ursache-Wirkungs-
weg) auf den Grund geht!2, und jener Meditation, die Bernhard liebt, besteht in
der, man ist versucht zu sagen, existenziellen Bedeutung, die dieser Meditation zu-
kommt. Dafl sie es ist, die das ,Verkosten' einbeschlieBt und vermittelt, dafl sie
den immanenten Ubergang darstellt von der Einsicht zum Vollzug, vom Intellekt
zur Hingabe (affectus).

Wenn man auch fiir die Durchleuchtung der Begriffselemente die Definition
Hugos heranzichen darf, so sollte man dariiber nicht vergessen, dafl damit nur
ein erster Zugang gewonnen ist zum viel volleren und lebendigeren Meditations-
begriff bei Bernhard von Clairvaux. Wohl steht auch bei ihm cogitatio-considera-
tio-intellectus zunichst im Vordergrund dieser monastischen Ubung. Aber wie es
fiir Bernhard unbestrittene Weisheit war, ,dafl Gott nur in soweit erkannt wird,
als er geliebt wird“193, so war es ebenso klar, daBl in der Meditation sich das ver-
standésmifige Element wandeln muite zu demiitiger Selbsterkenntnis und lieben-
der FEinkehr in die Stille Gottes. Dort aber horte aller Verstandeskalkiil auf, das
Gebeimnis blieb unangetastet, ,seine hochste Philosophie blieb es, Jesus zu ken-
nen, und zwar den Jesus am Kreuz“104,

Im weitgespannten Feld der bernhardinischen Meditation begegnen sich die
Zeugen der Vorzeit (Wiistenviter, Augustinus und Gregor, Benedikt und Kassian)
und die Zeugen der Gegenwart (die Viktoriner und auch Bernhards Gegner
Abalard)1s, sein Zentrum aber lag im Herzen des Heiligen von Clairvaux, wohl
wie ein Vorbild wirkend, aber eigentlich doch unwiederholbar, ein geistliches
Kunstwerk, in dem die Elemente der Vergangenheit umgeschmolzen und vereint
wurden zu einem ,stummen Jubel‘, der zu Gott emporstieg. um Gott herabzuzichen.

10t Vgl. P. Dumontier, Bernard et la Bible, S. 148 1. Verweist auf De consideratione, V, 2
(PL 183, 789 C).

102 Hugo von Sankt Viktor. Disdac II1, 11 (PL 176, 772 C), ferner De Meditando (PL 176,
993), De modo dicendi (PL 176, 877). Die einmal formulierte Definition wird wiederholt.

103 J, Bernhart, Philosophische Mystik, S. 99.

104 serm 438 in Cant Cant, nr. 4 (PL 183, 995 B): ,haec mea sublimior interim philosophia,
scire Jesum, et hunc crucifixum®.

105 Der 8. Brief Abilards an Heloise mit seinem groflangelegten Entwurf Gber das geist-
liche Leben schliefit mit einer Ausfithrung iiber Lesung und Meditatio; zwar geht die kiihle
Rationalitat Abalards durch diesen Abschnitt, aber wir finden bernhardinische Auffassung
selbst hier. Vgl. den deutschen Text von Eberhard Brost, Abaelard. Die Leidensgeschichte
und der Briefwechsel mit Heloise, Heidelberg 1954, S. 390ff, z. B. Die Heilige Schrift als
Spiegel der Seele {390), das stille Nachdenken wirkt Verstindnis des Wortes Gottes {396),
Lesen und Meditieren (899 f), und schliefilich Maria als das giltige Vorbild des meditieren-
den Maénches: , Des himmlischen Wortes Mutter trug seine Worte still fir sich, chne von ihnen
zu reden, und bewegte sie in ihrem Herzen. Sie erwog bei sich jedes einzelne mit Fleifl und
verglich sie untereinander, ob das eine mit dem anderen Gbereinstimme* (408).





