
Meditation bei Bernhard von Clairvaux 

Von Hans Wolter S. J., Frankfurt am Main 

Die Geschichte der abendländischen Frömmigkeit weist dem hl. Bernhard einen 
ausgezeichneten Rang im Kreise ihrer Großen zu. Nicht erst die Forschungsergeb- 
nisse des Jubiläumsjahres 19531 haben erwiesen, daß die .geistige Vielgestalt des 
12. Jahrhunderts'2 im Abt von Clairvaux ein unübersehbares Zentrum besitzt. 
Schon Joseph de Ghellinck hatte hervorgehoben, daß Bernhard mit seiner Tra- 
ditionsverbundenheit und seiner Originalität zugleich jenen Geistern zuzuzählen 
sei, welche das charakteristische Profil dieser Zeit bestimmen3, •qui developpent leurs 
virtualites latentes pour faire s'epanouir les tresors que les generations precedentes 
ont accumules". In Bernhard sammeln sich die mannigfachen Überlieferungsele- 
mente östlicher wie westlicher Frömmigkeit. Sein ungewöhnlich lebhafter, sowohl 
intellektuell geschulter, als auch vor allem glühend affektiver Sinü vermochte sie in 
dialektischer Zusammenschau4 und gleichzeitig in mystischer Erlebnistiefe zu binden. 
Dank seiner Einreißenden Sprachgewalt'5, seines .vielgestalteten, beweglichen Tem- 
peramentes'6 konnte er allem, was er sagte, lehrte, was er aus eigenem Erleben mit- 
teilte, eine tiefgehende, weit sich erstreckende Wirkung verschaffen7. Wie er nach 
dem bekannten Wort Mabillons als .letzter lateinischer Kirchenvater'8 am Ende 

1 Für die folgenden Ausführungen sind besonders wichtig die Sammelbände: Saint 
Bernard Theologien, Actes du Congres de Dijon, Rom 1953 (Analecta S. Ord. Cist. Jhg. 9); 
S. Bernardo, Pubblicazione commemorativa neu" VIII Centenario della sua morte, Mailand 
o. J. (1954); Bernhard von Clairvaux, Mönch und Mystiker. Internationaler Bernhardkon- 
greß, Mainz 1953, hrsg. v. Joseph Lortz, Wiesbaden 1955 (Veröffentlichungen des Instituts 
für Europäische Geschichte, Bd. 6). 

2 Vgl. Paul Lehmann, Die Vielgestalt des zwölften Jahrhunderts, Hist. Ztschr. 178 (1954) 
225•250, S. 229. 

3 L'Essor de la litterature latine au Xlle siecle, I/II, Brüssel-Löwen 1946, Bd. 1, S. 12. 
4 Wie sehr man auch betont, Bernhard habe wenig Sinn gehabt ,für eine wissenschaftliche 

Theologie, die mit den Mitteln der Dialektik die Offenbarungswahrheiten sachlich analy- 
sieren, sie spekulativ durchdringen und in einen großen Zusammenhang bringen will' (Erich 
Kleineidam, Wissen, Wissenschaft, Theologie hei Bernhard von Clairvaux, Leipzig 1955, 
S. 54), so ist doch nicht zu übersehen, daß er bei Abälard und Gilbert de la Porre nur die Aus- 
wüchse der dialektischen Methode bekämpfen wollte (J. Leclercq, Saint Bernard Theologien, 
in S. Bernardo, S.37),selbst aber durchaus die traditionelle Bemühung umSystematik schätzte, 
ja daß er, nach einem Urteil von R. W. Southern, The making of the middle Ages, London 
1953, S. 230, der überlieferten monastischen Theologie zu einer inneren logischen Systematik 
verholfen hat. Schon die antithetische Sprache verrät, daß Bernhard von Hause aus dialek- 
tischer Sicht nicht fernstand. Vgl. Christine Mohrmann, Le Style de Saint Bernard, in S. 
Bernardo, S. 166•184. J. Bernhart (Die philosophische Mystik des Mittelalters, München 
1922, S. 98): •Die rein religiöse Natur des Mannes, der immerhin dialektische Begabung 
genug besaß, um die drängenden Zwecke seines Innern mit logisch steuerndem Pathos durch- 
zusetzen." 

5 Paul Lehmann, Vielgestalt, S. 231. Zur Sprache des hl. Bernhard vgl. auch J. de 
Ghellinck a. a. O. I, S. 181, sowie die Anm. 4 zitierte Arbeit von Ch. Mohrmann. 

8 ,Er arbeitet mit wirkungsvollen Antithesen, hat die Phrasen scharf geschliffen', P. 
Lehmann, Vielgestalt, S. 232. 

7 Vgl. J. Chätillon, L'influence de S. Bernard sur la pensee scolastique au Xlfc et au XIIIs 

siecle, in: Saint Bernard Theologien, S. 268•288. 
8 ,Ultimus inter patres, sed primis certe non impar', Sancti Bernardi Opera, Praefatio 

(PL 182, 26). Dafür, daß die Forschung ihn immer wieder zu den Vätern der Moderne zählt, 



Meditation bei Bernhard von Clairvaux 207 

einer Entwicklung steht, so beginnt mit ihm, seiner Frömmigkeit, ihren Tendenzen, 
ihren Grundbegriffen, ein neuer Weg der abendländischen Spiritualität. 

Deshalb muß es für den Forscher besonders reizvoll sein, an einer solchen Wende 
haltzumachen und zu untersuchen, wie sich etwa das Schlüsselwort der Kunst des 
geistlichen Lebens, die Meditation, bei Bernhard von Clairvaux darstellt. Umso 
mehr, als sich die bernhardinische Wende als besonders spannungsgeladen erweist; 
gekennzeichnet durch die Spannung zwischen monastischer Lebensweisheit und dem 
scholastischen Drang nach systematischer Klarheit. Hier wird die Auseinanderset- 
zung zwischen Bernhard und Abälard sichtbar. Ferner ist die Spannung zu beden- 
ken zwischen Praxis und Theorie9, zwischen Glaube und Definition, zwischen voll- 
zogener Liebeshingabe und bedachtsamem Traktat über das Wesen der Gottesliebe, 
wie sie sich im geistlichen Vater und Lehrer auswirken mußte. Die Pole dieser 
Spannung werden sichtbar im Lehrwerk des Abtes von Clairvaux. Er hat ja keines- 
wegs die Wissenschaft beiseiteschieben wollen10, um einzig der praktischen Gottes- 
weisheit im mystischen Gebet zu leben. Zwar verschiebt sich bei ihm der Akzent stets 
von der Wissenschaft hin zur Weisheit; die Theorie muß dienen, nicht zum Selbst- 
zweck sich erheben. 

Es hat demnach die Aufgabe, bei Bernhard nachzuforschen, welchen Bedeutungs- 
gehalt der Begriff der Meditatio bei ihm gehabt habe, durchaus Aussicht auf be- 
friedigende Lösung. Indes sind die Schwierigkeiten zuvor zu bedenken, die sich einer 
solchen Lösung entgegenstellen. 

Der hl. Bernhard hat nämlich leider keinen Traktat über die Kunst der Meditation 
geschrieben, wie etwa Hugo von Sankt Viktor11. Zwar hätte das nicht außerhalb 
des Bereiches seiner Fähigkeiten gelegen, wie es die fast systematisch anmutenden 
Abhandlungen über Fragen der Willensfreiheit12 und über fast kanonistisch sich ge- 
bende Probleme des Ordensgehorsams13 beweisen. Doch sei es, daß ein äußerer 
Anlaß fehlte, sei es, daß er glaubte, in seinem reichen Schrifttum genügenden Auf- 
schluß gegeben zu haben, wir bleiben verwiesen auf das Sammeln der verschieden- 
sten Aussagen in seinen Werken. Dabei zeigt sich, daß vor allem die gesammelten 
Predigtreihen14, nicht aber die Briefe, die hagiographischen Versuche oder die 
eigentlichen Traktate besonders ergiebig sind15. Praktisch sind die Sermones ja 
literarisch gefaßte Meditationen, eine seit dem 9. Jahrhundert im Abendland weit 
verbreitete   Weise  geistlichen   Schrifttums18.   Daher   gehören   die   Meditationen 

nur das Wort von Chr. Mohrmann: ,11 est le dernier des Peres, mais il est en meme temps 
un des premiers modernes' (Le Style, S. 170). Vgl. zu dem Ausdruck ,ultimus inter Patres' 
noch die Ausführungen von Dom O. Rousseau in der Sammlung: Saint Bernard Theologien, 
S. 300•308. 

9 ,Aliud est de arte tractare aliud de Deo loqui', wie Bernhard beim Abt Smaragdus von 
S. Mihiel nachlesen konnte. 

10 Vgl. E. Kleineidam, Wissen, S. 39 u. ö. 
11 De arte meditandi, PL 176,993•998; De modo di(s)cendi et meditandi, PL 176, 877 

bis 880. 
12 De gratia et libero arbitrio, PL 182, 1001•1030. 
13 De praecepto et dispensatione, PL 182, 859•894. 
14 Sermones de tempore, de sanctis, de diversis, PL 183,35•746. 
15 Abgesehen natürlich vom Traktat: De consideratione (PL 182, 727•808). 
16 Vgl. Mathias Goossens, De Meditatie in de eerste Tijd van de Moderne Devotie, Haar- 

lem-Antwerpen 1952, S. 46. Goossens bringt S. 35•74 einen knappen Überblick über die 
Geschichte der Meditation im Mittelalter. 



208 Hans Wolter 

über das Hohelied, die von Bernhard mit großer Sorgfalt ausgearbeitet worden 
sind17, zu den bevorzugten Quellbezirken unserer Untersuchung. 

Eine andere Schwierigkeit macht sich geltend, wenn wir an die Eigenart der bern- 
hardinischen Sprache denken. Sie entzieht durch ihren Reichtum, ihre eigenwillige 
Färbung, durch die äußerste Individualität, zumal in der Assimilierung der Tra- 
dition, und hier vor allem der Vorstellungswelt der Heiligen Schrift18, jedem Ver- 
such einer abstrahierenden Schematik leicht den Boden. Immer wieder wird zu fra- 
gen sein, wie die Bedeutungsgrenzen verlaufen, wenn ein vertrautes, viel ge- 
brauchtes Wort eingeschaltet wird. Bernhard selbst ist sich dieser ein wenig ver- 
schwimmenden, die Konturen verwischenden Redeweise bewußt gewesen19, ohne 
den Versuch weitergetrieben zu haben, klare Umrisse zu schaffen20. 

Doch glauben wir wenigstens die Grundzüge der bernhardinischen Auffassung 
vom Wesen, vom Gegenstand und vom Ziel der Meditation aus diesem stets beweg- 
ten21, in vielen Farben glühenden Untergrund abheben zu können. Wir gestehen 
allerdings gern, daß damit wohl kaum der lebendige Begriff in der persönlichen 
Einmaligkeit ganz erfaßt wird. Mehr als bei den sich deutlich konturierenden Be- 
griffen der Scholastik, die ja auch nur mühsam in ihrem damals geltenden Sinn 
wiedererkannt werden können, bleibt bei der Sprache des geistlichen Lehrers die 
unmittelbare und gleichsam von Herz zu Herz dringende Sinngebung verborgen. 
Einen letzten Aufschluß könnte er nur selbst geben, doch diese Möglichkeit ist uns 
verschlossen. 

Die monastisclie Heimat der Meditatio 

Sowohl das östliche Mönchtum22 als auch seine westlichen Erben23 wiesen der Me- 
ditatio einen weiten Raum im geistlichen Leben zu. Für den Westen hat dann der 
langsame, aber unaufhaltsame Siegeszug der Regel des hl. Benedikt dafür gesorgt, 

17 Sermones in Cantica Canticorum, PL 183, 785•1198. Zu den Kontroversen über die 
Literaturgeschichte dieses meditativen Kommentars zum Hohen Lied vgl. zuletzt C. H. 
Talbot, Die Entstehung der Predigten über Cantica Canticorum, in: Bernhard von Clairvaux, 
Mönch und Mystiker, S. 202•214; Jean Leclercq, Le genre litteraire des Sermones in Can- 
tica, in: Etudes sur Saint Bernard et le texte de ses ecrits (Analecta S. Ord. Cist. Jhg. 9 
[1953] Fase. 1/2, S. 121•124). L. hält diesen Kommentar für absolut original, ohne Vor- 
gänger, ohne Nachahmer: ,un commentaire absolument unique, comme il ny en a pas eu 
auparavant, comme il ny en eut plus ensuite' (S. 122 ebd.). 

18 Vgl. P. Dumontier, Saint Bernard et la Bible, Paris 1953, •les vieux auteurs ,parlent 
biblique', saint Bernard surtout, l'inventeur et le virtuose du genre, comme on parle francais" 
(S. 157). 

10 Vgl. sermo in feria 2a pasebatis (PL 184, 970 B). Die beiden Emmausjünger stehen 
symbolisch für Gebet und Meditation. Nur Kleophas (das Gebet) wird mit Namen genannt, 
der andere Jünger hat in der Heiligen Schrift keinen Namen: •cuius nomen in historia non 
habetur. Unde quia est sine nomine, videtur formam meditationis exprimere, quam quan- 
doque cogitationem, quandoque contemplationem solemus quasi proprio nomine nuneupare". 

20 •Sed nee Studium tarn esse mihi ut exponam verba, quam ut imbuam corda", sermo 16 
in Cant, nr. 1 (PL 183, 849 A). Es liegt ihm eben nicht so sehr an der kühlen Verstandes- 
klarheit, als vielmehr an der mitreißenden Glut der Affekte. 

21 J. Bernhart, Die philosophische Mystik des Mittelalters, Bernhard von Clairvaux, 
S. 97•109. S. 98: •Wer seine Schriften auf den Ertrag an mystischer Spekulation hin 
durchliest, hat erst die flimmernde Sphäre eines Erregungszustandes zu überwinden, um das 
Gedankliche in seiner schlichten Sachlichkeit zu erfassen". 

22 Vgl. Heinrich Bacht, ,Meditatio' in den ältesten Mönchsquellen, Geist und Leben 28 
(1955) 360•373. 

23 Vgl. Mathias Goossens, De Meditatie, S. 37•45. 



Meditation bei Bernhard von Clairvaux 209 

daß in der Tagesordnung des Konvents die ,lectio divina' und mit ihr zugleich die 
Meditation einen gesicherten Platz erhielt24. Jede monastische Reform, die sich an 
diesem Grundgesetz orientierte, mühte sich aufs Neue um die treue Durchführung 
des 48. Kapitels der Regula. Als Klunys immer großartiger sich gebende liturgische 
Fest- und Tagesordnung die Zeiten der Lesung und auch der Meditatio auf ein Ge- 
ringes einzuschränken drohte, war es das besondere Anliegen der Reform von 
Citeaux, wieder freien Raum zu schaffen für die ,lectio divina' und das mit ihr 
verbundene, von Benedikt bereits gewollte, private, meditierende Gebet25. 

Leider schweigt, wie David Knowles feststellen mußte26, die gesamte monastische 
Literatur bis zum hohen Mittelalter sich aus, wenn sie befragt wird nach Wesen, 
Funktion und Ordnung der Meditation, ganz im Gegensatz zu den Dokumenten 
des ägyptischen und syrischen Mönchtums und zu den Werken der europäischen 
Spiritualität vom 13. Jahrhundert an. So ist Bernhard nicht der einzige Mönch, 
der uns im Stich läßt, wenn wir diesen zentralen Begriff monastischer Frömmigkeit 
umschreiben wollen. In seiner Zeit allerdings beginnen die Quellen wieder deut- 
licher zu sprechen27. Bei einem Freunde des Abtes von Clairvaux* dem Prior der 
Kartause Guigo II., liest man den lapidaren Satz: •quaerite legendo et invenietis 
meditando; pulsate orando et aperietur vobis contemplando" • •suchet beim Lesen 
und ihr werdet finden beim Meditieren; klopfet an im Gebet und es wird euch auf- 
getan in der Kontemplation"28. 

Wann und wo wurde im Kloster meditiert? Grundsätzlich • entsprechend dem 
Wort der Heiligen Schrift29 • überall30 und immer. Aber es gab bestimmte Zeiten 
und Orte, die von der Regel und den Gebräuchen her dafür besonders geeignet er- 
schienen. Die Wartezeiten (Vigilien) zumal, etwa vor Beginn der Nokturnen31, 
wenn der Konvent darauf wartete, daß die Kinder sich auf den Chor vorbereiteten, 

24 Vgl. David Knowles, The Monastic Order in England. A History of its development 
from the times of St. Dunstan to the Fourth Lateran Council (943•1216), Cambridge 1950, 
S. 1•30. Im Kap. 48 der Regel wird die ,lectio' besprochen. Dort heißt es dann auch in 
einem bezeichnenden Nachsatz: •si quis ita neglegens et desidiosus fuerit, ut non velit aut 
non possit meditare aut legere, iniungatur ei opus quod faciat". 

25 Vgl. Dom Salmon, L'Ascese monastique et les Origines de Citeaux, in: Melanges Saint 
Bernard, Dijon, 1954, S. 268•282: •Citeaux est le resultat d'une double tendance: l'une vers 
la vie eremitique, l'autre vers la pratique litterale de la regle de saint Benoit" (S. 268). Dom 
Salmon beschreibt auch den Prozeß der Verinnerlichung der monastischen Aszese, •les espnts 
evoluaient vers une conception plus ,int£rieure' de la vie chretienne, vers une priere plus 
personelle et plus intime, vers une devotion plus sensible et plus affectueuse, vers une ,spiri- 
tualisation' plus marquee des exercices religieux" (S. 270). Das ist für den Bedeutungswandel 
des Begriffs der Meditatio wichtig. 

26 The Monastic Order, S. 470. 
27 Vgl. A. Wilmart O.S.B., Auteurs spirituels et textes d6vots du Moyen Age Latin. Paris 

1932, unter dem Stichwort: Meditatio. 
28 Scala claustralium sive tractatus de modo orandi, c. 2, PL 184, 476 C. Guigo bringt den 

Versuch einer Systematik, wie Knowles ihn vermißt. 
29 Ps 118,97 (tota die), Jos 1,8 (diebus ac noctibus), Ps 1,2 (die ac nocte), u. ö. 
30 Bernhard, Flores c. 143 (Opera, Paris 1640, S. 2154 K): •omnis locus ad meditandum 

congruus est". Zur ,continua meditatio' des öfteren z.B. serm 5 in dedicat. eccl., PL 183, 
529•535, ferner serm 3 in ascen. Domini, PL 183, 305 C: •ut semper cogitemus ( = me- 
ditamur) et numquam cogitare sufficiamus, quia mirabilia fecit". 

31 Bernhard, serm 36 de diversis, PL 183,637 D•639 D, erzählt von einem Laienbruder, 
der •sublimi aliquando meditationi toto intendit spatio vigiliarum ( • summo mane)". Zu den 
Vigilien als Zeiten der Betrachtung vgl. noch serm 55 de div. PL 183, 678 B. 



210 Hans Wolter 

vor der Terz und nach der Komplet. Vor allem aber war die Lesung, wie bereits 
Benedikt andeutet32, die gegebene Gelegenheit, bei der die Meditation gepflegt 
werden konnte und sollte33. Dauerte sie doch im Sommer vier, im Winter fünf 
Stunden. Und der Ort der Meditation? Im Kreuzgang, in Kirche und Kapelle, bei 
der Handarbeit, zumal auf dem Feld, konnte man meditieren, nicht aber, wie wir 
sehen werden, im Chor, während des feierlichen Offiziums. 

Die zentrale Stellung der Meditation bei Bernhard 

Bevor wir abwägen können, wie weit die ,Verinnerlichung' der Meditation bei 
Bernhard vorangetrieben worden ist • nach dem von Dom Salmon beschriebenen 
Gesetz der Entwicklung abendländisch-monastischer Frömmigkeit •, tun wir gut 
daran, die Stellung der Meditatio im geistlichen Leben von Clairvaux unter Bern- 
hard zu umgrenzen. 

1. Lesung und Meditation. Nur sehr selten spricht Bernhard von der Lesung; sie 
war als so selbstverständlich empfunden und vorausgesetzt, daß sich jedes Wort 
über sie erübrigte. Wenn aber einmal von ihr gesprochen wird, dann ausdrücklich in 
Verbindung mit der Meditation34. Wilhelm von Saint-Thierry, Bernhards ver- 
trauter Freund35, bringt einen deutlicheren Hinweis darauf in seinem ,Goldenen 
Brief an die Kartäuser von Mont-Dieu36: •Von der täglichen Lesung sollst du täg- 
lich etwas in den Schoß deines Gedächtnisses versenken, was treu aufbewahrt und, 
wieder hervorgeholt, häufig gekaut werden möge (ruminetur) ... niemals wirst du 
in den Sinn Pauli eindringen, wenn du nicht durch Aufmerksamkeit bei der Lesung 
und durch eifrige Übung beharrlicher Meditation seinen Geist eingesogen hast". 
Bernhard selbst verbindet im einleitenden Kapitel seiner Predigten über das Hohe- 
lied Lesung und Meditation37. 

Die Lesung war ja von vornherein nicht angelegt auf theologisches Studium; sie 
sollte nicht der Befriedigung intellektueller Neugierde dienen, sondern an die Quel- 
len des geistlichen Lebens heranführen, sie sollte das Brot reichen, das dann von der 
Meditatio gebrochen, zerkleinert, ,gekaut', assimiliert wurde38. Vor allem die 
Bücher der Heiligen Schrift wurden vorgelegt, ,gelesen und ununterbrochen wieder- 
gelesen ... In Klöstern, wo die Regel sie in Verbindung mit der geistlichen Lesung- 
(,lectio divina') vorschrieb, mußte ihre ständige Wiederholung (Zerkauen) dem 

« reg. cap. 48; 52. 
33 reg. cap. 48; vgl. Anm. 3 oben. 
34 Apologia ad Guilelmuir., c. 12 (PL 182,916 B). Bernhard beklagt den Reichtum des 

kluniazensischen Kreuzgangs, seine Skulpturen: •in claustris coram legentibus fratribus 
...tarn mira diversarum formarum varietas apparet, ut magis legere libeat in mar- 
moribus quam in codicibus, totumque diem occupare singula isla mirando quam in lege Dei 
meditando". Vgl. sermo 5 in asc. Domini (PL 183, 318): •numquam nobis divina lectio 
deest... die ac nocte meditantes in lege Dei". 

35 Vgl. Dumontier, Bernard et la Bible, S. 35: •Guillaume ... affichant dans sa ferme ori- 
ginalite de profondes ressemblances avec son saint ami (Bernard)". 

36 PL 184,309•364, bes. I, 10 (PL 184, 327 CD). 
37 PL 183, 785•789. 
38 serm. 1 dominica sexta Pent. nr. 4: •tertius panis, meditatio sancta ... quae olio in loco 

nominari videtur panis vitae et intellectus" (PL 183, 339 A). Dumontier hat die Stellen ge- 
sammelt, die in unerhört plastischer Weise diesen Vorgang schildern, Bernard et la Bible,. 
S. 88 f. 



Meditation bei Bernhard von Clairvaux 211 

Geist, dem Verlauf der Gedanken, dem Ausdruck, nicht nur dem Inneren, eine Aus- 
richtung, eine Aktivität und ein Gepräge ganz besonderer Art verleihen'39. Wie ein 
göttlicher Regen dringt das fromme Gebet, das erfreuende Verkosten der Psalmen, 
die ,dulcis meditatio' und der Trost der Schrift(Iesung) in die Seelen, sagt Bern- 
hard40. Wir erinnern nochmals an Guigo II.: •Lesung ohne Meditation bleibt dürr, 
Meditation ohne Lesung verfällt leicht dem Irrtum"41. 

Bernhard verwirft also durchaus nicht eine ,scientia litterarum', gelehrtes Wis- 
sen, wenn sie nur dem Verständnis der Schrift dient, wenn sie der Meditation hilft42. 
Wir müßten überhaupt noch fragen, wieweit die Schulung Bernhards durch die ,artes 
liberales' bei den Kanonikern von Saint-Vorles in Chatillon bereits zu einem solchen 
Auswerten der Lesung hingeführt hat43. 

Jedenfalls ist die Meditation bei Bernhard offensichtlich eine innere Fortsetzung 
der Lesung, ihre Verarbeitung, Vertiefung, Auswertung, Anwendung44. 

2. Gebet und Meditation. Die meditative Lesung der Heiligen Schrift und auch 
der Kirchenväter45, so wollte es Regel und zisterziensischer Gebrauch46, mündet ein 
ins Gebet. Wiederum formuliert es am schärfsten Guigo II.: •Meditation ohne Ge- 
bet bleibt unfruchtbar, Gebet ohne Meditation lau"47. Und Bernhard läßt beides 
ineinander klingen, wenn er in der Predigt zum Benediktstag seinen Mönchen ver- 
sichert: •Den Himmlischen bereitet es ein großes Wohlgefallen, wenn sie euch einen 
Psalm still betend erwägen sehen"48. Der Berg der Meditation ist zunächst zu er- 
steigen, doch das genügt nicht, der Berg des Gebetes wartet49. Das Brot der Me- 

39 Dumontier, Bernard, S. 15. 
40 serm 2 in festo Petri et Pauli, PL 183.409 A. 
41 Vgl. Scala claustralium c. 2 (PL 184,476). 
42 serm 36 und 37 in Cant Gant (PL 183, 967•973): •üidear forsitan ... prohibere studia 

litterarum. Absit!" Bernard warnt nur vor ihnen als Selbstzweck, und vor einem Übermaß 
im Gebrauch. •Etsi bonos constat esse cibos, quos Deus creavit, tu tarnen ipsos tibi, si in 
sumendo modum et ordinem non observes, reddis plane non bonos. Ergo quad dico de cibis, 
hoc sentite et de scientiis" (968 C). 

43 Vgl. Jean Marilier, Les premieres annees. Les etudes ä Chatillon, in: Bernard de Clair- 
vaux, S. 17•27. Es ist bekannt, daß zur Methode der Artes-Ausbildung nicht nur die Übung 
der ,memoria', des Gedächtnisses, gehörte, sondern daß auch der ,meditatio' als einer gründlichen 
Aneignung des Stoffes mittels geistiger Durchdringung nach Aufbau und Gehalt des gelese- 
nen Schriftstellers (der auctores) weiter Raum zugebilligt wurde. Vgl. die verhältnismäßig 
späte, aber deutlich den Schulbetrieb widerspiegelnde Darstellung bei Hugo von Sankt Viktor 
in seiner Didascalia (PL 176, 771•772, de memoria, de ordine legendi, de modo legendi, de 
meditatione, wo er deutlich abhebt auf die Fächer des Triviums, Grammatik, Dialektik; wo 
er als Beispiele gelesener Autoren antike Historiker nennt). Wenn die bernhardinischen 
Quellen hier nicht so schweigsam wären und vieles als bekannt voraussetzten, wäre eine 
solche Untersuchung • die notwendig mit indirekten Hinweisen arbeiten muß • wohl sehr 
aufschlußreich. 

44 Anwendung vor allem auf die unmittelbare Askese, als die dauernde Vorbereitung der 
Seele auf den Empfang der Contemplatio. 

48 De baptismo, cap. 2 (PL 182, 1036 C): •ab his ergo duabus columnis, Augustinum loquor 
et Ambrosium, crede mihi, difficile avellor". 

48 David Knowles, The Monastic Order, S. 643, unter Hinweis auf Consuetudines c. 71 (Ph. 
Guignard, Monuments primitifs de la regle Cistercienne, Dijon 1878, S. 172). 

" Scala claustralium sive tractatus de modo orandi, c. 12 (PL 184, 482 CD). 
48 De S. Benedicto sermo, nr. 10 (PL 183,381 A). 
4' serm 4 in ascens. Domini (PL 183, 313 f): •docet nos cogitatione ( • meditatione) ascen- 

dere montem (transfigurationis) ... primum ergo montem ascenderis jitgi meditatione super- 
nae gloriae (314 C). alterum ( = den der Bergpredigt) non solum (d.h. eingeschlossen er- 
scheint schon die notwendige Meditatio) sed et conversatione. Tertium (den Berg, auf dem 



212 Hans Wolter 

ditation wird ergänzt durch das Brot der betenden Hingabe50. Während die Me- 
ditation den Geist erleuchtet, erleuchtet sie ihn, damit er in der affektiven Sehnsucht 
nach der Einigung mit Gott entbrenne. Verstand und Wille, der eine menschliche 
Geist, muß also von dieser doppelten Betätigung, die dann zu einer verschmilzt, 
auf Gott gelenkt werden51. Ein anderes Bild veranschaulicht die Bezogenheit der 
Meditation auf das Gebet. Den Anstieg zur Höhe der Vollkommenheit muß man 
mit beiden Füßen antreten, mit Meditation und Gebet. Die Meditation lehrt, was 
fehlt; das Gebet erwirkt, daß es nicht fehle. Jene weist den Weg, diese bringt ans 
Ziel52. Der immerwährenden Meditation (die noctuque) entspricht also das im- 
merwährende Gebet (semper orantes). 

3. Chordienst und Meditation. Das monastische Stundengebet ist von jeher als 
der offizielle Weg dieses ständigen Gebetes angesehen worden, bis zu jenen Weisen 
des ununterbrochenen Chorgesangs, wie sie in vielen mittelalterlichen Klöstern 
z. T. unter iroschottischem Einfluß gepflegt worden sind53. Es liegt nahe, daß zu ihm 
die Meditation eine intime Beziehung besitzen muß. Doch finden wir bei Bernhard 
die Warnung, man solle die Meditation lassen, wohin sie gehöre, nämlich im 
Kreuzgang54. Beim Gesang der Psalmen könne sie nur stören; hier dürfe man nur 
jeweils an den unmittelbaren Gehalt des gesungenen Wortes denken (devotio in 
littera est55), müsse man vor allem darauf bedacht sein, korrekt, gemeinsam und 
männlich zu singen56. So heilsam und förderlich an sich sei, was man bei der Lesung 
oder im Gefolge der Abtsansprachen meditiere, •so ist es keinesfalls heilsam, es 
beim Chorgesang zu erwägen". Hier wird deutlich, daß die Meditation als Übung 
vom Chorgebet klar abgehoben erscheint. Sie dient vorbereitend dem Vollzug des 
vollendeten Hofdienstes57 im Chor, doch tritt sie zurück, wenn und insofern sie dem 
formgerechten Gang der Liturgie hinderlich wird. 

Christus betete) ascende tu ad orationem (315 A), damit deine Meditatio lebendig und wirk- 
sam werde. • Sehr bezeichnend und auch für Bernhard geltend ist das Wort aus Guigos 
Scala claustralis, c. 3 (PL 184, 478 A): •Legere enim et meditari tarn bonis quam malis com- 
mune est". An sich sind Lesungen und Meditatio also gleichsam wertfreie Übungen, die 
ihren inneren geistlichen Wert erst durch das Gebet erhalten, die Ausrichtung auf Gottes 
,beneplaciturri'. 

50 sermo 1 über die Brotvermehrung (PL 183, 339 A), erst wird das Brot der Meditatio 
sancta verzehrt und dann jenes der Oratio. 

51 Vgl. sermo 3 in ascensione Domini (PL 183, 304•309). 
52 serm 1 in fest. S. Andr. nr. 10 (PL 183, 509 A). 
53 Ober die ,Laus perennis' vgl. K. Hallinger, Gorze-Kluny I, 531; II, 901, (Studia An- 

selmiana 22•25, Rom 1950/51). 
54 serm. 47 in Cant Cant (PL 183 1011 CD): •pure ergo, ut nil aliud dum psallitis, quam 

quod psallitis, cogitetis..."; auszuschalten sind zunächst alle eitlen und weltlichen Gedan- 
ken, alle klösterlichen Amtssorgen und Vorkommnisse, dann aber: •sed, ne illa quidem 
profecto recipere, tune consuluerim, quae forte paulo ante, in claustro sedentes, in codicibus 
legeratis, qualia et tune me viva voce disserente ex hoc auditorio Spiritus Sancti recentia 
reportatis. Salubria sunt, sed minime ilia salubriter inter psallendum revolvitis (= d. h. me- 
ditieren)". 

55 serm 7 in Cant Cant (PL 183, 809 B). 
56 serm 47 in Cant Cant (PL 183, 1011 D): •non pigri, non somnolenti, non oscitantes, non 

parcentes vocibus, non praecidentes verba dimidia, non integra transilientes, non fractis et, 
remissis vocibus muliebre quiddam balba de nare sonantes, sed virili, ut dignum est, et 
sonitu et affectu vocem sancti Spiritus depromentes". 

57 sermo 7 in Cant Cant (PL 183, 808) schildert diesen Hof dienst unter Anwesenheit der 
Fürsten des Himmels: •principes conjuncti psallentibus" (Ps 67,26). 



Meditation bei Berrihard von Clairvaux 213 

4. Arbeit und Meditation. Hier ist nicht in erster Linie die Handarbeit der 
Zisterzienser gemeint, sondern der Marthadienst im allgemeinen, die ,actio', das 
Tun, die Leistung im Sinn der Askese, die Nachfolge des werkenden Christus. Für 
Bernhard, den ständig Tätigen, den eigenwillig und vollendet in tiefster Kontem- 
plation dem Werk der Liebe Zugeneigten, dem ,Voluntaristen'58 mußte es immer 
wieder ein Anliegen sein, die Gefahr einer rein intellektuellen Meditation, eines 
selbstsüchtigen meditativen Gebetes zu überwinden. Schau und Werk, wie Wolfram 
von den Steinen sagt, sind zwei Pole, zwischen denen Bernhards religiöses Dasein 
sich ausrichtet59. Ungezählt sind die Worte, welche als Mahnung an die Brüder ge- 
richtet werden, aus Lesung, Meditation und Gebet Energien zu gewinnen für das 
Leben in Demut, Nächstenliebe und Dienst. Die Meditation, vor allem wenn sie 
Leiden und Wirken Christi überdenkt, vermittelt jenen Lebensschwung, der die 
Härten ,des königlichen Weges' überwinden läßt, der zur asketischen Leistung 
befähigt60. Es sind hohe Leistungen (opera fortium61), die vom monastischen Le- 
bensideal gefordert werden. Nur der reine Zusammenklang von Verstand (Me- 
ditation) und Affekt (Willensrichtung) vermag sie zustandezubringen92. Bernhard 
selbst meditiert über den Weinstock, der Früchte tragen muß63, dessen Reben die 
Tugenden sind64, dessen Trauben im Kelterfaß der Arbeit gepreßt werden. Er läßt 
diese Ansprache (30) über das Hohelied zu einer ,apologia pro vita sua' werden 
und legt dar, wie er die übernommene Seelsorge nur durchzuführen vermochte kraft 
seiner Versenkung in die Liebe Christi, seiner ständigen Meditation (•mein Lehrer 
ist Christus"). 

5. Schau und Meditation. Seit Augustinus und Gregor d. Gr. war auch im Westen 
die innerste Tendenz des geistlichen Lebens ausgerichtet auf die Schau Gottes (con- 
templatio)65. Bernhards Frömmigkeit wird völlig von der Sehnsucht nach der 
liebenden, vereinigenden Schau getragen und bestimmt. Bei seinem so sehr der 
,actio' verhafteten Temperament ist das nicht selbstverständlich. Aber er versteht 
sehr wohl den Marthadienst auf die Marienhingabe hinzuordnen. Alles Werk ist 
nur Stufe beim Anstieg zur Schau. Eine Stufe ist auch die Meditation66, eine 
Wegstrecke hin zum stets ersehnten, manchmal so beglückend erlebten Ziel. In der 
Liebe ohne Maß67, wie sie sich in der Schau blitzartig68 für Bernhard erschließt, ver- 

58 Vgl. Robert Linhardt, Die Mystik des hl. Bernhard von Clairvaux, München 1923, S. 9: 
•Die Herzwurzel von Bernhards ganzem Wesen ist der Affekt... wer seine Persönlichkeit 
richtig erfassen will, wird von dieser voluntaristischen Grundstimmung aus suchen und 
konstruieren müssen". 

69 Vom Heiligen Geist des Mittelalters: Anselm von Canterbury, Bernhard von Clairvaux, 
Breslau 1926. 

60 serm 41 de div (PL 183, 658 CD); serm 43 in Cant Cant (PL 183, 995 A): Jiaec meditari 
dixi sapientiam... haec me erigunt... et inter laeta et tristia vitae praesentis via regia 
incedenti tutum praebent ducatum". 

61 serm 5 in ascens Domini (PL 183, 318 D). 
62 ebd. als Gesamtthema der Predigt. 
63 serm 30 in Cant Cant (PL 183, 936 BC). 
64 ebd.: •virtutes • palmites". 
65 M. Goossens, De Meditatie, S. 40. 
66 serm 5 de div (PL 183, 556 B): •primus enim contemplationis gradus iste est, ut inces- 

santer consideremus ( = meditieren) quid velit Dominus..." 
87 Das berühmte Wort aus Bernhards Traktat ,De diligendo Deo', c. 1 (PL 182, 974 D): 

•quomodo diligendus sit Deus: modus, sine modo diligere". 



214 Hans Wolter 

liert das Maß der Meditation ihren Sinn. Jedoch behält sie, solange die Wander- 
schaft dieses Lebens fern von Gott andauert, dieses Maß bei69, denn auf die Ebene 
der Meditation sinkt die Seele notwendig wieder herab, wenn die Arme Gottes sich 
lösen, wenn die Schau wieder aufhört, wenn das brennende Licht (ardens et lucens) 
erlischt. 

Trotzdem Bernhard einmal70 das Beten, Lesen, Schreiben und Meditieren neben- 
einander aufführt, geht aus dem bisher Gesagten doch wohl deutlich hervor, daß die 
Meditation zwar gelegentlich als eine .geistliche Übung'71 unter anderen angesehen 
werden kann, daß sie eigentlich aber die das ganze geistliche Leben durchformende 
Verhaltensweise der Seele ist. Eintretend in die Lesung und aus ihr hervorgehend, 
führt sie hinüber ins Gebet und schöpft aus ihm Anregung, begleitet, befruchtet, 
verinnerlicht sie die Arbeit, die Liebestätigkeit des Mönches, bereitet sie den Voll- 
zug des Chorgebetes vor, vor allem aber gibt sie sich als die Vorstufe zur Schau 
(contemplatio), gleichsam als der schon in die Nähe des göttlichen Lichtes sich 
hebende Grund, von dem aus die Seele leicht in die Umarmung Gottes gerissen 
werden kann, auf den sie zurücksinkt, wenn die Stunde der mystischen Ruhe vorbei, 
die Seele vom Liebesrausch gleichsam erschöpft, ermüdet ist. Sie nimmt schon in 
etwa Anteil an den Freuden der Schau, insofern auch ihr jenes ,gustare' zukommt, 
das in intensivster Weise dann zum Wesen der Schau gehört72. Das Glück der con- 
templatio' findet man angedeutet bereits in jener frohen Stimmung, welche die 
rechte, die heilige ,meditatio' begleitet73. 

Und wie der Genuß der Schau als Voraussetzung den Gehorsam der Gebote 
hat, so bedarf auch die Meditation als Vorbereitung des geläuterten Herzens74. 
Doch bleibt die Schau ein stets nur zu erwartendes Geschenk, während die Me- 
ditation als stündliche Pflicht des Mönches aufzufassen ist. 

Die Grundelemente der Meditation bei Bernhard 

Wem wendet sich die Meditation des geistlichen Menschen zu? Immer in erster 
Linie dem Wort. Zunächst dem Wort der Heiligen Schrift75, der Kirchenväter, der 
monastischen Tradition, der Liturgie. In diesem Wort wird der Meditation aber 
als zentraler Inhalt das Wort Gottes selbst sichtbar und deutbar, Jesus Christus, 
sowohl der Christus dem Fleische nach, als auch der Christus des göttlichen Geistes76. 
Und in Christus schließlich die unsichtbare Welt des dreifaltigen Gottes77. 

08 Für die nur kurze Weile der Schau, vgl. u. a. De grad. hum. c. 7 (PL 182, 953 f). Ferner 
serm 41 in Cant Cant (PL 183,986 C) •in velocitate corusci luminis". 

69 serm 58 in Cant Cant (PL 183,1056 AB): •non sit in hac vita copia contemplandi nee 
diuturnitas otii, ubi officii et operis cogentior urget instantiorque utilitas", das gilt für die 
Schau und die Meditatio gleicherweise. 

70 serm 51 in Cant Cant (PL 183, 1026 D). 
71 serm 36 de div (PL 183, 638 D). 
72 Vgl. Dumontier, Bernard et la Bible, Le sens du goüt, S. 88•98; serm 2 in dorn I post 

oct. Epiph. (PL 183,157 f). 
73 serm. 38 de div (PL 183, 644 AB). 
74 Sermo de conversione ad clericos, c. 17 (PL 182, 850 f). 
75 Vgl. Anm. 39. 
79 Vgl. J.-M. Dechanet, La Christologie de Saint Bernard, in: Bernhard von Clairvaux, 

Mönch und Mystiker, S. 63•75, vor allem Kap. 2. Le Sens de l'Homme-Dieu et la devotion 
de Bernard k l'Humanite du Christ (S. 69 ff). 



Meditation bei Bernhard von Clairvaux 215 

Aber auch das nicht geschriebene Wort wird Gegenstand der Meditation, das in 
seinen Werken verborgene schöpferische Wort des Vaters. Gottes Werk, die Natur78, 
die Steine und Felsen, Bäume und Blumen, die Sterne des Himmels und das rau- 
schende Wasser, die Tiere des Waldes und der monastischen Haushaltung, alles 
wird von Bernhard in den Kreis seiner Meditation einbezogen79. 

Erst recht aber dann der Mensch, das Bild des Ewigen Wortes, das Wort näm- 
lich, von dem Gott die Liebesantwort erwartet. 

Die häufig betonte und geforderte Rücksichtnahme auf den Bruder im Kloster, 
die geistliche Funktion des .guten Beispiels' verweist auf die Meditation, die den 
Mitmenschen in ihren Kreis zieht. Wir erinnern an jenen Laienbruder, den Bern- 
hard in der Morgenvigil untröstlich antraf. Er hatte über einen Mönch meditiert 
und bei ihm dreißig Tugenden feststellen können, und keine davon glaubte er 
selbst zu besitzen80. Diese Meditation des anderen dient offenbar der Selbstbesin- 
nung, die zu einem zentralen Anliegen des Menschenbildners Bernhard wird. Nicht 
ohne tiefen Sinn liegt als Abschluß seiner literarischen Tätigkeit das Buch an 
Eugen III. vor, De consideratione. Dabei geht alle Meditation von der Besinnung 
auf sich selbst aus; das ,scito te ipsum' (wisse um dich selbst) des Abälard (im 
übrigen eine uralte menschliche, klassische Tradition) wird hier zum Anfang aller 
geistlichen Arbeit an sich selbst: •Von dir soll deine Erwägung ausgehen, damit du 
dich nicht unter Vernachlässigung deiner eigenen Seele nutzlos mit fremden Dingen 
beschäftigst. Was nützt es ... magst du auch weise sein; es fehlt dir etwas zur Weis- 
heit, wenn du dir nicht zuvor selbst gehört hast"81. 

Wie vollzieht sich die Meditation nach Ansicht des hl. Bernhard? Offensichtlich 
zunächst als eine Anspannung der ,ratio', als ein Nachdenken (cogitatio). Zunächst 
muß verstanden werden, was geschrieben, was geschaffen, was vorgelebt wurde. 
Nach Maßgabe der Kraft dieses Verstandes • die ,minus capaces mögen bei der 
Außenansicht der Dinge verweilen'82 • soll die Rinde (Kruste, Oberfläche) auf- 
gebrochen und der saftvolle, süße Kern freigelegt werden83, soll das Mark der 
Worte und Dinge erreicht und verkostet84, der innere Sinn, die Idee, der Geist be- 
griffen und verstanden werden. Daher steht für Meditation das biblische ,rumi- 
natio', das überaus derbe und plastische Tun der .reinen Tiere', das Wieder- 
käuen, dem nicht nur ein tieferes geistiges Erspüren des Wahrheitsgehaltes ent- 

77 Dieser Gegenstand wird im 5. Buch des Tractatus de consideratione entfaltet (PL 182, 
787•808). 

78 Vgl. Paul Sinz, Die Naturbetraditung des hl. Bernhard, Festgabe Gregor Müller, Bre- 
genz 1926, S. 89•108. 

7* Ep. 106 (PL 182,242B): •experto crede:aliquid amplius invenies in silvis quam in libris" 
... •ligna et lapides docebunt te, quod a magistris audire non possis"; allerdings wird dar- 
auf hingewiesen, daß diese Worte nicht so sehr einen konkreten Betrachtungsgegenstand 
meinen, sondern die vertiefende Meditatio überhaupt, in der Stille der Natur. 

80 serm 36 de div (PL 183, 638 D). 
81 De cons II, 3 (PL 182, 745 C). 
82 serm 2 dorn prima post oct Epiph (PL 183, 157 C). 
85 serm 2 dorn prima post oct Epiph (PL 183, 158 B): •si quis fregerit nucem, intus inveniet 

quod jucundius sit, et multo amplius delectabile". 
84 ebd. (157 D): nsolidiorem intus cibum inveniunt et suaviorem, tamquam adipem me- 

dullamque frumenti". 



216 Hans Wolter 

spricht, sondern auch jenes Verkosten geistlicher Gaben, die mit allen inneren Sin- 
nen, nach Duft, Laut, Getast, Farbe und Geschmack umgriffen werden85. 

Im Gegensatz zur biblischen Weise des Meditierens86 und noch zur altmönchischen 
Meditation87 vollzieht sich bei Bernhard dieses Meditieren in der Stille, im Schwei- 
gen, in der Abgeschiedenheit und Innerlichkeit des Herzens88. Der Vergeistigungs- 
prozeß erreicht eine erste Höhe. Wenn auch das Gurren der Taube und das Seuf- 
zen der Kreatur als Bild erwähnt werden89, der wirkliche Vollzug der zisterziensi- 
schen Meditation geschieht im lautlosen Sinnen des Geistes.90 

Natürlich ist nicht ausgeschlossen, daß der ursprüngliche Sinn der Meditation 
als einer Übung, Einübung, eines Exerzierens bei Bernhard erhalten geblieben ist; 
die Wiederholung z. B. gehört hierher. Entscheidend aber für das bernhardinische 
Verständnis der Meditation bleibt ihre innerliche Funktion als Erhellung des Sinns 
aller Worte und Werke Gottes, als Antrieb des Willens zur Vollbringung guter 
Werke. 

Vielmehr scheint uns stärker noch als die aktive Komponente der Meditation bei 
Bernhard ihr passives Moment zu sein. Sie wird ja als das lauschende Verhalten der 
Seele geschildert, als das Hinhorchen auf den wehenden Wind des Geistes91, als 
ein Ausbreiten der Arme der Seele, um den Geliebten zu empfangen. 

In diesem Zueinander von aktivem Bemühen und erleidendem Empfangen wird 
die Meditation bei Bernhard zu einem ganzheitlich seelischen Vorgang, der keine 
Teilkraft des Geistes ausschließt, vielmehr alle Möglichkeiten in einem organischen 
Gesamtvorgang verwirklichen läßt. 

Immer aber behält die Meditation jenen vorbereitenden Sinn, wie ihn die be- 
kannte Definition ausdrückt, wenn sie sagt: ,sie gehöre mehr zur Erforschung'92, sei 
ein .angespanntes Denken, um zu finden, oder eine Anspannung des suchenden Gei- 
stes'. Wenn wir nicht wüßten, wie sehr Bernhard zu anderer Gelegenheit die Er- 
lebnistiefe dieses Suchens und Aufspürens (investigatio) beschreibt, wären wir ver- 
sucht, dem Element des Intellektuellen • das so oft betont wird • im Aufbau 
der Meditation den Vorrang zuzuweisen, und in Verbindung mit der intellektuel- 
len Einsicht auch dem willenskräftigen Antrieb, der ihr eignet (die Erwägung = 

85 Dom Maur Standaert, La Spiritualite de Saint Bernard, in: S. Bernardo, S. 47, macht 
aufmerksam, •que cette experience nest pas requise settlement pour les degres superieurs de 
l'union a Dieu. A tons les stade, ,il faut que le goüt de la presence divine se diversifie pour 
repondre ä la variete des desirs de l'äme, et la saveur des dons celestes flatte ä chaque fois 
de facon differente, le palais de Vesprit dont les appetits varient" (serm 31 in Cant Cant, 
PL 183, 943 D und serm 73 in div, PL 183, 695 A). 

86 Vgl. Emmanuel von Severus, Das Wort ,meditar'i im Sprachgebraudi der Hl. Schrift, 
Geist und Leben 26 (1953) 365•375. 

87 Vgl. Heinrich Bacht, ,Meditatio' in den ältesten Mönchsquellen, Geist und Leben, 28 
(1955) 360•373. 

88 serm 31 in Cant Cant (PL 183, 947 D) ,cum tibi aliqua talia • meditationes • in animo 
volvi sentis'; serm 45 in Cant Cant (PL 183, 1002 CD), wo das hörbare Sprechen geradezu 
verworfen wird, sondern das meditative Zwiegespräch in der sprachlosen (elinguis est anima) 
Seele sich vollzieht. ,Devotionis lingua minime ad loquendum movetur' (ebd. 1003 A). 

89 serm 59 in Cant Cant (PL 183, 1062 f: Vox turturis audita est in terris). 
80 Vgl. I. Vallery-Radot in: Bernard de Clairvaux, S. 447 f. 
91 serm 59 in Cant Cant (PL 183, 1064 B). 
92 De consideratione 11,2 (PL 182, 745B): •ad inquisitionem magis se habet"; •intensa 

ad investigandum cogitatio vel intentio animi investigantis verum". 



Meditation bei Bernhard von Clairvaux 217 

Meditation reinigt den Geist, zügelt die Affekte, lenkt die Handlungen, regelt das 
Betragen, veredelt und ordnet das Leben • dann heißt es erst: sie verleiht Wissen 
um göttliche und menschliche Dinge. Und wiederum: sie klärt das Verwirrte, zwingt 
das Zerklüftete, sammelt das Zerstreute • und dann erst: sie ergründet das Ver- 
borgene, erspürt die Wahrheit)93. 

Zu ihrem Wesen aber gehört die Ausrichtung auf die ,contemplatio', welche ge- 
radezu als ihre Vollendung angesehen wird. Doch Bernhard weiß wohl, daß die 
Sicherheit, der .intuitus' der Schau wesentlich verschieden bleibt vom Tasten und 
Forschen und dem in den Vorhöfen der Wahrheit sich bewegenden Wesen der 
Meditation94. 

In Distanz von der Welt, im Paradies des Klosters95, in der Stille des Kreuz- 
gangs96, in der Reinheit des Herzens97 wirbt die Meditation um die Nähe Gottes, 
erschließt den Sinn des gelesenen Wortes, läßt das Gebet erglühen, befruchtet die 
Arbeit und führt hin zur Schau. Sie ist eine wahre Lebensform zisterziensischer 
Frömmigkeit, wie sie Bernhard gewollt, vorgelebt und gelehrt hat. 

Meditation in Kloster und Schule 

In seinem bereits erwähnten Beitrag zum Meditationsverständnis hat Heinrich 
Bacht die Definition Hugos von Sankt Viktor herangezogen98, um den Wandel der 
Begriffsbedeutung darzutun. Dabei müßte allerdings deutlicher gesagt werden, 
daß Hugo ganz offensichtlich Meditation meint als Schulübung99, als .meditation 
scolaire'. Nicht aber ist in erster Linie bei Hugo von jener Meditation die Rede, 
die im monastischen Raum Denken und Streben beherrscht. Bernhard kannte beide 
Formen und wir sagten schon100, daß man bedenken müsse, wie seine schulische Aus- 
bildung in Chätillon bereits einen gewissen Grundrhythmus des Meditierens einge- 
führt haben müsse. Er wußte, daß die Schulmeditation •ihm durch Nachdenken 
eine Stufe zu den unsichtbaren Dingen bedeute". Doch pflegte er vor allem die 
eigentlich klösterliche Weise des Meditierens, •die größte von allen", •die sich bis- 

08 De consideratione I, 7 (PL 182, 737 A). 
" De consideratione 11,2 (PL 182, 745 B). 
*6 serm. 42 de div (PL 183, 663): •paradisus claustralis: vere claustrum est paradisus". 
98 Ep. 78 an Suger v. Saint-Denis (PL 182, 193): der Wandel in Saint-Denis; jetzt ist 

wieder die (ursprünglich gewollte) Stille im Kreuzgang eingekehrt, welche den Geist zwingt, 
,coelestia meditari'. 

97 serm 31 in Cant Gant (PL 183,911). Wie schon die ,actio sancta' ein in Zucht genom- 
menes Herz fordert: serm 1 in Cant Cant (PL 183, 785 A). 

98 H. Bacht, Meditatio, S. 361. 
89 Hugo bezeichnet sie ausdrücklich als eine ,pars doctrinae' (principium doctrinae est in 

lectione, consummatio in meditatione) (Didascalia III, 11; PL 176, 772 C). Daher verwun- 
dert auch nicht ihre überaus nüchterne Definition: meditatio est cogitatio frequens cum 
consilio, quae causam et originem, modum et utilitatem uniuscuiusque rei prudenter in- 
vestigat' (ebd.; PL 176, 797 desgl.). • Natürlich spricht später derselbe Hugo auch von der 
Meditatio als einer Übung des geistlichen Lebens: •est et alius labor interior, scilicet cogila- 
tionis et meditationis, ut ad requiem perveniat contemplationis; est enim cogitatio in mente 
quasi fumus in igne, meditatio quasi flamma cum fumo, contemplatio ignis cum flamma sine 
fumo" (PL 175, 116 f). • In seinem kleinen Werk ,de claustro animae' schildert Hugo ganz 
ähnlich wie Bernhard, wie die Meditatio den Anstieg zur Schau erleichtere, und wie aus der 
Schau die Seele zur Meditatio wieder herabsteigt: ,egreditur et descendit animus, egreditur 
a contemplatione ad meditationem Scripturarum (III, c. 7) (PL 176, 1094 D). 

198 Vgl. Anm. 43. 



218 Hans Wolter 

weilen in unvermuteten Aufschwüngen zu hoher Beschauung zu erheben pflegt"101. 
Der eigentliche Unterschied von der rationalen Schulmeditation, die in kühler 

Unterscheidung Zusammenhänge sieht und den Dingen (im Ursache-Wirkungs- 
weg) auf den Grund geht102, und jener Meditation, die Bernhard liebt, besteht in 
der, man ist versucht zu sagen, existenziellen Bedeutung, die dieser Meditation zu- 
kommt. Daß sie es ist, die das .Verkosten' einbeschließt und vermittelt, daß sie 
den immanenten Übergang darstellt von der Einsicht zum Vollzug, vom Intellekt 

zur Hingabe (affectus). 
Wenn man auch für die Durchleuchtung der Begriffselemente die Definition 

Hugos heranziehen darf, so sollte man darüber nicht vergessen, daß damit nur 
ein erster Zugang gewonnen ist zum viel volleren und lebendigeren Meditations- 
begriff bei Bernhard von Clairvaux. Wohl steht auch bei ihm cogitatio-considera- 
tio-intellectus zunächst im Vordergrund dieser monastischen Übung. Aber wie es 
für Bernhard unbestrittene Weisheit war, •daß Gott nur in soweit erkannt wird, 
als er geliebt wird"103, so war es ebenso klar, daß in der Meditation sich das ver- 
standesmäßige Element wandeln mußte zu demütiger Selbsterkenntnis und lieben- 
der Einkehr in die Stille Gottes. Dort aber hörte aller Verstandeskalkül auf, das 
Geheimnis blieb unangetastet, •seine höchste Philosophie blieb es, Jesus zu ken- 
nen, und zwar den Jesus am Kreuz"104. 

Im weitgespannten Feld der bernhardinisehen Meditation begegnen sich die 
Zeugen der Vorzeit (Wüstenväter, Augustinus und Gregor, Benedikt und Kassian) 
und die Zeugen der Gegenwart (die Viktoriner. und auch Bernhards Gegner 
Abälard)105, sein Zentrum aber lag im Herzen des Heiligen von Clairvaux, wohl 
wie ein Vorbild wirkend, aber eigentlich doch unwiederholbar, ein geistliches 
Kunstwerk, in dem die Elemente der Vergangenheit umgeschmolzen und vereint 
wurden zu einem .stummen Jubel', der zu Gott emporstieg, um Gott herabzuziehen. 

101 Vgl. P. Dumontier, Bernard et la Bible, S. 148 f. Verweist auf De consideratione, V, 2 
(PL 183, 789 C). 

102 Hugo von Sankt Viktor. Disdac III, 11 (PL 176, 772 C), ferner De Meditando (PL 176, 
993), De modo dicendi (PL 176, 877). Die einmal formulierte Definition wird wiederholt. 

103 J. Bernhart, Philosophische Mystik, S. 99. 
104 serm 43 in Cant Cant, nr. 4 (PL 183,995 B): •haec mea sublimior interim philosophia, 

scire Je sum, et hunc crucifixum". 
105 Der 8. Brief Abälards an Heloise mit seinem großangelegten Entwurf über das geist- 

liche Leben schließt mit einer Ausführung über Lesung und Meditatio; zwar geht die kühle 
Rationalität Abälards durch diesen Abschnitt, aber wir finden bernhardinische Auffassung 
selbst hier. Vgl. den deutschen Text von Eberhard Brost, Abaelard. Die Leidensgeschichte 
und der Briefwechsel mit Heloise, Heidelberg 1954, S. 390 ff, z. B. Die Heilige Schrift als 
Spiegel der Seele (390), das stille Nachdenken wirkt Verständnis des Wortes Gottes (396), 
Lesen und Meditieren (399 f), und schließlich Maria als das gültige Vorbild des meditieren- 
den Mönches: »Des himmlischen Wortes Mutter trug seine Worte still für sich, ohne von ihnen 
zu reden, und bewegte sie in ihrem Herzen. Sie erwog bei sich jedes einzelne mit Fleiß und 
verglich sie untereinander, ob das eine mit dem anderen übereinstimme" (408). 




