B UCHI BE SUPREUC CHUNGEN

Theologie und Frémmigkeit

Semmelroth, Otto S. J.: Gott und
Mensch in Begegnung Ein
Durchblick durch die katholische Glau-
benslehre. Frankfurt/M., Josef Knecht,
1956. 362 S., Ln. DM 12.80.

Es gibt doch noch neue Biicher, auch in der
Theologic! Biicher, die nicht nur neu sind in
der Stoffanordnung oder Formulierung. Na-
tirlich werden auch in diesem Buch keine
neuen Glaubenswahrheiten geboten, sondern
nur die eine katholische Glaubenslehre; und
selbst auf deren Vollstindigkeit wird kein
Wert gelegt — das Buch nennt sich deshalb
auch nicht ,Dogmatik’, wenn anch die wich-
tigsten Wahrheiten behandelt werden: Der
eine dreifaltige Gott, die Schopfung, die Of-
fenbarung, die Stellung des Menschen im
Kosmos, die Erbsiinde und die personliche
Siinde, die Christologie (hypostatische
Union, Christus als Mittler, das Erlosungs-
werk), die Grundziige der Mariologie, dann
vor allem die Lehre von der Kirche (Wesen
und Struktur, Kirche als Braut Gottes, als
Ursakrament), die Sakramenten- und Gna-
denlehre und die Eschatologie. Aber nicht
die Darstellung dieser Glaubenswahrheiten
an sich steht im Vordergrund des Interesses
(gelegentlich wird mancher Dogmatiker so-
gar verwundert aufblicken, z. B. bei der Er-
klirung des ,Absteigens in die Holle' im
fiinften Glanbensartikel (S. 343f.); es ist
immer Wesentliches, aber nicht immer alles
Wesentliche gesagt (z. B. bei der Behandlung
der einzelnen Sakramente); und doch ist dies
kein Mangel des Buches.

Man kennt den Verf. schon aus seinen
fritheren Veréffentlichungen als einen, der
Zusammenhinge sieht, den organischen Auf-
ban der Heilswirklichkeit erspiirt und dar-
zustellen versteht. Dieses sein neuestes Buch
ist nicht nur Produkt theologischer Spekula-
tion, sondern auch der Meditation, die im-
mer die Frage gegenwiirtig hat: Was wollte
Gott damit? ,Gott hat uns seine Wahrheit
nicht gesagt, um sie uns zur Bewunderung
gegeniberzustellen. Vielmehr soll durch diese
Mitteilung eine personale Begegnung zwi-
schen Gott und Mensch eingeleitet werden®
(7). .Das Wort Gottes will nicht nur Wissen
mitteilen nm des Wissens willen. Diese Art,
das Wort der Offenbarung getrennt vom
Werk Gottes zu sehen, wirkt sich in der Ant-
wort, die der Mensch zu geben hat, oft ge-

nug auns in der Loslésung des theologisch-
religisen Wissens vom Vollzug des religis-
sen Lebens. Die religiése Wahrheit wird
einerseits in abstrakter Weise behandelt und
iberlifit dann das religiGse Leben sich selbst.
Das religiose Leben wird dann in oft sehr
willkiirlicher Art neben der geoffenbarten
Wahrheit aufgebant... Aber das gespro-
chene Offenbarungswort hat keine Bedeu-
tung in sich selbst, sondern ist auf das Werk
bezogen, das es als personalen Anruf aus-
weisen und interpretieren soll“ (45 f.).

Die Begegnung zwischen Gott und Mensch
ist der Gesichtspunkt, ,der die Vielfalt der
Gegenstinde zn einem lebendigen Ganzen
verbindet und dieses Ganze so vor den Be-
trachter stellt, wie es der Natur dieser Ge-
genstinde entspricht“ (7). Dieses Thema
wird in drei groflen Schritten durchgefiihrt.
Begegnung mit Gott als Bestimmung des
Menschen (Schépfung und Offenbarung), die
Erméglichung der Begegnung mit Gott
(Christus und Kirche) und die Verwirkli-
chung der Begegnung mit Gott (in und mit
der Kirche, durch die Gnade und in den
,Letzten Dingen®). Als besonders lesenswert
seien hervorgehoben die Ausfiihrungen iiber
das dreifaltige Urbild der Begegnung, ither
den Menschen als Bild des dreifaltigen Got-
tes, iiber die Begegnung von Mensch zu
Mensch (aufgrund dieser Bildhaftigkeit
einerseits und als Glied der Kirche ander-
seits) als Begegnung mit Gott, die Darstel-
long der Lehre von der Kirche (besonders
des ,sakramentalen‘ Verhiltnisses von Laien
und Amtstriger), dann die Gedanken iiber
die Gottesbegegnung im Tod. Fiir unsere
Zeit ist mit am bedeutungsvollsten all das,
was Uber die Welt gesagt ist: ,Dall man die
Welt zum reinen Forschungslaboratorium
und zur techmischen Versuchsanstalt macht,
ohne zu spiren, daf man da Wort und Aus-
druck untersucht, ohne den Sprechenden zu
erkennen, der sich personlich darin kundtun
will, das ist die Siinde unserer Zeit“ (98).

Wiirde noch mehr heraunsgestellt, dafl der
Gott, der uns begegnen will, die Liebe ist,
so ware es dem Verf. vielleicht noch starker,
als es schon der Fall ist, gelungen, die Wahr-
heiten der Dogmatik fiir das Leben fruchtbar
zu machen. Zum Beispiel wire dann wohl
die Bedeutung der Innewohnung Gottes zu
noch vollerem Gewicht gekommen. Ein Budh,
fir das man danken muf. Jos. Grotz S. J.



Buchbesprechungen ‘ 233

Roth, Herbert S. J.: Also glaube
ich. Theologie fir Laien. Freiburg
i. Br., Herder, 1955. XI u. 342 S., Ln.
DM 12.80.

Das Budh stellt eine Uberarbeitung und
Erweiterung der katholischen Glaubenslehre
dar, die zum ersten Mal im 10. Bd. des ,,Gro-
flen Herder“ (gesondert als ,Herders Bil-
dungsbuch® erschienen), Spalte 1205—1426,
erschienen war. Es zeichnet sich durch einen
sachlich-einfachen, geschliffenen Stil aus, der
keine unnétigen Worte kennt, so wenig er
um das Wort verlegen ist; es ist das Werk
eines Theologen, der die Glaubenslehre so
beherrscht, dafl er dem Leser keine unbe-
kannten Fachausdriicke zuomuten mufl, um
ihn in die grofiten Glaubensgeheimnisse ein-
zufithren; und — was wir am meisten her-
vorheben machten — daf er tiberall das We-
sentliche sieht, sich nicht in Spitzfindigkeiten
verliert, sondern im besten Sinne die ,ge-
sunde’ Lehre vortragt. Deshalb ist das Buch,
obwohl es sich auf Unterscheidungslehren
gegeniiber andern Konfessionen kaum ein-
1aflt, gerade Konvertiten zu empfehlen.

Aber nicht nur diesen. Vielleicht wird sich
mancher, der sich fiir einen guten Katholiken
halten darf, wundern, wie viel Wesentliches
er noch nicht oder wenigstens nicht so klar
gewuflt hat. Und wenn auch die Zielsetzung
und der Raum des Buches tiefere theologi-
sche Begrindungen da und dort vermissen
lassen missen, so findet doch der Prediger
und Katechet hier immer wieder einen siche-
ren Kanon fiir die Unterscheidung von We-
sentlichem und Unwesentlichem in der Ver-
kiindigung und gute Formulierungen sciwie-
riger Glaubensstiike. Das angefiigte Stich-
wortverzeichnis kommt dabei zustatten.

Der Aufbau des Buches ist der in der
Theologie geliufige. Nach den beiden Ka-
piteln iber die Offenbarung und den Glau-
ben folgt der erste Teil iiber den einen und
dreifaltigen Gott und sein Werk, wobei auch
die Lehre iiber die Siinde und die Vorse-
hung behandelt wird. Im zweiten Teil wer-
den die Geheimnisse vom Gottmenschen,
seiner Mutter, seinem Amt und Werk ent-
faltet. Dann folgt im dritten Teil die Lehre
von der Kirche, in welcher von ihrer Gestalt,
ithren Merkmalen, besonders aber von ihrer
im Lehr-, Priester- und Hirtenamt betitig-
ten Aufgabe gesprocheu wird. Hier ist auch
der patiirliche Ort fir die Behandlung des
heiligen Meflopfers und der Sakramente.
Weniger selbstverstidndlich wiirde man in
dem Abschnitt {iber das Hirtenamt einen
Paragraplhen iber das Kirchenrecht erwar-
ten, der zudem sehr lesenswert ist. Dies
konnte um so mehr auffallen, als im vierten
Teil, betitelt ,Der Christ“, in dem von der

Begnadigung, dem Mitwirken mit der Gna-
de, vom christlichen Leben und der Gemein-
schaft mit Christus die Rede ist, das Leben
des Christen als ein Leben in Glaube, Hoff-
nung und Liebe gesehen wird. Da steht so-
gar der Satz: ,Es ist ein weit verbreiteter
Irrtum, zu meinen, der Wert eines Lebens
bestimme sich vor Gott nur nach den schwe-
ren Siinden. Das Hdéchste ist nicht die Kor-
rektheit, sondern die Liebe“ (298). Dafl aber
auch dem Kirchenrecht der gebithrende Platz
eingerdumt wird, ist der deutlichste Beweis
fiir die Abgewogenheit des theologischen Ur-
teils in diesem Buch. Das Unwichtigere wird
nicht durch die Darstellung des Wichtigeren
verdringt, sondern nur in die richtige Ord-
nung eingefigt. ,So0 gibt es in der Kirche
Jesu Christi ein Kirchenrecht gerade um der
Liebe willen® (225). Der fiinfte und letzte
Teil handelt von der Vollendung: den so-
genannten Letzten Dingen und der Vollen-
dung der Welt am und nach dem Tag des
Herrn. Jos. Grotz S. ].

Salet, Gaston S. J.: Richesses du
Dogme Chrétien 3. Aufl. Edi-
tions Xavier Mappus, Le Puy-Paris,
1958. 339 S., geh. Frs. 375.—. Ders.:
Trouver le Christ. Editions
Xavier Mappus, Le Puy-Paris, 1955.
237 S., geh. Frs. 480.—.

Die Leser dieser Ztschr. werden sich an
den Aufsatz des Verf. im letzten Jahrgang
(28 [1955] 166—188) Giber den ,Geist Christi’
erinnern. Dieser Aufsatz ist als sechster Teil
in das zweite der vorliegenden Biicher auf-
genommen, Die Biicher sind nichts anderes
als Sammelbinde von insgesamt 15 solcher
Aufsatze iber verschiedene Themen unserer
Glaubenslehre, die sich alle an Umfang und
Qualitit ungefdhr entsprechen.

Der erste Band, der den Titel ,Reichtiimer
des christlichen Dogmas® trigt, beginnt mit
einem Aufsatz (,Ein Blick auf Jesus’), der die
Bedeutung der Kenntnis der Gestalt Christi
fir den Christen zeigt und auch schon gleich
in schlagwortartigen Skizzen diese Gestalt
vor dem Leser erstehen 1dft. Der Reichtum
des Dogmas von der Menschwerdung — das
ist das zweite Thema — mufl den Christen
zu einem Optimisten gegeniiber der Welt
und der Menschheit machen. Aller Pessimis-
mus ist nach der Menschwerdung geradezu
blasphemisch. Dieses Geheimnis macht das
Christentum zu der Religion schlechthin,
weil hier erst eine wirkliche Begegnung zwi-
schen Gott und Meusch erméglicht wird, die
Moral wird letztlich durch die Liebe zu
Christus ersetzt, es erschliefit sich die Fiille
des Lebens, der wir in der Fortfithrung der



234

Menschwerdung, der Kirche, immer wieder
neu begegnen. Erst der Gottmensch hat dem
Menschen seine eigentliche Wiirde verliehen
und die Einheit der Menschheit wirksam
grundgelegt. Christus ist das Sakrament, das
sichtbare wirksame Zeichen, durch das Gott
alles heiligt. — ,Mein Leben ist Christus“ —
so sagt der 8. Aufsatz — ist nicht eine poeti-
sche Formulierung und keine paulinische
Ubertreibung, besagt mehr als Hingabe an
eine grofle Personlickkeit. Hier wird das Ge-
heimnis des mystischen Leibes behandelt.
Des Christen Aufgabe ist es, das Leben
Christi zu leben, es zu vollenden. Der nichste
Anufsatz (,Losgekauft durch das Kreuz®) hat
die Erlosungslehre zum Gegenstand. Daranf
folgt eine nicht weniger eindrucksvolle Er-
klirung der heiligen Messe als der Darstel-
lung des Kreunzesgeschehens. Besonders gut
gelungen scheint uns das folgende Kapitel
uber die Heiligste Dreifaltigkeit zu sein.
Hier wird einem nicht nur das Geheimnis an
sich trotz seiner im Letzten verbleibenden
Undurchdringlichkeit nahegebracht, der Verf.
vermag auch besonders eindringlich zu
einem bewufiteren Leben in und aus diesem
zentralen Geheimnis zu fithren. Die beiden
letzten Teile behandeln das christliche Ge-
bet — mit ziemlich breiten religionsgeschicht-
lichen Ausfithrungen (iiber das betrachtende
Gebet wird dabei nicht eigens gesprochen) —
und das Glanbensgut von der Muttergottes.

Dic Themen des zweiten Bandes lauten:
Christns und das Leben des Alltags; Getauft
in Christus, getauft in seinen Tod; Priester
in Christus; Der Christ vor (dem Geheimnis)
der gottlichen Vorsehung; Gottesliebe und
Bruderliebe; Der Geist Christi; Die Mutter
des Christkonigs. Die Themen allein lassen
nicht genug erkennen, wie sehr es dem Verf.
am Herzen liegt, solche Stoffe zu behandeln,
die dem heutigen Menschen am meisten Pro-
bleme bieten. Der erste Aufsatz zeigt dem
heutigen gehetzten Fabrikmenschen den Sinn
seines Lebens, hilft ihm die Bedeutung sei-
nes kleinen Lebens zu sehen und damit ihn
vor der Vermassung zu retten. Der zweite
zeigt die Wirde des Getauften, aber auch
seine ,condition paradoxale‘ (seine paradoxe
Situation) als eines immer noch dem Wirbel
dieser Welt Verhafteten und den Weg aus
ihr heraus. An die Darstellung der Prie-
sterweihe und des Priesteramts schliefit sich
wie von selbst fiir den Priester die Forde-
rung an, Christus nicht nur zu demonstrieren
(démontrer), sondern sein Bild an sich selbst
lebendig werden zu lassen (montrer); dann
folgt eine wertvolle Auseinandersetzung
tiber Amtspriestertum und Laienpriestertum,
Der vierte Aufsatz wehrt falschen Auffas-
sungen und Erwartungen von der. gottlichen
Vorsehung, zeigt ihr tatsdchliches Wirken

Buchbesprechungen

auf im Alten Testament, am Leben Christi
und in der Kirchengeschichte, setzt sich mit
dem Theodizeeproblem auseinander und
bringt schéne Gedanken iiber die Tugend
der dhristlichen Hoffnung. Besonders wert-
voll scheint uns hier aber wieder das Kapitel
tiber die Gottesliebe und Nachstenliebe, vor
allem das, was fiber ihre innere Zusammen-
gehorigkeit gesagt wird. Der letzte Teil be-
handelt auf 27 Seiten das Kénigtum Mariens
im Anschluf an die Enzyklika Pius’ XII.
vom Oktober 1954.

Da das genre dieser Biicher — die Ver-
bindung von Wissenschaft und Leben, von
hoher Theologie und praklischer Auswer-
tung — im deutschen Sprachbereich nicht
eben hiufig angetroffen wird, kann man nur
wiinschen, daf sie auch bei uns thren Leser-
kreis finden. Jos. Grotz §. ].

Tetzlaff, Clemens: Das heilige
O p fer. Freiburg, Herder, 1953. 87 S.,
DM 4.80.

Das vorliegende Biichlein ist eine kurze,
aber klare Einfithrung in das duflere Ge-
schehen und den inneren Sinn des heiligen
Mefopfers. Es ist eine willkommene Erschei-
nung, einmal, weil der Verf. es sich zum be-
rechtigten Ziel gesetzt hat, mit seinem Werk
der ,Una Sancta® zu dienen und itberhaupt
protestantische Christen in das heilige Mefi-
opfer einzufithren, dann aber auch, weil
heute von allen Menschen die Frage gestellt
wird: ,Warum denn immer Opfer?*

Der Verf. beginnt mit einem Uberblick
iber das Opfer im Alten und Neuen Testa-
ment. Nach einer gut gelungenen Uberlei-
tung kommt er auf das letzte Abendmahl
und das Kreuzesopfer zu sprechen. In kur-
zem, knappem Stil stellt er in scharfgeprig-
ten, dogmatisch treffenden Formulierungen
zeitnahe Problematik und ihre Lésung im
Neuen Testament und den Apostelbriefen
gegeniber. Besonders klar tritt in diesen Ka-
piteln der Unterschied zwischen jiidischem
Passahmahl und dem neuen, allzeit giiltigen
Abendmahl Christi heraus. Es steht jeweils
der Einsetzungsbericht der Evangelisten ge-
gen die entsprechenden Stellen aus dem Bu-
che Exodus. Dazu werden die Kommentare
der Kirchenviter iiber denselben Gegenstand
angefithrt. Tetzlaff gibt zu den einzelnen
nur eine kurze Einfithrung und 138t dann
die bedeutendsten Kirchenviter zu uns fiber
das heilige Mefopfer sprechen. Der Leser
wird dadurch ganz in das Urchristentum und
dessen Liebe zum heiligen Opfer versetzt.
Im letzten Kapitel — ,Die Liturgie der
Messe“ — wird jede Frage beziiglich des
Aufbaus, der Sprache, des Gesanges und der
Zeremonien der heiligen Messe beantwortet.



Budhbesprechungen

Man kann nur wiinschen, dieses Buchlein
in seiner geschmackvollen Aufmachung in
der Hand eines jeden zu finden, der mit in-
nerer Bereitschaft den Zugane zum heilicen

Opfer sucht. G. Soballa §. J.

Schamoni, Wilkelm: Die Gaben
des Heiligen Geistes. 2. Auf-
lage. Paderborn, Ferdinand Schoningh,

-1954. 128 8.

In zweiter Auflage bietet der Verf. sein
kleines, gehaltvolles Buch iiber die hoheren

235

Stufen des geistlichen Lebens. In der theolo-
gisdien Darstellung folgt er der Lehre, dafl
die hoheren Gebetsgnaden eigentlich zum
normalen christlichen Leben gehdren, ebenso
wie die Ganzhingabe an Gott, deren Gebets-
ausdruck sie sind. Die so schwierige Beschrei-
bung und Erklarung der inneren Erlebnisse
der Seele auf solchem Weg ist recht geschickt
und ansprechend. In einem Anhang von 30
Seiten kommen anerkannte Lehrer des geist-
lichen Lebens zu Wort. So bietet der Verf.
iber die Glaubenserkenntnisse hinaus An-
leitung zum Leben aus dem Glauben.

A. Grof 8. ].

Frommigkeitsgeschichte

Hausherr, Irénée S. J.: Direction
spirituelle enOrient autre-
fois. Roma, Institutum Orientalium
Studiorum, 1955 (Orientalia Christiana
Analecta 144), pages 322, L. it. 3000.—.

Als reife Frucht seiner umfassenden
Kenntnis der Quellen und der einschligigen
europiischen und russischen Literatur schenkt
uns Hausherr tber die individuelle Seelen-
fihrung im alten Orient ein Werk, das nicht
nur geschichtlidi, sondern auch sachlich tief
in den Sinn und Segen, die Probleme und
Schwierigkeiten der Gewissenser6ffnung ein-
fithrt. Wir kennen kein Budch, aus dem un-
sere Spiritudle dber ihr Amt, ihre Eigen-
schaften und Pflichten — natiirlich mutatis
mutandis — soviel lernen kénnen, wie aus
der vorliegenden Sammlung und Erklirung
der 3ltesten Viteraussagen. Der Verf. bietet
eine Fille von Zitaten und Beispielen, da-
mit der Leser sich selbst ein Urteil bilden
kann, wie die Praxis der Gewissensrechen-
schaft im eremitischen und koinobitischen
Moéndhtum beschaffen war und von welchen
psychologischen, theologischen und aszeti-
schen Grundséitzen und Voraussetzungen sie
bestimmt wurde. Obwohl die Seelenleitung
als solche eine antike, weit verbreitete reli-
gionspddagogische FErscheinung ist, hat sie
-doch bei den Vitern der Wiiste eine Begriin-
dung und Zielsetzung erfahren, die sie von
allen Analogien wesentlich unterscheidet.

Das zeigt sich gleich im 1. Kapitel, in dem
der Begriff analysiert wird, den sich die Ere-
miten von ihrem Seelenfthrer gebildet hat-
ten. Er ist kein Rabbi, kein Mufti, kein Ka-
suist, sondern ein Vater, der sie durch sein
Wort und Beispiel in Christus gezeugt hat,
ein geistlicher Vater mit allen Figenschaften
und Charismen, die zur Vaterschaft in Gott
gehdren und nur nach langer aszetischer Rei-
nigung und Vorbereitung erworben werden
konnen. Das wird noch deutlicher im 2. Ka-
pitel, wo die sittlichen und geistigen Forde-

rungen behandelt werden, die der geistliche
Vater erfiillen mufl. Moralisch steht an erster
Stelle die heroische Gottes- und Néchsten-
liebe als Waurzel fiir alle seine Standestugen-
den. Intellektuell sind es die Gabe zur Un--
terscheidung der Geister und die Gaben des
Rates und der Stirke, die nach den Vitern
die individuelle Seelenfiihrung zur Kunst al-
ler Kiinste machen. Mufl man zu ihrer Aus-
tibung Priester oder Abt sein? Diese hier-
archischen Grade werden nicht verlangt, da
die Aussprache mit dem geistlichen Vater
ihrem Wesen nach nur eine Offenbarung der
Gedanken und Neigungen, nicht der Stinden
ist. Die Haupthilfen, die der Spiritual seinen
geistlichen Sohnen pflichtgemif zu leisten
hat, sind das firbittende Gebet, das Mit-
tragen aller ihrer Lasten und eine Liebe, die
vor keinem Opfer zuriickschreckt und im
Notfalle sogar das Leben fiir sie einsetzt.
Der Erfilllune dieser Pflichten darf er sich
unter keinen Umstinden entziehen. weil die
geistliche Aussprache fiir seine Séhne so
wichtig und notwendig ist, daf} sie nur mit
ihrer Hilfe zur Klarheit des Geistes, zur
Ruhe des Herzens und zur Verleugnung ihres
Eigenwillens gelangen konnen. Ausnahmen
von dieser Erfahrungs-Regel werden zwar
zugegeben, aber gleichzeitig als so selten be-
zeichnet, dafi sie fiir die allgemeine Theorie
der Seelenfihrung nicht in Betracht kom-
men. Nach ihr haben die Mdnche die strenge
Pflicht, sich cinem geistlichen Vater anzu-
vertrauen, ihm Treue und Gehorsam zu lei-
sten und thm, als dem Stellvertreter Gottes
und Organ des Heiligen Geistes, eine Liebe
und Verehrung entgegenzubringen, die sich
auch durch Schwichen und Fehler des Spiri-
tuals nicht enttauschen und verringern lafit.
Sehr interessant ist das 7. Kapitel, das der
Praxis der Gedankenoffenbarung gewidmet
ist. Sie geschah in der Regel mundlich nach
einer Gewissenserforschung, die vou Haus-
herr mit dem Partikularexamen verglichen
wird, war besonders im Anfang des ménchi-



236

schen Lebens sehr hiufig, wenn nicht tiglich,
aber in diesem Falle so kurz, dafl sie nur in
der Frage bestand: Was soll ich tun? Die
Antwort, die der gotterleuchtete Vater dar-
auf gab, war aus natiirlichen und iiberna-
titrlichen Griinden so heilsam, daf sie nach
den Selbstzengnissen der Ménche nicht selten
wahre Wunder der Bekehrung und Heili-
gung bewirkte und der geistlichen Vater-
schaft eine Fruchtbarkeit verlieh, die weit
- iiber den Segen der natiirlichen Vaterschaft
gestellt wurde.

Eine &hnliche Seelenfithrung wie den
Ménchen wurde auch den Nonnen zuteil.
Ebenso waren Laien, die nach Vollkommen-
heit strebten, nicht davon ansgeschlossen.
Das beweisen die vielen Beispiele und Zeug-
nisse, die Hausherr im letzten Kapitel zur
Sprache bringt. Sie gehdren zu den schén-
sten und lehrreichsten Stiicken des ganzen
Buches und bieten an vielen Stellen Gele-
genheit, falsche Ansichten iiber die Einschat-
zung der Frau und die Stellung der Laien
in der Frithkirche des Ostens richtig zu stel-
len. Auch in fritheren Kapiteln tritt der Verf.
oft als Anwalt der historischen Wahrheit
anf. So ist sein Werk zur Zeit das zuverlds-
sigste und einzige, das wir in dieser Aus-
fihrlichkeit ber die orientalische Seelen-
fithrung besitzen. Wer es liest, wird in sei-
nen geistlichen Erkenntnissen sehr gefordert
und durch die Quellen mithelos belehrt, wie
stark die Frommigkeit und Aszese des
Abendlandes durch die Vaterlehren des Mor-
genlandes beeinflufit ist. Wer sich mit der
Aszese des Ostens wissenschaltlich zu be-
schiftigen hat, wird fir das kurze Warter-
buch am Schlufl des Werkes besonders dank-

bar sein. H. Bleienstein S. §.
Anselm wvon Canterbury: Cur

Deus homo Warum Gott

Mensch geworden. Lateinisch

und Deutsch. Miinchen im Kosel-Uer-
lag, 1956. XII u. 155 S., Lw. DM 12.80.

Unter den dogmatischen Schriften des hl.
Anselm ist die vorliegende iiber die Not-
wendigkeit der Erlésung und die Mensch-
werdung die bedeutendste. Die letzte kriti-
sche Textansgabe besorgte der Benediktiner
Franz Sales Schmitt. Sie e¥schien zum ersten
Mal 1929 im Florilegium Patristicum fasc.
18 und nenerdings 1940 in den Opera omnia
Band 2. Eine deutsche Ubersetzung verdan-
ken wir W. Schenz (1902). Sie wird jetzt ab-
gelost durch die vorliegende Ubertragung
von Schmitt, der durch seine textkritischen
Arbeiten und zahlreiche andere Anselmstu-
dien wie kein Zweiter darauf vorbercitet
war. Um den Sinn des Auntors méglichst ge-
treu wiederzugeben und dem Leser das ge-

Buchbesprechungen

geniiberstehende lateinische Original niher-
zubringen, hielt er eine wortgetreue Uber-
setzung fiir unerldflich. Daf} darunter die
Lesbarkeit nicht wesentlich gelitten hat, wird
jeder bestétigen, der den deutschen Text ge-
lesen und daraufhin gepriift hat. Was zu
seinem ersten Verstindnis unentbehrlich ist,
bat der Ubersetzer in einer kurzen Einfiih-
rung vorausgeschickt. Anffallend schén und
klar gesetzt und gedruckt ist der lateinische
Text, den der Herausgeber seiner oben er-
wihnten Gesamtausgabe entnommen hat.
H. Bleienstein S. ].

Bernards, Matthdus, Speculum
Uirginum. Geistigkeit und Seelen-
leben der Frau im Hochmittelalter (For-
schungen zur Uolkskunde, herausg. von
Georg Schreiber, Bd. 36/38). Koln/Graz,
Bohlau-Uerlag, 1955. 262 S., br. DM
18.—.

Wir sind im deutschen Sprachbereich nicht
eben reich an frommigkeitsgeschichtlichen
Monographien. Um so dankbarer werden
alle Interessierten die vorliegende Arbeit
begriifien. Sie ist dem ,Speculum Virginum®
(Jungfrauenspiegel), einer nach dem Aus-
weis der Hss. weitverbreiteten Erbauungs-
schrift aus dem Anfang des 12. Jahrhunderts
gewidmet, die {iir Nonnen verfafit wurde,
um sie in ihrem Stande des jungfraulichen
Lebens zu bestirken. ,Specnlum’, ,Spiegel® ist
seit dem (11.) 12. Jahrhundert eine beliebte
Bezeichnung fiir aszetisch-paranetische Schrif -
ten, die den Pflichten- und Tugendkreis eines
bestimmten Standes oder uberhaupt des
Christen in den verschiedenen Sitnationen
seines Lebens behandeln. Der in gewandtem,
ausdrucksreichem Latein abgefafite ,Jung-
frauenspiegel’ eines unbekannten Autors ist
in die Form eines Zwiegesprichs zwischen
dem Priester Peregrinus und der Nonne
Theodora gekleidet. Er ist in zwdlf Teile
gegliedert, die durch einen Brief eingeleitet
und durch einen Hymnus, das ,Epithala-
mium’ {Brautlied), abgeschlossen werden. Im
Corpus der Darstellung ist vom Wesen der
Jungfriulichkeit die Rede, vom Verlassen
der Welt und von der Keuschheit {des Leibes
und der Seele) als Bedingung zur Sicherstel-
lung und als Voraussetzung eines jungfriu-
lichen Lebens, von den Vorbildern der June-
fraulichkeit, ihrem Vorzug vor dem Witwen-
und Ehestand, vom allmihlichen Sieg des
Geistes tber das Fleisch, von der Geduld
und von der Beharrlichkeit. Es folgt eine
Danksagung und ein Gebet an Christus.
Mechr angehingt erscheinen die beiden letz-
ten Teile itber die lichen Gaben des Heili-
gen Geistes und das Vaterunser. Bernards
glaubt, daf die Schrift im Zeichen einer mo-



Buchbesprechungen

nastischen Reformbewegung stehe, allerdings
nicht der von Cluny oder Citeaux, sondern
cher der von Gorce oder der Erneuerungs-
bewegung bei den Chorherren. Auf jeden
Fall zeigt sie noch nicht jenen strengeren as-
zetischen Zug, der mit der apostolischen Ar-
mutsbewegung einsetzt und seit dem 12.
Jahrhundert immer stirker die religiose Li-
teratur kennzeichnet. Ebenso fehlen Anzei-
chen der mit Bernhard beginnenden mysti-
schen Strémung der mittelalterlichen From-
migkeit, wie sie etwa in dem 50 Jahre spiter
(1150) ebenso fiir Nonnen geschriebenen
,Trudperter Hohen Lied’ sichtbar wird. Die
religiose Haltung des Jungfrauenspiegels
zeigt eine deutliche Tendenz zu einer klugen
Ausgewogenheit. Die Hauptgesichtspunkte,
die B. herausarbeitet, lauten: ,Bildung der
Personlichkeit’  (Freiheit, Innerlichkeit,
Geistliches Streben), ,Leben in der Gemein-
schaft’, ,.Das Reich der Liebe‘, ,Frauenkultur
im Hochmittelalter’. Seine Methode der In-
terpretation besteht darin, dafl er die im
,Speculum’ vorkommenden Begriffe und Da-
ten der kirchlichen Stindelehre und des
geistlichen Lebens (Gebet, Betrachtung, Ge-
wissenserforschung, Beichte, Tugenden und
Laster) in den Strom der Uberlieferung hin-
einstellt und damit ihren geistes- und
frommigkeitsgeschichtlichen Ort bestimmt.
Hier zeigt der Verf. eine erstaunliche Quel-
len- und Literaturkenntnis. Seine Arbeit
wird dadurch zu einer wahren Fundgrube
fiir den mittelaltertichen Frommigkeitshisto-
riker. Ein gutes Stichwort- und Personenre-
gister erhéht die Verwendbarkeit des Buches.
Da der ,Spiegel’ noch nicht im Druck vor-
liegt (eine Drucklegung wire aber sehr wiin-
schenswert!), hitte man es gerne gesehen,
wenn der Text hiufiger, als es der Fall ist,
zitiert worden wire. Wegen des eng be-
grenzten Themas scheint uns der Untertitel
des Buches etwas zu vielversprechend zu sein.
Die vorziglichen Miniaturen (Paradies,
Baum der Laster, Baum der Tugenden, Vier-
gespann der Vorbilder, Die klugen und to-
richten Jungfrauen, Die drei Stande, Chri-
stus als Herr der Vollendeten), die sich in
den meisten Hss. finden und die dem ,Spe-
culum’ eine Sonderstellung in der Erbau-
ungsliteratur des Mittelalters verleihen, sind
dem Text zugeordnet und haben einen aus-
gesprochen meditativen Charakter. Alles in
allem also eine sehr wertvolle und verdienst-
liche Arbeit. Bei den zahllosen Quellen- und
Literaturhinweisen ist mir eigentlich nur
aufgefallen, dafl die karolingischen ,Fiirsten-
spiegel’ (Alkuin, Smaragd von St. Mihiel,
Jonas von Orléans, Sevatus Lupus von Fer-
ri¢res, Sedulius Scottus, Hinkmar von Reims)
nicht zum Vergleich herangezogen wurden.

Fr. Wulf S.].

237

Bernhard von Clairvaux.
Ménch und Mystiker. Inter-
nationaler Bernhard-Kongreffi Mainz
1953. Herausgegeben und eingeleitet

von Joseph Lortz. Wiesbaden, Franz

Steiner Uerlag, 1955 (Ueriffentlichun-
gen des Instituts fiir Europdische Ge-
schichte Mainz, Bd. 6). LVI u. 245 §.,
Lw. DM 20.80.

Das vornechm ausgestatiete Werk enthilt
12 Referate, die auf dem Internationalen
Mainzer Kongrel zum Gedichtnis der 800.
Wiederkehr des Todes des hl. Bernhard vom
2. bis 6. November 1953 gehalten wurden.
An der Spitze steht ein Rechenschaftsbericht
iiber den Stand der Bernhard-Forschung von
M. Bernards (Bonn), der Bernhardforschung
und Berharddeutung reinlich scheidet und
fir die Zeit von 1890 bis zur Gegenwart
die Richtungen sichtbar macht und die gro-
Ren Linien herausarbeitet, in denen sich die
Forschungsarbeit bewegte. — Um fiir die Be-
urteilung Bernhards als Theologen die rich-
tigen Maflstibe zu gewinnen, untersucht
Weihbischof Landgraf (Bamberg) dessen
Verhiltnis zur zeitgendssischen Theologie,
d. h. zur Hochscholastik, in der der Heilige
zwar keine eigenen Wege beschritten, aber
sich im Kampf gegen Abilard und Gilbert von
Porreta grofle Verdienste um die Rechtglau-
bigkeit erworben hat. — Was ihm Christus
bedeutete als Mittler zwischen Gott und den
Menschen, also zwischen Geist und Fleisch,
und welche Andacht er zur Menschheit Jesu
hegte, zeigt die christologische Studie von
Dom Déchanet (Saint André-Briigge). —
Uber die Sponsa Christi als Idee der Kirche
bei St. Bernhard und #iber seine Stellung in
der Geschichte der Ecclesiologie schreibt P.-
Congar {Le Saulchoir). Er stellt fest, daf die
Kirche Bernhards nicht ,das objektive iber-
personliche Mysterium® war, sondern die
Kirche ,der Seelen, die sich durch die gna-
denhaft geschenkte Caritas zam Mafe Gottes
erheben“. — Auf dem Weg zu dieser Voll-
kommenbheit spielt die ,Einwilligung” in die
ibernatiirlichen Eingebungen eine so ent-
scheidende Rolle, daR Prof. Forest (Mont-
pellier) dem consensus voluntatis bei St.
Bernhard eine eigene Abhandlung widmet.
— Durch seinen leidenschaftlichen Kampf
gegen Abilard kam Bernhard schon zu Leb-
zeiten in den Verdacht der Wissenschafts-
feindlichkeit. Wie Prof. Kleineidam (Erfurt)
dartut, liegen die Griinde dafiir in seiner
Auffassung von der Funktion des Wissens im
religidsen Leben und in den grundsatzlichen
Voraussetzungen seiner Theologie, die nach
Bernhard von jedem erfillt sein miissen, der
echte christliche Theologie betreiben will. —
Ein ganz anderes Gebiet betritt Prof. von



238

Ivinka (Graz); er deckt im bernhardinischen
Denken byzantinische Theologumena und
hellenische Pilosophumena auf, die fiir das
geistesgeschichtliche Verstindnis des mysti-
schen Begriffs der ,Seelenspitze® und ande-
rer seelischer Strukturen von' Bedeutung
sind. — Von hohem Interesse fir die Bern-
hardforschung sind die Mitteilungen von
Dom J. Leclercq (Clerf., Luxemburg) iiber
die weite Verbreitung der Bernhardinischen
Hss. im deutschen Sprachraum; hier sind von
den 1500 Bernhard-Hss. nicht weniger als
rund 500 in 67 Stidten oder Klgstern festge-
stellt. — Aufler den vollstindigen Werken
Bernhards’ finden sich in den Bibliothcken
noch viele Ausziige aus seinen Schriften.
Unter dem Titel ,Flores Sancti Bernhardi
werden sie von M. Bernards am ,Bernhar-
dinum®, einem charakteristischen Beispiel
dieser Literatur, eingehend beschrieben. —
Bernhards beriihmtestes Werk ist die Serie
seiner 86 Predigten iiber Cantica Cantico-
rum. Welche Schwierigkeiten der Gewin-
nung eines endgiiltigen Textes entgegenste-
hen, zeigt Direktor Talbot (Warburg, Bib-
liothek London), der nach Untersuchung von
ungefdhr 100 Hss. Gber die Entstebung und
dauernde Uberarbeitung der Predigten neues
Licht verbreitet. — Weil die Personlichkeit
und méachische Gedankenwelt Bernhards
ohne Kenntnis der Anfinge von Citeaux
nicht verstanden werden kann, gibt K. Spahr
(Mehrerau-Bregenz) einen kurzen Einblick
in die Entstehungsgeschichte der zisterzien-
sischen Reformbewegung, der sich Bernhard
unter dem heiligen Abt Stefan Harding an-
geschlossen und zur staunenswerten Bliite
und Ausbreitung verholfen hat. — Der
»Bernhardinische Plan“ zeigt sich auch in
den Zisterzienserbauten und der Architektur
des 12. Jahrhunderts, die von H. P. Eydoux
(Paris) zusammenfassend gewiirdigt werden.

Diese Referate werden abgeschlossen durch
ein wertvolles Literaturverzeichnis und ein
sorgfiltig angelegtes Personen- und Sachver-
zeichnis. Dazn kommt vom Herausgeber des
Werkes eine 56 Seiten umfassende Einleitung,
die grofle Bernhard-Kenntnis verrat und unter
anderem iiber ,Bernhard heute* und die
kiinftigen Aufgaben seiner Erforschung be-
achtenswerte Wegweisung bietet. Uber
»Bernhard und Luther* wird Prof. Lortz
selber in der vorliegenden Buchreihe einen
eigenen Band erscheinen lassen. Auflerdem
ist er mafigebend beteiligt an der lateinisch-
deutschen Ausgabe der theologischen Trak-
tate Bernhards, die das Mainzer Institut fiir
Europiische Geschichte verdffentlichen wird.

H. Bleienstein S. J.

S.Bernardo.Publicazione
Commemorativa nell VIII

Buchbesprechungen

CentenariodellasuaMorte.
Milano, Societa Editrice ,Uita e Pensie-
ro“, 1954 (Publicazioni dell’ Universitd
Cattolica del S. Cuore. Nuova Serie
Uol. 46). 167 S., L. 1000.—.

Eine gute Erginzung zur Mainzer Fest-
schrift bildet das vorliegende Bernhard-Ge-
dichtnisbuch der katholischen Universitat in
Mailand. Denn alle darin stehenden Themen
sind in Mainz nur mehr oder weniger be-
rithrt, aber nicht ausfiihrlich behandelt wor-
den. Prof. Franceschini (Mailand) spricht
iber Bernhards Stellung zu den kulturellen
Fragen und Bewegungen seiner Zeit. Sie war
ausschliellich religids und so einseitig kon-
servativ, dafl der Eifer fiir die kirchliche
Tradition den Heiligen nicht selten zu Fehl-
haltungen und Falscheinteilungen verleitete.
— Dom Maur Standaert (Scourmont) behan-
telt seine Spiritualitit, seine geistige Lehre,
nach der der Getaufte als Kind und Eben-
bild Gottes der Gnade zustimmen (consen-
sus) und frei (libertas) und aus Liebe {cari-
tas) zuriickkehren soll zu Gott, von dem er
ausgegangen ist. — P. Edouard Wellens
(Westmalle) bestimmt Bernhards Mystik,
seine Gott- und Christuserfahrung, ohne die
sein dufleres so bewegtes Leben véllig unver-
stindlich bleibt. Die Beschauung der géttli-
chen Liebe drangt ibn zur Tat und die Tat
war der Grund, daf der Heilige Geist ihn
oft wunderbar erleuchtete. — P. G. Roschi-
ni (Rom) fithrt ein in Bernhards Mariologie.
Er geht aus von dem personlichen Verhiltnis
des Heiligen zu Maria und von seinen ihr
geweihten Schriften, aus denen er eine um-
fassende Synthese des bernhardinisch-maria-
nischen Gedankenguts entwidkelt und dessen
Bedeutung fiir die katholischen Mariologie
und kirchliche Liturgie darlegt. — War
Bernhard Philosoph? In welchem einge-
schrinkten Sinne diese Frage bejaht werden
kann, trotz der leidenschaftlichen Abneigung
im Kampf gegen Abédlard und Gilbert, die
zwei grofiten Philosophen seiner Zeit, zeigt
Prof. Sophie Vanni Rovighi (Mailand). In
ihrer sehr originellen und scharfsinnigen
Studie unterscheidet sie bei Bernhard eine We-
sens- und eine Existenzphilosophie. Die erste
betrachtet die Philosophie als eine Méglich-
keit des Menschen, als eine Bestdtigung der
menschlichen Natur; die zweite sieht die kon-
krete Ausitbung dieser Bestitigung von sei-
ten des gefallenen Menschen, der wegen der
Erbsiinde nur auf dem Weg der Offenba-
rung zu Gott zuriickkehren kann. Die erste
ist edel und nitzlich, die zweite ein gefahr-
liches, zeitraubendes Spiel, das grofle Tu-
gend erfordert. Darum ist die gliubige Be-
schauung vorzuziehen, die dic Grenzen der
Philosophie iiberschreitet und die Wahrheit



Budhbespreciungen

ohne ratiocinium schaut. — Einen wesenhaf-
ten Beitrag zur besseren Kenntnis des
Menschlichen an Bernhard liefern die Aus-
fihrungen von C. H. Talbot (London) iber
dessen Briefe. Sie zerstoren viele idealisierte
Bilder seiner Biographen, indem sie zeigen,
dal der Heilige keine Gipsfigur war, son-
dern ein lebendiges Wesen mit Gefithlen
und Leidenschaften wie die unsrigen, ein
menschliches Wesen, behaftet mit den Schwi-
chen und Unvollkommenheiten der Natur.
Damit ist freilich nicht gesagt, dafl dieses
~Menschliche* ein ,Versagen® war, da Bern-
hards Gesamtbeurteilung stets positiv ist. —
Grofle Schwierigkeiten fiir die richtige Deu-
tung seiner Schriften ergeben sich aus Bern-
hards Stil und Sprache. Zu jhrem Verstind-
nis leistet Prof. Christine Mohrmann (Nij-
megen) aus der Geschichte der mittellateini-
schen Philologie einen Beitrag, den wir fiir
den originellsten und besten des ganzen Bu-
ches halten. Sie stellt den Heiligen hinein in
die literarische Tradition seiner Zeit und er-
klirt die eigenartige Rolle, die er darin
spielt. Um das Wort in den Dienst der
christlichen Wahrheitsverkiindigung zu stel-
len und noch mehr, um sich ein Ausdrucks-
mittel fiir seine persénlichen mystischen Er-
fahrungen zu schaffen, widersetzte sich Bern-
hard den profanen Humanisten seiner Zeit
und inspirierte sich an der altchristlichen Li-
teratur, an der Vulgata und am Latein der
Liturgie. Damit setzte er die Tradition eines
Laktanz, eines Hilarius von Poitiers, eines
Ambrosius, eines Augustinus und spiter
eines Cassiodor fort, so dafl Bernhards Stil
und Sprache nur von ihnen her richtig ver-
standen und gewiirdigt werden kann. Er ist
in der Lehre und in der Kultur der Sprache
der ,Letzte der Viter*, aber vielleicht gleich-
zeitig auch, wie Mohrmann an vielen Zeichen
und Beispielen dartut, der erste grofle fran-
z6sische Prosaist. — Aber nicht nur sprach-
lich, sondern auch theologisch gesehen ist
Bernhard der ,Letzte der Viter“. Das ergibt
sich deutlich aus dem Referat von Dom Jean
Leclercq (Clerf-Luxemburg), der die Bern-
hardinische Theologie von der scholastischen
des 12. Jahrhunderts charakteristisch schei-
det, indem er sie als biblisch-patristische
~Méndhstheologic“ erweist und in ihrer Son-
derbedeutung fiir die Kirche wiirdigt.
H. Bleienstein S. J.

Ives: Epitre @ Séverin sur
la Charité. Richard de Saint-Uic-
tor: Les quatre degrés de la
violente Charité. Texte critique
avec introduction, traduction et notes
publié par Gervais Dumeige. Paris, ].
Orin, 1955, pages 206.

239

Das Werk enthilt die Neuausgabe zweier
lateinischer Traktate, die fir die Geschichte
der Liebestheologie im Mittelalter von gro-
fer Bedeutung sind. Beide Abhandlungen
wurden bisher einmiitig Richard von St. Vik-
tor zugeschrieben und unbedenklich in die
Zahl seiner Schriften eingereiht. Jetzt ist es
dem Neuherausgeber Pater Dumeige S. J.,
der 1952 durch sein Werk iiber die christliche
Licbesidee bei Richard von St. Viktor be-
kannt wurde, nach langwierigen Studien ge-
lungen, den iiberzeugenden Beweis zu fuh-
ren dafl die Epistola ad Severinum nicht von
Richard stammen kann. Nach dem zuverlas-
sigen Zeugnis dreier Handschriften mufl
vielmehr ein unbekannter ,Frater Ivo“ als
Verfasser angenommen werden. Als er von
Severin, Subprior von St. Denis, gebeten wur-
de, ,etwas uber die Liebe zu schreiben,
schickte er ihm den vorliegenden Traktat,
in dem in vier Kapiteln {iber das uniiber-
windliche, unersittliche, alles schauende und
einende Wesen der Caritas gehandelt wird.
In seinen Ausfithrungen machte Ivo an we-
nigstens sechzig Stellen so weitgehende An-
leihen bei St. Bernhard, dafl dieser falsch-
licherweise in einigen Handsdchriften als Ver-
fasser angenommen wurde. Wahr ist nur,
dafl der Frater Ivo so sehr von Bernhards
Denk- und Sprechweise geformt ist, dafl er
als dessen Compilator und Imitator vermut-
lich unter den Zisterziensern des 12. und 13.
Jabrhunderts gesucht werden muf}, oder wie
sich Dumeige ausdriickt: ,L’opuscule est du
saint Bernard, mais non de saint Bernard®.

Der zweite Traktat ,de gradibus violentae
caritatis“ ist das nie bezweifelte Werk des
Richard von St. Viktor, das vielleicht ur-
spriinglich auf eine Predigt zuriikgeht. Dar-
in beschreibt er mit psychologischer Meister-
schaft vier Grade von der Ubermacht der
Liebe, die durch Stellen und Bilder aus der
Schrift beleuchtet und mit der meditatio, con-
templatio, jubilatio, compassio der lieben-
den Seele in Bezichung gesetzt werden.

Diese Liebestheorien Richards sind hier
erstmals so sorgfiltig untersucht worden.
Handsdriftenkundlich, text- und quellen-
kritisch, inhaltlich-analytisch, sprachlich und
bibliographisch erfiillt Dumeige alles, was
heute von einer Neuausgabe verlangt wer-
den mufl. Davon zeugen nicht nur die zwei
Finleitungen, sondern auch die fiinf Anhén-
ge, unter denen besonders das Verzeichnis
der wichtigsten mittellateinischen Worte und
jhrer sich anschliefenden begrifflichen Erkla-
rung (S. 118 bis 200) die Beachtung der Fach-
leute verdient. Seite an Seite folgt dem latei-
nischen Text eine franzosische Ubertragung,
die einem bestehenden Mangel abhilft und
viel zum Verstindnis des Originals beitragt.

H, Bleienstein S. ].



240

Buchbesprechungen

Gebet und Betrachtung

Laarveld, Wilkelm: Von den
Reichtiimern des Gebets.
Wiirzburg, Echter-Uerlag, 1955. 190 S.,
Ln. 7,80 DM.

Was der Verf., ein hollindischer Marist
(MS), in den 35 Kapiteln dieses geschmack-
voll aufgemachten Biichleins darlegt, ist eine
ganze Gebetslehre, aber nicht trocken, schul-
mifig, systematisch, sondern anmutig plau-
dernd und dabei klar im Aufbau. Es verrit
ein gutes Wissen um die Vielschichtigkeit
und den Reichtum christlichen Betens, ebenso
um die Fragestellungen und Kontroversen
der letzten Jahrzehnte. Wie man ein Haus,
um es kennen zu lernen, zuerst umschreitet
und dann in sein Inneres eintritt, durch seine
Stockwerke und Riume hindurchgeht, so
macht es auch hier der Verf. Er beginnt ganz
allgemein mit dem ,Raum des Gebets', gibt
einen ersten Einblick in das Wesen des Ge-
bets, um dann tiber das alttestamentliche Be-
ten immer tiefer in das christliche Gebet, das
Gebet Christi, der Kirche, der einzelnen
Gliubigen einzudringen. Der Leser erfihrt
etwas von der christlichen Geschichte, von
der Theologie und der Psychologie des Ge-
bets, nie oberflichlich, aber immer nur so
viel, daf er nicht mit Wissen iiberhduft, son-
dern in den Reichtum des christlichen Gebets
eineefithrt und zum eigenen Beten angeleitet
wird. Man gewinnt den Eindruc, dafl der
Verf. viel iiber das Gebet gelesen und nach-
gedacht hat und auch iiber eigene Erfahrung
verfiigt. Er strebt iiberall zu einer gesunden
Mitte und ist ein guter Didakt. Ein sym-
pathisches Buchlein, das man vielen Men-
schen, die nach einer Vertiefung ihres inme-
ren Lebens suchen, in die Hand geben kann.

Fr. Wulf §. ].
Thessalonicher- und Pa-
storalbriefe des heiligen

Paulus. Fir das betrachtende Gebet
erschlossen von Hans Urs von Balthasar
(Sammlung ADORATIO. Buchreihe fiir
das betrachtende Gebet, Bd. 111). Ein-
siedeln, Johannes-Uerlag, 1955. 228 S.

Wihrend die beiden ersten Bandchen der

Reihe mehr Einleitungscharakter haben
und Anweisungen zum betrachtenden Gebet
sein wollen, legt das dritte nach einer noch-
maligen kurzen Einfithrung in Sinn und
Ubung des betrachtenden Gebetes Betrach-
tungs-,punkte’ vor. Satz fir Satz der Briefe
wird nicht nur einfach kommentiert, sondern

fur das christliche Leben fruchtbar gemacht.
Ein kleiner Sinnabschnitt wird dafiir jeweils
(dreifach) so untergeteilt, dafl jeder ,Punkt’
nur einen Hauptgedanken enthalt, damit der
Beter nicht zu viel hin- und hereile und da-
durch die Wirksamkeit des betrachtenden
Gebetes, die nicht zuletzt auf der Einheit des
geistig-seelischen Raumes beruht, beeintrich-
tigt werde. Oft sind nur Hinweise gegeben,
Stichworte, die den Beter zur Selbsttitigkeit
anregen sollen.

Grundsitzlich halten wir diese Art der
Handreichung fiir die dem betrachtenden
Gebet am meisten angemessene. Die Gedan-
ken des Verf. sind einfach, so dafl sie
auch einem grofieren Leserkreis entsprechen.
Sie suchen einerseits immer wieder den theo-
logischen Gehalt der Schrift zu erschliefen,
gehen anderseits aber auch auf den parine-
tischen Charakter der Briefe ein und beto-
nen darum hiufig die Anwendung auf das
christliche Leben. Sie leiten dazu an, die
Stimme Gottes fiir das eigene Leben zu ver-
nehmen und sich ibr hinzugeben.

Fr. Wulf S. J.

Claudel, Paul: Herv, lehre uns
beten! Heidelberg, F. H. Kerle Uer-
lag, 1955. 109 S., Ln. DM 7.80.

Es ist nicht leicht, den Inhalt dieses Biich-
leins genauer zu umreiflen. Man kann viel-
leicht sagen, daf} all seine Meditationen um
den Wert und die Abenteuer des Betens
kreisen. Im {ibrigen ist dieser Schrift aus dem
Altersschaffen des Dichters ein zwittriger
Charakter zwischen Literatur und Erbau-
ungsschrift eigen. Diesmal kniipft Clandel
scine Meditationen an einige bildliche Dar-
stellungen an, die dem Text beigegeben
sind. Solche Bilder sind ,Der Schliissel® von
Nikolaus Maes, der ,Philosoph vor geéfine-
tem Buch® von Rembrandt, , Jakob ringt mit
dem Engel® nach Delacroix und andere.
Doch vermigen die Bilder nicht, die Medi-
tation des Dichters auf ein Thema festzule-
gen; vielmehr mufl man wohl sagen, dafl die
Darstellung allzu gern ausufert, was auch in
den vielen Anhingen zum Ausdruck kommt
(deren es nicht weniger als fiinf gibt). Wie-
der spielt die Bibel eine grofie Rolle, und
wieder ist die Bibelauslegung phantasiereich.
Der Eindruc, den auch andere Spatwerke
des Dichters machen, verstarkt sich, dafl ih-
nen eine straffende und beschneidende Hand
gut getan hitte. Auch der Titel scheint nicht
sehr gliicklich gewdhlt. F. Hillig §. ].





