Ignatius von Loyola und wir

Von Friedrich Wulf S. J., Miinchen

Es gibt Heilige, deren Signum in nichts anderem besteht als eben in ihrer
Heiligkeit. Sie haben etwas Leuchtendes und Strahlendes an sich und damit
auch etwas Vorbildhaftes. Sie sagen uns, was christliches Leben ist und wie es
aussieht. Sie kiinden von Gottes Dasein und Grofle, von der Liebe und dem
Kreuz Christi, von der Siinde und ihrer Vergebung, von der Herrlichkeit der
gottlichen Gnade und des ewigen Lebens. Es gibt aber auch Heilige, die
haben dariiber hinaus eine besondere Sendung fiir die Kirche, fiir die Chri-
stenheit, fiir die ganze Menschheit. Zu ihnen zdhlen die Apostel, die Kirchen-
lehrer und auch die groflen Ordensstifter. Ihre Sendung geht zunachst ein-
mal in ihre Zeit hinein, ist aber damit nicht abgeschlossen. Petrus und Paulus,
Ambrosius und Augustinus, Benedikt und Franziskus sind in einem bleiben-
den Sinn Zeugen des christlichen Lebens, die grofien Lehrer und Weg-
weiser der Christenheit. Sie leben fort in ihrem Wort und ihrem Werk. Die
zu ihrer Ehre begangenen Feste sind darum nicht nur fromme Erinnerungs-
feiern, sondern haben den Sinn, sie in unserem Bewuftsein lebendig zu er-
halten und immer wieder von neuem wirkmachtig werden zu lassen.

Wenn wir in diesem Jahr den vierhundertsten Todestag des heiligen Ig-
natius von Loyola begehen, dann ist das nicht nur die Sache eines Ordens,
sondern geht die ganze Kirche an. Diese selbst hat ihn zum Zeugen und Leh-
rer bestellt. In seinen ,Geistlichen Ubungen® erblickt sie eine vom Geiste Got-
tes eingegebene Schule der Vollkommenheit. So haben wir uns also aus An-
lafl dieses Tages zu fragen: Was bedeutet uns heutigen Christen Ignatius?
Weldhe Sendung hat er fir unsere Zeit, fiir die besondere Situation, in der
wir leben? Es gibt nicht wenige, die der Uberzeugung sind, die Aneignung
der Lehre des Heiligen stiinde in wichtigen Punkten noch aus. Die unruhige
und kdmpferische Zeit des sechzehnten Jahrhunderts sei dazu noch nicht
reif gewesen. In der Polemik habe seine grofartige Weite schon bald einer
allzu zwedkbestimmten Norm weichen miissen. Die Unbeholfenheit einer un-
gelehrten Sprache habe die Kiihnheit seiner theologischen und spirituellen
Erkenntnisse von der Schule iibersehen lassen. Insbesondere sei der mystische
Ansatz seiner geistlichen Lehre und damit der eigentlich theologische Ort
seiner die Eigentatigkeit so sehr betonenden Aszese weithin verloren gegan-
gen. Wie dem auch sei — jedenfalls scheint eine Zeit heraufzukommen, die
in ihrer Gefahrdung und Heillosigkeit eine starke innere Bereitschaft fur
Ignatius, den Lehrer und Fithrer des geistlichen Lebens, mitbringt und die
aus dem Abstand der Jahrhunderte heraus vielleicht in tieferer Weise auf
seine Intentionen eingeht.



DEM STIFTER DER GESELLSCHAFT JESU
IGNATIUS VON LOYOLA
ZUM VIERHUNDERTJAHRIGEN GEDACHTNIS

SEINES TODES
1556 — 1956



Ignatius von Loyola und wir 243

Nennen wir einiges — ohne ausschlieflich sein zu wollen —, wodurch
Ignatius auf Fragen und Néte unserer Zeit Antwort und Hilfe bedeutet. Wir
begniigen uns dabei mit stichwortartigen Hinweisen.

1. Ignatius als Lehrer der Einiibung in das christliche Leben

Aufkldrung und technischer Fortschritt haben Gott aus dem modernen Le-
ben und damit auch aus dem neuzeitlichen Lebensgefiihl gebannt. Vollends
die ibernatiirliche Welt der Gnade und Erlosung ist dem Menschen von
heute unwirklich geworden und ferngeriickt. Er muf} sie sich immer erst
ausdriicklich zum Bewufitsein bringen. Es fehlt darum den meisten fiir ein
Leben aus dem Glauben, fiir die tigliche Nachfolge Christi und die Hingabe
an sein Werk an Motivkraft. Das Vordergriindige, das Sichtbare und Greif-
bare in seinem Glanz und seiner Fiille hat eine solche Macht iiber den Men-
schen, daf} es sein Denken und Handeln bestimmt. Was dem Christen heute
nottut, ist darum nicht in erster Linie das Glaubenswissen — so sehr auch
dieses abgenommen hat — als vielmehr die Ubung, die Realisierung der
Glaubenswahrheiten, die Ubersetzung der iibernatiirlichen Geheimnisse ins
Konkrete, Anschauliche und Greifbare. Und gerade hier konnte Ignatius
Wegweiser und Helfer sein.

Er erlebt die Welt noch ganz ungebrochen als Schépfung Gottes und
als Raum gottlichen Handelns. Er glaubt in den Bewegungen seiner Seele
unmittelbar Gottes Wirken, den Einfluf} des guten und des bésen Engels zu
erfahren, Fiir seinen iibernatiirlichen Realismus bedeutet darum Nachfolge
Christi ganz waortlich, den Fuflspuren Jesu im Heiligen Land folgen — er-
greifend und rihrend, wie er die vermeintlichen Abdriicke der Fiifle Jesu
auf dem Ulberg, dem Ort der Himmelfahrt, voll inniger Andacht verehrt
und kit und trotz der Gefahr, von muselmanischen Wachen aufgegriffen
zu werden, noch einmal zuriickkehrt, um sich genau einzuprigen, ,an welcher
Stelle der rechte Fuflabdruck und wo der linke war“. Was er hier in Jerusa-
lem tut, setzt er in seinen Betrachtungen iiber das Leben Jesu fort, wenn er
etwa beim Geheimnis der Geburt Jesu ,mit den inneren Augen die Strafle
von Nazareth nach Bethlehem schaut, ihre Linge und Breite ermifit, und ob
der Weg eben ist oder durch Téler und tiber Hiigel fiihrt; ebenso die Stitte
oder Hohle der Geburt . . ., wie gerdumig, wie eng, wie niedrig, wie hoch sie
ist und wie ihre Ausstattung war“. Immer und in allem mochte er die Welt der
Geheimnisse Gottes und des Erlosers sehen und ertasten. Er weifl um das
innerste Geheimnis der Kirche. Sie ist ihm — anders als im Rechtsdenken
der spiteren Kontroverstheologie — die ,Braut Christi des Herrn®. Aber
eben dieses erhabene Geheimnis erlebt er — wie man aus den Regeln ,zum
wahren Mitfiihlen mit der diensttuenden Kirche“ ersieht — in der konkreten
Sichtbarkeit dieser Kirche, in ihrer Liturgie und ihrem Gesang, ihren Vigi-



244 Friedrich Wulf

lien und Festen, ihren Stationsandachten und Wallfahrten, Abldssen und
Jubilien, Bildern und Kerzen. So unmittelbar sieht er im Papst den hier anf
Erden gegenwirtigen Christus, vernimmt er in dessen Stimme die Stimme
Christi, daf} er sich und die Seinen ihm durch ein eigenes Gelitbde zur Ver-
fugung stellt, als suche er fast einen physischen Kontakt mit seinem Herrn.
Alle sichtbaren Dinge sind ihm schliefllich transparent auf die tibernatiir-
liche Welt hin. Der Anblick des gestirnten Himmels 1d88t ihn die unaussprech-
liche Grofle und Herrlichkeit der Gottlichen Majestdt verkosten und fihlen,
drei Tasten eines Klaviers oder eine Gruppe von drei Menschen das Ge-
heimnis des dreifaltigen Gottes, und wenn er den Mitmenschen begegnet,
dann sieht er in ihnen gleich das Ebenbild Gottes und gedenkt des kostbaren
Preises des Blutes Christi, um den sie erldst sind.

Zu dieser inneren Erfahrung der géttlichen Geheimnisse inmitten der
sichtbaren und tiglich erlebten Welt mochte er auch andere fithren, seine Ge-
fahrten, seine Sohne und alle, die sich seiner Leitung anvertrauen. Darum
seine stete Mahnung, ,in allen Dingen Gott zu suchen®, ihm in allen Ereig-
nissen und Situationen des Lebens zu begegnen. Der Weg zu diesem Er-
spiiren, Ertasten und Verkosten Gottes geht nach thm nicht iber das blofe
Verlangen, die fromme Anmutung, das andachtige Sich-Versenken, son-
dern iiber die reale Ubung der Tugend im Alltag. Darauf zielt seine ganze
geistliche Leitung ab. Die ,Experimente’ des Noviziats: Spitaldienst, Betteln,
Verrichten von geringen Arbeiten, Unterstelltsein dem Kiichenbruder, Pre-
digt und Katechese auf offener Strafie, so wie die ersten Gefdhrten es taten,
wie Franz Xaver es in Indien und Japan beibehilt, dies alles sind Ubungen zur
Erlangung von geistlicher Erfahrung. In der Ubung der Geduld, der Demut, der
Nichstenliebe, des Gehorsams, der Indifferenz, im Ertragen von Leid, Ein-
samkeit, Trostlosigkeit, Tadel, Schmach, soll der Mensch lernen, sich von den
Geschopfen zu 16sen und auf Gott allein zu stiitzen, um so mit allen inneren
Sinnen zu erfahren, wer Gott ist und dafl ER allein geniigt, ja iberreich ge-
nug ist. Ignatius weifl, ,daB ein Diener Gottes aus einer Krankheit hervor-
gehen kann als ein halber Gottesgelehrter®. Eben darum, sagt er einmal,
konne er keine eigentliche Traurigkeit empfinden, wenn er sehe, dafl einer von
Gott gepriift werde. Auch das betrachtende Gebet hat in dieser Sicht den
Sinn einer Ubung. In ihm soll die Welt der Offenbarung gegenwirtig ge-
macht werden, so dafl der Beter von ihr ein Realitdtsbewufitsein erhalt, zu
einer lebendigen Gottesbegegnung, zur Erfahrung seines heiligsten Willens
im Hier und Heute kommt. Aus dem gleichen Grunde nennt Ignatius die
aus eigenem Erleben hervorgegangene Gebetsschule, die ihn mehr als alles
andere kennzeichnet, ,Geistliche Ubungen®. Immer geht es um das gleiche.
Gebet und Leben greifen ineinander und dienen nur dem einen Ziel, der
Umwandlung des Menschen, seines Sehens und Hoérens, seines Schmeckens



Ignatius von Loyola und wir 245

und Fiihlens, seines Denkens und Wollens. Die tibernatiirliche Welt, die
Welt Gottes und Christi des Herrn sollen ihm zum Raum werden, in dem
erlebt, zur Luft, die er atmet, zum Brot, das ihn sattigt, und zum Wasser,
das ihn durchtrinkt.

Ist das nicht alles fiir uns gesagt? Fiir unsere Situation und unsere Not?
Je weniger wir in der Ubernatur leben, je weniger uns die heutige Zeit dazu
anregt und eine Hilfe gibt, desto mehr gilt es zu iiben und wieder zu iiben, um
die Abdichtungen, die das moderne Leben geschaffen hat, zu durchstoflen
und geistliche Erfahrung zu sammeln.

2. Ignatius als Lehrer der christlichen Aktion

Man sagt, dafl die Neuzeit nicht mehr wie die antike und die mittelalter-
liche Welt durch das Sein, sondern durch das Tun gekennzeichnet sei; dem-
entsprechend habe die Kontemplation in ihrer hohen Wertschatzung der
Aktion weichen miissen. Jedenfalls hat der Mensch seit der stirkeren Hin-
wendung auf sich selbst und seit dem Aufkommen der Naturwissenschaften
seine Eigenkrafte in ungeheurem Mafle entfaltet. Indem er die Welt ver-
inderte, hat die Welt ihn verindert. Er ist so sehr ein Mensch der Aktion
geworden, daf} sein Menschsein geradezu in Gefahr gekommen ist. Mit Recht
hat man gegen die pausenlose Aktivitat des heutigen Menschen, gegen die
Hetze und Betriebsamkeit unserer Zeit zur Pflege der Kontemplation und
Mufle aufgerufen. Aber das bedeutet letztlich keine Losung der Schwierig-
keit. So notwendig auch Entspannung, Mufie und Beschaulichkeit fiir uns sein
maégen, so konnen wir doch nicht einfach mehr des Rhythmus entraten, den
die Dinge selbst uns abfordern. Die Aktivitat als solche mufl vielmehr aus
ihrer sinnentleerten Isolierung herausgeholt und von ihrer reinen Dies-
seitigkeit befreit, sie muf} gleichsam noch einmal getauft werden. Auch da-
fiir bietet die geistliche Lehre des heiligen Ignatius eine wertvolle Anleitung.

Ignatius war, was seine religiése Haltung betrifft, ein noch ganz und gar
mittelalterlicher Mensch, viel mehr, als man gemeinhin weifl. Anderseits zeigt
er wieder auffallend neuzeitliche Ziige. Dahin gehort vor allem die starke
Betonung des Gebrauchs der Dinge und des Einsatzes aller Krifte zur For-
derung der Ehre Gottes und zur Ausbreitung seines Reiches. Ignatius war
bei aller mystischen Innerlichkeit ein Mann der Tat. Bekannt ist einer der
ersten Sitze des Exerzitienbuches: ,Die Dinge auf Erden sind des Men-
schen wegen geschaffen und um ihm bei der Verfolgung seines Zieles zu
helfen, zu dem hin er geschaffen ist“. Aus einer solchen Einstellung heraus
schreibt er einmal an seine Schwester: ,Die Seele, die es sehnlich danach ver-
langt, ihrem Schépfer und Herrn zu dienen, stellt alle Mittel in Dienst, die
ihr méglich sind“. Das Tun spielt also in seiner Spiritualitit eine entschei-
dende Rolle. Aber dieses Tun wird nicht isoliert betrachtet, getrennt oder



246 Friedrich Wulf

gar im Gegensatz zum Gebet, sondern ist nichts anderes als Anteilnahme am
Tun Christi, des Erlésers. Auch und gerade im Tun soll der Mensch mit
seinem Eigenen immer mehr zuriicktreten. Er soll mit sich tun lassen, er soll
sich als Werkzeug gebrauchen lassen, soll Christus dem Herrn Hand und
Fufl, Auge und Ohr und Herz sein.

Damit steht das Tun in einem groflen Heilszusammenhang; es ist vom Ge-
bet nicht zu trennen und wird selbst zum Gebet. Das ist von entscheidender
Bedeutung. Die Tat hat also bei Ignatius nicht den gleichen Sinn wie die
7paEis der Monche und Kirchenvater, die der Sewoia gegeniibergestellt warde,
deren Vorbereitung und Ergidnzung sie war, sondern ist zur eigentlichen
religiésen Aufgabe des Menschen geworden. Alles, was der Mensch tut und
erleidet, sein ganzes Dasein und Wirken in der Welt, wo immer er steht, was
immer er plant, soll auf die Ehre Gottes und die Erlosung des Menschenge-
schlechtes ausgerichtet werden. Je mehr dem arbeitenden und schaffenden
Menschen das gelingt — und das geschieht wieder nur durch Ubung —,
desto mehr befreit er sich zugleich von der sinnlosen und driickenden Fron
der Arbeit, die ihn heute zu ersticken droht. Das Kernwort Ignatianischer
Frommigkeit: contemplativus in actione, beschaulich im Arbeiten und Han-
deln, konnte geradezu eine Losung fiir unsere Zeit sein.

8. Ignatius als Uorbild der christlichen Personlichkeit

Noch eine letzte Not der Gegenwart sei hier aufgefiihrt, zu deren Losung
Ignatius eine besondere Sendung von Gott zu haben scheint. Wir stehen vor
einer schweren Aufgabe: Eirerseits gilt es die Wiirde des Einzelmenschen,
der freien Personlichkeit, des Gewissens, aufzurufen und zu schiitzen gegen-
iiber den massierten Angriffen der totalitiren Staaten, des Kollektivs, der
Masse, der Einebnung und Normierung, wie sie das moderne Leben mit sich
bringt. Anderseits verlangt die Kirche im Ringen der Machte, je mehr sie
zur Weltkirche wird, in immer stirkerem Mafe die Einordnung des Ein-
zelnen, Gehorsam und Gemeinschaftsbewufitsein. Wie sind beide Forderun-
gen miteinander zu vereinbaren? Wo liegt jeweils die rechte Mitte?

Jedermann weif}, dafl Ignatius ein Mann war, der unbedingten Gehorsain
von den Seinen verlangte und sich auch selbst unwiderruflich durch ein Ge-
horsamsgeliibde an das Papsttum band. Das Wort der Kirche galt ihm alles.
~Ich glaube, daf} das Weille, das ich sehe, schwarz ist, wenn die Hierarchische
Kirche es so definiert. Denn wir glauben, daf} zwischen Christus unserem
Herrn, dem Brautigam und der Braut, der Kirche, der gleiche Geist waltet®,
heidt es in den Kirchlichkeitsregeln. Man hat ihn darum mit Recht den Mann
der Kirche genannt, der mit seinem Personlichen immer mehr hinter der
Kirche zuriicktritt. Ignatius hat sich so sehr in sein Werk hineingegeben, dafl
sein Tod kaum eine merkliche Liicke zuraicklafit. Derselbe Ignatius ist aber



Ignatius von Loyola und wir 247

auch ein Verfechter des Gewissens und der personlichen Entscheidung. Gegen
den Willen eines Teiles der papstlichen Kurie und der Orden setzt er die fiir
die damalige Zeit unerhorten Neuerungen im Ordensleben durch, trotz des
Unwillens mancher Priester und des Protestes geistlicher Behorden rét er
selbst Laien zur haufigen, ja tdglichen hl. Kommunion, wenn die Voraus-
setzungen dazu vorliegen. Als ,vollgiltiges Zeugnis“ fur die Richtigkeit
seines Handelns gilt ihm ,das Urteil seines eigenen Gewissens“. Mit einer
Kiihnheit ohnegleichen wagt er sogar zu sagen: ,Alles ist im Herrn erlaubt
— abgesehen von offensichtlichen Todsiinden —, wenn dadurch die Seele
groflere Hilfe erfahrt und stirker zur Liebe ihres Schopfers und Herm an-
getrieben wird“.

Die Art und Weise, wie Ignatius beide Haltungen: den unbedingten Ge-
horsam und die personliche Gewissensentscheidung miteinander in Einklang
zu bringen vermayg, ist auch fiir uns heute vorbildlich, Es ist ein langer Weg,
den der Heilige des Gehorsams zuriicklegt, ehe er zur sicheren Erkenntnis
des individuellen Gotteswillens fiir sein Leben kommt. Er fithrt durch alle
Stationen der Bufie, der Demut und der Losschidlung von jeder Anhinglichkeit
an die Geschopfe. Im betenden Ringen mit sich selbst und mit Gott, im Zu-
sammenspiel von geistlicher Erfahrung (,Glaube, Hoffnung, Liebe, Freude,
Friede, Trinen, Trostung, Erhebung des Geistes, géttliche Berithrung und
Erleuchtung) und niichterner Uberlegung der gliubigen Vernunft offen-
bart sich ihm der von Gott ihm vorgezeichnete Weg. Nie widersetzt er sich
direkt einem Befehl, nie zwingt er einem anderen Menschen etwas auf, wenn
er annimmt, Gott konne diesen anders als ihn selbst leiten. Nie fiihlt er sich als
Reformator. Was ihn treibt, ist einzig der erkannte Gotteswille und der un-
bedingte Wille zum Dienen. Vor solch erleuchteter Demut haben sich die
Groflen seiner Zeit, voran die Pipste, gebeugt.

Wer einmal die Schule der Exerzitien in ihrer ganzen Ausdehnung und
ohne Abstriche durchgemacht hat, der weifl aus eigener Erfahrung, wie hier
der Mensch angeleitet wird, sowohl von sich selbst loszukommen, um von
der Person und dem Werk Christi ergriffen zu werden, wie auch seinen ganz .
personlichen und unvertauschbaren Weg zu finden; fir den ist darum das
Problem: Gehorsam und Gewissen, grundsitzlich wenigstens, gelost.

Wer sich in die Quellen des Ignatiuslebens vertieft, der wird immer wieder
erstaunt feststellen, wie dieser Heilige die grundlegenden geistigen Probleme
eines titigen Lebens in der Welt gesehen und sowoh! durch sein eigenes Bei-
spiel wie durch seine Lehre Wesentliches zu ihrer Losung beigetragen hat.
Gott hat der Kirche zu Beginn der Neuzeit einen Heiligen geschenkt, der stell-
vertretend fiir viele, die nach ihm vor den gleichen Aufgaben und Schwierig-
keiten stehen sollten, Erfahrung gesammelt hat und darum in besonderer
Weise zu den geistlichen Lehrern der Kirche gehort.



