
Ignatius von Loyola und wir 

Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Es gibt Heilige, deren Signum in nichts anderem besteht als eben in ihrer 
Heiligkeit. Sie haben etwas Leuchtendes und Strahlendes an sich und damit 
auch etwas Vorbildhaftes. Sie sagen uns, was christliches Leben ist und wie es 
aussieht. Sie künden von Gottes Dasein und Größe, von der Liebe und dem 
Kreuz Christi, von der Sünde und ihrer Vergebung, von der Herrlichkeit der 
göttlichen Gnade und des ewigen Lebens. Es gibt aber auch Heilige, die 
haben darüber hinaus eine besondere Sendung für die Kirche, für die Chri- 
stenheit, für die ganze Menschheit. Zu ihnen zählen die Apostel, die Kirchen- 
lehrer und auch die großen Ordensstifter. Ihre Sendung geht zunächst ein- 
mal in ihre Zeit hinein, ist aber damit nicht abgeschlossen. Petrus und Paulus, 
Ambrosius und Augustinus, Benedikt und Franziskus sind in einem bleiben- 
den Sinn Zeugen des christlichen Lebens, die großen Lehrer und Weg- 
weiser der Christenheit. Sie leben fort in ihrem Wort und ihrem Werk. Die 
zu ihrer Ehre begangenen Feste sind darum nicht nur fromme Erinnerungs- 
feiern, sondern haben den Sinn, sie in unserem Bewußtsein lebendig zu er- 
halten und immer wieder von neuem wirkmächtig werden zu lassen. 

Wenn wir in diesem Jahr den vierhundertsten Todestag des heiligen Ig- 
natius von Loyola begehen, dann ist das nicht nur die Sache eines Ordens, 
sondern geht die ganze Kirche an. Diese selbst hat ihn zum Zeugen und Leh- 
rer bestellt. In seinen ,Geistlichen Übungen' erblickt sie eine vom Geiste Got- 
tes eingegebene Schule der Vollkommenheit. So haben wir uns also aus An- 
laß dieses Tages zu fragen: Was bedeutet uns heutigen Christen Ignatius? 
Welche Sendung hat er für unsere Zeit, für die besondere Situation, in der 
wir leben? Es gibt nicht wenige, die der Überzeugung sind, die Aneignung 
der Lehre des Heiligen stünde in wichtigen Punkten noch aus. Die unruhige 
und kämpferische Zeit des sechzehnten Jahrhunderts sei dazu noch nicht 
reif gewesen. In der Polemik habe seine großartige Weite schon bald einer 
allzu zweckbestimmten Norm weichen müssen. Die Unbeholfenheit einer un- 
gelehrten Sprache habe die Kühnheit seiner theologischen und spirituellen 
Erkenntnisse von der Schule übersehen lassen. Insbesondere sei der mystische 
Ansatz seiner geistlichen Lehre und damit der eigentlich theologische Ort 
seiner die Eigentätigkeit so sehr betonenden Aszese weithin verloren gegan- 
gen. Wie dem auch sei • jedenfalls scheint eine Zeit heraufzukommen, die 
in ihrer Gefährdung und Heillosigkeit eine starke innere Bereitschaft für 
Ignatius, den Lehrer und Führer des geistlichen Lebens, mitbringt und die 
aus dem Abstand der Jahrhunderte heraus vielleicht in tieferer Weise auf 
seine Intentionen eingeht. 



DEM STIFTER DER GESELLSCHAFT JESU 

IGNATIUS VON LOYOLA 

ZUM VIERHUNDERTJÄHRIGEN GEDÄCHTNIS 

SEINES TODES 

1556 - 1956 



Ignatius von Loyola und wir 243 

Nennen wir einiges • ohne ausschließlich sein zu wollen •, wodurch 
Ignatius auf Fragen und Nöte unserer Zeit Antwort und Hilfe bedeutet. Wir 
begnügen uns dabei mit stichwortartigen Hinweisen. 

1. Ignatius als Lehrer der Einübung in das christliche Leben 

Aufklärung und technischer Fortschritt haben Gott aus dem modernen Le- 
ben und damit auch aus dem neuzeitlichen Lebensgefühl gebannt. Vollends 
die übernatürliche Welt der Gnade und Erlösung ist dem Menschen von 
heute unwirklich geworden und ferngerückt. Er muß sie sich immer erst 
ausdrücklich zum Bewußtsein bringen. Es fehlt darum den meisten für ein 
Leben aus dem Glauben, für die tägliche Nachfolge Christi und die Hingabe 
an sein Werk an Motivkraft. Das Vordergründige, das Sichtbare und Greif- 
bare in seinem Glanz und seiner Fülle hat eine solche Macht über den Men- 
schen, daß es sein Denken und Handeln bestimmt. Was dem Christen heute 
nottut, ist darum nicht in erster Linie das Glaubenswissen • so sehr auch 
dieses abgenommen hat • als vielmehr die Übung, die Realisierung der 
Glaubenswahrheiten, die Übersetzung der übernatürlichen Geheimnisse ins 
Konkrete, Anschauliche und Greifbare. Und gerade hier könnte Ignatius 
Wegweiser und Helfer sein. 

Er erlebt die Welt noch ganz ungebrochen als Schöpfung Gottes und 
als Raum göttlichen Handelns. Er glaubt in den Bewegungen seiner Seele 
unmittelbar Gottes Wirken, den Einfluß des guten und des bösen Engels zu 
erfahren. Für seinen übernatürlichen Realismus bedeutet darum Nachfolge 
Christi ganz wörtlich, den Fußspuren Jesu im Heiligen Land folgen • er- 
greifend und rührend, wie er die vermeintlichen Abdrücke der Füße Jesu 
auf dem ölberg, dem Ort der Himmelfahrt, voll inniger Andacht verehrt 
und küßt und trotz der Gefahr, von muselmanischen Wachen aufgegriffen 
zu werden, noch einmal zurückkehrt, um sich genau einzuprägen, •an welcher 
Stelle der rechte Fußabdruck und wo der linke war". Was er hier in Jerusa- 
lem tut, setzt er in seinen Betrachtungen über das Leben Jesu fort, wenn er 
etwa beim Geheimnis der Geburt Jesu •mit den inneren Augen die Straße 
von Nazareth nach Bethlehem schaut, ihre Länge und Breite ermißt, und ob 
der Weg eben ist oder durch Täler und über Hügel führt; ebenso die Stätte 
oder Höhle der Geburt..., wie geräumig, wie eng, wie niedrig, wie hoch sie 
ist und wie ihre Ausstattung war". Immer und in allem möchte er die Welt der 
Geheimnisse Gottes und des Erlösers sehen und ertasten. Er weiß um das 
innerste Geheimnis der Kirche. Sie ist ihm • anders als im Rechtsdenken 
der späteren Kontroverstheologie • die •Braut Christi des Herrn". Aber 
eben dieses erhabene Geheimnis erlebt er • wie man aus den Regeln •zum 
wahren Mitfühlen mit der diensttuenden Kirche" ersieht • in der konkreten 
Sichtbarkeit dieser Kirche, in ihrer Liturgie und ihrem Gesang, ihren Vigi- 



244 Friedrich Wulf 

lien und Festen, ihren Stationsandachten und Wallfahrten, Ablässen und 
Jubiläen, Bildern und Kerzen. So unmittelbar sieht er im Papst den hier auf 
Erden gegenwärtigen Christus, vernimmt er in dessen Stimme die Stimme 
Christi, daß er sich und die Seinen ihm durch ein eigenes Gelübde zur Ver- 
fügung stellt, als suche er fast einen physischen Kontakt mit seinem Herrn. 
Alle sichtbaren Dinge sind ihm schließlich transparent auf die übernatür- 
liche Welt hin. Der Anblick des gestirnten Himmels läßt ihn die unaussprech- 
liche Größe und Herrlichkeit der Göttlichen Majestät verkosten und fühlen, 
drei Tasten eines Klaviers oder eine Gruppe von drei Menschen das Ge- 
heimnis des dreifaltigen Gottes, und wenn er den Mitmenschen begegnet, 
dann sieht er in ihnen gleich das Ebenbild Gottes und gedenkt des kostbaren 
Preises des Blutes Christi, um den sie erlöst sind. 

Zu dieser inneren Erfahrung der göttlichen Geheimnisse inmitten der 
sichtbaren und täglich erlebten Welt möchte er auch andere führen, seine Ge- 
fährten, seine Söhne und alle, die sich seiner Leitung anvertrauen. Darum 
seine stete Mahnung, •in allen Dingen Gott zu suchen", ihm in allen Ereig- 
nissen und Situationen des Lebens zu begegnen. Der Weg zu diesem Er- 
spüren, Ertasten und Verkosten Gottes geht nach ihm nicht über das bloße 
Verlangen, die fromme Anmutung, das andächtige Sich-Versenken, son- 
dern über die reale Übung der Tugend im Alltag. Darauf zielt seine ganze 
geistliche Leitung ab. Die ,Experimente' des Noviziats: Spitaldienst, Betteln, 
Verrichten von geringen Arbeiten, Unterstelltsein dem Küchenbruder, Pre- 
digt und Katechese auf offener Straße, so wie die ersten Gefährten es taten, 
wie Franz Xaver es in Indien und Japan beibehält, dies alles sind Übungen zur 
Erlangung von geistlicher Erfahrung. In der Übung der Geduld, der Demut, der 
Nächstenliebe, des Gehorsams, der Indifferenz, im Ertragen von Leid, Ein- 
samkeit, Trostlosigkeit, Tadel, Schmach, soll der Mensch lernen, sich von den 
Geschöpfen zu lösen und auf Gott allein zu stützen, um so mit allen inneren 
Sinnen zu erfahren, wer Gott ist und daß ER allein genügt, ja überreich ge- 
nug ist. Ignatius weiß, •daß ein Diener Gottes aus einer Krankheit hervor- 
gehen kann als ein halber Gottesgelehrter". Eben darum, sagt er einmal, 
könne er keine eigentliche Traurigkeit empfinden, wenn er sehe, daß einer von 
Gott geprüft werde. Auch das betrachtende Gebet hat in dieser Sicht den 
Sinn einer Übung. In ihm soll die Welt der Offenbarung gegenwärtig ge- 
macht werden, so daß der Beter von ihr ein Realitätsbewußtsein erhält, zu 
einer lebendigen Gottesbegegnung, zur Erfahrung seines heiligsten Willens 
im Hier und Heute kommt. Aus dem gleichen Grunde nennt Ignatius die 
aus eigenem Erleben hervorgegangene Gebetsschule, die ihn mehr als alles 
andere kennzeichnet, •Geistliche Übungen". Immer geht es um das gleiche. 
Gebet und Leben greifen ineinander und dienen nur dem einen Ziel, der 
Umwandlung des Menschen, seines Sehens und Hörens, seines Schmeckens 



Ignatius von Loyola und wir 245 

und Fühlens, seines Denkens und Wollens. Die übernatürliche Welt, die 
Welt Gottes und Christi des Herrn sollen ihm zum Raum werden, in dem 
erlebt, zur Luft, die er atmet, zum Brot, das ihn sättigt, und zum Wasser, 
das ihn durchtränkt. 

Ist das nicht alles für uns gesagt? Für unsere Situation und unsere Not? 
Je weniger wir in der Übernatur leben, je weniger uns die heutige Zeit dazu 
anregt und eine Hilfe gibt, desto mehr gilt es zu üben und wieder zu üben, um 
die Abdichtungen, die das moderne Leben geschaffen hat, zu durchstoßen 
und geistliche Erfahrung zu sammeln. 

2. Ignatius als Lehrer der christlichen Aktion 

Man sagt, daß die Neuzeit nicht mehr wie die antike und die mittelalter- 
liche Welt durch das Sein, sondern durch das Tun gekennzeichnet sei; dem- 
entsprechend habe die Kontemplation in ihrer hohen Wertschätzung der 
Aktion weichen müssen. Jedenfalls hat der Mensch seit der stärkeren Hin- 
wendung auf sich selbst und seit dem Aufkommen der Naturwissenschaften 
seine Eigenkräfte in ungeheurem Maße entfaltet. Indem er die Welt ver- 
änderte, hat die Welt ihn verändert. Er ist so sehr ein Mensch der Aktion 
geworden, daß sein Menschsein geradezu in Gefahr gekommen ist. Mit Recht 
hat man gegen die pausenlose Aktivität des heutigen Menschen, gegen die 
Hetze und Betriebsamkeit unserer Zeit zur Pflege der Kontemplation und 
Muße aufgerufen. Aber das bedeutet letztlich keine Lösung der Schwierig- 
keit. So notwendig auch Entspannung, Muße und Beschaulichkeit für uns sein 
mögen, so können wir doch nicht einfach mehr des Rhythmus entraten, den 
die Dinge selbst uns abfordern. Die Aktivität als solche muß vielmehr aus 
ihrer sinnentleerten Isolierung herausgeholt und von ihrer reinen Dies- 
seitigkeit befreit, sie muß gleichsam noch einmal getauft werden. Auch da- 
für bietet die geistliche Lehre des heiligen Ignatius eine wertvolle Anleitung. 

Ignatius war, was seine religiöse Haltung betrifft, ein noch ganz und gar 
mittelalterlicher Mensch, viel mehr, als man gemeinhin weiß. Anderseits zeigt 
er wieder auffallend neuzeitliche Züge. Dahin gehört vor allem die starke 
Betonung des Gebrauchs der Dinge und des Einsatzes aller Kräfte zur För- 
derung der Ehre Gottes und zur Ausbreitung seines Reiches. Ignatius war 
bei aller mystischen Innerlichkeit ein Mann der Tat. Bekannt ist einer der 
ersten Sätze des Exerzitienbuches: •Die Dinge auf Erden sind des Men- 
schen wegen geschaffen und um ihm bei der Verfolgung seines Zieles zu 
helfen, zu dem hin er geschaffen ist". Aus einer solchen Einstellung heraus 
schreibt er einmal an seine Schwester: •Die Seele, die es sehnlich danach ver- 
langt, ihrem Schöpfer und Herrn zu dienen, stellt alle Mittel in Dienst, die 
ihr möglich sind". Das Tun spielt also in seiner Spiritualität eine entschei- 
dende Rolle. Aber dieses Tun wird nicht isoliert betrachtet, getrennt oder 



246 Friedrich Wulf 

gar im Gegensatz zum Gebet, sondern ist nichts anderes als Anteilnahme am 
Tun Christi, des Erlösers. Auch und gerade im Tun soll der Mensch mit 
seinem Eigenen immer mehr zurücktreten. Er soll mit sich tun lassen, er soll 
sich als Werkzeug gebrauchen lassen, soll Christus dem Herrn Hand und 
Fuß, Auge und Ohr und Herz sein. 

Damit steht das Tun in einem großen Heilszusammenhang; es ist vom Ge- 
bet nicht zu trennen und wird selbst zum Gebet. Das ist von entscheidender 
Bedeutung. Die Tat hat also bei Ignatius nicht den gleichen Sinn wie die 
jtoäiig der Mönche und Kirchenväter, die der •freraoia gegenübergestellt wurde, 
deren Vorbereitung und Ergänzung sie war, sondern ist zur eigentlichen 
religiösen Aufgabe des Menschen geworden. Alles, was der Mensch tut und 
erleidet, sein ganzes Dasein und Wirken in der Welt, wo immer er steht, was 
immer er plant, soll auf die Ehre Gottes und die Erlösung des Menschenge- 
schlechtes ausgerichtet werden. Je mehr dem arbeitenden und schaffenden 
Menschen das gelingt • und das geschieht wieder nur durch Übung • 
desto mehr befreit er sich zugleich von der sinnlosen und drückenden Fron 
der Arbeit, die ihn heute zu ersticken droht. Das Kernwort Ignatianischer 
Frömmigkeit: contemplativus in actione, beschaulich im Arbeiten und Han- 
deln, könnte geradezu eine Losung für unsere Zeit sein. 

3. Ignatius als Vorbild der christlichen Persönlichkeit 

Noch eine letzte Not der Gegenwart sei hier aufgeführt, zu deren Lösung 
Ignatius eine besondere Sendung von Gott zu haben scheint. Wir stehen vor 
einer schweren Aufgabe: Einerseits gilt es die Würde des Einzelmenschen, 
der freien Persönlichkeit, des Gewissens, aufzurufen und zu schützen gegen- 
über den massierten Angriffen der totalitären Staaten, des Kollektivs, der 
Masse, der Einebnung und Normierung, wie sie das moderne Leben mit sich 
bringt. Anderseits verlangt die Kirche im Ringen der Mächte, je mehr sie 
zur Weltkirche wird, in immer stärkerem Maße die Einordnung des Ein- 
zelnen, Gehorsam und Gememschaftsbewußtsein. Wie sind beide Forderun- 
gen miteinander zu vereinbaren? Wo liegt jeweils die rechte Mitte? 

Jedermann weiß, daß Ignatius ein Mann war, der unbedingten Gehorsam 
von den Seinen verlangte und sich auch selbst unwiderruflich durch ein Ge- 
horsamsgelübde an das Papsttum band. Das Wort der Kirche galt ihm alles. 
•Ich glaube, daß das Weiße, das ich sehe, schwarz ist, wenn die Hierar dusche 
Kirche es so definiert. Denn wir glauben, daß zwischen Christus unserem 
Herrn, dem Bräutigam und der Braut, der Kirche, der gleiche Geist waltet", 
heißt es in den Kirchlichkeitsregeln. Man hat ihn darum mit Recht den Mann 
der Kirche genannt, der mit seinem Persönlichen immer mehr hinter der 
Kirche zurücktritt. Ignatius hat sich so sehr in sein Werk hineingegeben, daß 
sein Tod kaum eine merkliche Lücke zurückläßt. Derselbe Ignatius ist aber 



Ignatius von Loyola und wir 247 

auch ein Verfechter des Gewissens und der persönlichen Entscheidung. Gegen 
den Willen eines Teiles der päpstlichen Kurie und der Orden setzt er die für 
die damalige Zeit unerhörten Neuerungen im Ordensleben durch, trotz des 
Unwillens mancher Priester und des Protestes geistlicher Behörden rät er 
selbst Laien zur häufigen, ja täglichen hl. Kommunion, wenn die Voraus- 
setzungen dazu vorliegen. Als •vollgültiges Zeugnis" für die Richtigkeit 
seines Handelns gilt ihm •das Urteil seines eigenen Gewissens". Mit einer 
Kühnheit ohnegleichen wagt er sogar zu sagen: •Alles ist im Herrn erlaubt 
• abgesehen von offensichtlichen Todsünden •, wenn dadurch die Seele 
größere Hilfe erfährt und stärker zur Liebe ihres Schöpfers und Herrn an- 
getrieben wird". 

Die Art und Weise, wie Ignatius beide Haltungen: den unbedingten Ge- 
horsam und die persönliche Gewissensentscheidung miteinander in Einklang 
zu bringen vermag, ist auch für uns heute vorbildlich. Es ist ein langer Weg, 
den der Heilige des Gehorsams zurücklegt, ehe er zur sicheren Erkenntnis 
des individuellen Gotteswillens für sein Leben kommt. Er führt durch alle 
Stationen der Buße, der Demut und der Losschälung von jeder Anhänglichkeit 
an die Geschöpfe. Im betenden Ringen mit sich selbst und mit Gott, im Zu- 
sammenspiel von geistlicher Erfahrung (•Glaube, Hoffnung, Liebe, Freude, 
Friede, Tränen, Tröstung, Erhebung des Geistes, göttliche Berührung und 
Erleuchtung") und nüchterner Überlegung der gläubigen Vernunft offen- 
bart sich ihm der von Gott ihm vorgezeichnete Weg. Nie widersetzt er sich 
direkt einem Befehl, nie zwingt er einem anderen Menschen etwas auf, wenn 
er annimmt, Gott könne diesen anders als ihn selbst leiten. Nie fühlt er sich als 
Reformator. Was ihn treibt, ist einzig der erkannte Gotteswille und der un- 
bedingte Wille zum Dienen. Vor solch erleuchteter Demut haben sich die 
Großen seiner Zeit, voran die Päpste, gebeugt. 

Wer einmal die Schule der Exerzitien in ihrer ganzen Ausdehnung und 
ohne Abstriche durchgemacht hat, der weiß aus eigener Erfahrung, wie hier 
der Mensch angeleitet wird, sowohl von sich selbst loszukommen, um von 
der Person und dem Werk Christi ergriffen zu werden, wie auch seinen ganz 
persönlichen und unvertauschbaren Weg zu finden; für den ist darum das 
Problem: Gehorsam und Gewissen, grundsätzlich wenigstens, gelöst. 

Wer sich in die Quellen des Ignatiuslebens vertieft, der wird immer wieder 
erstaunt feststellen, wie dieser Heilige die grundlegenden geistigen Probleme 
eines tätigen Lebens in der Welt gesehen und sowohl durch sein eigenes Bei- 
spiel wie durch seine Lehre Wesentliches zu ihrer Lösung beigetragen hat. 
Gott hat der Kirche zu Beginn der Neuzeit einen Heiligen geschenkt, der stell- 
vertretend für viele, die nach ihm vor den gleichen Aufgaben und Schwierig- 
keiten stehen sollten, Erfahrung gesammelt hat und darum in besonderer 
Weise zu den geistlichen Lehrern der Kirche gehört. 


