
Ignatius von Loyola 

Versuch einer inneren Entwicklung 

Von Univ.-Professor DDr. Karl E d e r , Graz 

Präludium 

Da im Loyola-Jahr ein Summarium vitae jedem geistig Interessierten gegen- 
wärtig ist1, darf der Versuch gewagt werden, in dieses Koordinatensystem ein Dia- 
gramm der inneren Entwicklung Loyolas einzuzeichnen. Der Schwierigkeiten eines 
solchen Unterfangens gibt es viele und gewichtige. Außer der Elementartatsache, daß 
jeder Mensch ein Geheimnis darstellt • grande profundum homo (Augustinus) •, 
muß vor allem das bislang noch nicht entschleierte Rätsel der Baskenfrage die mit 
der blutmäßigen Herkunft gegebenen Ausstrahlungen im Dunkeln lassen. Die 
genealogischen Untiefen entspringenden und sich bis in die letzten Feinheiten des 
Wesens verästelnden Eigenheiten, die jedoch in entscheidender Stunde dem Willens- 
impuls die Richtung geben, sind bei solcher Quellenlage einfach nicht faßbar, können 
mit allen Bedenken gegen einen solchen Unsicherheitsfaktor höchstens geahnt 
werden. Der Ausfall einer klar bestimmbaren völkischen und rassischen Eigenart • 
nicht Zuschreibung: die Loyolas waren hispanisierte Basken • wird sich gerade 
beim Versuch der Nachzeichnung der inneren Entwicklung als Trübung der Linie 
immer wieder bemerkbar machen. Eine weitere Schwierigkeit, deren Tragweite 
vielen nicht bewußt wird, liegt in der Wucht eines kanonisierten Loyolabildes. 
Loyola gehört, wie auch die nichtkatholische Forschung zugibt, zu den Bewegern 
der Geschichte. Seine heute im Aspekt weltgeschichtlicher Größe erscheinende Ge- 
stalt kann aber von zwei Tatsachen nicht getrennt werden. Einmal von seiner 
Heiligsprechung, sodann von der Gründung seiner Gesellschaft mit den bekannten 
Großwirkungen auf Kirchen- und Weltgeschichte. Diese von zwei ganz verschie- 
denen Standpunkten ausgehende Sicht mit ihren Wertungen formt, auch bei durch- 
aus kritischer Einstellung, das Bild dieses Großen, erschwert jedoch die Erkenntnis 
des Werdeganges des Unbekannten. Der Versuch einer inneren Entwicklung muß 
den Blick einerseits einengen, weil die Psyche des Mannes aus den Selbstäußerungen 
und Taten erschließen, anderseits über das Gesagte und Getane hinausgreifen, weil 
auch das Gewollte, Verhinderte und Gescheiterte in der Psychographie eine be- 
deutende Rolle spielt. Loyola gehört also ganz an den Anfang gerückt, muß über 
seine Krisen, tastenden Versuche, ersten Schritte, gescheiterten Pläne, Mißgriffe und 
Erfahrungen bis zu den Ausprägungen seiner Persönlichkeit in den Exercitia 
spiritualia, den Konstitutionen der Gesellschaft, vorzüglich in den Briefen begleitet 
werden. Alle übrigen Schwierigkeiten, die jeder historischen Biographie anhaften, 

treten vor den genannten zurück2. 

1 Man vgl. vor allem Leonard von Matt und Hugo Rahner S. ].; Ignatius von 
Loyola (1955); • Clara Englander: Ignatius von Loyola und Johannes 
von Polanco (1955); • Heinrich Boehmer: Ignatius von Loyola. Herausgege- 
ben von Hans Leube (1954). 

2 K. Eder: DieHistorischeBiographie. Ztschr. des Histor. Vereines f. Steier- 



Ignatius von Loyola 249 

I. 

Der Junker auf alten Pfaden 

Der in eine altadelige Sippe des Baskenlandes hineingeborene Inigo empfing 
Rasse, Volkstum, Sprache, katholische Religion und ritterliche Art wie Gegeben- 
heiten seines Standes. Seine Erziehung war die übliche eines Herrenhauses, und 
zeitlebens, auch im Bettlergewand, erkannte man in Haltung, Sprache und Gebärde 
den Sproß der adeligen Familie. Die Grundierung seines Wesens war und blieb 
über alle Wandlungen hinaus die des Herrenmenschen und zwar so ausgeprägt, daß 
man in manchen Formen späterer Askese eindeutig das heiße Bemühen erkennt, 
sich in dieser Richtung Gewalt anzutun. Wichtig, weil diese innere Form alle niede- 
ren Verrichtungen und Dienste des Gewandelten in eine höhere Ebene emporhob 
und sie der Höhenlage der Gesinnung anpaßte. Schmutz und Unordnung, der ganze 
Jammer der Krankheiten und der so darniederliegenden Pflege, Hunger und Kälte, 
die Unbilden der Witterung und Gemeinheiten vieler Menschen zogen ihn nicht 
nieder, verdemütigten ihn nicht, sondern er wandelte inmitten dieser Armseligkeiten 
menschlicher Existenz wie ein Ausgezeichneter, dessen Erscheinung sich auf diesem 
dunklen Hintergrund nur um so heller abhob. Ja, was noch schwerer wiegt, ihn 
konnten auch die ihm zugekommenen Gunsterweise und Wohltaten nicht erniedri- 
gen oder sein Wesen verfälschen, er blieb auch im Nehmen der Edelmann. Dieser 
Kristallisationskern seiner Persönlichkeit konnte durch den anfliegenden Staub 
des Alltages nur leicht verdeckt werden, begann aber beim ersten frischen Windstoß 
einer Eigentat sofort wieder zu leuchten. Er konnte es zeitlebens nicht verleugnen, 
daß er sich selbst nie wie ein aus untersten Tiefen mühsam Emporgearbeiteter vor- 
kam, der dann, am Ziel seiner Wünsche, sich an die Tafel des Lebens setzt und nun 
nachholt, was er in langen Jahren versäumt hat, sondern als Freieigner in die Fuß- 
stapfen des Herrn getreten war nach dem Grundsatz: Deo servire, regnare est. Von 
dem unsichtbaren Bannkreis der Distinktion, die ihn umgab, vom Fehlen jeder 
Vertraulichkeit gegenüber seinen engsten Mitarbeitern, von dem Abstand, den er 
bewußt zwischen sich und den Seinen gewahrt wissen wollte, bis zum sorgfältig ge- 
deckten Tisch und der Aufwartung beim Mahl mit einfachsten Speisen, wie er es als 
General seiner Gesellschaft zu halten pflegte, gehören alle Merkmale seiner Eigen- 
art der Adelsschule an. 

Inigos Leben fällt in die Wendezeit des versinkenden Spätmittelalters zur Neu- 
zeit. Wie die meisten ragenden Gestalten dieser Übergangsperiode weist auch seine 
Person Merkmale der alten und der neuen Zeit auf. Die ungebrochene katholische 
Gläubigkeit seiner Halbinsel gehört wie die traditionelle ritterliche Kampfbereit- 
schaft gegen den Islam dem Mittelalter, sein rasches Erfassen der Bedeutung der 
Universitätsbildung für die geistige Eroberung der Zeit dem Zeitalter der Re- 

mark 45 (1954), S. 3•15. • Vom selben Verfasser: Zwei Gestalter des christ- 
lichen Abendlandes: Franz von Assisi und Ignatius von Loyola. 
Wort und Wahrheit 1 (1946), S. 82•88. • Franz von Assisi und seine Be- 
deutung für seine Zeit. Sanctificatio Nostra 8 (1937), Heft 6 und 7. • Der 
Gottsucher, gezeigt an Augustinus, Linzer Quartalschrift (1947), Heft 4. 
• Der ringende Christ, gezeigt an Michelangelo. Linzer Quartal- 
schrift (1948), Heft 1. 



250 Karl Eder 

naissance an. Der Blick für die Anforderungen der Gegenwart und der Drang zu 
deren Mitgestaltung ließen jedoch Ignatius das Überkommene, soweit es hinderlich 
war oder schien, entschlossen abstreifen. Loyola ist das Gegenteil eines in die Ver- 
gangenheit verliebten Romantikers. Die Aufgeschlossenheit für die kirchliche Ge- 
genwartkunde ließ ihn vielmehr Schritt halten mit seiner Zeit. Sie verhinderte nicht 
nur den Rückblick um der Vergangenheit willen, sondern ließ den aufmerksamen 
Beobachter in vielen seiner Entschließungen seiner stürmisch bewegten Zeit voraus- 
eilen. Doch nimmt dieser Hinweis die innere Entwicklung des Junkers bereits 
vorweg. 

Die erste Zäsur seines Lebens war mit dem Eintritt als Page in den Dienst des 
Großschatzmeisters in Arevalo (1506) gegeben. Dieser zehnjährige ehrenvolle 
Hofdienst ließ bei dem Fünfzehnjährigen in Sturm und Drang den Junker aus- 
reifen. Unberührt blieb die angestammte Religiosität, aber die Lebensführung 
folgte den lockeren Gepflogenheiten der Junkerkreise. Sein Ideal war der ritter- 
liche Held, sein zukünftiger Platz der Dienst beim Militär. Halbberauscht von den 
Eindrücken des Hoflebens, gefiel sich der von einem vitalen Körpergefühl Durch- 
drungene in der Rolle des bewunderten flotten Junkers. Der Stolz auf sein blondes 
Haar, die modische Körperpflege, das Paradieren in glänzender Uniform und das 
Bestreben, mit der neuesten Mode zu gehen, fallen nicht außerhalb der Linie männ- 
licher Eitelkeit und dem Drang nach Eindruck bei ihrer Umgebung, den so viele 
junge Leute zeigen. Es sind die tastenden Versuche der Selbstbehauptung und also 
Dokumentationen innerer Unausgeglichenheit. Bedenklicher waren die Entladun- 
gen überschäumender Jugendkraft in Liebesabenteuern, Rauf- und Duell- 
händeln, wozu ihm die leidenschaftliche Lektüre der modischen Amadisromane die 
Begleitmusik lieferte. Immerhin bewahrte er sich in der schwärmerischen platoni- 
schen Zuneigung zu einer Dame höchsten Standes die Achtung vor dem Frauen- 
ideal. Bei solchem Stand der Dinge kann es nicht überraschen, daß Inigo seinen 
Einzug in die Geschichte in der Form von Prozeßakten in einer verdächtigen, nie 
geklärte Affäre in der Fastnacht 1515 in Azpeitia hielt, deretwegen ihn und 
seinen geistlichen Bruder der Korregidor von Guipuzcoa anklagte. Unter Berufung 
auf die vor Jahren empfangene Tonsur unterstellte sich Inigo freiwillig dem bischöf- 
lichen Gericht zu Pamplona, wo er vorläufig eingekerkert wurde. Da er später 
offiziell als Kleriker der Diözese Pamplona bezeichnet wurde, dürfte der Empfang 
der Tonsur auf Tatsache beruhen, wenn auch seine Aufführung keineswegs geistlich 
war. Nach dem Sturz seines Gönners, des Großschatzmeisters, trat er 1517 zu 
Pamplona in Navarra als Offizier in den Dienst der Leibgarde des Herzogs von 
Näjera. Hier wurde er im Kampf der Franzosen gegen die Festung schwer ver- 
wundet, nachdem er den Kommandanten durch seine Festigkeit von einer ent- 
ehrenden Übergabe zurückgehalten hatte. Er büßte seinen soldatischen Mut mit 
der Tauglichkeit zum Militärdienst. Auf Schloß Loyola empfing er die Sterbe- 
sakramente und ertrug die Prozeduren um sein Bein mit der Standhaftigkeit eines 
Indianers. 

Im Kampf gegen die tödliche Langeweile griff er aus Mangel an Romanlektüre 
zu den zwei Büchern, die im Schloß verwahrt wurden, zur Legendensammlung 



Ignatius von Loyola 251 

Flos sanctorum und der Vita Christi des Kartäusers Ludolf von Sachsen3. Seine 
lebhafte Phantasie ließ ihn bald mitspielen und er dachte sich, ähnlich wie er es 
bei den Ritterromanen getan, in die Situationen der geistlichen Helden, besonders 
des Franz von Assisi und des hl. Dominikus hinein. Hierbei machte er eine über- 
raschende Entdeckung. Tagträume um die Herrin seines Herzens erzeugten nach 
anfänglicher Befriedigung das schale Gefühl der Enttäuschung, während der Nach- 
vollzug geistlicher Werke den inneren Menschen dauernd hob. Als Ergebnis länge- 
ren Nachdenkens über diese verschiedenen Wirkungen erwuchs ihm die Über- 
zeugung, daß die weltlichen Phantasien vom Teufel, die geistlichen von Gott 
stammten. Dieses Erlebnis erfaßte sein Inneres mit Urkraft, so daß es den alten 
Menschen auslöschte und einen neuen Menschen schuf. Die •Bekehrung" wurde 
also durch einen Akt der Selbsterfahrung ausgelöst und gewann dadurch eine 
Mächtigkeit, die allem Einreden standhielt. Nicht durch Sehen oder Hören, sondern 
durch Lesen, nicht durch Bilder oder Menschen, sondern durch ein Buch wurde der 
Akt eingeleitet. Die Selbsttätigkeit in langer Einsamkeit und die Versenkung in 
eine Lektüre wider Willen schufen die Vorbedingungen der •Umsinnung", kein 
Wunder, daß der spätere Ignatius von diesen Elementen viel hielt und sie in seinen 
•Exercitia spiritualia" zu einem System entwickelte. Die erste Phase seines Lebens 
und seiner inneren Entwicklung, die Sucherzeit, war abgelaufen, der neue Mensch 
begann seine ersten Gehversuche zu machen und mußte sich nun entfalten. 

II. 

Der Pilger im Banne des mittelalterlichen Heiligenideals 

Der seelische Vorgang, der Ignatius erschütterte, bestand nicht in der Wand- 
lung vom Unglauben zum Glauben, sondern vom Brauch- und Sittenchristentum 
seiner Zeit zum Ernst der vollen Gläubigkeit. Es ist für Menschen des zwanzig- 
sten Jahrhunderts schwierig, sich in diese Umwandlung richtig hineinzudenken. 
War schon seine frühere Haltung die Bejahung des katholischen Credo mit der 
Dynamik der Selbstverständlichkeit, so bedeutete das Ja zur Annahme der Nach- 
folge Christi im Sinne mittelalterlicher Heiliger die Entschlossenheit zu allen Kon- 
sequenzen. Es handelte sich nicht um eine umfassende rationale Begründung des 
Glaubens • die Glaubensquelle der Offenbarung stand fest und war nie vom 
Zweifel angefressen •, sondern um eine Begegnung mit dem fortlebenden Chri- 
stus und mit der Deutung einer begnadeten Berufung. Die Hilflosigkeit und Rat- 
losigkeit über den einzuschlagenden Weg legt nicht nur den völligen Mangel einer 
Individualseelsorge in jener Zeit mit unvermeidlichen Experimenten und Schädi- 
gungen dar, sondern zeigt auch den Sohn der Neuzeit, der sich, auf sich allein ge- 
stellt, mit den Versuchen zur Verwirklichung seiner Ideen und Pläne in beängsti- 
gender Weise herumschlägt. An seinem Beispiel wird klar, daß in dem Reigen 
genialer Menschen, den die Renaissance weckte, auch der Individualismus des 
religiösen Menschen nicht fehlte, der die alte Heilslehre neu erlebte und die noch 
immer mehr heidnische als christliche Welt durch neue Mittel für Christus ge- 

3 Die spanische Übersetzung von Fray Ambrosio Montesino war durch Kardinal Cisneros 
veranlaßt worden und 1502/03 in vier Bänden zu Alcala erschienen. 



252 Karl Eder 

winnen wollte. Immerhin fiel die Entscheidung zwischen der Einsamkeit der 
Kartause und der aktiv tätigen Seelsorge bereits am Anfang seines neuen Lebens. 
Seine Stationen waren das Baskenheiligtum Aranzazu, wo er der Madonna das 
Gelübde beständiger Keuschheit ablegte, deren Erscheinung schon früher seine 
sinnliche Begierde ausgelöscht hatte, Monserrat, Barcelona und Jerusalem. Mit der 
Sehnsucht nach Palästina verbanden sich Erinnerungen an Franz von Assisi, an die 
Kreuzzüge und an den nationalspanischen Kampf gegen den Islam. Erst 1492 waren 
die Mauren von Granada abgezogen und die von den Katholischen Königen geschaf- 
fene Inquisition ging scharf gegen die Moriskos vor. Im Zeitalter der Conquista war 
diese Palästinasehnsucht zwar nicht mehr dasselbe wie noch fünfzig Jahre früher, 
bekundete aber immerhin noch den weitgespannten Horizont des den Anblick des 
Atlantik und des Mittelmeeres gewohnten Basken. Der Zug in das Große, Weite, 
der Loyola trug, tritt hervor. 

Mit der Nachtwache vor dem Marienbild in Montserrat, der Entäußerung der 
feinen Kleidung an einen Bettler und des Schwertes und Dolches als Weihegaben 
und mit dem Tragen des Pilgergewandes trat der neue Mensch auch äußerlich in 
Erscheinung. Drei Tage Gewissenserforschung mit Generalbeichte schlössen den 
ersten Lebensabschnitt ab und leiteten den zweiten ein. Hier bewährte sich der from- 
me Beichtvater, der ihm des Abtes Cisneros geistliche •Übungen" zum Geschenk 
überreichte, als seelenkundiger Führer. Der Umweg über Manresa, wo er zehn 
Monate als Gast bei den Dominikanern wohnte, zweimal auf den Tod erkrankte 
und von einigen frommen Frauen gepflegt wurde, bedeutete für Inigo die Hoch- 
schule geistlicher Erfahrung und christlicher Ausreifung, und dies alles, obschon er 
doch erst Anfänger war. Über dem Fasten, Geißeln, Abbruch an Schlaf und täglich 
siebenstündigem Gebet mußten seine Nerven versagen und man konnte den äußer- 
lich Verwilderten für einen Verrückten halten. Der Grund für sein lebenlanges Lei- 
den war gelegt und der vom Geist Hingerissene bezeichnete später immer wieder 
dieses Wüten gegen die Gesundheit als Irrtum. Die mystischen Begnadigungen, die 
er in einer Höhle, von ihm später •Urkirche" genannt, erlebte, schufen den früheren 
verweltlichten Ritter zum wahren Geistesmann um. Bei Tag sah er ein Ding wie 
mit vielen funkelnden Schlangenaugen, eine Stimme fragte ihn, ob er dieses elende 
Leben fünfzig Jahre aushalten zu können glaube. Depressionen wechselten mit Exal- 
tationen, die Peinen der Skrupulosität brachten ihn an den Rand des Selbstmordes. 
Wie ein Mönch Altägyptens wollte er die Antwort Gottes durch Enthaltung von 
jeder Nahrung erzwingen. Aber erst die Erkenntnis wie auf Schloß Loyola • Trau- 
rigkeit der Seele stammt vom Teufel • befreite ihn endlich von der furchtbaren 
Angstneurose. Er ließ ab von den Übertreibungen in Gebet und Fasten und mit der 
Pflege des Äußeren gewann er wieder den Anschluß an die Welt, für die er be- 
stimmt war. Das Bild der hochheiligen Trinität in drei wunderbar klingenden Or- 
gellauten und eine Erleuchtung über das geistliche Leben, über Glaube und Glau- 
benswissenschaft, die sein ganzes Leben erhellte, vollendeten die mystische Begna- 
digung. Wieder muß, wie auf Schloß Loyola, der Einfluß von Büchern festgestellt 
werden. Zum Leben Christi des Ludolf von Sachsen und der Schule des geistlichen 
Lebens des Abtes Garcia de Cisneros von Montserrat4, die besonders deutsche My- 

4 Dieses  Kompendium  älterer  Andachtsbücher  stützt  sich  vornehmlich  auf  Johannes 



Ignatius von Loyola 253 

stiker heranzog, trat nun Thomas von Kempen: De imitattone Christi5. So stellt sich 
heraus, daß auf Loyola und nicht zuletzt auf seine Exercitia spiritualia eine der 
kostbarsten Gaben des Spätmittelalters, die deutsche Mystik, bestimmenden Ein- 
fluß nahm. Die •Nachfolge Christi" blieb auch später Loyolas Lieblingsbuch. 

Die Mühen, unter denen der Pilger seinen Herzenswunsch, Palästina, durch- 
setzte, waren beispiellos. Von Barcelona, wo er in Isabel Roser eine Gönnerin 
fand, fuhr er nach Gaeta, marschierte in das Rom Hadrians VI. und begab sich 
mit dem Geleitbrief nach Venedig. Die Türkengefahr nach dem Fall von Rhodos 
(21. Dezember 1522) und Pest, der Krieg zwischen Kaiser und Frankreich, die Be- 
wegungen der Renaissance und der Reformation Luthers im Norden dräuten 
schweren Gewitterwolken gleich über Italien und der ganzen Kirche. Nach beschwer- 
licher Fahrt sah sich Ignatius am 4. September 1523 am Ziel seiner Wünsche, in 
Jerusalem. Nunmehr gewann das Leben Jesu eines Ludolf von Sachsen Gestalt und 
Farbe und durchdringend brannte sich das Erlebnis der heiligen Stätten in sein 
empfindsames Herz. Freilich, sein Zukunftsplan, in Jerusalem dauernd als Laien- 
missionär zu leben, scheiterte am Veto des Franziskanerguardians, der von Rom 
für solche Zwecke bevollmächtigt war, und der sich angesichts der bedrängten Lage 
seines Hauses und der gefährlichen Zeitläufte zu dem Verbot durchaus berechtigt 
fühlte. Die abenteuerliche Rückfahrt • erst am 13. Januar 1524 traf Ignatius wie- 
der in Venedig ein • konnte die tiefen Eindrücke, die er im Heiligen Lande ge- 
wonnen hatte, nicht auslöschen. Sie gehörten mit dem seinerzeit auf Schloß Loyola 
innerlich erarbeiteten Leben Jesu zu seinem kostbarsten Besitz, bildeten keineswegs 
bloß eine Episode seines Lebens, sondern belebten die heilige Geschichte des Erlö- 
sers so mit den Farben und dem Atem der Wirklichkeit, daß er die geistige Ver- 
anschaulichung der heiligen Orte und Handlungen als ganz wichtigen Bestandteil 
in seine Geistlichen Übungen aufnahm. Eines freilich stand fest: der Traum Palä- 
stina war ausgeträumt, und mit der ganzen Nüchternheit erhob sich die Frage für 
Loyola nach seinem weiteren Weg. Er hatte viel gesehen, Italien mit den Brenn- 
punkten Rom und Venedig, Cypern, Palästina, die adriatische Küste, war mit vie- 
len Menschen aller Klassen zusammengekommen, hatte mit wachen Augen be- 
obachtet und vieles gehört, war über seine Heimat Spanien und das Baskenland 
hinausgewachsen. Wenn er auch kein Wort über die Renaissance Italiens verliert, 
mußte er die Manifestationen dieses neuen Geistes doch spüren und zugleich erken- 
nen, daß die Einwirkung auf diese Welt Schulung des Geistes, Wissen und Bildung 
voraussetzte. Diese Erkenntnis reihte den ehemaligen Offizier zurück, er mußte 
diesen Weg von Anfang an beginnen und der Jahre ungeachtet Schüler werden. So 
löste ihn diese seine erste Fahrt durch die Welt vom Heiligenideal des Mittelalters, 
das in dem weltflüchtigen Mönch und Einsiedler kulminierte, und ließ langsam das 
Heiligenideal der beginnenden Neuzeit erstehen: den aktiv in das Geschehen der 
Zeit eingreifenden Typ, der entschlossen ist, diese Zeit mitzuformen und sie, die 
den Einzelnen und die Völker immer mehr zur Selbstentscheidung aufrief, für 

Christus zu gewinnen. 

Mauburnus von Brüssel: Rosetum spiritualium exercitiorum und auf Ger- 
hard Zerbold von Zutphen: Libellus de spiritualibus ascensionibus. 

5 In spanischer Übersetzung als Gersoncito. 



254 Karl Eder 

III. 

Der Seelsorger im Ringen mit der Problematik der neuen Zeit 

Es läßt sich kaum vorstellen, mit welchen Empfindungen der für Christus Um- 
gewandelte durch die Länder wanderte, die ja eigentlich •christlich" waren. Sie 
waren in Diözesen eingeteilt, die ein verzweigtes Pfarrnetz aufwiesen. Es gab 
überall eine Hierarchie mit Ämtern, zahlreiche Klöster verschiedener Orden und 
unzählige große und kleine Heiligtümer und viele Zentren der Frömmigkeit. Über- 
all fanden sich neben der großen Masse der Gleichgiltigen und der getauften Hei- 
den wahre Christen. Aber das Kirchenwesen der Zeit wies auch bedenkliche Züge 
auf. Es gab äußere Ordnung neben innerer Unordnung, durch Gewohnheit gehei- 
ligte Abweichungen vom Kirchengesetz, schreiende soziale Mißstände, religiöse und 
geistige Verwahrlosung weiter Volksschichten und vor allem eine religiöse Unwis- 
senheit, die zum Himmel rief. Und noch schlimmer: Rom war zum Inbegriff 
des Abfalls vom Geiste der Kirche geworden und den Stuhl Petri hatten 
Renaissancepäpste trotz des großartigen Mäcenates über die Künste der religiösen 
Aufgabe weitgehend entfremdet. Auch Ignatius wurde gewarnt, nach Rom zu ge- 
hen, man hielt seine religiöse Sendung für gefährdet. Für ihn jedoch, der von Ju- 
gend an eine besondere Verehrung für den hl. Petrus hegte, war die Unterschei- 
dung zwischen Amt und Amtsträger eine Gegebenheit, an der nicht zu rütteln war, 
und für den früheren Offizier Subordination eine Selbstverständlichkeit. Ja die für 
manche Zeit und manche Völker so bezeichnende Trennung von Religion und Sitt- 
lichkeit, Glaube und Leben, mag ihm das Unerträgliche dieser Zustände irgend- 
wie erleichtert haben. Auf alle Fälle hatte ein schon länger aufkeimender Gedanke: 
den Seelen helfen! angesichts des Ausmaßes des Unterschiedes zwischen Ideal und 
Wirklichkeit bereits den Willen in Bewegung gesetzt und gewann immer größere 
Mächtigkeit über Ignatius. Das Erbetteln des Lebensnotwendigen war für ihn nicht 
nur Abtötung, das Niederkämpfen des Ekels des einst gepflegten Junkers vor Ar- 
mut und Schmutz, sondern auch das Experiment einer neuen Soziologie: des Aspek- 
tes von unten nach oben. Inmitten des Kampfes um einen Napf Dünnsuppe und eine 
Brotkrume, unter der Hemmungslosigkeit der primitiven Triebe und bei Mangel 
aller inneren und äußeren Reinlichkeit, angesichts der Trost- und Aussichtslosig- 
keit solcher Massenexistenzen mußten die hohen Worte der Nächstenliebe und der 
Gleichheit der Menschenkinder vor Gott ihre Leuchtkraft verlieren, ja wie Hohn 
klingen und aufreizend wirken. Wenn Ignatius bei lebendigem Leib Verfaulende 
pflegte, alles, was er hatte, sofort verschenkte, Kinder und Erwachsene um sich 
sammelte und ihnen das Gotteswort verkündete, so war all das gewiß nur ein Trop- 
fen auf einen heißen Stein, aber er wies durch diese anscheinenden Torheiten auf 
den richtigen Weg, den eine bewußte Seelsorge künftig zu gehen hatte, den Men- 
schen leiblich zu helfen, um ihnen nach dieser Voraussetzung das geistige Brot zu 
brechen. Schwer auszudenken, wie dieser Gegensatz: die Überfülle der inneren Ge- 
sichte und das Bewußtsein, das geistige Brot für die Darbenden in der Hand zu ha- 
ben hüben, und die schreienden Gegensätze, das Elend breitester Schichten neben 
dem Glanz einer dünnen Oberschichte drüben, den um die Seelen Besorgten nieder- 
drücken mußten. 



Ignatius von Loyola 255 

Sein Trost war der Glaube an eine neue Seelsorge durch Reform der bestehenden 
Zustände. Es ist etwas Großes um einen solchen Gedanken bei einem schwachen 
Einzelnen und zu sehen, wie er über Berge und Täler von Hindernissen seinem 
fernen Ziele zustrebte. Das Entsetzen über die herrschenden Zustände mußte ein 
wachsendes Unbehagen gegenüber den landläufigen Formen der Seelsorge, vielfach 
eine Abspiegelung der Herrschafts- und Grundherrschaftssysteme auf geistlichem 
Gebiete, erzeugen und zur Ausschau nach neuen Mitteln anregen. Die Distanz, die 
der ganz im Glauben Lebende von Menschen und Dingen gewonnen hatte, be- 
fähigte ihn, das Wesentliche vom Zeitbedingten, Veränderlichen zu unterschei- 
den und sich in Zusammenschau und Vorschau über seine Zeit zu erheben. Die Über- 
zeugung, daß neue Wege beschriften werden mußten, um die abgestandenen Mas- 
sen zu gewinnen, daß die bisherigen Mittel vielfach ihre Kraft verloren hatten, daß 
auch für die Orden neue Formen gefunden werden mußten, beschäftigte Ignatius 
immer intensiver. Es bleibe dahingestellt, ob er eine deutliche Vorstellung von dem 
Zeitenumbruch gewann, in den sein Leben fiel, sicher ist, daß er so handelte, als ob 
er sich der Wende bewußt wäre. Er mag als Modellfall gelten, wie der seelische Nie- 
derschlag neuer Strömungen außerordentliche Menschen erfaßt und sie zu Pionie- 
ren, die geistige Brücken schlagen, umwandelt. Nur lag • begreiflicherweise • 
noch kein festes Programm vor, die Pläne begannen sich erst allmählich zu ordnen 
und Gestalt anzunehmen, noch brannte kein klares Licht, sondern aus schummri- 
ger Dämmerung stiegen Lichtwellen empor. Unverrückt stand nur der Wille, frem- 
den Seelen zu helfen: die innere Mission. Alles wie, wodurch und womit war in die- 
ser Phase des Suchens und Versuchern noch in Schwebe. Doch muß Ignatius in sich 
den archimedischen Punkt bereits gefunden haben, von dem aus er eine Welt geistig 
bewegen sollte. Denn nur, wer sich selbst gefunden hat, darf den gewaltigen Aus- 
bruch aus dem Ring des Selbst in das uferlose Meer der unzähligen Geister wagen, 
um diese zu gewinnen. Die Einsicht, daß die übernatürlichen Kräfte weitgehend an 
die irdischen Verhältnisse geknüpft und mit diesen gekoppelt sind, lehrte ihn in 
Bälde die sorgfältige Erkundung und Benützung aller rein natürlichen Umstände 
und Voraussetzungen. Der Mystiker verdrängt nicht den realistischen Beurteiler, 
der an die Menschenbeobachtung und Vertrautheit mit der Terrainkunde des ehe- 
maligen Offiziers anknüpfen konnte. Zunächst hieß es, zurück zur Ausgangssitua- 
tion, nach Spanien. 

Nach einem gefährlichen Marsch durch das Kriegsgebiet der Lombardei schiffte 
er sich in Genua nach Barcelona ein und widmete sich zwei Jahre dem Latein- 
studium. Obwohl von frommen Damen umsorgt, führte er sein früheres Leben des 
Gebetes, des Betteins und einer Art Laienseelsorge. Die ersten Keime seiner Geist- 
lichen Übungen festigten sich. Seine Reformversuche in verweltlichten Nonnenkon- 
venten und die Widerstände, die er erfuhr, mußten die Frage nach der Gestaltung 
seiner Arbeit aufwerfen. Da sich die Möglichkeiten: Eintritt in einen herabgekom- 
menen Orden oder seelsorglicher Alleingänger, zerschlugen, setzte Ignatius den 
Weg der Studien fort. Es zeigte sich in Alcalä, daß sein Herz nicht der Wissen- 
schaft, sondern der Seelsorge gehörte. Er und seine Gefährten gerieten durch die 
Geistlichen Übungen, die sie gaben, in den Verdacht, Alumbrados zu sein und mach- 



256 Karl Eder 

ten die Bekanntschaft mit der Inquisition. Da die Untersuchung am 19. November 
1526 nichts Greifbares ergab, trat das Glaubensgericht den Fall an den General- 
vikar ab, der nur das Ablegen ihrer verdächtigen Kleidung und das Tragen der 
Klerikertracht verlangte. Eine neue Verhaftung in der Dauer von 42 Tagen endete 
mit dem strikten Verbot jeder Seelsorge, bis sie in den nächsten drei Jahren mehr 
studiert hätten. Ignatius bezog nun die Hochschule von Salamanca, an der eben der 
Kampf um Erasmus tobte. Wieder erregten der sonderbare Fremde und sein Kreis 
Aufsehen. Nach einer Untersuchung im Dominikanerkloster landete er wieder, für 
22 Tage, im Gefängnis, wo er mit einem Gefährten zusammengekettet war. Sein 
Buch der Geistlichen Übungen wurde für einwandfrei befunden, aber seine moral- 
theologischen Belehrungen wurden verurteilt, da die entsprechenden Studien fehl- 
ten. Nach drei Monaten Zwischenstation in Barcelona, die ihn nach den gemachten 
Erfahrungen mit der herkömmlichen Seelsorge aus der unerleuchteten Begeisterung 
löste und ihn wieder auf den Boden eines klugen Realismus stellte, wanderte er zu 
Fuß nach Paris, wo er am 2. Februar 1528 ankam. Die Umstellung von den Landes- 
universitäten zur Weltuniversität der Sorbonne hob ihn in eine Höhe, von der aus 
er das Gewoge der Zeitströmungen vorzüglich beobachten konnte. Nach Rom und 
Jerusalem nun Paris. Drei Städte und ebensoviele Symbole: das Zentrum der Welt- 
kirche, der Mittelpunkt des Heilsgeschehens und der Hauptumschlageplatz des 
Wissens. Die drei Eckpunkte seines Lebensdreieckes sind gegeben, das sich bei tie- 
ferem Nachdenken als hochgelegen erweist. Innerhalb dieser Grenzen läuft nun 
Loyolas weiteres Leben ab und mündet schließlich in die Stiftung der Gesellschaft 

Jesu. 

Um Erfahrungen über die Fährlichkeiten der Laienseelsorge bereichert, widmete 
sich Loyola in Paris den Studien, die ihn zum Theologen machen konnten. Ihn 
mußte die Wirkung seiner Exerzitien auf Frauen und unreife Menschen befrem- 
den, vor allem der Verlust aller bisherigen Gefährten nachdenklich stimmen über 
menschliche Wankelmütigkeit. Mit eisernem Fleiß begann er im Kolleg Montaigu 
nochmals Lateinstudien, ging 1529 und 1530 auf Kollekte zu spanischen Kaufleu- 
ten nach den Niederlanden und 1531 sogar nach London. Dank der großzügigen 
Spenden und regelmäßiger Zuwendungen eines Gönners in Antwerpen und 
der befreundeten spanischen Damen waren seine äußeren Verhältnisse geordnet. 
Er hatte aus dem früheren Bettlerdasein in ein standesgemäßes Verhalten gefun- 
den und behandelte die Geldfrage von jetzt an wie ein erfahrener Mann von Welt- 
kenntnis. In seinem Vorhaben hatte sich allerdings nichts geändert. Neuerdings 
scheiterte die Werbung von Mitgefährten infolge übertriebener Askese am Wi- 
derspruch der spanischen Landsmannschaft. Auch im Kolleg Sainte-Barbe, wohin 
er übergesiedelt war, mußte er Schwierigkeiten überwinden, bis man seinem from- 
men Eifer freie Bahn ließ. Nach dem Lizentiaten- und Magisterexamen (1533 und 
1534) widmete er sich dem Studium der Theologie im Geiste des Aquinaten, ohne 
die Seelenwerbung aufzugeben. Bemerkenswert ist seine Abneigung gegen Eras- 
mus, aber auch gegen Luis Vives, bei dem er in Brügge zu Gast gewesen war. Unter 
seinen Gefolgsleuten befanden sich Favre, Xavier, Rodrigues, Lainez, Salmeron 
und Bobadilla. Die Gewinnung jedes einzelnen war ein Meisterstück verstehender 



Ignatius von Loyola 257 

Einfühlung und der Individualpsychologie. Der elementaren Kraft der Exerzitien, 
hinter denen die persönlichen Erlebnisse Loyolas standen, gelang die Umwand- 
lung der keineswegs leicht zu gewinnenden Männer. Diese höchst persönliche Ein- 
zelseelsorge geschah inmitten der Wellenschläge, die Luthers Bewegung auch nach 
Paris geworfen hatte. 

So gelang der dritte Versuch einer Gemeinschaftsbildung nach dem Scheitern 
der beiden ersten. Am 15. August 1534 verpflichteten sich die Sieben auf dem 
Montmartre zu Armut, Jungfräulichkeit, Seelsorge und zur Übersiedlung nach 
Palästina. Sollte sich die Überfahrt innerhalb eines Jahres oder ein Daueraufent- 
halt nicht ermöglichen lassen oder die Mehrheit für eine Rückkehr sein, wollten 
sie sich in Rom dem Papst zur Verfügung stellen. Wer sieht nicht, daß der allererste 
Plan Loyolas, die Mohammedanermission, wieder auftauchte, daß allerdings auch 
die Erfahrungen seiner ersten Palästinafahrt in dem Gelöbnis ihren Niederschlag 
fanden. Das Gelübde vom Montmartre macht Halbpart zwischen dem eigenen Ur- 
konzept und der Unterordnung unter den Befehl des Papstes. Ohne Voraussicht 
der gewaltigen Entfaltung des Jurisdiktionsprimates in der Neuzeit leitete dieser 
Beisatz die Entwicklung des kirchlichen Zentralismus in neuartiger Form ein, be- 
gründete allerdings auch eine in der bisherigen Ordensgeschichte einzigartige Stel- 
lung der Gesellschaft Jesu. Doch war auf dieser Stufe noch keineswegs an einen 
Orden gedacht. Daß Loyola in den Tagen der Ketzerhinrichtungen sogar als Luthe- 
raner verdächtigt, wenngleich durch seine sofortige Selbststellung gänzlich freige- 
sprochen wurde, beweist, daß er aus dem gewöhnlichen Rahmen fiel und daher wie 
alles Ungewöhnliche suspekt war. 1535 reiste Loyola für zwei Jahre nach Spanien, 
um Heilung von seinem schweren Gallenleiden zu finden, frühere Ärgernisse zu 
tilgen und die Familien seiner Gefährten zu besuchen. Er beauftragte Favre mit 
der Stellvertretung in der Führung des Bundes, dem sich noch drei Franzosen, Jay, 
Broet und Codure, zugesellt hatten. Treffpunkt für die Ausreise nach Palästina an- 
fangs 1537 sollte Venedig sein. 

Dieser Spanienbesuch ist für die innere Entwicklung Loyolas nicht gering anzu- 
schlagen. Er stellte ihn den strengsten Richtern, seinen Verwandten, seinen Mitwis- 
sern um sein früheres Leben und seinem Bekanntenkreis gegenüber. Wenn es ihm 
darum ging, unter seine Jugendzeit vor diesem Publikum den Schlußstrich zu zie- 
hen, so mußten neben Neugierde und Befremdung auch die Gefühle der Peinlich- 
keit und ernste Bedenken geweckt werden. Es war die Probe: nemo propheta in 
patria sua. Sich dieser Entscheidung mit all ihren Schärfen auszusetzen, war für 
Loyola ein Bedürfnis. Eine alte Rechnung sollte bereinigt werden und zwar gründ- 
lich. Wider den Herrenstolz mußte männliche Demut, wider Familientradition der 
neue Lebensstil, wider den Dunstkreis von Gerüchten, der seine Person umgab, der 
neue Mensch gezeigt werden. Eine wertvolle Nebenfrucht seiner seelsorglichen Tä- 
tigkeit war die Einsicht in das Leben der breiten Volksmassen und in die tief rei- 
chenden sozialen, sittlichen und religiösen Schäden der Zeit. Den Kenner des Volks- 
lebens konnte der Glanz der Hochrenaissance nicht über schreiende Mißstände hin- 
wegtäuschen. Das versinkende Sozialgefüge des Mittelalters, Verwahrlosung und 
Gleichgiltigkeit, Blindheit gegen offene Wunden und drängende Probleme der 



258 Karl Eder 

neuen Zeit verschlangen sich zu einem düsteren Hintergrund, vor dem der einzelne 
Helfer anscheinend ein verlorener Mann war. Doch war Loyola von der Sieghaf- 
tigkeit der Erlösungsbotschaft so durchdrungen, daß er nicht dem Pessimismus ver- 
fiel, sondern aus dem Blick auf die erregende Wirklichkeit seine stärksten Aktivi- 
tätskräfte bezog. Als am 8. Januar 1537 die Pariser Gefährten nach einem Marsch 
durch Lothringen, die nördliche Schweiz und über die Alpen unter manchen Aben- 
teuern in Venedig eingetroffen waren, setzte sie Loyola für schwersten Dienst in 
Hospitälern ein und erweckte das Interesse weiterer Kreise für seine Schar, die auf 
zehn Mann angewachsen war. Eine weise Anordnung. Venedig war ein Mittel- 
punkt der katholischen Reform und hatte einen der Eifrigsten, Gaspare Gontarini, 
bereits in das Kardinalskollegium entsendet. Aber Gregorio Cortese, Reginald Pole, 
Pietro Contarini, Girolamo Miani und vor allem das Haupt der Theatiner, Gian 
Pier Carafa, wirkten noch in der Lagunenstadt. Ein ausführlicher Brief, in dem 
Loyola höflich einige Bedenken gegen die Satzungen der Theatiner vorgebracht 
hatte, legte den Grund für die tragische Entfremdung zwischen ihm und Carafa. 
Loyola mußte erkennen, daß es keineswegs genügt, Gutes zu wollen, und daß bei 
der engen Koppelung von Person und Sache auch die sachlichste Kritik die Person 
aufbrachte. Die Hoffnungen auf eine Ausreise nach Palästina schwanden, da der 
Sultan dem Kaiser den Krieg erklärte, und als Venedig am 13. September der Liga 
zwischen Kaiser und Papst beitrat, mußte die Überfahrt nach Palästina aufgege- 
ben werden. Die Ablegung der Gelübde der Armut und Keuschheit, der Empfang 
der Priesterweihe am 24. Juni und einige Monate Seelsorgsarbeit in verschiede- 
nen Städten des Venetianischen • Loyola wirkte in Vicenza • hatte die so ver- 
schiedenen Charaktere, die bisher durch Loyola zusammengehalten und geformt 
worden waren, zu einem einheitlichen Fähnlein verschmelzen lassen. 

Verschiedene Umstände wirkten zusammen, um dem in der Luft schwebenden 
Gedanken einer Genossenschaftsgründung näher zu treten. Die Aufgaben der Zeit 
waren riesengroß, Religion und Sittlichkeit weithin verfallen, das Ordenswesen 
umstritten und höchst reformbedürftig. Ein neuer Orden war ein Wagnis, beson- 
ders wenn er anders als die anderen auftrat und seinen Platz an der Kurie und 
im Kreise der alten Orden erst zu erringen hatte. Die wertvollen Ansätze der Re- 
form mußten gefährdet sein, wenn sie nicht von einer Institution getragen waren, 
die als verlängerter starker Arm des schöpferischen Einzelnen ganz anders wirken 
konnte als dieser allein. Loyola berief daher für Ende September alle seine Ge- 
fährten zur Lagebesprechung nach Vicenza. Bis Sommer 1538 sollte noch mit der 
Pilgerfahrt zugewartet werden, dann war der seinerzeit vorgesehene Fall B gege- 
ben: die Truppe stellt sich dem Papst zur Verfügung. Noch immer hoffte Loyola, 
seine Primiz in Bethlehem feiern zu können. Das innere Wachstum seiner Schar 
drückte sich sinnvoll in dem nun gewählten Namen Compania di Jesus aus. Wenn 
Loyola seine Mannen auf Städte wie Padua, Ferrara, Bologna und Siena verteilte 
und sie auf Studentenseelsorge und Mitarbeit an der regulären Seelsorge durch 
Predigt, Exerzitien und Krankendienst verwies, während er selbst mit Favre und 
Lainez nach Rom zog, disponierte er bereits wie ein Ordensoberer über seine Un- 
tergebenen. Von Venedig verabschiedete er sich, nachdem er ein amtliches kirchli- 



Ignatius von Loyola 259 

dies Wohlverhaltenszeugnis eingefordert hatte, um den üblichen Verdächtigungen 
die Spitze abzubrechen. In einer Vision bei La Storta vor Rom empfing er die 
mystische Bestätigung der Beratungen mit seinen Gefährten in Vivarolo vor den 
Mauern Vicenzas. Es gehört zu den inneren Stationen im Leben dieses Mannes, 
daß er bei dem Abschied seiner Existenz als Privatmann, vor den Materien Orga- 
nisation, Statuten und kanonisches Recht, neuerdings mystische Begnadungen wie 
einst auf Schloß Loyola und in Manresa empfing. Das Banner des •armen und 
schmacherfüllten Christus" flatterte in gleicher Weise über der Seele des einstigen 
Offiziers wie über der Gesellschaft, die zu organisieren er sich anschickte. 

IV. 

Der Organisator und Ordensgeneral 

Die Mittelpunkte, von denen die Wellenkreise christlicher Erneuerung ausgin- 
gen, lagen oft abseits der großen Heerstraßen in kleinen Orten oder Einöden, mit 
denen sich in der Folge ihr Ruhm verbündete. Eine Reform der Kirche aus dem 
Geiste des Evangeliums, wie sie Loyola vorschwebte, mußte eigentlich vom Heili- 
gen Land, der Heimat des Weltheilandes, ausgehen. Daher die tiefe Sehnsucht 
nach Jerusalem und den heiligen Stätten, die keineswegs in der Kreuzzugsromantik 
und der traditionellen antimaurischen Haltung Spaniens allein wurzelte. Die Glut 
des Christusglaubens strebte nach den Ursprüngen und Anfängen des Christen- 
tums und brannte sich so tief ein, daß sie diesen Mann den Europakomplex über- 
winden ließ, in dem die bisherige Geschichte befangen war. Gewiß, Loyolas Lands- 
leute überquerten den Atlantik und begründeten die neuspanischen Reiche in fer- 
nen Kontinenten, aber das religiöse Gewissen des Abendlandes hinkte weitgehend 
nach und betrachtete die außereuropäische Mission anfangs als Sonderaufgabe von 
Ordensfreiwilligen. Es brauchte noch geraume Zeit, bis das Bewußtsein der im Banne 
der Glaubensspaltung stehenden Völker allmählich mitzuschwingen begann und 
den engen Gesichtskreis des Europäismus durchbrach. Mit Rom war die Warte ge- 
geben, von der aus der Weitblick zu den Aufgaben der Neuzeit befähigte. So stand 
für Ignatius von Anfang neben Christus Petrus, neben Jerusalem Rom. Es war das 
Rom mit seiner reichen Tradition, aber auch mit seinen historischen Belastungen, 
und es galt für Ignatius grundsätzlich zwischen Amt und Amtsträger, Institution 
und Inhaber zu unterscheiden. Tatsächlich wurde Rom eine besonders harte Prü- 
fung für den Mann und sein Werk. Mit bewundernswerter Geduld und ebenso gro- 
ßer Klugheit wußte sich Loyola langsam und mühevoll seinen Pfad zu bahnen. 

Ignatius, zuerst am Hang des Pincio, dann am Ponte Sisto und schließlich beim 
Torre del Merangolo einquartiert, gab Exerzitien und ging dann vierzig Tage 
nach Monte Cassino. Als die Wartezeit verstrichen war, berief er seine Gefährten 
nach Rom. Sie erhielten Predigterlaubnis und bekämpften die Fastenpredigten 
eines Augustinereremiten mit solchem Erfolg, daß die Gegner wieder zur Waffe 
der Verdächtigungen gegen Loyola griffen. Der Bezichtigte trug Paul III. persön- 
lich seine Angelegenheit in Frascati vor und erbat sich eine ordnungsgemäße ge- 
richtliche Untersuchung. Ein freundliches Geschick hatte drei seiner ehemaligen 
Richter, Figueroa von Alcalä, Dr. Ory von Paris und Dotti von Venedig nach Rom 



260 Karl Eder 

geführt, die zu seinen Gunsten aussagten. Da auch der Suffragan von Vicenza, Her- 
zog Ercole von Ferrara, und die Kirchenbehörden von Bologna, Siena und Velletri 
sich über die Jünger sehr günstig äußerten, endete der Prozeß nicht nur mit einem 
vollen Siege der Iniguisten, sondern brachte die öffentliche Meinung Roms auf die 
Seite der Beschuldigten. Nach dem Urteil vom 18. November 1538 stellte Loyola, 
da kein Ende des Türkenkrieges abzusehen war, seine Schar dem Papst zur Ver- 
fügung. Seine Primiz hielt er am Weihnachtstage zu S. Maria Maggiore bei der 
Krippe des Jesuskindes und dokumentierte so aufs neue seine Verbundenheit mit 
Bethlehem und der Heilsgeschichte. Merkwürdig bleibt, daß er und seine Gesell- 
schaft in der überhitzten Atmosphäre Roms, wo die Reformpartei, Lutherfreunde 
und Anhänger des alten Systems um die Palme rangen, als Lutheraner verdächtigt 
wurden. 1547 schritt sogar die 1542 auf Loyolas Betreiben geschaffene römische 
Inquisition gegen die Iniguisten ein und 1551 erhob der Vorsteher des von Loyola 
gegründeten Katechumenenhauses für jüdische Konvertiten nochmals denselben 
Vorwurf. Dann hatte Loyola wenigstens in Rom Ruhe. In seiner spanischen Heimat 
hielt sich das Gerücht von seiner Ketzerei bis über seinen Tod hinaus. Neunmal 
stand Ignatius vor dem Glaubensgericht6, gewiß eine Folge des neuartigen Auftre- 
tens in einem Raum, der naturhaft konservativ ist, zum Teil eine Folge der Ver- 
bindung, die lutherfreundliche Kreise mit ihm und seinen Anhängern pflegten. 
Übrigens auch ein Beweis, daß die einstige großartige Freiheit in der Kirche dem 
Geiste der Enge, des Argwohns und der Angeberei gewichen war. 

Die hervorragende sozial-caritative Wirksamkeit der Iniguisten im Hungerwinter 
1538/39 hatte beim Volke die Meinung hochkommen lassen, es handle sich um 
einen neuen Orden. Tatsächlich liefen die Tendenzen der Entwicklung nach die- 
ser Richtung. In längeren Beratungen einigten sie sich am 15. August 1539 auf 
einen Orden und zum Gelübde des Gehorsams gegen einen Obern, um das Papst- 
gelübde richtig erfüllen zu können. Der neue Orden sollte Societas Jesu heißen, 
Studienhäuser mit Einkünften für den Nachwuchs errichten, die Mitglieder sollten 
keine eigene Tracht haben, auf das gemeinsame Ghorgebet und Bußübungen ver- 
zichten, um ganz ihrer Aufgabe zu leben: Förderung der Seelen in christlichem 
Wandel und christlicher Lehre, Ausbreitung des Glaubens durch das Amt des 
Wortes, durch geistliche Exerzitien, Werke der Nächstenliebe und besonders Un- 
terweisung der Kinder und Ungebildeten im Christentum. Der mündlichen Be- 
stätigung, die der Papst am 3. September dem ersten Entwurf der Statuten gab, 
folgte ein harter Kampf an der Kurie, bis am 27. September 1540 die Bulle Regi- 
mini militantis Ecclesiae die Gesellschaft Jesu kanonisch begründete, freilich mit 
der Beschränkung der Vollmitglieder auf sechzig. Loyola verhielt sich in dieser 
wechselvollen Phase wie ein kluger Sachwalter. Er gelobte dreitausend Messen, 
brachte aber auch Empfehlungen von höchsten Herren und von den Städten ihrer 
Wirksamkeit bei. Die Bulle hatte die Ausarbeitung von Satzungen verlangt. Sie 
wurden in Beratungen vom 4. März 1541 an erstellt und in zweimaligem Wahl- 
gang wurde Ignatius zum Praepositus Generaiis gewählt. Er hatte die einstimmige 
erste Wahl abgelehnt und die Ablehnung mit seiner Krankheit und seiner sünd- 

6 Viermal in Spanien, zweimal in Frankreich, dreimal in Italien. 



Ignatius von Loyola 261 

haften Jugendzeit begründet, die zweite Wahl aber erst nach Aussprache mit sei- 
nem Beichtvater, dem er die Entscheidung anheimstellte, angenommen. Am 22. 
April 1541 legten die Mitglieder der Gesellschaft in St. Paul vor den Mauern ihre 
Profeßgelübde ab und besuchten die übrigen Hauptkirchen. Die Haltung Loyolas 
darf nicht als Zeremoniell eines gewissen Lebensstils gedeutet werden, etwa wie 
die Flucht mittelalterlicher Kaiserkandidaten in die Einsamkeit, um sich dort fin- 
den und einholen zu lassen. Beide Gründe waren vielmehr berechtigt, es handel- 
te sich um die physische und psychische Tauglichkeit des Werkzeuges, als das er sich 
fühlte. In dieser Hinsicht stand ihm das Werk weit über der Person, auch seiner 
eigenen. 

Übereinstimmend deuten die Kenner dieser außerordentlichen Vita die fünf- 
zehn Generalatsjähre als den Höhepunkt im Leben Loyolas. Nicht nur in dem 
Sinne, daß der General das Letzte an Klugheit, Welt- und Menschenkenntnis aus 
sich herausholte und sich • ein Erbe guter baskischer Anlagen • als ungewöhn- 
lich praktischer und geschäftsgewandter Mann entpuppte, sondern, was viel mehr 
ist, daß auch das innere Wachstum nicht stillestand, sondern sich glückhaft weiter 
entfaltete. Der General verlor über dem Vielerlei nie das Eine aus dem Auge. Frei- 
lich ging diese Vollentfaltung nicht ohne Hemmungen vor sich, denn das jähe Em- 
porwachsen seiner Gesellschaft, deren Stellung an den katholischen Fürstenhöfen 
und ihre Ausdehnung bis in die überseeischen Länder brachten dem General nicht 
nur Freuden, sondern auch Sorgen. Er hatte reichlich Gelegenheit, die Menschen- 
natur in ihrer unerschöpflichen Mannigfaltigkeit mit ihren Eigenarten und Finten 
kennenzulernen, die Fährlichkeiten der Bewährung zu studieren, die unheimliche 
Macht der Sedimente der Gewöhnung zu beobachten und sich mit dem ständig wach- 
senden Verwaltungskram herumzuschlagen. Zwischen dem erträumten Idealbild 
einer Gesellschaft und der rauhen Wirklichkeit klafften Abgründe, deren Existenz 
dem Stifter schwere Sorgen bereitete. Der heroische Schwung, mit dem die Mitglieder 
der Societas Jesu durch Predigt, Katechese, Beichtstuhl, Exerzitien und Volksmissio- 
nen die Seelsorge belebten, das höhere Schulwesen organisierten, an Fürstenhöfen und 
in Staatskanzleien mit Rat und Tat gegenwärtig waren, in Amerika und Asien 
Missionen errichteten und sich der großen Abfallbewegung in Deutschland entge- 
genwarfen und sie zum Stehen brachten, konnte auf die Dauer nicht gehalten wer- 
den, sondern mußte nach dem bekannten Gesetz der Psychologie Phasen der De- 
pression, des Zweifels und der Schwäche weichen. Noch handelte es sich um eine 
junge, traditionslose Gründung, die nicht zuletzt auch inmitten der übrigen Ordens- 
familien der Kirche ihren Platz erst finden mußte. Gerade Rom als Standplatz war 
gefährlich, da es bei der Größe des Verwaltungsapparates der Kurie und den vie- 
len einander durchkreuzenden Bestrebungen für Intrigen und Auseinandersetzun- 
gen reichlich Raum bot. Dazu gab das rasche Wachstum der Gesellschaft und die 
Tätigkeit ihrer Mitglieder an Höfen und Universitäten vielfach Anlaß zu internen 
Spannungen im Orden selbst. Daß die Gründung allen Gefahren von außen und 
innen standhielt, nicht zerfiel oder in ein abgewandeltes Gemacht umgemodelt 
wurde, beweist ebenso die Richtigkeit des Grundkonzeptes wie die Härte und Ge- 
nialität ihres Stifters. 



262 Karl Eder 

Die Arbeit dieser fünfzehn Generalatsjahre lief auf Seelsorge hinaus, vom 
Nächsten und Dringendsten bis in das Weltweite, und zwar durch seine Gesell- 
schaft, die ausgebaut und befestigt wurde. Und dies alles nicht in Anmaßung des 
Kirchenregiments oder in der Aufrichtung einer zweiten Hauptbefehlsstelle in der 
Kirche, sondern als Unterstützung der ordentlichen Seelsorge. Dort wo diese funk- 
tionierte, durch Vertiefung und Erschließung der inneren Kräfte der Religion 
Christi, wo sie darniederlag, durch Reform und Entflammung, wo sie durch die 
protestantische Bewegung ausgelöscht zu werden drohte, durch Belebung und, wenn 
nötig, durch Gegenangriff, wo das Heilswort noch nicht verkündet worden war, 
durch äußere Mission. Die halbe Erde ward der Schauplatz dieser conquista espiri- 
tual und länderweise wechselten die Situationen dieses geistigen Kampfes. Welch 
eine Aufgabe, die richtigen Personen auf den richtigen Platz zu stellen und bei den 
bunten Wechselfällen der stürmisch bewegten Zeit richtig zu dirigieren! Welch 
eine Aufgabe, das Instrument eines solchen Werkes, eben die Gesellschaft Jesu, 
blank und einsatzbereit zu halten! Manches half. Dank der Erfindung der beweg- 
lichen Lettern konnten 1548 die Exercitia spiritualia als Druck ausgegeben werden 
und traten in die Reihe der Schicksalsbücher der Menschheit. In vier Wochen sollte 
der Exerzitand in Einsamkeit und Stillschweigen durch Betrachtung der Grund- 
wahrheiten des Glaubens, des Lebens und Leidens des Herrn und der Verherrli- 
chung Christi und der Heiligen die Stufen der Reinigung, Erleuchtung und Ver- 
einigung mit Gott hinanschreiten und als Umgewandelter in der Welt leben und 
wirken. Der erste Satz des Fundaments enthält in klassischer Kürze und Klarheit 
die Grundausrichtung. Er beginnt mit •homo", geht also vom Menschen aus und 
weist das Büchlein als Kind des christlichen Humanismus aus. Er schließt mit einer 
Erwägung über die Gottesfurcht, sagt, daß der Mensch durch den timor servilis 
sich aus der Todsünde erhebe und dann leicht zum timor filialis gelange, Gott 
wohlgefällig, quia est (inseparabiliter conjunctus) cum amore Divino7. Anders als 
in der Göttlichen Komödie Dante durch die drei Reiche des Jenseits wandert, 
durchdenkt und erlebt Loyola für sich und unzählige Nachfolger den Kosmos des 
christlichen Glaubens auf dieser Erde. Großartig berühren inmitten einer Zeit 
darniederliegender Theologie und Entartungserscheinungen der Frömmigkeit die 
Architektonik des Aufbaues, die tiefe Psychologie und logische Folgerichtigkeit, 
in die die Mysterien des Glaubens eingebettet sind. Der neue Typ, den dieses Tat- 
buch ausprägte, war der aktive katholische Christ, der mit seinem Glauben Ernst 
machte. Man darf dieses Büchlein das wahre Porträt Loyolas nennen, und er selbst 

hielt viel von ihm. 

Von nicht minderer Bedeutung für die Erkenntnis des wahren Wesens Loyolas 
sind die Konstitutionen, die Verfassung der Gesellschaft Jesu. Wie stets in ähnli- 
chen Fällen kann die juridische Bewältigung und rechtliche Eingliederung eines 
Konzeptes, das dem Wesen und Erleben eines Einzigen entsprungen war, nur eine 
Annäherung an das Geplante, nie hundertprozentige Erfüllung sein. Von 1541 bis 
1549 rang Loyola, seit 1547 von seinem Sekretär Juan de Polanco tatkräftig unter- 
stützt, um Gehalt und Gestalt dieses Rechtsbuches, das von der ersten Generalkon- 

7 Zitiert nach /. Roothaan: Exercitia spiritualia (1911), S. 326. 



Ignatius von Loyola 263 

gregation 1550 bestätigt8 und nodi später ergänzt wurde. Für die Gestaltung der 
Schulen im einzelnen ließ Loyola im vierten Teil der Konstitutionen einen weiten 
Spielraum. Er betonte wiederholt, daß man sich nach den verschiedenen Ortsver- 
hältnissen richten solle und daß später eine mehr einheitliche Studienordnung fol- 
gen werde9. Die Bedeutung der Schule, besonders der höheren Schulen, für die Ge- 
sellschaft und die kommende Entwicklung erkannt zu haben, wird für Loyola stets 
ein Ehrenzeichen sein. Der tiefe religiöse Ernst, mit dem sich der Meister der Aus- 
arbeitung der Konstitutionen hingab, erweist ihn als wesentlich religiösen Men- 
schen, der sich auch bei diesem Geschäft nie an den Juristen verlor. Die viel be- 
wunderten Vorzüge der Verfassung, Klugheit und Psychologie, eindringende Welt- 
und Menschenkenntnis, Festigkeit und Anpassungsfähigkeit, nicht zuletzt die be- 
herrschende Stellung des Gehorsams sind darüber nicht zu kurz gekommen. 

Eine besonders heikle Entscheidung war in der Frage eines weiblichen Zweiges 
der Gesellschaft, in Analogie zu vielen bestehenden Orden, zu fällen. Als 1546 
seine alte Gönnerin Isabel Roser von Barcelona nach Rom kam und sich mit zwei 
anderen Frauen unter seinen Gehorsam stellte, nachdem sie den weiblichen Zweig 
der Jesuiten bei Paul III. durchgesetzt hatte, wagte Loyola das Experiment. Aber 
als sich herausstellte, daß der Versuch dem General mehr Mühe kostete als die 
Leitung des ganzen Ordens, entließ er die Damen trotz heftigen Widerstandes. Sein 
Absagebrief vom 1. Oktober 1546 wußte den unangenehmen Inhalt durch beson- 
ders gewählte Form zu mildern10. Da der Papst bald darauf die Gründung eines 
weiblichen Zweiges für immer untersagte, war diese Angelegenheit abgetan. 

Außer den Exercitia spiritualia und den Konstitutionen muß der riesigen Kor- 
respondenz Loyolas als einer wichtigen Quelle zur Erkenntnis seiner Geisteshal- 
tung gedacht werden. Während bis Ende 1549 etwa 920 Briefe erhalten sind, exi- 
stieren aus den letzten sechs Jahren 6641 eigene oder Polanco aufgetragene Schrei- 
ben11. Der Brief ist ein unmittelbares Zeugnis für seinen Verfasser, auch dann, 
wenn der Inhalt mehr amtlichen Charakter aufweist. Selbstbeherrschung und ge- 
wählte Form charakterisieren ihn. Loyola liebte es, auch prosaische Angelegenhei- 
ten durch einen religiösen Gedanken am Eingang in eine höhere Sphäre zu erhe- 
ben. Es ist die Regel, daß das Eigentliche des Briefes erst in der Mitte oder im 
zweiten Teil zum Vorschein kommt, er fällt nicht mit der Türe ins Haus. Fast un- 
übersehbar die Materien, die an ihn herangetragen wurden oder zu denen er von 
sich aus Stellung nahm. Eigentümlich die Gehaltenheit der Schreiben, die in hoch- 
politischen Angelegenheiten nicht pathetisch, in Personalfragen nicht vertraulich, 
in kleineren Dingen nicht trivial werden. Die Kühle der Distanz umgibt sie, auch 
wenn das eigene Herz mitschwingt. Dieser Zug zu Abstand von Menschen und 
Dingen war Loyola ureigen, vertiefte sich mit den Jahren und prägte sich zuletzt 
in einer gewollten Einsamkeit aus. In der Bedrängnis ob der Überfülle von Ar- 

8 Ober den Anteil der beiden an den Konstitutionen vgl. C. Englander: Ignatius 
von Loyola und Johannes von Polanco (1955), S. 158 ff. Dazu P. de 
Chastonay: Die Satzungen des Jesuitenordens. Werden, Inhalt, Geistesart 
(1938). 

9 Diese Ratio atque Institutio Studiorum S. J. kam erst 1599 heraus. 
10 Deutsch bei H. Rahner: Ignatius vonLoyola. Geistliche Briefe (1956), S. 132. 
11 Vgl. H. Rahner: Ignatius von Loyola (1955), S. 289. 



264 Karl Eder 

beiten, mit bitteren Erfahrungen und dem Hochgang religiöser Erlebnisse aperte 
der Grundzug dieses Alleingehers völlig aus, der mit den Ausdrücken Reserve, 
Diskretion und Meidung jeder Vertraulichkeit nur ungenau zu umschreiben ist, 
zum Teil in seiner adeligen Abstammung, zum Teil im baskischen Volkstum wur- 
zelt. Besonders auffällig trat dieser Zug in der streng sachlichen Behandlung seiner 
engsten Mitarbeiter hervor, während er gegen werdende Mitglieder sich mensch- 
lich näher zeigte. 

Ohne Zweifel haben auch persönliche Erfahrungen diese Haltung schärfer her- 
vortreten lassen. Verschiedene Länder wehrten seiner Gesellschaft den Zutritt, viele 
Orden • mit Ausnahme der Kartäuser • lehnten sie mehr oder minder heftig ab, 
das Mutterland Spanien zeigte sich betont unfreundlich, an der Kurie selbst gab es 
keineswegs lauter Freunde. Zu den äußeren Befehdungen, nicht zuletzt durch den 
militanten Protestantismus, traten innere Spannungen. Mit unerbittlicher Strenge 
entfernte Ignatius untaugliche Mitglieder aus der Gesellschaft, in der portugie- 
sischen Provinz 1552 auf einmal ca. 30, aus dem Römischen Kolleg 1555 auf ein- 
mal 11, aus dem Deutschen Kolleg 10. Zwischen 1552 bis 1556 wurden mindest 200 
Personen entlassen, die meisten keineswegs wegen großer Vergehen. Weder Hoch- 
adel und Geistesadel noch Verwandtschaft mit angesehenen Mitgliedern schützte 
die Betreffenden, die manchmal sogar mit dem Orden in freundschaftlicher Bezie- 
hung blieben. Immerhin konnte es nicht ausbleiben, daß Loyola in geistlichen Krei- 
sen bis zum Papst und in weltlichen Kreisen als Ordenstyrann hingestellt wurde. 
Als sein alter Gegner Carafa am 23. Mai 1555 zum Papst gewählt wurde, zitterten 
Ignatius nach eigenem Geständnis bei dieser Nachricht alle Knochen im Leib. Trotz 
beruhigender Versicherungen Pauls IV. blieb der Papst der Gesellschaft gegenüber 
nicht freundlich eingestellt und trug sich mit dem Gedanken einer Verfassungsände- 
rung. Doch starb Ignatius bereits am 31. Juli 1556, unerwartet, so daß Polanco den 
erbetenen päpstlichen Segen nicht mehr einholen konnte. Er wurde 1609 selig, 1622 
heiliggesprochen. 

In der Ordensgeschichte beginnt mit Loyola ein neuer Band, in der Genealogie 
geistlicher Genossenschaften steht er allein für sich. Als Gestalter der Wendezeit 
vom Spätmittelalter zur Neuzeit gehört er nicht nur der Kirchen-, sondern auch der 
Weltgeschichte an und wirkt durch seine Gesellschaft bis zur Gegenwart in die 
Breite und Tiefe. Seine innere Entwicklung vom Junker über den büßenden Pilger 
bis zum suchenden Seelsorger, Organisator und Ordensgeneral führt durch die Ge- 
heimnisse einer Menschenseele mit ihren reichen Anlagen und Eigenheiten und 
entläßt den nachdenklichen Betrachter mit Ehrfurcht und Staunen vor dem Zusam- 
menspiel von Natur und Gnade, Fügung und Führung. 




