Ignatius von Loyola

Uersuch einer inneren Entwicklung

Von Univ.-Professor DDr. Karl Eder, Graz

Praludium

Da im Loyola-Jahr ein Sumimarium vitae jedem geistig Interessierten gegen-
wartig ist!, darf der Versuch gewagt werden, in dieses Koordinatensystem ein Dia-
gramm der inneren Entwicklung Loyolas einzuzeichnen. Der Schwierigkeiten eines
solchen Unterfangens gibt es viele und gewichtige. Aufler der Elementartatsache, dafl
jeder Mensch ein Geheimnis darstellt — grande profundum homo (Augustinus) —,
muf} vor allem das bislang noch nicht entschleierte Ritsel der Baskenfrage die mit
der blutmafiigen Herkunft gegebenen Ausstrahlungen im Dunkeln lassen. Die
genealogischen Untiefen entspringenden und sich bis in die letzten Feinheiten des
Wesens verastelnden Eigenheiten, die jedochin entscheidender Stunde dem Willens-
impuls die Richtung geben, sind bei solcher Quellenlage einfach nicht fal8bar, konnen
mit allen Bedenken gegen einen solchen Unsicherheitsfaktor hochstens geahnt
werden. Der Ausfall einer klar bestimmbaren vélkischen und rassischen Eigenart —
nicht Zuschreibung: die Loyolas waren hispanisierte Basken — wird sich gerade
beim Versuch der Nachzeichnung der inneren Entwicklung als Tribung der Linie
immer wieder bemerkbar machen. Eine weitere Schwierigkeit, deren Tragweite
vielen nicht bewufit wird, liegt in der Wucht eines kanonisierten Loyolabildes.
Loyola gehort, wie auch die nichtkatholische Forschung zugibt, zu den Bewegern
der Geschichte. Seine heute im Aspekt weltgeschichtlicher Grofle erscheinende Ge-
stalt kann aber von zwei Tatsachen nicht getrennt werden. Einmal von seiner
Heiligsprechung, sodann von der Griindung seiner Gesellschaft mit den bekannten
Grofiwirkungen auf Kirchen- und Weltgeschichte. Diese von zwei ganz verschie-
denen Standpunkten ausgehende Sicht mit ihren Wertungen formt, auch bei durch-
aus kritischer Einstellung, das Bild dieses Groflen, erschwert jedoch die Erkenntnis
des Werdeganges des Unbekannten. Der Versuch einer inneren Entwicklung muf}
den Blick einerseits einengen, weil die Psyche des Mannes aus den Selbstduflerungen
und Taten erschliefen, anderseits iiber das Gesagte und Getane hinausgreifen, weil
anch das Gewollte, Verhinderte und Gescheiterte in der Psychographie cine be-
deutende Rolle spielt. Loyola gehort also ganz an den Anfang geriickt, mufl aber
seine Krisen, tastenden Versuche, ersten Schritte, gescheiterten Pline, Mifigriffe und
Erfahrungen bis zu den Ausprigungen seiner Personlichkeit in den Exercitia
spiritualia, den Konstitutionen der Gesellschaft, vorziglich in den Briefen begleitet
werden. Alle iibrigen Schwierigkeiten, die jeder historischen Biographie anhaften,
treten vor den genannten zuriick?.

t Man vgl. vor allem Leorard von Matt und Hugo Rahner S.J].: Ignatius von
Lovyola (1955); — Clara Englander: Ignatius von Loyola und Johannes
von Polanco (1955); — Heinrich Bochmer: Ignatius von Loyola. Herausgege-
ben von Hans Leube (1954).

2 K. Eder:DieHistorische Biographie. Ztschr. des Histor. Vereines f. Steier-



Ignatius von Loyola 249
I
Der Junker auf alten Pfaden

Der in eine altadelige Sippe des Baskenlandes hineingeborene Inigo empfing
Rasse, Volkstum, Sprache, katholische Religion und ritterliche Art wie Gegeben-
heiten seines Standes. Seine Erziehung war die tbliche eines Herrenhauses, und
zeitlebens, anch im Bettlergewand, erkannte man in Haltung, Sprache und Gebérde
den Sprof} der adeligen Familie. Die Grundierung seines Wesens war und blieb
Uber alle Wandlungen hinaus die des Herrenmenschen und zwar so ausgeprigt, daf§
man in manchen Formen spiterer Askese eindeutig das heifle Bemiithen erkennt,
sich in dieser Richtung Gewalt anzutun. Wichtig, weil diese innere Form alle niede-
ren Verrichtungen und Dienste des Gewandelten in eine héhere Ebene emporhob
und sie der Hohenlage der Gesinnung anpafite. Schmutz und Unordnung, der ganze
Jammer der Krankheiten und der so darniederliegenden Pflege, Hunger und Kailte,
die Unbilden der Witterung und Gemeinheiten vieler Menschen zogen ihn nicht
nieder, verdemiitigten ihn nicht, sondern er wandelte inmitten dieser Armseligkeiten
menschlicher Existenz wie ein Ausgezeichneter, dessen Erscheinung sich auf diesem
dunklen Hintergrund nur um so heller abhob. Ja, was noch schwerer wiegt, ihn
konnten auch die ihm zugekommenen Gunsterweise und Wohltaten nicht erniedri-
gen oder sein Wesen verfilschen, er blieb auch im Nehmen der Edelmann. Dieser
Kristallisationskern seiner Personlichkeit konnte durch den anfliegenden Staub
des Alltages nur leicht verdeckt werden, begann aber beim ersten frischen Windstof§
einer Eigentat sofort wieder zu leuchten. Er konnte es zeitlebens nicht verleugnen,
dafl er sich selbst nie wie ein aus untersten Tiefen mihsam Emporgearbeiteter vor-
kam, der dann, am Ziel seiner Wiinsche, sich an die Tafel des Lebens setzt und nun
nachholt, was er in langen Jahren versaumt hat, sondern als Freieigner in die Fufi-
stapfen des Herrn getreten war nach dem Grundsatz: Deo servire, regnare est. Von
dem unsichtbaren Bannkreis der Distinktion, die ihn umgab, vom Fehlen jeder
Vertraulichkeit gegeniiber seinen engsten Mitarbeitern, von dem Abstand, den er
bewuflt zwischen sich und den Seinen gewahrt wissen wollte, bis zum sorgfaltig ge-
deckten Tisch und der Aufwartung beim Mahl mit einfachsten Speisen, wie er es als
General seiner Gesellschaft zu halten pflegte, gehoren alle Merkmale seiner Eigen-
art der Adelsschule an.

Inigos Leben fillt in die Wendezeit des versinkenden Spétmittelalters zur Neu-
zeit. Wie die meisten ragenden Gestalten dieser Ubergangsperiode weist auch seine
Person Merkmale der alten und der neuen Zeit auf. Die ungebrochene katholische
Gliubigkeit seiner Halbinsel gehért wie die traditionelle ritterliche Kampfbereit-
schaft gegen den Islam dem Mittelalter, sein rasches Erfassen der Bedeutung der
Universititsbildung fir die geistige Eroberung der Zeit dem Zeitalter der Re-

mark 45 (1954), S. 3—15. — Vom selben Verfasser: Zwei Gestalter des christ-
lichen Abendlandes: Franz von Assisi und Ignatius von Loyola.
Wort und Wahrheit 1 (1946), S, 82—88, — Franz von Assisi und seine Be-
deutung fiir seine Zeit. Sanctificatio Nostra 8 (1937), Heft 6 und 7. — Der
Gottsucher, gezeigt an Augustinus, Linzer Quartalschrift (1947), Heft 4.
— Der ringende Christ, gezeigt an Michelangelo. Linzer Quartal-
schrift (1948), Heft 1.



250 Karl Eder

naissance an. Der Blick fiir die Anforderungen der Gegenwart und der Drang zu
deren Mitgestaltung liefen jedoch Ignatius das Uberkommene, soweit es hinderlich
war oder schien, entschlossen abstreifen. Loyola ist das Gegenteil eines in die Ver-
gangenheit verliebten Romantikers. Die Aufgeschlossenheit fiir die kirchliche Ge-
genwartkunde lie ihn vielmehr Schritt halten mit seiner Zeit. Sie verhinderte nicht
nur den Riickblick um der Vergangenheit willen, sondern lief den aufmerksamen
Beobachter in vielen seiner Entschliefungen seiner stiirmisch bewegten Zeit voraus-
eilen. Doch nimmt dieser Hinweis die innere Entwicklung des Junkers bereits
vorweg.

Die erste Zisur seines Lebens war mit dem Eintritt als Page in den Dienst des
GrofRschatzmeisters in Arévalo (1506) gegeben. Dieser zehnjihrige ehrenvolle
Hofdienst lief bei dem Fiinfzehnjahrigen in Sturm und Drang den Junker aus-
reifen. Unberihrt blieb die angestammte Religiositit, aber die Lebensfiihrung
folgte den lockeren Gepflogenheiten der Junkerkreise. Sein Ideal war der ritter-
liche Held, sein zukiinftiger Platz der Dienst beim Militdr. Halbberauscht von den
Findriicken des Hoflebens, gefiel sich der von einem vitalen Korpergefiithl Durch-
drungene in der Rolle des bewunderten flotten Junkers. Der Stolz auf sein blondes
Haar, die modische Korperpflege, das Paradieren in glinzender Uniform und das
Bestreben, mit der nenesten Mode zu gehen, fallen nicht auflerhalb der Linie mdnn-
licher Fitelkeit und demi Drang nach Eindruck bei ihrer Umgebung, den so viele
junge Leute zeigen. Es sind die tastenden Versuche der Selbstbehauptung und also
Dokumentationen innerer Unausgeglichenheit. Bedenklicher waren die Entladun-
gen iberschinmender Jugendkraft in Liebesabenteuern, Rauf- und Duell-
hindeln, wozu ihm die leidenschaftliche Lektiire der modischen Amadisromane die
Begleitmusik lieferte. Immerhin bewahrte er sich in der schwérmerischen platoni-
schen Zuneigung zu einer Dame hochsten Standes die Achtung vor dem Frauen-
ideal. Bei solchem Stand der Dinge kann es nicht iberraschen, daf Inigo seinen
Finzug in die Geschichte in der Form von Prozefakten in einer verdichtigen, nie
geklarte Affire in der Fastnacht 1515 in Azpeitia hielt, deretwegen ihn und
seinen geistlichen Bruder der Korregidor von Guipuzcoa anklagte. Unter Berufung
auf die vor Jahren empfangene Tonsur unterstellte sich Inigo freiwillig dem bischof-
lichen Gericht zu Pamplona, wo er vorlinfig eingekerkert wurde. Da er spiter
offiziell als Kleriker der Didzese Pamplona bezeichnet wurde, diirfte der Empfang
der Tonsur anf Tatsache beruhen, wenn auch seine Auffithrung keineswegs geistlich
war. Nach dem Sturz seines Gonners, des Grofischatzmeisters, trat er 1517 zu
Pamplona in Navarra als Offizier in den Dienst der Leibgarde des Herzogs von
Nijera. Hier wurde er im Kampf der Franzosen gegen die Festung schwer ver-
wundet, nachdem er den Kommandanten durch seine Festigkeit von einer ent-
ehrenden Ubergabe zuriickgehalten hatte. Er biifite seinen soldatischen Mut mit
der Tauglichkeit zum Militirdienst. Auf SchloR Loyola empfing er die Sterbe-
sakramente und ertrug die Prozeduren um sein Bein mit der Standhaftigkeit eines
Indianers.

Im Kampf gegen die tédliche Langeweile griff er aus Mangel an Romanlektiire
zu den zwei Bichern, die im Schloff verwahrt wurden, zur Legendensammlung



Ignatius von Loyola 251

Flos sanctorum und der Uita Christi des Kartdusers Ludolf von Sachsen3. Seine
lebhafte Phantasie lie ihn bald mitspielen und er dachte sich, dhnlich wie er es
bei den Ritterromanen getan, in die Situationen der geistlichen Helden, besonders
des Franz von Assisi und des hl. Dominikus hinein. Hierbei machte er eine uber-
raschende Entdeckung. Tagtrdume um die Herrin seines Herzens erzeugten nach
anfinglicher Befriedigung das schale Gefiihl der Enttauschung, wihrend der Nach-
vollzug geistlicher Werke den inneren Menschen dauernd hob. Als Ergebnis lange-
ren Nachdenkens uber diese verschiedenen Wirkungen erwuchs ihm die Uber-
zeugung, dafl die weltlichen Phantasien vom Teufel, die geistlichen von Gott
stammten. Dieses Erlebnis erfaflte sein Inneres mit Urkraft, so dafl es den alten
Menschen ausléschte und einen neuen Menschen schuf. Die ,Bekehrung“ wurde
also durch einen Akt der Selbsterfahrung ausgelost und gewann dadurch eine
Machtigkeit, die allem Einreden standhielt. Nicht durch Sehen oder Héren, sondern
durch Lesen, nicht durch Bilder oder Menschen, sondern durch ein Buch wurde der
Akt eingeleitet. Die Selbsttitigkeit in langer Einsamkeit und die Versenkung in
eine Lektire wider Willen schufen die Vorbedingungen der ,Umsinnung®, kein
Wunder, dafl der spatere Ignatius von diesen Elementen viel hielt und sie in seinen
»Exercitia spiritualia“ zu einem System entwickelte. Die erste Phase seines Lebens
und seiner inneren Entwicklung, die Sucherzeit, war abgelaufen, der neue Mensch
begann seine ersten Gehversuche zu machen und mufte sich nun entfalten,

IL

Der Pilger im Banne des mittelalterlichen Heiligenideals

Der seelische Vorgang, der Ignatius erschiitterte, bestand nicht in der Wand-
lung vom Unglauben zum Glauben, sondern vom Brauch- und Sittenchristentum
seiner Zeit zum Ernst der vollen Gliubigkeit. Es ist fur Menschen des zwanzig-
sten Jahrhunderts schwierig, sich in diese Umwandlung richtig hineinzudenken.
War schon seine frithere Haltung die Bejahung des katholischen Credo mit der
Dynamik der Selbstverstandlichkeit, so bedeutete das Ja zur Annahme der Nach-
folge Christi im Sinne mittelalterlicher Heiliger die Entschlossenheit zu allen Kon-
sequenzen. Es handelte sich nicht um eine umfassende rationale Begrindung des
Glaubens — die Glaubensquelle der Offenbarung stand fest und war nie vom
Zweifel angefressen —, sondern um eine Begegnung mit dem fortlebenden Chri-
stus und mit der Deutung einer begnadeten Berufung. Die Hilflosigkeit und Rat-
losigkeit iiber den einzuschlagenden Weg legt nicht nur den vélligen Mangel einer
Individualseelsorge in jener Zeit mit unvermeidlichen Experimenten und Schidi-
gungen dar, sondern zeigt auch den Sohn der Neuzeit, der sich, auf sich allein ge-
stellt, mit den Versuchen zur Verwirklichung seiner Ideen und Plidne in beingsti-
gender Weise herumschlagt. An seinem Beispiel wird klar, dafl in dem Reigen
genialer Menschen, den die Renaissance wedkte, auch der Individualismus des
religidsen Menschen nicht fehlte, der die alte Heilslehre neu erlebte und die noch
immer mehr heidnische als christliche Welt durch neue Mittel fiir Christus ge-

3 Die spanische Ubersetzung von Fray Ambrosio Montesino war durch Kardinal Cisneros
veranlaBt worden und 1502/03 in vier Banden zu Alcala erschienen.



252 Karl Eder

winnen wollte. Immerhin fiel die Entscheidung zwischen der Einsamkeit der
Kartause und der aktiv titigen Seelsorge bereits am Anfang seines neuen Lebens.
Seine Stationen waren das Baskenheiligtum Aranzazu, wo er der Madonna das
Geliibde bestindiger Keuschheit ablegte, deren Erscheinung schon frither seine
sinnliche Begierde ausgeloscht hatte, Monserrat, Barcelona und Jerusalem. Mit der
Sehnsucht nach Palistina verbanden sich Erinnerungen an Franz von Assisi, an die
Kreuzziige und an den nationalspanischen Kampf gegen den Islam. Erst 1492 waren
die Mauren von Granada abgezogen und die von den Katholischen Konigen geschaf-
fene Inquisition ging scharf gegen die Moriskos vor. Im Zeitalter der Conquista war
diese Paldstinasehnsucht zwar nicht mehr dasselbe wie noch finfzig Jahre friiher,
bekundete aber immerhin noch den weitgespannten Horizont des den Anblick des
Atlantik und des Mittelmeeres gewohnten Basken. Der Zug in das Grofle, Weite,
der Loyola trug, tritt hervor.

Mit der Nachtwache vor dem Marienbild in Montserrat, der Entduflerung der
feinen Kleidung an einen Bettler und des Schwertes und Dolches als Weihegaben
und mit dem Tragen des Pilgergewandes trat der nene Mensch auch auflerlich in
Erscheinung. Drei Tage Gewissenserforschung mit Generalbeichte schlossen den
ersten Lebensabschnitt ab und leiteten den zweiten ein. Hier bewihrte sich der from-
me Beichtvater, der ihm des Abtes Cisneros geistliche ,Ubungen® zum Geschenk
tiberreichte, als seelenkundiger Fihrer. Der Umweg iiber Manresa, wo er zehn
Monate als Gast bei den Dominikanern wohnte, zweimal auf den Tod erkrankte
und von einigen frommen Frauen gepflegt wurde, bedeutete firr Inigo die Hoch-
schule geistlicher Erfahrung und christlicher Ausreifung, und dies alles, obschon er
doch erst Anfinger war. Uber dem Fasten, Geifleln, Abbruch an Schlaf und tiglich
siebenstiindigem Gebet mufiten seine Nerven versagen und man konnte den dufler-
lich Verwilderten fiir einen Verriickten halten. Der Grund fiir sein lebenlanges Lei-
den war gelegt und der vom Geist Hingerissene bezeichnete spater immer wieder
dieses Wiiten gegen die Gesundheit als Irrtum. Die mystischen Begnadigungen, die
er in einer Héhle, von ihm spéter ,Urkirche” genannt, erlebte, schufen den fritheren
verweltlichten Ritter zum wahren Geistesmann um. Bei Tag sah er ein Ding wie
mit vielen funkelnden Schlangenaugen, eine Stimme fragte ihn, ob er dieses elende
Leben fiinfzig Jahre aushalten zu konnen glaube. Depressionen wechselten mit Exal-
tationen, die Peinen der Skrupulositit brachten ihn an den Rand des Selbstmordes.
Wie ein Monch Altigyptens wollte er die Antwort Gottes durch Enthaltung von
jeder Nahrung erzwingen. Aber erst die Erkenntnis wie auf Schlofl Loyola — Trau-
rigkeit der Seele stammt vom Teufel — befreite ihn endlich von der furchtbaren
Angstneurose. Er lief ab von den Ubertreibungen in Gebet und Fasten und mit der
Pflege des Aufleren gewann er wieder den Anschluf an die Welt, fiir die er be-
stimmt war. Das Bild der hochbeiligen Trinitit in drei wunderbar klingenden Or-
gellauten und eine Erleuchtung iiber das geistliche Leben, iiber Glaube und Glau-
benswissenschaft, die sein ganzes Leben erhellte, vollendeten die mystische Begna-
digung. Wieder muf, wie auf Schiof Loyola, der Einflufl von Biichern festgestellt
werden. Zum Leben Christi des Ludolf von Sachsen und der Schule des geistlichen
Lebens des Abtes Garcia de Cisneros von Montserratt, die besonders deutsche My-

4 Dieses Kompendium &lterer Andachtsbiicher stitzt sich vornehmlich auf Johannes



Ignatius von Loyola 253

stiker heranzog, trat nun Thomas von Kempen: De imitatione Chrisi®. So stellt sich
heraus, daf auf Loyola und nicht zuletzt auf seine Exercitia spiritualia eine der
kostbarsten Gaben des Spatmittelalters, die deutsche Mystik, bestimmenden FEin-
{lu nahm. Die ,Nachfolge Christi“ blieb auch spater Loyolas Lieblingsbuch.
Die Mihen, unter denen der Pilger seinen Herzenswunsch, Palastina, durch-
setzte, waren beispiellos. Von Barcelona, wo er in Isabel Roser eine Goénnerin
fand, fuhr er nach Gaeta, marschierte in das Rom Hadrians VI. und begab sich
mit dem Geleitbrief nach Venedig. Die Tiirkengefahr nach dem Fall von Rhodos
(21. Dezember 1522) und Pest, der Krieg zwischen Kaiser und Frankreich, die Be-
wegungen der Renaissance und der Reformation Luthers im Norden drduten
schweren Gewitterwolken gleich tiber Italien und der ganzen Kirche. Nach beschwer-
licher Fahrt sah sich Ignatius am 4. September 1523 am Ziel seiner Wiinsche, in
Jerusalem. Nunmehr gewann das Leben Jesu eines Ludolf von Sachsen Gestalt und
Farbe und durchdringend brannte sich das Erlebnis der heiligen Stitten in sein
empfindsames Herz. Freilich, sein Zukunftsplan, in Jerusalem dauvernd als Laien-
missionir zu leben, scheiterte am Veto des Franziskanerguardians, der von Rom
fiir solche Zwecke bevollmichtigt war, und der sich angesichts der bedringten Lage
seines Hauses und der gefahrlichen Zeitldufte zu dem Verbot durchaus berechtigt
fiihlte. Die abenteuerliche Riickfahrt — erst am 13. Januar 1524 traf Ignatius wie-
der in Venedig ein — konnte die tiefen Eindricke, die er im Heiligen Lande ge-
wonnen hatte, nicht ausloschen. Sie gehorten mit dem seinerzeit auf Schlof Loyola
innerlich erarbeiteten Leben Jesu zu seinem kostbarsten Besitz, bildeten keineswegs
bloR eine Episode seines Lebens, sondern belebten die heilige Geschichte des Erls-
sers so mit den Farben und dem Atem der Wirklichkeit, dafl er die geistige Ver-
anschaulichung der heiligen Orte und Handlungen als ganz wichtigen Bestandteil
in seine Geistlichen Ubungen aufnahm. Eines freilich stand fest: der Traum Pali-
stina war ausgetriumt, und mit der ganzen Nichternheit erhob sich die Frage fir
Loyola nach seinem weiteren Weg. Er hatte viel geschen, Italien mit den Brenn-
punkten Rom und Venedig, Cypern, Palistina, die adriatische Kiiste, war mit vie-
ien Menschen aller Klassen zusammengekommen, hatte mit wachen Augen be-
obachtet und vicles gehért, war iber seine Heimat Spanien und das Baskenland
hinausgewachsen. Wenn er auch kein Wort iiber die Renaissance Italiens verliert,
mufite er die Manifestationen dieses neuen Geistes doch spiiren und zugleich erken-
nen, daf} die Einwirkung auf diese Welt Schulung des Geistes, Wissen und Bildung
voraussetzte. Diese Erkenntnis reihte den ehemaligen Offizier zuruck, er mufite
diesen Weg von Anfang an beginnen und der Jahre ungeachtet Schiller werden. So
15ste ihn diese seine erste Fahrt durch die Welt vom Heiligenideal des Mittelalters,
das in dem weltfliichtigen Monch und Einsiedler knlminierte, und lief} langsam das
Heiligenideal der beginnenden Neuzeit erstehen: den aktiv in das Geschehen der
Zeit eingreifenden Typ, der entschlossen ist, diese Zeit mitzuformen und sie, die
den Einzelnen und die Vélker immer mehr zur Selbstentscheidung aufrief, fiir
Christus zu gewinnen.
Mauburnus von Briissel: Rosetum spiritualium exercitiorum und auf Ger-

hard Zerbold von Zutphen: Libellus de spiritualibus ascensionibus.
5 In spanischer Ubersetzung als Gersoncito.



254 Karl Eder
III.

Der Seelsorger im Ringen mit der Problematik der neuen Zeit

Es 1afit sich kaum vorstellen, mit welchen Empfindungen der fiir Christus Um-
gewandelte durch die Linder wanderte, die ja eigentlich ,christlich waren. Sie
waren in Diozesen eingeteilt, die ein verzweigtes Pfarrnetz aufwiesen. Es gab
iiberall eine Hierarchie mit Amtern, zahlreiche Kloster verschiedener Qrden und
unzihlige grofle und kleine Heiligtiimer und viele Zentren der Frommigkeit. Uber-
all fanden sich neben der groflen Masse der Gleichgiltigen und der getauften Hei-
den wahre Christen. Aber das Kirchenwesen der Zeit wies auch bedenkliche Ziige
auf. Es gab duflere Ordnung neben innerer Unordnung, durch Gewohnheit gehei-
ligte Abweichungen vom Kirchengesetz, schreiende soziale Mifistinde, religiose und
geistige Verwahrlosung weiter Volksschichten und vor allem eine religiése Unwis-
senheit, die zum Himmel rief. Und noch schlimmer: Rom war zum Inbegriff
des Abfalls vom Geiste der Kirche geworden und den Stuhl Petri hatten
Renaissancepapste trotz des groflartigen Micenates iber die Kiinste der religisen
Aufgabe weitgehend entfremdet. Auch Ignatius wurde gewarnt, nach Rom zu ge-
ben, man hielt seine religiose Sendung fir gefahrdet. Far ihn jedoch, der von Ju-
gend an eine besondere Verehrung fiir den hl. Petrus hegte, war die Unterschei-
dung zwischen Amt und Amtstrager eine Gegebenheit, an der nicht zu riitteln war,
und fiir den friheren Offizier Subordination eine Selbstverstdndlichkeit. Ja die fir
manche Zeit und manche Volker so bezeichnende Trennung von Religion und Sitt-
lichkeit, Glaube und Leben, mag ihm das Unertragliche dieser Zustinde irgend-
wie erleichtert haben. Auf alle Fille hatte ein schon ldnger aufkeimender Gedanke:
den Seclen helfen! angesichts des Ausmafles des Unterschiedes zwischen Ideal und
Wirklichkeit bereits den Willen in Bewegung gesetzt und gewann immer groflere
Michtigkeit tiber Ignatius. Das Erbetteln des Lebensnotwendigen war fir ihn nicht
nur Abtotung, das Niederkimpfen des Ekels des einst gepflegten Junkers vor Ar-
mut und Schmutz, sondern auch das Experiment einer neuen Soziologie: des Aspek-
tes von unten nach oben. Inmitten des Kampfes um einen Napf Diinnsuppe und eine
Brotkrume, unter der Hemmungslosigkeit der primitiven Triebe und bei Mangel
aller inneren und dufleren Reinlichkeit, angesichts der Trost- und Aussichtslosig-
keit solcher Massenexistenzen mufiten die hohen Worte der Nichstenliebe und der
Gleichheit der Menschenkinder vor Gott ihre Leuchtkraft verlieren, ja wie Hohn
klingen und aufreizend wirken. Wenn Ignatius bei lebendigem Leib Verfaulende
pllegte, alles, was er hatte, sofort verschenkte, Kinder und Erwachsene um sich
sammelte und ihnen das Gotteswort verkiindete, so war all das gewif nur ein Trop-
fen auf einen heiflen Stein, aber er wies durch diese anscheinenden Torheiten auf
den richtigen Weg, den eine bewufite Seelsorge kiinftig zu gehen hatte, den Men-
schen leiblich zu helfen, um ihnen nach dieser Voraussetzung das geistige Brot zu
brechen. Schwer auszudenken, wie dieser Gegensatz: die Uberfille der inneren Ge-
sichte und das Bewuf}tsein, das geistige Brot fir die Darbenden in der Hand zu ha-
ben hiiben, und die schreienden Gegensatze, das Elend breitester Schichten neben
dem Glanz einer diinnen Oberschichte dritben, den um die Seelen Besorgten nieder-
driicken mufiten.



Ignatius von Loyola 255

Sein Trost war der Glaube an eine neve Seelsorge durch Reform der bestehenden
Zustande. Es ist etwas Grofles um einen solchen Gedanken bei einem schwachen
Einzelnen und zu sehen, wie er diber Berge und Téler von Hindernissen seinem
fernen Ziele zustrebte. Das Entsetzen iiber die herrschenden Zustinde mufite ein
wachsendes Unbehagen gegeniiber den landliufigen Formen der Seelsorge, vielfach
eine Abspiegelung der Herrschafts- und Grundherrschaftssysteme auf geistlichem
Gebiete, erzeugen und zur Ausschau nach neuen Miiteln anregen. Die Distanz, die
der ganz im Glauben Lebende von Menschen und Dingen gewonnen hatte, be-
fahigte ihn, das Wesentliche vom Zeitbedingten, Verdnderlichen zu unterschei-
den und sich in Zusammenschau und Vorschau iber seine Zeit zu erheben. Die Uber-
zeugung, dafl neue Wege beschritten werden mufiten, um die abgestandenen Mas-
sen zu gewinnen, daf} die bisherigen Mittel vielfach ihre Kraft verloren hatten, daf}
auch fir die Orden neue Formen gefunden werden mufiten, beschiftigte Ignatius
immer intensiver. Es bleibe dahingestellt, ob er eine deutliche Vorstellung von dem
Zeitenumbruch gewann, in den sein Leben fiel, sicher ist, dafl er so handelte, als ob
er sich der Wende bewuflt wire. Er mag als Modellfall gelten, wie der seelische Nie-
derschlag neuer Stromungen auflerordentliche Menschen erfafit und sie zu Pionie-
ren, die geistige Briicken schlagen, umwandelt. Nur lag — begreiflicherweise —
noch kein festes Programm vor, die Pline begannen sich erst allméhlich zu ordnen
und Gestalt anzunehmen, noch brannte kein klares Licht, sondern aus schummri-
ger Ddmmerung stiegen Lichtwellen empor. Unverriickt stand nur der Wille, frem-
den Seelen zu belfen: die innere Mission. Alles wie, wodurch und womit war in die-
ser Phase des Suchens und Versuchens noch in Schwebe. Doch mufi Ignatius in sich
den archimedischen Punkt bereits gefunden haben, von dem aus er eine Welt geistig
bewegen sollte. Denn nur, wer sich selbst gefunden hat, darf den gewaltigen Aus-
bruch aus dem Ring des Selbst in das uferlose Meer der unzihligen Geister wagen,
um diese zu gewinnen. Die Einsicht, dafl die iibernatiirlichen Krafte weitgehend an
dic irdischen Verhélinisse gekniipft und mit diesen gekoppelt sind, lehrte ihu in
Bilde die sorgfiltige Erkundung und Beniitzung aller rein natirlichen Umstinde
und Voraussetzungen. Der Mystiker verdringt nicht den realistischen Beurteiler,
der an die Menschenbeobachtung und Vertrautheit mit der Terrainkunde des ehe-
maligen Offiziers ankniipfen konnte. Zunichst hief} es, zuriick zur Ausgangssitua-
tion, nach Spanien.

Nach einem geféhrlichen Marsch durch das Kriegsgebiet der Lombardei schiffte
er sich in Genua nach Barcelona ein und widmete sich zwei Jahre dem Latein-
studium. Obwohl von frommen Damen umsorgt, fihrte er sein fritheres Leben des
Gebetes, des Bettelns und einer Art Laienseelsorge. Die ersten Keime seiner Geist-
lichen Ubungen festigten sich. Seine Reformversuche in verweltlichten Nonnenkon-
venten und die Widerstande, die er erfuhr, mufiten die Frage nach der Gestaltung
seiner Arbeit aufwerfen. Da sich die Moglichkeiten: Eintritt in einen herabgekom-
menen Orden oder seelsorglicher Alleinginger, zerschlugen, setzte Ignatius den
Weg der Studien fort. Es zeigte sich in Alcala, dafl sein Herz nicht der Wissen-
schaft, sondern der Seelsorge gehorte. Er und seine Gefihrten gerieten durch die
Geistlichen Ubungen, die sie gaben, in den Verdacht, Alumbrados zu sein und mach-



256 Karl Eder

ten die Bekanntschaft mit der Inquisition. Da die Untersuchung am 19. November
1526 nichts Greifbares ergab, trat das Glaubensgericht den Fall an den General-
vikar ab, der nur das Ablegen ihrer verdidchtigen Kleidung und das Tragen der
Klerikertracht verlangte. Eine neue Verhaftung in der Dauer von 42 Tagen endete
mit dem strikten Verbot jeder Seelsorge, bis sie in den néchsten drei Jahren mehr
studiert hitten. Ignatius bezog nun die Hochschule von Salamanca, an der eben der
Kampf um Erasmus tobte. Wieder erregten der sonderbare Fremde und sein Kreis
Aufsehen. Nach einer Untersuchung im Dominikanerkloster landete er wieder, fiir
22 Tage, im Gefingnis, wo er mit einem Gefédhrten zusammengekettet war. Sein
Buch der Geistlichen Ubungen wurde fiir einwandfrei befunden, aber seine moral-
theologischen Belehrungen wurden verurteilt, da dic entsprechenden Studien fehl-
ten. Nach drei Monaten Zwischenstation in Barcelona, die ihn nach den gemachten
Erfahrungen mit der herkémmlichen Seelsorge ans der unerlenchteten Begeisterung
l6ste und ihn wieder auf den Boden eines klugen Realismus stellte, wanderte er zu
Fuf nach Paris, wo er am 2. Februar 1528 ankam. Die Umstellung von den Landes-
universitaten zur Weltuniversitit der Sorbonne hob ihn in eine Hdhe, von der aus
er das Gewoge der Zeitstromungen vorziiglich beobachten konnte. Nach Rom und
Jerusalem nun Paris. Drei Stidte und ebensoviele Symbole: das Zentrum der Welt-
kirche, der Mittelpunkt des Heilsgeschehens und der Hauptumschlageplatz des
Wissens. Die drei Eckpunkte seines Lebensdreieckes sind gegeben, das sich bei tie-
~ ferem Nachdenken als hochgelegen erweist. Innerhalb dieser Grenzen lduft nun
Loyolas weiteres Leben ab und miindet schliefilich in die Stiftung der Gesellschaft
Jesu.

Um Erfahrungen itber die Fihrlichkeiten der Laienseelsorge bereichert, widmete
sich Loyola in Paris den Studien, die thn zam Theologen machen konnten. Thn
mufite die Wirkung seiner Exerzitien auf Frauen und unreife Menschen befrem-
den, vor allem der Verlust aller bisherigen Gefdhrten nachdenklich stimmen iiber
menschliche Wankelmiitigkeit. Mit eisernem Fleiff begann er im Kolleg Montaigu
nochmals Lateinstudien, ging 1529 und 1530 auf Kollekte zu spanischen Kaufleu-
ten nach den Niederlanden und 1531 sogar nach London. Dank der grofiziigigen
Spenden und regelmifliger Zuwendungen cines Gonners in Antwerpen und
der befreundeten spanischen Damen waren seine dufieren Verhéltnisse geordnet.
Er hatte aus dem fritheren Bettlerdasein in ein standesgemafies Verhalten gefun-
den und behandelte die Geldfrage von jetzt an wie ein erfahrener Mann von Welt-
kenntnis. In seinem Vorhaben hatte sich allerdings nichts gedndert. Neuerdings
scheiterte die Werbung von Mitgefahrten infolge tibertriebener Askese am Wi-
derspruch der spanischen Landsmannschaft. Auch im Kolleg Sainte-Barbe, wohin
er iibergesiedelt war, mufte er Schwierigkeiten iiberwinden, bis man seinem from-
men Eifer freie Bahn lief. Nach dem Lizentiaten- und Magisterexamen (1533 und
1534) widmete er sich dem Studium der Theologie im Geiste des Aquinaten, ohne
die Seelenwerbung anfzugeben. Bemerkenswert ist seine Abneigung gegen Eras-
mus, aber auch gegen Luis Vives, bei dem er in Brigge zu Gast gewesen war. Unter
seinen Gefolgsleuten befanden sich Favre, Xavier, Rodrigues, Lainez, Salmerén
und Bobadilla. Die Gewinnung jedes einzelnen war ein Meisterstiick verstehender



Ignatius von Loyola 257

Einfithlung und der Individualpsychologie. Der elementaren Kraft der Exerzitien,
hinter denen die personlichen Erlebnisse Loyolas standen, gelang die Umwand-
lung der keineswegs leicht zu gewinnenden Méanner. Diese héchst personliche Ein-
zelseelsorge geschah inmitten der Wellenschldge, die Luthers Bewegung auch nach
Paris geworfen hatte.

So gelang der dritte Versuch einer Gemeinschaftsbildung nach dem Scheitern
der beiden ersten. Am 15. August 1534 verpflichteten sich die Sieben auf dem
Montmartre zo Armut, Jungfriulichkeit, Seelsorge und zur Ubersiedlung nach
Palistina. Sollte sich die Uberfahrt innerhalb eines Jahres oder ein Daueraufent-
halt nicht ermoglichen lassen oder die Mehrheit fiir eine Riickkehr sein, wollten
sie sich in Rom dem Papst zur Verfigung stellen. Wer sieht nicht, dafl der allererste
Plan Loyolas, die Mohammedanermission, wieder auftauchte, dafl allerdings auch
die Erfahrungen seiner ersten Palistinafahrt in dem Gel6bnis ihren Niederschlag
fanden. Das Gelibde vom Montmartre macht Halbpart zwischen dem eigenen Ur-
konzept und der Unterordnung unter den Befehl des Papstes. Ohne Voraussicht
der gewaltigen Entfaltung des Jurisdiktionsprimates in der Neuzeit leitete dieser
Beisatz die Entwicklung des kirchlichen Zentralismus in neuartiger Form ein, be-
grindete allerdings auch eine in der bisherigen Ordensgeschichte einzigartige Stel-
lung der Gesellschaft Jesu. Doch war auf dieser Stufe noch keineswegs an einen
Orden gedacht. Dafl Loyola in den Tagen der Ketzerhinrichtungen sogar als Luthe-
raner verdichtigt, wenngleich durch seine sofortige Selbststellung génzlich freige-
sprochen wurde, beweist, dafl er aus dem gewéhnlichen Rahmen fiel und daher wie
alles Ungewohnliche suspekt war. 1585 reiste Loyola fiir zwei Jahre nach Spanien,
um Heilung von seinem schweren Gallenleiden zu finden, frithere Argernisse zu
tilgen und die Familien seiner Gefdhrten zu besuchen. Er beauftragte Favre mit
der Stellvertretung in der Fihrung des Bundes, dem sich noch drei Franzosen, Jay,
Broét und Codure, zugesellt batten. Treffpunkt fir die Ausreise nach Paldstina an-
fangs 1537 sollte Venedig sein.

Dieser Spanienbesuch ist fiir die innere Entwicklung Loyolas nicht gering anzu-
schlagen. Er stellte ihn den strengsten Richtern, seinen Verwandten, seinen Mitwis-
sern um sein fritheres Leben und seinem Bekanntenkreis gegeniltber. Wenn es ibm
darum ging, unter seine Jugendzeit vor diesem Publikum den Schlufistrich zu zie-
hen, so mufiten neben Neugierde und Befremdung auch die Gefithle der Peinlich-
keit und ernste Bedenken geweckt werden. Es war die Probe: nemo propheta in
patria sua. Sich dieser Entscheidung mit all ihren Schirfen auszusetzen, war fir
Loyola ein Bediirfnis. Eine alte Rechnung sollte bereinigt werden und zwar griind-
lich. Wider den Herrenstolz mufite minnliche Demut, wider Familientradition der
neue Lebensstil, wider den Dunstkreis von Geriichten, der seine Person umgab, der
neue Mensch gezeigt werden. Eine wertvolle Nebenfrucht seiner seelsorglichen Ta-
tigkeit war die Einsicht in das Leben der breiten Volksmassen und in die tiefrei-
chenden sozialen, sittlichen und religiésen Schiden der Zeit. Den Kenner des Volks-
lebens konnte der Glanz der Hochrenaissance nicht iiber schreiende Mifistinde hin-
wegtauschen. Das versinkende Sozialgefige des Mittelalters, Verwahrlosung und
Gleichgiltigkeit, Blindheit gegen offene Wunden und dringende Probleme der



258 Karl Eder

neuen Zeit verschlangen sich zu einem diisteren Hintergrund, vor dem der einzelne
Helfer anscheinend ein verlorener Mann war. Doch war Loyola von der Sieghaf-
tigkeit der Erlosungsbotschaft so durchdrungen, dafl er nicht dem Pessimismus ver-
fiel, sondern aus dem Blick auf die erregende Wirklichkeit seine stiarksten Aktivi-
titskrafte bezog. Als am 8. Januar 1537 die Pariser Gefdhrten nach einem Marsch
durch Lothringen, die nérdliche Schweiz und itber die Alpen unter manchen Aben-
teuern in Venedig eingetroffen waren, setzte sie Loyola fiir schwersten Dienst in
Hospitilern ein und erweckte das Interesse weiterer Kreise fiir seine Schar, die auf
zehn Mann angewachsen war. Eine weise Anordnung. Venedig war ein Mittel-

unkt der katholischen Reform und hatte einen der Eifrigsten, Gaspare Contarini,
bereits in das Kardinalskollegium entsendet. Aber Gregorio Cortese, Reginald Pole,
Pietro Contarini, Girolamo Miani und vor allem das Haupt der Theatiner, Gian
Pier Carafa, wirkten noch in der Lagunenstadt. Ein avsfihrlicher Brief, in dem
Loyola héflich einige Bedenken gegen die Satzungen der Theatiner vorgebracht
hatte, legte den Grund fiir die tragische Entfremdung zwischen ihm und Carafa.
Loyola mufite erkennen, daf es keineswegs geniigt, Gutes zu wollen, und dafl bei
der engen Koppelung von Person und Sache auch die sachlichste Kritik die Person
aufbrachte. Die Hoffnungen auf eine Ausreise nach Palistina schwanden, da der
Sultan dem Kaiser den Krieg erklarte, und als Venedig am 13. September der Liga
zwischen Kaiser und Papst beitrat, mofite die Uberfahrt nach Palistina aufgege-
ben werden. Die Ablegung der Gelithde der Armut und Keuschheit, der Empfang
der Priesterweihe am 24. Juni und einige Monate Seelsorgsarbeit in verschiede-
nen Stidten des Venetianischen — Loyola wirkte in Vicenza — hatte die so ver-
schiedenen Charaktere, die bisher durch Loyola zusammengehalten und geformt
worden waren, zu einem einheitlichen Fahnlein verschmelzen lassen.

Verschiedene Umstinde wirkten zusammen, um dem in der Luoft schwebenden
Gedanken einer Genossenschaftsgriindung niher zu treten. Die Aufgaben der Zeit
waren riesengrofl, Religion und Sittlichkeit weithin verfallen, das Ordenswesen
nmstritten und hochst reformbediirftig. Ein neuer Orden war ein Wagnis, beson-
. ders wenn er anders als die anderen auftrat und seinen Platz an der Kurie und
im Kreise der alten Orden erst zu erringen hatte. Die wertvollen Ansitze der Re-
form mufiten gefihrdet sein, wenn sie nicht von einer Institution getragen waren,
die als verlingerter starker Arm des schopferischen Finzelnen ganz anders wirken
konnte als dieser allein. Loyola berief daher fiir Ende September alle seine Ge-
fahrten zur Lagebesprechung nach Vicenza. Bis Sommer 1538 sollte noch mit der
Pilgerfahrt zugewartet werden, dann war der seinerzeit vorgesehene Fall B gege-
ben: die Truppe stellt sich dem Papst zur Verfagung. Noch immer hoffte Loyola,
seine Primiz in Bethlehem feiern zu kénnen. Das innere Wachstum seiner Schar
driickte sich sinnvoll in dem nun gewahlten Namen Compafiia di Jesus aus. Wenn
Loyola seine Mannen auf Stidte wie Padua, Ferrara, Bologna und Siena verteilte
und sie anf Studentenseelsorge und Mitarbeit an der regularen Seelsorge durch
Predigt, Exerzitien und Krankendienst verwies, wihrend er selbst mit Favre und
Lainez nach Rom zog, disponierte er bereits wie ein Ordensoberer iiber seine Un-
tergebenen. Von Venedig verabschiedete er sich, nachdem er ein amtliches kirchli-



Ignatius von Loyola l 259

ches Wohlverhaltenszeugnis eingefordert hatte, um den iiblichen Verdichtigungen
die Spitze abzubrechen. In einer Vision bei La Storta vor Rom empfing er die
mystische Bestitigung der Beratungen mit seinen Gefdhrten in Vivarolo vor den
Mauern Vicenzas. Es gehort zu den inneren Stationen im Leben dieses Mannes,
daf er bei dem Abschied seiner Existenz als Privatmann, vor den Materien Orga-
nisation, Statuten und kanonisches Recht, neuerdings mystische Begnadungen wie
einst auf Schlof Loyola und in Manresa empfing. Das Banner des ,armen und
schmacherfiillten Christus“ flatterte in gleicher Weise iber der Seele des einstigen
Offiziers wie iiber der Gesellschaft, die zu organisieren er sich anschickte.

IV.

Der Organisator und Ordensgeneral

Die Mittelpunkte, von denen die Wellenkreise christlicher Erneuerung ausgin-
gen, lagen oft abseits der groflen Heerstraflen in kleinen Orten oder Eindden, mit
denen sich in der Folge ihr Ruhm verbindete. Eine Reform der Kirche aus dem
Geiste des Evangeliums, wie sie Loyola vorschwebte, mufite eigentlich vom Heili-
gen Land, der Heimat des Weltheilandes, ausgehen. Daher die tiefe Sehnsucht
nach Jerusalem und den heiligen Stitten, die keineswegs in der Kreuzzugsromantik
und der traditionellen antimaurischen Haltung Spaniens allein wurzelte. Die Glut
des Christusglaubens strebte nach den Urspriingen und Anfingen des Christen-
tums und brannte sich so tief ein, daf} sie diesen Mann den Europakomplex tber-
winden lief, in dem die bisherige Geschichte befangen war. Gewifi, Loyolas Lands-
leute iiberquerten den Atlantik und begriindeten die neuspanischen Reiche in fer-
nen Kontinenten, aber das religiose Gewissen des Abendlandes hinkte weitgehend
nach und betrachtete die auflereuropiische Mission anfangs als Sonderaufgabe von
Ordensfreiwilligen. Es brauchte noch geraume Zeit, bis das Bewufitsein der im Banne
der Glaubensspaltung stehenden Vélker allmihlich mitzuschwingen begann und
den engen Gesichtskreis des Europidismus durchbrach. Mit Rom war die Warte ge-
geben, von der aus der Weitblick zu den Aufgaben der Neuzeit befihigte. So stand
fiir Ignatius von Anfang neben Christus Petrus, neben Jerusalem Rom. Es war das
Rom mit seiner reichen Tradition, aber auch mit seinen historischen Belastungen,
und es galt fiir Ignatius grundsitzlich zwischen Amt und Amtstriger, Institution
und Inhaber zu unterscheiden. Tatsichlich wurde Rom eine besonders harte Prii-
fung fiir den Mann und sein Werk. Mit bewundernswerter Geduld und ebenso gro-
Ber Klugheit wufite sich Loyola langsam und miihevoll seinen Pfad zu bahnen.

Ignatius, zuerst am Hang des Pincio, dann am Ponte Sisto und schliefilich beim
Torre del Merangolo cinquartiert, gab Exerzitien und ging dann vierzig Tage
nach Monte Cassino. Als die Wartezeit verstrichen war, berief er seine Gefdhrten
nach Rom. Sie erhielten Predigterlaubnis und bekdmpften die Fastenpredigten
eines Augustinereremiten mit solchem Erfolg, dafl die Gegner wieder zur Waffe
der Verdichtigungen gegen Loyola griffen. Der Bezichtigte trug Paul IIl. person-
lich seine Angelegenheit in Frascati vor und erbat sich eine ordnungsgemifie ge-
richtliche Untersuchung. Ein freundliches Geschick hatte drei seiner ehemaligen
Richter, Figueroa von Alcala, Dr. Ory von Paris und Dotti von Venedig nach Rom



260 Karl Eder

gefithrt, die zu seinen Gunsten aussagten. Da auch der Suffragan von Vicenza, Her-
zog Ercole von Ferrara, und die Kirchenbehérden von Bologna, Siena und Velletri
sich iber die Junger sehr gunstig duflerten, endete der Prozef nicht nur mit einem
vollen Siege der Ifiiguisten, sondern brachte die 6ffentliche Meinung Roms auf die
Seite der Beschuldigten. Nach dem Urteil vom 18. November 1538 stellte Loyola,
da kein Ende des Tiirkenkrieges abzusehen war, seine Schar dem Papst zur Ver-
fiigung. Seine Primiz hielt er am Weihnachtstage zu S. Maria Maggiore bei der
Krippe des Jesuskindes und dokumentierte so aufs neue seine Verbundenheit mit
Bethlehem und der Heilsgeschichte, Merkwiirdig bleibt, dafl er und seine Gesell-
schaft in der iiberhitzten Atmosphare Roms, wo die Reformpartei, Lutherfreunde
und Anbénger des alten Systems um die Palme rangen, als Lutheraner verdachtigt
wurden. 1547 schritt sogar die 1542 auf Loyolas Betreiben geschaffene romische
Inquisition gegen die Ifiguisten ein und 1551 erhob der Vorsteher des von Loyola
gegriindeten Katechumenenhauses fiir jidische Konvertiten nochmals denselben
Vorwurf. Dann hatte Loyola wenigstens in Rom Ruhe. In seiner spanischen Heimat
hielt sich das Geriicht von seiner Ketzerei bis liber seinen Tod hinaus. Neunmal
stand Ignatius vor dem Glaubensgericht®, gewif} eine Folge des neuartigen Auftre-
tens in einem Raum, der naturbaft konservativ ist, zum Teil eine Folge der Ver-
bindung, die lutherfreundliche Kreise mit ihm und seinen Anhingern pflegten.
Ubrigens auch ein Beweis, daff die einstige groflartige Freiheit in der Kirche dem
Geiste der Enge, des Argwohns und der Angeberei gewichen war.

Die hervorragende sozial-caritative Wirksamkeit der Ifiiguisten im Hungerwinter
1538/39 hatte beim Volke die Meinung hochkommen lassen, es bandle sich um
einen neuen Orden. Tatsichlich liefen die Tendenzen der Entwicklung nach die-
ser Richtung. In lingeren Beratungen einigten sie sich am 15. August 1539 auf
einen Orden und zum Geliibde des Gehorsams gegen einen Obern, um das Papst-
geliibde richtig erfillen zu konnen. Der neue Orden sollte Societas Jesu heillen,
Studienhduser mit Einkiinften fir den Nachwuchs errichten, die Mitglieder sollten
keine eigene Tracht haben, auf das gemeinsame Chorgebet und Buliibungen ver-
zichten, um ganz ihrer Aufgabe zu leben: Forderung der Seelen in dhristlichem
Wandel und diristlicher Lehre, Ausbreitung des Glaubens durch das Amt des
Wortes, durch geistliche Exerzitien, Werke der Nachstenliebe und besonders Un-
terweisung der Kinder und Ungebildeten im Christentum. Der miindlichen Be-
stitigung, die der Papst am 3. September dem ersten Entwurf der Statuten gab,
folgte ein harter Kampf an der Kurie, bis am 27. September 1540 die Bulle Regi-
mini militantis Ecclesiae die Gesellschaft Jesu kanonisch begriindete, freilich mit
der Beschrankung der Vollmitglieder auf sechzig. Loyola verhielt sich in dieser
wechselvollen Phase wie ein kluger Sachwalter. Er gelobte dreitansend Messen,
brachte aber auch Empfehlungen von héchsten Herren und von den Stadten ihrer
Wirksamkeit bei. Die Bulle hatte die Ausarbeitung von Satzungen verlangt. Sie
wurden in Beratungen vom 4. Mirz 1541 an erstellt und in zweimaligem Wahl-
gang wurde Ignatius zum Praepositus Generalis gewablt. Er hatte die einstimmige
erste Wahl abgelehnt und die Ablehnung mit seiner Krankheit und seiner siind-

6 Viermal in Spanien, zweimal in Frankreich, dreimal in ltalien.



Ignatius von Loyola 261

haften Jugendzeit begriindet, die zweite Wahl aber erst nach Aussprache mit sei-
nem Beichtvater, dem er die Entscheidung anheimstellte, angenommen. Am 22.
April 1541 legten die Mitglieder der Gesellschaft in St. Paul vor den Mauern ihre
Profefigelibde ab und besuchten die iibrigen Hauptkirchen. Die Haltung Loyolas
darf nicht als Zeremoniell eines gewissen Lebensstils gedeutet werden, etwa wie
die Flucht mittelalterlicher Kaiserkandidaten in die Einsamkeit, um sich dort fin-
den und einholen zu lassen. Beide Griinde waren vielmehr berechtigt, es handel-
te sich um die physische und psychische Tauglichkeit des Werkzeuges, als das er sich
fiihlte. In dieser Hinsicht stand ihm das Werk weit iiber der Person, auch seiner
eigenen.

Ubereinstimmend deuten die Kenner dieser auflerordentlichen Vita die fiinf-
zehn Generalatsjahre als den Hohepunkt im Leben Loyolas. Nicht nur in dem
Sinne, daf der General das Letzte an Klugheit, Welt- und Menschenkenntnis aus
sich herausholte und sich — ein Erbe guter baskischer Anlagen — als ungewdéhn-
lich praktischer und geschiaftsgewandter Mann entpuppte, sondern, was viel mehr
ist, dafl auch das innere Wachstum nicht stillestand, sondern sich gliickhaft weiter
entfaltete. Der General verlor iiber dem Vielerlei nie das Eine aus dem Auge. Frei-
lich ging diese Vollentfaltung nicht ohne Hemmungen vor sich, denn das jahe Em-
porwachsen seiner Gesellschaft, deren Stellung an den katholischen Fiirstenhofen
und ihre Ausdehnung bis in die iiberseeischen Lander brachten dem General nicht
nur Freuden, sondern auch Sorgen. Er hatte reichlich Gelegenheit, die Menschen~
natur in ihrer unerschopflichen Mannigfaltigkeit mit ihren Eigenarten und Finten
kennenzulernen, die Fihrlichkeiten der Bewdhrung zu studieren, die unheimliche
Macht der Sedimente der Gewdhnung zu beobachten und sich mit dem sténdig wach-
senden Verwaltungskram herumzuschlagen. Zwischen dem ertrdumten Idealbild
einer Gesellschaft und der ranhen Wirklichkeit klafften Abgriinde, deren Existenz
dem Stifter schwere Sorgen bereitete. Der heroische Schwung, mit dem die Mitglieder
der Societas Jesu durch Predigt, Katechese, Beichtstuhl, Exerzitien und Volksmissio-
nen die Seelsorge belebten, das héhere Schulwesen organisierten, an Fiirstenhofen und
in Staatskanzleien mit Rat und Tat gegenwirtig waren, in Amerika und Asien
Missionen errichteten und sich’ der grofen Abfallbewegung in Deutschland entge-
genwarfen und sie zum Stehen brachten, konnte auf die Dauer nicht gehalten wer-
den, sondern mufite nach dem bekannten Gesetz der Psychologie Phasen der De-
pression, des Zweifels und der Schwiche weichen. Noch handelte es sich um eine
junge, traditionslose Griindung, die nicht zuletzt auch inmitten der iibrigen Ordens-
familien der Kirche ihren Platz erst finden mufite. Gerade Rom als Standplatz war
gefahrlich, da es bei der Grofle des Verwaltungsapparates der Kurie und den vie-
Ien einander durchkrenzenden Bestrebungen fiir Intrigen und Auseinandersetzun-
gen reichlich Raum bot. Dazu gab das rasche Wachstum der Gesellschaft und die
Tatigkeit ihrer Mitglieder an Héfen und Universititen vielfach Anlaff zu internen
Spannungen im Orden selbst. Dafl die Grindung allen Gefahren von auflen und
innen standhielt, nicht zerfiel oder in ein abgewandeltes Gemicht umgemodelt
wurde, beweist ebenso die Richtigkeit des Grundkonzeptes wie die Harte und Ge-
nialitdt ihres Stifters.



262 Karl Eder

Die Arbeit dieser fiinfzehn Generalatsjahre lief auf Seelsorge hinaus, vom
Nidchsten und Dringendsten bis in das Weltweite, und zwar durch seine Gesell-
schaft, die ausgebant und befestigt wurde. Und dies alles nicht in Anmaflung des
Kirchenregiments oder in der Aufrichtung einer zweiten Hauptbefehlsstelle in der
Kirche, sondern als Unterstittzung der ordentlichen Seelsorge. Dort wo diese funk-
tionierte, durch Vertiefung und FErschlieBung der inneren Krafte der Religion
Christi, wo sie darniederlag, durch Reform und Entflammung, wo sie durch die
protestantische Bewegung ausgeldscht zu werden drohte, durch Belebung und, wenn
notig, durch Gegenangriff, wo das Heilswort noch nicht verkiindet worden war,
durch duflere Mission. Die halbe Erde ward der Schauplatz dieser conquista espiri-
tual und linderweise wechselten die Situationen dieses geistigen Kampfes. Welch
eine Aufgabe, die richtigen Personen auf den richtigen Platz zu stellen und bei den
bunten Wedhselfillen der stiirmisch bewegten Zeit richtig zu dirigieren! Welch
eine Aufgabe, das Instrument eines solchen Werkes, eben die Gesellschaft Jesu,
blank und einsatzbereit zu halten! Manches half. Dank der Erfindung der beweg-
lichen Lettern konnten 1548 die Exercitia spiritualia als Druck ausgegeben werden
und traten in die Reihe der Schicksalsbiicher der Menschheit. In vier Wochen sollte
der Exerzitand in Einsamkeit und Stillschweigen durch Betrachtung der Grund-
wahrheiten des Glaubens, des Lebens und Leidens des Herrn und der Verherrli-
chung Christi und der Heiligen die Stufen der Reinigung, Erleuchtung und Ver-
einigung mit Gott hinanschreiten und als Umgewandelter in der Welt leben und
wirken. Der erste Satz des Fundaments enthilt in klassischer Kiirze und Klarheit
die Grundausrichtung. Er beginnt mit ,homo®, geht also vom Menschen aus und
weist das Biichlein als Kind des christlichen Humanismus aus. Er schliefit mit einer
FErwigung iiber die Gottesfurcht, sagt, dafl der Mensch durch den timor servilis
sich aus der Todsiinde erhebe und dann leicht zum timor filialis gelange, Gott
wohlgefillig, quia est (inseparabiliter conjunctus) cum amore Divino?. Anders als
in der Gotilichen Komédie Dante durch die drei Reiche des Jenseits wandert,
durchdenkt und erlebt Loyola fiir sich und unzihlige Nachfolger den Kosmos des
christlichen Glaubens auf dieser Erde. Groflartig beriihren inmitten einer Zeit
darniederliegender Theologie und Entartungserscheinungen der Frommigkeit die
Architektonik des Aufbaues, die tiefe Psychologie und logische Folgerichtigkeit,
in die die Mysterien des Glaubens eingebettet sind. Der neue Typ, den dieses Tat-
boch ausprigte, war der aktive katholische Christ, der mit seinem Glauben Ernst
machte. Man darf dieses Biichlein das wahre Portriat Loyolas nennen, und er selbst
hielt viel von ihm.

Von nicht minderer Bedeutung fiir die Erkenntnis des wahren Wesens Loyolas
sind die Konstitutionen, die Verfassung der Gesellschaft Jesu. Wie stets in dhnli-
chen Fillen kann die juridische Bewiltigung und rechtliche Eingliederung eines
Konzeptes, das dem Wesen und Erleben eines Einzigen entsprungen war, nur eine
Anniherung an das Geplante, nie hundertprozentige Erfiillung sein. Von 1541 bis
1549 rang Loyola, seit 1547 von seinem Sekretir Juan de Polanco tatkréftig unter-
stiitzt, um Gehalt und Gestalt dieses Rechtsbuches, das von der ersten Generalkon-

7 Zitiert nach J. Roothaan: Exercitia spiritualia (1911), S. 826.



Ignatius von Loyola 263

gregation 1550 bestdtigt® und noch spater erginzt wurde. Fiir die Gestaltung der
Schulen im einzelnen liel Loyola im vierten Teil der Konstitutionen einen weiten
Spielraum. Er betonte wiederholt, dafl man sich nach den verschiedenen Ortsver-
hiltnissen richten solle und daf spiter eine mehr einheitliche Studienordnung fol-
gen werde®, Die Bedeutung der Schule, besonders der hoheren Schulen, fiir die Ge-
sellschaft und die kommende Entwicklung erkannt zu haben, wird fir Loyola stets
ein Ehrenzeichen sein. Der tiefe religiése Ernst, mit dem sich der Meister der Aus-
arbeitung der Konstitutionen hingab, erweist ihn als wesentlich religitsen Men-
schen, der sich auch bei diesem Geschaft nie an den Juristen verlor. Die viel be-
wunderten Vorziige der Verfassung, Klugheit und Psychologie, eindringende Welt-
und Menschenkenntnis, Festigkeit und Anpassungsfihigkeit, nicht zuletzt die be-
herrschende Stellung des Gehorsams sind dariiber nicht zu kurz gekommen.

Eine besonders heikle Entscheidung war in der Frage eines weiblichen Zweiges
der Gesellschaft, in Analogie zu vielen bestehenden Orden, zu fillen. Als 1546
seine alte Gonnerin Isabel Roser von Barcelona nach Rom kam und sich mit zwei
anderen Frauen unter seinen Gehorsam stellte, nachdem sie den weiblichen Zweig
der Jesuiten bei Paul ITI. durchgesetzt hatte, wagte Loyola das Experiment. Aber
als sich herausstellte, dafl der Versuch dem General mehr Miihe kostete als die
Leitung des ganzen Ordens, entlief er die Damen trotz heftigen Widerstandes. Sein
Absagebrief vom 1. Oktober 1546 wufite den unangenehmen Inhalt durch beson-
ders gewahlte Form zu mildern!®, Da der Papst bald daranf die Griindung eines
weiblichen Zweiges fiir immer untersagte, war diese Angelegenheit abgetan.

Aufler den Exercitia spiritualia und den Konstitutionen mufl der riesigen Kor-
respondenz Loyolas als einer wichtigen Quelle zur Erkenntnis seiner Geisteshal-
tung gedacht werden. Wihrend bis Ende 1549 etwa 920 Briefe erhalten sind, exi-
stieren aus den letzten sechs Jahren 6641 eigene oder Polanco aufgetragene Schrei-
benll. Der Brief ist ein unmittelbares Zeugnis fiir seinen Verfasser, auch dann,
wenn der Inhalt mehr amtlichen Charakter aufweist. Selbstbeherrschung und ge-
wiahlte Form charakterisieren ihn. Loyola liebte es, auch prosaische Angelegenhei-
ten durch einen religiosen Gedanken am Eingang in eine hohere Sphére zu erhe-
ben. Es ist die Regel, da das Eigentliche des Briefes erst in der Mitte oder im
zweiten Teil zum Vorschein kommt, er fallt nicht mit der Tire ins Haus. Fast un-
iibersehbar die Materien, die an ihn herangetragen wurden oder zu denen er von
sich aus Stellung nahm. Eigentiimlich die Gehaltenheit der Schreiben, die in hoch-
politischen Angelegenheiten nicht pathetisch, in Personalfragen nicht vertraulich,
in kleineren Dingen nicht trivial werden. Die Kiihle der Distanz umgibt sie, auch
wenn das eigene Herz mitschwingt. Dieser Zug zu Abstand von Menschen und
Dingen war Loyola ureigen, vertiefte sich mit den Jahren und pragte sich zuletzt
in einer gewollten Einsamkeit aus. In der Bedréngnis ob der Uberfiille von Ar-

8 Uber den Anteil der beiden an den Konstitutionen vgl. C. Englander: Ignatius
von Loyola und Johannes von Polanco (1955), S. 158ff. Dazu P. de
Chastonay: Die Satzungen des Jesuitenordens. Werden, Inhalt, Geistesart
(1938).

? Diese Ratio atque Institutio Studiorum S.J. kam erst 1599 heraus.

10 Deutsch bei H. Rakner: Ignatius von L oyola. Geistliche Briefe (1956), S. 132.

11 Vgl. H. Rahner: Ignatius von Loyola (1955), S. 289.



264 . Karl Eder

beiten, mit bitteren Erfahrungen und dem Hochgang religidser Erlebnisse aperte
der Grundzug dieses Alleingehers vdllig aus, der mit den Ausdriicken Reserve,
Diskretion und Meidung jeder Vertraulichkeit nur ungenau zu umschreiben ist,
zum Teil in seiner adeligen Abstammung, zum Teil im baskischen Volkstum wur-
zelt. Besonders auffallig trat dieser Zug in der streng sachlichen Behandlung seiner
engsten Mitarbeiter hervor, wihrend er gegen werdende Mitglieder sich mensch-
lich ndher zeigte.

Ohne Zweifel haben auch persénliche Erfahrungen diese Haltung schirfer her-
vortreten lassen. Verschiedene Linder wehrten seiner Gesellschaft den Zutritt, viele
Orden — mit Ausnahme der Kartiduser — lehnten sie mehr oder minder heftig ab,
das Mutterland Spanien zeigte sich betont unfreundlich, an der Kurie selbst gab es
keineswegs lauter Freunde. Zu den dufleren Befehdungen, nicht zuletzt durch den
militanten Protestantismus, traten innere Spannungen. Mit unerbittlicher Strenge
entfernte Ignatius untaugliche Mitglieder aus der Gesellschaft, in der portugie-
sischen Provinz 1552 auf einmal ca. 30, aus dem ROmischen Kolleg 1555 auf ein-
mal 11, aus dem Deutschen Kolleg 10. Zwischen 1552 bis 1556 wurden mindest 200
Personen entlassen, die meisten keineswegs wegen grofier Vergehen. Weder Hoch-
adel und Geistesadel noch Verwandtschaft mit angesehenen Mitgliedern schiitzte
die Betreffenden, die manchmal sogar mit dem Orden in freundschaftlicher Bezie-
bung blieben. Immerhin konnte es nicht ausbleiben, dafl Loyola in geistlichen Krei-
sen bis zum Papst und in weltlichen Kreisen als Ordenstyrann hingestellt wurde.
Als sein alter Gegner Carafa am 23. Mai 1555 zum Papst gewihlt wurde, zitterten
Ignatius nach eigenem Gestdndnis bei dieser Nachricht alle Knochen im Leib. Trotz
beruhigender Versicherungen Pauls IV. blieb der Papst der Gesellschaft gegeniiber
nicht freundlich eingestellt und trug sich mit dem Gedanken einer Verfassungsinde-
rung. Doch starb Ignatius bereits am 31. Juli 1556, unerwartet, so dafl Polanco den
erbetenen papstlichen Segen nicht mehr einholen konnte. Er wurde 1609 selig, 1622
heiliggesprochen.

In der Ordensgeschichte beginnt mit Loyola ein neuer Band, in der Genealogie
geistlicher Genossenschaften steht er allein fur sich. Als Gestalter der Wendezeit
vom Spétmittelalter zur Neuzeit gehort er nicht nur der Kirchen-, sondern auch der
Weltgeschichte an und wirkt durch seine Gesellschaft bis zur Gegenwart in die
Breite und Tiefe. Seine innere Entwicklung vom Junker tiber den bifenden Pilger
bis zum suchenden Seelsorger, Organisator und Ordensgeneral fiihrt durch die Ge-
heimnisse einer Menschenseele mit ihren reichen Anlagen und Eigenheiten und
entliflt den nachdenklichen Betrachter mit Ehrfurcht und Staunen vor dem Zusam-
menspiel von Natur und Gnade, Figung und Fiihrung.





