
Ignatius persönlich 

Von Dr. Clara Englander, Würzburg 

I. 

Einsam Gott anheimgegeben 

Der •Pilger" • gemeint ist Ignatius • sagte zu mir, •er habe an Frömmigkeit, 
d. h. an Leichtigkeit, Gott zu finden, stetig zugenommen, und jedesmal und zu jeder 
Stunde, da er Gott finden wolle, finde er Ihn"1. 

So berichtet einer der Vertrauten des heiligen Ignatius, der Portugiese Ludwig 
Goncalves da Cämara. •Jedesmal und zu jeder Stunde...". Tatsächlich wandelt, 
denkt, fühlt und handelt Ignatius von Loyola im Angesicht Gottvaters: kein Atem- 
zug, der verlorengegangen wäre. Er ist Gottes Geschöpf und hat' den Sinn dieser 
Tatsache so tief an sich erfahren, daß er nicht hätte leben können, wenn er nicht 
alles in sich getilgt hätte, •was sein und menschlich war" (399), um allein der Sache 
Gottes zu dienen. Seine Art des Vorangehens ist die: sich vor dem Herrn zu ent- 
hüllen, Ihn um Hilfe anzugehen, nachzudenken, die Angelegenheit Ihm anheim- 
zustellen (395. 523). So bringt dieser zunächst dem Irdischen verhaftete Mann sein 
Ich als Brandopfer dar, derart, daß es dem Ehrgeizigen gelingt, allen weltlichen 
Ehrgeiz zu überwinden; dem sexuell Verstrickten, von jeder sexuellen Regung frei 
zu bleiben (523); der rasch und leidenschaftlich Zupackende opfert Wort wie Tat 
dem Herrn auf; denn er bedenkt sich, ehe er spricht oder handelt, und da er nichts 
dahersagt, so sind seine Reden gleichsam Regeln und ineinander verwoben • wenn 
auch zu verschiedenen Zeiten gesprochen •, Regeln sowohl für ihn wie für die Sei- 
nen (254). Und will ihn doch noch einmal der alte Jähzorn befallen, so hält er an 
sich, berät sich gegebenenfalls mit gelehrten und tugendhaften Männern seines 
Ordens, um hierauf die Entscheidung zu treffen, die dann freilich eine endgültige 
ist. Dabei bleibt er heiter und gesammelt, als werde sein Inneres nie von irgendwel- 
chen Wallungen berührt; er scheint sich des Äußeren wie einer Maske zu bedienen, 
die er nach Belieben an- und ablegen kann. So kann denn die Rede unter den Brü- 
dern aufkommen, daß die Gnade ihm angeboren sei und seine natürlichen Leiden- 
schaften derart von der Tugend überformt seien, daß sie ihm zum Guten dienten: 
so vollkommen beherrscht er sich selbst. 

Aber es ist nicht die kalte Selbstbeherrschung des eisernen Willens. Ignatius lebt 
vielmehr ganz von innen her, aus einem beständigen Gespräch mit Gott. Auch wenn 
alle Gründe der Vernunft für seine Entscheidung sprechen, holt er noch die Bestä- 
tigung Gottes ein, ehe er zur Tat schreitet (367. 397). Als Bestätigung Gottes gelten 
ihm die Gnadenerfahrungen: lebendiger Glaube, Hoffnung, Liebe, Freude, Friede, 
innige Tröstung, Erhebung des Geistes, Erleuchtung und jene gnadenhaften Trä- 
nen, die sein irdisches Auge trüben, um das himmlische zu erhellen (244). Wie 

1 Monumenta Historica S. J., series IV, Bd. 1, p. 97. • Die folgenden Zitate sind alle dem 
gleichen Band des großen Quellenwerkes des Jesuitenordens entnommen. Die in Klammern 
dem Text beigefügten Zahlen geben die Seitenzahl dieses Bandes an. 



266 Clara Englander 

sehr er sich ihrer als Anzeichen der Zustimmung seines himmlischen Vaters bewußt 
ist, erhellt aus dem Tagebuch, das er anläßlich der Arbeit an der Verfassung seines 
Ordens, den Constitutiones, führt; deren einzelne Statuen pflegt er oft mehrfach 
zuweilen länger als einen Monat zu überlegen. Bei jeder Überlegung notiert er, ob 
sie von Tränen begleitet war oder nicht, ja er vermerkt die Heftigkeit oder Gelin- 
digkeit der Tränen als göttlicher Weiser auf seinem Wege. Der Gewalt dieser 
Tränen in allem anheimgegeben, was mit dem Dienst Gottes zusammenfällt, ver- 
liert er den Maßstab für die Zeit und überschreitet nicht selten die für die heilige 
Messe vorgesehene Dauer; ja so stürmisch ist seine Hingabe, daß er zuweilen ohn- 
mächtig am Altar niedersinkt und aus der Kirche fortgetragen werden muß (244). 
Darum zelebriert er selten öffentlich, eigentlich nur an Sonn- und größeren Feier- 
tagen; darum auch läßt er sich später nur ungern in geistliche Gespräche ein, weil 
sie ihn bis zum Fiebern erregen (511.573). Schließlich sind seine Augen so ange- 
griffen, daß er seinen irdischen Herrn, den Papst, um Dispens vom Breviergebet 
angehen und seinen himmlischen Herrn um eine gelindere Form Seiner Zustim- 
mung bitten muß: auch er hat noch zu lernen, wie einst der Prophet, daß Gott nicht 
im Sturm und Brausen, sondern im sanften Wehen zu den Seinen kommt. So pflegt 
denn Ignatius in späteren Jahren schon morgens in stillem Gebete zu finden, was 
er in Gott sich wünscht; und gelingt ihm das nicht gleich, so ruht er noch ein Weil- 
chen, dann aber wird ihm gewiß die Klarheit zuteil, nach der er verlangt (396). 

Dieser inneren Entwicklung zu einer immer größeren Gelassenheit und Stille geht 
eine andere zur wachsenden Einsamkeit parallel. War noch der junge Ignatius be- 
gierig gewesen nach Gesprächen mit Personen, die im Rufe der Heiligkeit standen, 
so mußte er schließlich einsehen, daß die wenigsten von ihnen ihm zu geben ver- 
mochten, was er sich von Gottgesegneten erwartet hatte .. . und daß seine Sendung 
war, einsam dem einsamen Gott sich anheimzugeben (395). Nicht den zehnten Teil 
von dem, was Gott ihm offenbart, glaubt er den Menschen mitteilen zu dürfen; des- 
sen wird er sich mit den Jahren immer stärker bewußt: sie würden es nicht fassen 
können. Selbst seinem Beichtiger sagt der Gereifte nichts von den Gnaden, die 
ihm in so überschwenglichem Maße zuströmen; der Ringende hatte es noch getan, 
weil er sich unsicher fühlte und um Belehrung bemüht war (367). Er weiß aber auch 
um dies: daß es sehr wenige, ja vielleicht niemanden gibt, der ganz begriffe, wie er 
Gottes Wirksamkeit in sich behindert, und was Gott in ihm wirken könnte, wenn 
er sich rückhaltlos Ihm hingeben würde. 

Nicht nur in seiner Gottesfreude, auch in seinem Gottesleid ist Ignatius allein. •Ich 
finde im Hause an jedem etwas Gutes, nur an mir nicht", hat dieser Mann geäußert, 
der von denen, die mit ihm in Berührung kommen, als ein an Heiligkeit schier 
Unerreichbarer gepriesen wird. Gestorben, möchte er den Hunden auf dem Felde 
vorgeworfen werden, als der große Sünder, für den er sich hält (379). Denn so 
stark ist die göttliche Helligkeit, daß sie bis in sein Innerstes hineinleuchtet, bis in 
jene Tiefen, die dem Menschen gemeinhin verborgen bleiben. Daher die Demut, 
die ihn im Hinblick auf sich und sein Werk erfüllt: •Ich Elender! 0 über meine 
arme Seele! Diese geringste Gesellschaft, das Fähnlein Jesu..." (508). Darum 
auch will er für sich und die Seinen die Gewissenserforschung häufig wiederholt 



Ignatius persönlich 267 

wissen, kaum daß ihm siebenmal des Tages genügen (354). Er, der in Selbstzucht 
und restloser Hingabe, begnadet von vielen Leiden, diesem Gefäß göttlicher Wohl- 
taten, eine Vollkommenheit erreicht hat, die zu erreichen nur Erlesenen gegeben 
ist, meint bescheiden, wenn die Vollkommenheit allein im guten Willen bestünde, 
so nähme er es mit jedem Menschen auf (385). Und voll innerer Bewegung findet 
er beides vereint: seine großen Sünden und Gottes große Gnaden. Demütig erwehrt 
er sich dieser Gnadenfülle, wünscht wegen seiner Mängel und vielfachen Beleidi- 
gungen Gottes, der Herr möge ihm seine Segnungen kärglicher zumessen, mit kör- 
perlichem oder seelischem Schmerz ihn belasten, damit er, so gezügelt, einhalte und 
in sich gehe. Aber so groß offenbare sich ihm, erklärt er, das Mitleid und die Be- 
hutsamkeit des Herrn, daß der Allgütige sich ihm desto mehr mitteile und ihn ge- 
radezu überschütte mit seinen kostbaren Gaben, je mehr er fehle und seine Fehler 
zitternd erkenne und ihre Bestrafung wünsche (399). Im Geiste entrückt, sagt er 
einmal ganz spontan zu den Umstehenden: •Jetzt war ich höher als der Himmel". 
Auch seine Vertrautesten verstehen nicht, was er damit sagen will, und als sie ihn 
darum fragen, lenkt er die Rede auf andere Dinge (35). Er lebt und wirkt so ganz 
im Göttlichen, daß er sich nicht veranlaßt sieht, seine Erfahrungen in geistlichen 
Dingen selbst mit denen der Heiligen auszutauschen, obschon er sich nicht im ge- 
ringsten mit den Heiligen zu vergleichen traut oder gar sich über sie zu erheben 
vermißt (349). Alle Geheimnisse des christlichen Glaubens und ihren Zusammen- 
hang hat er im Lichte Gottes geschaut (473). Ein Gelehrter wie Jakob Laynez, der 
ihm im Generalat nachfolgen sollte, kann sich nicht genug verwundern über das 
bedeutende Werk, das Gott der Herr in Ignatius, dem Durchschnittsgelehrten und 
Sprachenunkundigen wirke, über die Energie und den Erfolg in allem, was Ignatius 
angreife, und er kommt zu dem Schluß: •Schließlich gilt alles so viel, wie Gott 
will, und nicht mehr". • •Gott der Herr gefiel sich in der Seele seines Knechtes 
Ignatius" (394). 

Trotz der fast ständigen Vereinigung mit Gott tritt bei Ignatius das beschau- 
liche Gebet hinter dem Tun ganz bewußt zurück. So sehr er, der Musikalische, der 
sogar in Noten denkt, das gesungene Chorgebet liebt, so meint er doch zu erken- 
nen, daß es für das von ihm inspirierte Institut der Societas Jesu eine Abschwei- 
fung von dem durch Gott vorgezeichneten Wege bedeute; er verzichtet also für sich 
und die Seinen darauf (348), wie er auch, der einst so hingegebene Beter (7 Stunden 
des Tages pflegte er in den Anfängen seiner Wandlung auf das Gebet zu ver- 
wenden), die Zeit des Gebets beschränkt. •Eine Stunde gestatten die Konstitutio- 
nen, und das ist auch ganz genug", erklärt er in einem Briefe an den Rektor eines 
Kollegs. Höher als das Gebet schätzt er die Abtötung, doch weniger die körperliche 
(wiewohl der ständig Kränkelnde die österliche Fastenzeit eisern durchhält) als die 
innere, die Verleugnung des Willens. Er ist der Ansicht, daß ein abgetöteter 
Mensch in einer Viertelstunde des Gebets mehr erreiche als der nicht abgetötete 
in zwei Stunden. Nur in Ausnahmen will er eine längere Gebetsdauer zugestehen; 
denn er hat erfahren, daß die, welche sich ohne Unterscheidung langen Gebeten hin- 
geben, oft Täuschungen unterliegen (250). Für ihn persönlich ist überdies die Be- 
schränkung der Gebetsdauer ein körperliches Erfordernis, denn die Heftigkeit der 



268 Clara Englander 

geistlichen Gnaden ist so groß, daß er während des Betens häufig in Ohnmacht 
fällt. Mit welcher Ausschließlichkeit er selbst zu beten versteht, das sollte der Bru- 
der Pförtner erfahren, als er ihm eines Morgens während des Gebetes wichtige Post 
aus Spanien zu überbringen hat. Er klopft an die Zimmertür des Generals, er- 
hält aber keine Antwort. Noch einmal klopft er an und zum dritten Mal. Da end- 
lich öffnet Ignatius die Tür: •Was willst du?" •Ich bringe Briefe aus Eurer Hei- 
mat", und er reicht ihm die Briefe. Ignatius nimmt sie und wirft sie ins Feuer; er 
will nicht, daß sie sich zwischen ihn und Gott drängen; dann kehrt er ins Gebet 
zurück (346). 

Er, der mehrfach sagt und schreibt, um alles in der Welt wolle er die Verfol- 
gungen und Gefängnisqualen nicht missen, die er aus Liebe zu Gott erduldet habe, 
krönt diese Liebe mit der Überlegung, wie er sich verhalten werde, wenn ein Papst 
sein Kostbarstes, die Societas Jesu, verböte, und meint: •Nach einer Viertelstunde 
des Gebets zu Gott, meinem Vater und Herrn, würde ich auch diese Seelenlast 
abgelegt haben und in die Gewohnheit meines Friedens und meiner Heiterkeit zu- 
rückgekehrt sein" (346). 

An Gott ganz hingegeben und einzig auf ihn vertrauend, glaubt Ignatius auch 
das unmöglich Scheinende wagen zu dürfen, ohne Rücksicht auf weltliche Klugheit. 
So kann er z. B. Kolleggründungen bewilligen, ohne ihrer Einkünfte sicher zu 
sein (273. 282). In Einzelheiten freilich bedient er sich der Weltklugheit, so daß der 
Bewunderung kein Ende ist über seine bedachtsame Art, die Dinge anzugehen. Denn 
er gebraucht alle menschlichen Mittel mit solcher Sorgfalt und solchem Nachdruck, 
als hinge von ihnen allein der Erfolg ab; und wieder vertraut er so ganz auf Gott 
und ist beschlossen in Seiner göttlichen Vorsehung, als seien alle die menschlichen 
Mittel, die er anwendet, von keinerlei Wirkungskraft (267. 466). Als eine große 
Teuerung infolge von Mißernten und Krieg die Ewige Stadt heimsucht, und die 
Kardinäle und wohlhabenden Bürger einen Teil ihrer Dienerschaft entlassen müs- 
sen, da ist in den dicht besetzten römischen Häusern der Gesellschaft Jesu alles für 
die täglichen Bedürfnisse vorhanden. Einer der Patres erklärt bei Tisch diese Tat- 
sache angesichts der allgemeinen Not für ein Wunder. Aber der Gottverbundene 
antwortet ihm: •Wieso ein Wunder? Ein Wunder wäre es, wenn dem nicht so wäre. 
Seitdem das Fähnlein Jesu in Rom lebt, haben wir stets das Eine erfahren: je mehr 
unsere Häuser belegt waren und je mehr das Elend in Rom herrschte, desto größe- 
ren Überfluß haben wir gehabt" (369). Als es aber einst selbst bei den Jesuiten nichts 
mehr zu essen gibt, befiehlt Ignatius in unerschütterlichem Gottvertrauen dennoch 
zur Mahlzeit zu läuten. Man tut nach seinem Geheiß. Nach einer Viertelstunde teilt 
man ihm mit, es sei doch eben nichts zu essen da, was hätte also das Läuten für 
einen Sinn? Ignatius antwortet unbewegt: •Läutet noch einmal". Die Patres und 
Fratres sammeln sich um den leeren Tisch, man spricht das Tischgebet • siehe 
da, jemand vor der Pforte ruft: er bringe Brot und Suppe (390). 

Dies nur zwei Beispiele von vielen für das Gottvertrauen des Heiligen, der 
weiß, daß in Zeiten größter Not, größter Geldknappheit und Verschuldung Got- 
tes Hilfe am nächsten ist, etwa in Form von Spenden, die im rechten Augenblick 
eintreffen und die größten Schwierigkeiten lösen helfen. Der Sekretär des Ordens, 



Ignatius persönlich 269 

Johannes von Polanco, der diese Schwierigkeiten aus eigener Erfahrung kennt und 
in Geldsachen Zurückhaltung übt, läßt sich trotz aller Vorsicht durch die Zuver- 
sicht des Generals gewinnen: •Der Vater hat gesagt, daß wir diese Sache angrei- 
fen sollen; wohlan, Gott wird die Mittel dazu geben" (273). 

So bildet sich an der Liebe Gottes dieser einzigartige Mann, der aus dem Reich- 
tum, den Ansprüchen, den Vorurteilen seiner Herkunft herausgetreten ist, um das 
Reich Gottes auf Erden aufbauen zu helfen. Weil er in seinem himmlischen Herrn 
so reich ist, genügen ihm für dieses Werk, das binnen kurzem die Welt umspan- 
nen sollte, zwei enge, dunkle, spärlich eingerichtete Kammern, die in der Frühzeit 
seiner römischen Wirksamkeit Wand an Wand mit der Hauskapelle lagen; er be- 
darf nur weniger und geringer Speisen, die er widerwillig und selten in Gesell- 
schaft anderer zu sich nimmt; er trägt ärmliche Kleidung. Er, der als junger Offi- 
zier in engen Straßen jeden mit dem Degen bedroht hat, der ihn, gewiß nicht bös- 
willig, •anzurempeln" wagte (560. 566), nennt jetzt demütig noch den Geringsten 
seinen Bruder. Er ist von der Liebe zu Christus so ganz durchdrungen, daß er 
wünscht, ja es als eine besondere Gnade betrachten würde, von Juden abzustam- 
men; denn dann sei er mit seinem Heiland gleichsam verwandt • mit Tränen der 
Rührung und feuriger Beredsamkeit trägt er solche Ansicht vor, mit der dieser 
vollkommene Jünger seines Meisters bis zum heutigen Tag vereinzelt dastehen 
dürfte (398). 

Ein derart Großer scheint freilich der Bücher nicht zu bedürfen, weil der leben- 
dige Gott unmittelbar zu ihm spricht. • Dennoch hat er es um der Sache willen 
unternommen, vorgeschrittenen Alters zu studieren und zwar unter größten Schwie- 
rigkeiten: nämlich in Armut, und zwar in freiwilliger, nicht aus Gehorsam; trotz 
dauernder Kränklichkeit; ohne jede Vergünstigung, so daß er zu häufigen Unter- 
brechungen gezwungen war, um sich das Geld zum Studium zu verschaffen (394). 
Auch im Studium hat er gewissenhaft von unten angefangen. Diese Gewissenhaf- 
tigkeit sollte er später seinen Söhnen weitergeben: er hält selbst bei solchen, die 
als Prediger bereits erfolgreich tätig sind, und meinen, nun mit dem Studium der 
Theologie beginnen zu können, darauf, daß sie zunächst gründlich die •freien 
Künste" (artes liberales) studieren. Dabei hatte sich diesem Manne, der so streng 
an sich arbeitet, der Herr bereits vor jeder menschlichen Belehrung offenbart, ihn 
zu den •Geistlichen Übungen" inspiriert, ihm Gestalt und Namen der Societas 
Jesu eingegeben (526). Nachdem einmal das Gerüst geschaffen ist, das seine Gott- 
erwähltheit trägt, verläuft sein Weg in gerader Linie, ohne nach rechts oder links 
abzubiegen. Nie verspricht er, was ihn später gereuen könnte; nie greift er an, was 
er nicht durchführt; nie erbittet er eine Gunst von den Herren der Welt, die er 
nicht erhielte (471 f.). 

II. 

Vater der Seinen 

Beim Anblick seiner geistlichen Söhne muß Ignatius immer des kostbaren Prei- 
ses des Blutes Christi, um den ihre Seelen erkauft sind, gedenken. Diese Vorstel- 
lung erfüllt ihn mit solchem Jubel, daß er sich oft eines Lachens nicht enthalten 
kann; doch weil er meint, daß dieses Lachen ein ungeordnetes Maß seiner Freude 



270 . Clara Englander 

sei, bringt er sich jedesmal soviel Geißelhiebe bei, als er gelacht hat; so gewöhnt er 
sich das Lachen allmählich ab (490). Aber die innere Freude bleibt. Ganz verklärt 
erscheint er nun den Seinen, so sehr beglückt er alle, die ihm begegnen, mit seinem 
strahlenden Gesicht, daß sie das Gefühl haben, er nähme sie gleichsam in sich auf, 
wenn er sie mit seinen fröhlichen Augen ansieht. Seine Freude überträgt sich auch 
auf sie: niemand spricht mit ihm, der nicht heiter, ja lachend von ihm scheidet; 
unterläßt er doch nichts, was die Seinen froh machen kann. Immer verbreitet er 
Freude um sich her, ob er selbst spricht oder zuhört (471. 491. 513). 

Ein Mann, der die Kostbarkeit einer jeden ihm anvertrauten Seele so tief und 
innig zu erfassen vermag, muß ihr mit dem Ernst, dem Verständnis und der Fol- 
gerichtigkeit begegnen, die das Verantwortungsgefühl vor seinem göttlichen Herrn 
ihm auferlegt. In Gott gründend, spricht er zu den Menschen mit einer Wirkungs- 
kraft, die eher göttlich als menschlich zu nennen ist. Nie operiert er mit dem Ge- 
fühl, sondern stets mit Gründen. Er schmückt die Dinge nicht mit Worten aus, son- 
dern mit den Dingen selbst; er bringt so viele und so eindrucksvolle Umstände 
vor, daß er unwiderstehlich überzeugt. Seine Rede ist einfach, klar und bestimmt, 
und er überläßt es dem Hörer, die Schlußfolgerungen zu ziehen. Er beschränkt sich 
auf die wesentlichen Punkte, die unwesentlichen berührt er nur, soweit es unum- 
gänglich nötig ist (201). Kurz, er spricht wie ein Heiliger, und daher vermag er mit 
der Kraft seiner Rede in die Knie zu zwingen: den Sünder, daß er in sich gehe und 
Buße tue; den Schwachen, daß er unterrichtet und getröstet werde. Niemand geht 
unbefriedet von ihm fort, ob er nun seine Wünsche erfüllt sieht oder nicht, zumal 
Ignatius, muß er eine Bitte abschlagen, sich ausschaltet und einen der Oberen mit 
ihrer Ablehnung betraut, damit er sich die Freundschaft des Enttäuschten bewahre, 
da die •Freundschaft zwischen Haupt und Gliedern wichtiger ist als die der Glie- 
der untereinander" (Ribadeneira). Dabei geschieht die Ablehnung nie ohne Be- 
gründung, so daß der Abgelehnte einsehen muß, es sei besser so. Wird hingegen 
eine Bitte erfüllt, so werden doch die Gegengründe mindestens angedeutet, damit 
der Bittsteller sich immer bewußt bleibe, daß ihm eine Gunst gewährt werde 

(173. 268). 

Begegnet Ignatius dem Schwachen und dem Anfänger im religiösen Leben mit 
großer Milde, so dem Starken und dem in der Tugend Fortgeschrittenen mit väter- 
licher Strenge, ja zuweilen mit einer fast unverständlichen Härte. So hat er z. B. 
Jakob Laynez, den er vor anderen als denjenigen zu bezeichnen pflegte, dem die 
Societas Jesu am meisten verdanke, bisweilen so getadelt, daß diesem die Tränen 
kamen • und Laynez weinte nicht leicht • und er ausrief: •Was habe ich, o Gott, 
verbrochen, daß dieser Heilige derart mit mir verfährt?" Aber Ignatius weiß, 
wen er vor sich hat und warum er so handelt, und er hat sich nicht getäuscht. 
Laynez sollte später, als Nachfolger des Stifters, die Milde verkörpern, so unaus- 
löschlich hatte die Strenge des verehrten Mannes sich ihm eingebrannt. Hieronymus 
Nadal, der •Herzensvertraute" des Heiligen, Ludwig Goncalves da Cämara, den 
er für würdig befand, ihm seine Lebenserinnerungen zu diktieren, auch sie müssen 
die Herbheit ertragen, die Ignatius zu ihrer Vervollkommnung für notwendig er- 
achtet. Ja seinem Sekretär Johannes von Polanco, diesem seinem anderen Ich und 



Ignatius persönlich 271 

Organisator des Ordens, gönnt er nach neun Jahren engster Gemeinschafts- 
arbeit das erste freundliche Wort erst am Vorabend seines Todes (454). Wie gründ- 
lich überlegt aber seine Art der Menschenbehandlung ist, das geht aus seiner Er- 
klärung hervor: wer ihn nach seinem äußeren Gehaben im Verkehr mit Menschen 
beurteile, der täusche sich sehr. Tatsächlich besitzt er eine so erstaunliche Gewandt- 
heit im Umgang mit Menschen und geht dabei so vielerlei Wege, daß es so gut 
wie unmöglich ist, unter seiner Leitung nicht voranzukommen (203. 208). Vor 
allem: er ist darauf bedacht, niemanden zu kränken, nicht einmal einen Novizen. 
Und: er spricht von allen immer nur Gutes; alle ihre Handlungen legt er zum Gu- 
ten aus, so daß •die Interpretationen des Vaters" im Orden geradezu sprichwört- 
lich geworden sind (197). Nie kreuzigt er einen Menschen an seine Fehler • sei es 
ein Ordensmann, sei es ein Auswärtiger •, sondern beschränkt sich darauf, mit ihm 
selbst oder mit kundigen Männern zu beraten, wie ihnen abzuhelfen sei. Um einen 
an sich Verzagenden aufzumuntern, hebt er das Gute in ihm hervor, und gerne 
erwähnt er dessen Freunden gegenüber seine guten Eigenschaften. Aber auch Ent- 
zweite sucht er auf diese Weise zu versöhnen, indem er dem einen alles Gute er- 
zählt, was der andere über ihn gesagt, das Böse aber verschweigt. Und zu dritten 
Personen äußert er sich ähnlich, in der Absicht, daß die Streitenden seine gute Mei- 
nung über sie erfahren. Trägt jemand ihm Ungünstiges über einen Mitbruder vor, 
so fordert, er Zeugen und verlangt von dem Ankläger, und sei es auch ein Polanco. 
die schriftliche Fixierung, in der nicht unberechtigten Annahme, daß jener sich 
dann sammle und ohne eifervolle Übereilung mitteile, was er weiß oder gehört 
hat. • So sorgt Ignatius für den Ruf und das Ansehen der Seinen; sie selbst könn- 
ten nicht besser darum besorgt sein (202. 296. 321). 

Wird eine Bestrafung notwendig, so läßt der Vater sie nicht selten durch den 
Sünder selbst bestimmen; und auch dann dispensiert er zum Teil, so daß der Feh- 
lende ihm liebevoll ergeben bleibt in dem Gefühl, eigentlich eine härtere Strafe 
verdient zu haben, und ohne Verbitterung die vorgeschriebene Buße leistet. Damit 
diese Wirkung ereicht wird, bedient sich Ignatius vieler Mittel, scheut sich auch 
nicht, an die Rücksichtnahme auf die Mitwelt zu appellieren. Er sorgt für die ge- 
rechte Zuteilung der Buße, damit niemand sagen könne: •Warum ich und der 
andere nicht?" Ja zuweilen nimmt er selbst die Buße auf sich, indem er tagelang 
für den Sünder fastet und betet. Seine Weisheit befiehlt den mit Mängeln Behaf- 
teten, ihre Vorsätze den Mitbrüdern vorzulesen und auszulegen oder auch den 
eigenen Fehler bei anderen, ihnen anvertrauten Seelen abzustellen (388. 422. 449). 
Indessen kann er für anscheinend geringfügige Vergehen hohe Strafen festsetzen, 
wenn sie nämlich durch ihr Beispiel vergiftend wirken. Mit einsetzender Reue ist 
für ihn jedoch das Vergehen ein- für allemal getilgt: nie mehr, weder in Worten 
noch in der Behandlung, kommt er darauf zurück (449. 457). 

Einem Versuchten widmet er sich stundenlang und geht soweit, ihm die eigenen 
Jugendsünden zu berichten; dadurch gewinnt er sich das Vertrauen des Gequäl- 
ten, der nun seine Scham überwindet und sich eröffnet. Oft sind es nur geringe 
Störungen, die leicht behoben werden können (193. 409). 

Mit der gleichen Geduld begegnet er den von einer verzehrenden Leidenschaft 



272 Clara Englander 

Gepeinigten; er ist der Überzeugung, daß diese, wenn es ihnen gelingen würde, 
ihrer Leidenschaft Herr zu werden, dereinst einen größeren Lohn ernten als die 
ausgeglichenen Charaktere. Er mißt also die Tugend nicht nach ihrem äußeren 
Schein, sondern nach der Selbstüberwindung, mit der sie erreicht wird (437). 

So rigoros Ignatius mit solchen verfährt, die er für Schädlinge seines Ordens hält 
(hier entläßt er rasch, zuweilen sogar noch am gleichen Abend, und ohne Ansehen 
der Person und ihrer bisherigen Verdienste um den Orden), so streng er Männer 
verurteilt, die ihren Orden verlassen (•wenn ich alles Gold der Welt hätte, würde 
ich nicht einen Pfennig demjenigen geben, der aus seinem Orden austritt..,"), so 
sorgsam zeigt er sich bemüht, Schwankenden aus ihrer Versuchung herauszuhelfen. 
Dafür gibt er folgende Anweisungen: 1. sollen die Versuchten nicht sich selbst über- 
lassen bleiben, sondern jemanden haben, der mit Aussprache und Gebet dem Teufel 
entgegenwirkt; wollen sie dennoch gehen, so soll ihnen 2. der Vorschlag gemacht 
werden, noch 14 Tage im Orden zu bleiben, und zwar ohne die Pflicht des Ge- 
horsams; nützt auch das nichts, so sollen sie 3. vor der versammelten Gemeinschaft 
ihre Gründe vorbringen und die Gegengründe ihrer Brüder anhören. • Die letzte 
Bestimmung sollte sich als besonders segensreich erweisen, und zwar dadurch, daß 
Gott der Herr zuweilen durch den Mund der Schlichten so nachhaltig auf den Ver- 
suchten einsprach, daß dieser unter Tränen zur Einsicht kam und die Mitbrüder 
um Verzeihung bat. • Wird aber eine Entlassung unumgänglich, so nimmt Igna- 
tius sie mit Takt vor. Er beobachtet über die Mängel oder Unzulänglichkeiten des 
zu Entlassenden Stillschweigen; er entläßt ihn erst nach eingehender Aussprache 
oder nach Beratung mit vertrauten Brüdern und nach Gebet. Auch die Form der 
Entlassung ist taktvoll: der Betreffende wird angeblich auf Pilgerfahrt entsandt. 
So sorgt Ignatius dafür, daß niemand im Groll aus dem Orden scheide. Er stellt den 
zu Entlassenden selbst die Entscheidung über ihren Weggang anheim. So erreicht 
er, daß sie Freunde der Gesellschaft bleiben, ja sich als ihre Wohltäter erweisen, 
so daß er sich ihrer Hilfe mit größerem Vertrauen bedienen kann als vor ihrer 
Entlassung (407. 459. 477). 

Die Liebe des Heiligen zu den Seinen ist nicht weichlich, sondern lebendig und 
anfeuernd, gütig und stark zugleich, zärtlich wie Mutterliebe und herb wie die des 
Vaters. Sein Bestreben ist immer, daß seine Söhne in der Liebe zu Gott und in 
der Tugend wachsen. Daher wendet er bei dem einen dieses, bei dem anderen je- 
nes Mittel an, je nachdem es ihn gut dünkt. In der Arbeit erweist er seinen Söhnen 
sein vollstes Vertrauen und läßt ihnen einen großen Spielraum der eigenen Ent- 
scheidung. Bemerkt er indessen, daß jemand für eine Aufgabe hervorragend ge- 
eignet ist, diese aber nicht für ihn, da sie ihn überheblich macht, so verzichtet er 
lieber auf reiche Frucht, um das Seelenheil des Betreffenden nicht zu gefährden; 
denn er will die Seinen durch innere, nicht durch äußere Beweggründe angetrie- 
ben sehen (453. 454. 457. 479). Er selbst flieht jeden Anschein von Bevorzugung; 
vom Papst oder von Fürsten angeforderte Missionare läßt er durch einen Rat be- 
stimmen, ebenso die Besetzung wichtiger Ämter innerhalb des Ordens. Er persön- 
lich überzeugt sich lediglich davon, daß die für Missionen außerhalb Roms Gewähl- 
ten gut ausgerüstet und mit allem Nötigen versehen sind (423. 524). Die gleiche 



Ignatius persönlich 273 

Sorgfalt läßt er den Hausgenossen angedeihen. Er wünscht ständig unterrichtet zu 
sein von der zureichenden Beschaffenheit der Schlafstätte, der Nahrung und Klei- 
dung der Seinen, und dies aufs genaueste. •Ich möchte sogar wissen, wie viele 
Flöhe des Nachts die Meinen peinigen", sagt er scherzend. Aber er meint es bitter 
ernst mit seinen Vaterpflichten (491). Obwohl die römischen Häuser allein von Al- 
mosen leben, und er selbst, trotz seiner schwachen Gesundheit, nicht mehr zu sich 
nimmt als diese Almosen dem Einzelnen gestatten, verabscheut er übertriebene 
Sparsamkeit. Hier erteilt er wohl gerne eine Lektion, wie etwa dem Prokurator 
Pontius Cogordan, der als Gast eines Kardinals in Leckerbissen schwelgt, für die 
Brüder aber nur das Billigste beschaffen läßt. Ignatius setzt ihn mit der Forderung 
in die größte Verlegenheit, nun auch für die Brüder Lampreten besorgen zu las- 
sen, die ihm bei jenem Kardinal so gut gemundet haben. Cogordan dreht und win- 
det sich: dafür reicht nämlich wirklich das Haushaltsgeld nicht aus. Ein paar Tage 
läßt Ignatius ihn zappeln; dann endlich versteht er sich dazu, seine Forderung da- 
hingehend zu mildern, daß jener wenigstens Sardinen besorgen lasse (497. 508). Der 
Jugend wendet Ignatius seine ganz besondere Sorgfalt zu. Er spricht mit den Novi- 
zen, läßt sie neben sich Platz nehmen, lädt sie an seinen Tisch. Obwohl er von ihnen 
größten Eifer verlangt, richtet er sich mit seinen Anforderungen doch jeweils nach 
ihren körperlichen und geistigen Kräften, damit niemand Schaden leide. So dis- 
pensiert er etwa einen Novizen edler Abkunft von einer niedrigen Arbeit, die in 
aller Öffentlichkeit ausgeführt werden muß, weil sich der Betreffende zu sehr vor den 
Vorübergehenden, zum Teil Bekannten seiner Familie, schämte (410. 446. 508). 
Schwächliche Novizen dürfen länger schlafen, erhalten bessere Kost und Arbeits- 
erleichterungen. 

Wird jemand krank, will Ignatius sofort benachrichtigt werden. Bei der Be- 
handlung der Kranken achtet Ignatius streng darauf, daß kein Unterschied ge- 
macht werde zwischen solchen, die schon länger im Hause sind und den neu Hin- 
zugekommenen. Von dem Vorschlag, letztere wegen Uberfüllung des Hauses im 
Spital unterzubringen, will er nichts wissen. •Es ist nicht gut, wenn wir uns derer 
in ihrer Not entledigen, welche die Welt aus Liebe zu Gott aufgegeben haben" 
(223. 258). Die Erkrankung der Seinen ist das Einzige, was dem tapferen Ritter 
Furcht macht. Ist er selbst durch Krankheit arbeitsunfähig, so überläßt er sämtliche 
Amtspflichten seinem Stellvertreter mit Ausnahme der Krankenfürsorge. Dank- 
bar empfindet er seine häufigen Krankheiten als Gnaden Gottes, weil sie ihn in- 
standsetzen, Kranke zu verstehen. Für dieses Verständnis zeugen viele seiner Maß- 
nahmen: so muß der Einkäufer ihm zweimal täglich Bericht erstatten, ob er alles, 
was für das Krankenzimmer nötig ist, eingekauft habe; ist hiefür das Geld nicht 
ausreichend, so läßt Ignatius Hausgerät verkaufen. Von den Kranken selbst aber 
fordert der Vater Ergebung in ihr Leiden und Verzicht auf übertriebene Sorge 
um den Leib. Einem verdienten Priester, Sylvester Landin, droht er mit Entlassung, 
weil er, erkrankt, sich von dieser Sorge völlig knechten läßt; mit solcher Drohung 
erzieht sich der große Pädagoge einen vorbildlichen Sohn; denn der genesene Lan- 
din sollte sich unter dem Druck der Drohung über die Massen anstrengen, um den 
General zu versöhnen (223. 368. 449. 500. 505). Doch nimmt sich Ignatius der Kran- 



274 Clara Englander 

ken nicht nur durch Verordnungen, sondern auch persönlich an; so kontrolliert er 
selbst den Zustand des Krankenzimmers; ganz Sorge, Liebe und Demut, schüttelt 
er den Leidenden die Betten auf, ja er hält es nicht für unter seiner Würde, ihnen 
zuliebe des Nachts auf Wanzenjagd zu gehen. Er selbst aber ist den Seinen im Er- 
tragen von Krankheiten ein leuchtendes Vorbild: nie äußert er Schmerz, auch nicht 
bei heftigsten Beschwerden, sondern bittet nur sanft um ein schmerzstillendes Mit- 
tel. Ungeschicklichkeiten der Ärzte, die seine Leiden vergrößern, rügt er mit 
Milde (471). 

So treibt denn das Bewußtsein einer wahrhaft väterlichen Fürsorge alle zu 
freudiger und selbstvergessener Hingabe an den Dienst Gottes an. Wissen sie doch, 
daß Ignatius für sie sorgt. Ein heiliger Wettstreit besteht zwischen Vater und Söh- 
nen: die Söhne wollen mehr auf sich nehmen, als ihre Kräfte erlauben, der Vater 
sie weniger tun lassen, als sie leisten können. Mit religiösem Eifer verehren und 
gehorchen die Söhne, umsorgt von der wachen und behutsamen Liebe des Vaters 
(453). 

III. 

Aller Menschen Diener 

Eine glühende Nächstenliebe triumphiert über die Vernunfterkenntnis des Man- 
nes, der den Menschen von Grund auf kennengelernt hat, im Bösen wie, freilich 
seltener, im Guten, und um dieses Guten willen sich entschlossen hat, sein Leben 
der Vervollkommnung des Unvollkommenen zu weihen. •Verhalten wir uns zu je- 
nen Armen wie die Engel zu den Menschen", lehrt er die Seinen, •indem wir nichts 
versäumen von dem, was wir ihnen an Hilfe angedeihen lassen können, um sie von 
allem Übel, auch geistlichem, zu befreien, und uns nicht verwirren lassen noch be- 
trüben, wenn wir nur geringe Frucht ernten für unsere Mühen: auch die Engel er- 
matten nicht im Anschauen und Genuß Gottes, in der Gewißheit, daß er nicht auf- 
hört, sich ihrer zu bedienen" (397). Daher seine unendliche Geduld, mit der er an- 
dere anhört, auch wenn sie kein Ende finden. Erst, wenn sie schweigen, greift er 
ein und läßt ihnen die Hilfe des Seelsorgers angedeihen, indem er dem Gespräch 
eine geistliche Wendung gibt. Noch den Geringsten achtet er der Mühe wert, wenn 
nur dem Herrn damit gedient werden kann. Beispielhaft geht er den Seinen voran, 
wenn er auf dem Höhepunkt seines Erfolges, als nämlich die Gesellschaft Jesu die 
kirchliche Anerkennung erfährt und er zu ihrem General gewählt wird, sich der 
Christenlehre für die Kinder und Ungebildeten annimmt. Es kommen nicht nur 
diese; Gelehrte und Ungelehrte strömen in Scharen herbei, obwohl Ignatius des 
Italienischen wenig kundig und seine Rede mit spanischen Brocken durchsetzt ist. 
Der junge Ribadeneira macht ihn auf diese Mängel aufmerksam, und der Werk- 
ergebene bittet den erst Vierzehnjährigen demütig, sich während der nächsten Pre- 
digt solche Unebenheiten zu notieren. Ribadeneira versucht's, muß aber bald auf- 
geben, da die ganze Predigt besserungsbedürftig wäre: nicht nur einzelne Worte, 
sondern ganze Sätze und vor allem die Aussprache sind spanisch. Als er dem Va- 
ter seine Beobachtungen mitteilt, lächelt dieser nur und sagt: •Nun also, Peter, was 
tun wir Gott?", womit er sagen will, daß der Herr ihm mehr Gaben nun eben 



Ignatius persönlich 275 

nicht verliehen habe und wolle, daß er Ihm mit dem Wenigen diene, das Er ihm 
zugestanden. Denn wenn seine Zuhörer ihm auch nicht in allem folgen können, 
eines spüren sie sehr genau: seine Gottesliebe. Nicht in der Sprache menschlicher 
Weisheit und Formvollendung, sondern in der Kraft des Heiligen Geistes lehrt 
dieser gebrechliche und weit über Vermögen beanspruchte Mann, indem er mehr 
Gewicht legt auf Frömmigkeit als auf Gelehrsamkeit. Seine Predigten pflegt er 
mit den Worten zu beschließen: •Gott lieben aus ganzem Herzen, aus ganzer Kraft 
und mit dem ganzen Willen". Er spricht sie mit solcher Kraft, mit solcher Glut 
der Seele und des Geistes, daß sein Antlitz erglüht und gleichsam Flammen der 
Liebe zu sprühen scheint. Dann geht ein Beben und Schluchzen durch seine Zu- 
hörerschaft, die Menschen strömen zu den Beichtstühlen und bekennen unter so 
vielen Tränen ihre Sünden, daß man die mühsam vorgebrachten Worte kaum ver- 
stehen kann (358). 

Im Umgang mit den Großen der Welt wendet Ignatius alle Klugheit an. Briefe 
an angesehene Personen, deren er täglich eine große Anzahl expediert, liest er 
mehrmals durch, prüft jedes einzelne Wort und läßt sie wohl auch zwei- bis dreimal 
umschreiben (437. 513). In seinen Anfängen hatte er die Gewohnheit, wenn er mit 
einer Persönlichkeit von Rang und Ansehen bekannt wurde, diese von allen Ver- 
folgungen, die er erlitten, zu unterrichten, weil er nicht wollte, daß sie den tatsäch- 
lichen Hergang durch seine Gegner entstellt erführe. So hält er es mit dem Papst, 
mit der Kaiserstochter Margarete von Österreich, mit dem König von Portugal 
(375). Mit zunehmendem Alter gelangt er aber immer mehr zu der Wahrheit des 
Heilandsworts: •Den Frieden gebe ich euch, meinen Frieden lasse ich euch", ob es 
sich nun um die kleinen Widerwärtigkeiten des Alltags oder um Anfeindungen in 
der Welt handelt (226). Schikanen seines Nachbarn, der sein Hauswirt ist, erträgt 
er geduldig, obwohl er mit Erfolg den Rechtsweg beschreiten könnte; so speist man 
eben jahrelang in einem dunklen Speisesaal, weil jener sich weigert, ihn mit Fen- 
stern versehen zu lassen. Als dann der Orden dem Nachbarn endlich das Haus ab- 
kauft, läßt dieser Fensterscheiben und Türen, Eisengitter und sogar einzelne Steine 
ausbrechen, ehe er den Jesuiten das Haus übergibt. Auf alle Aufforderungen der 
mit Recht erregten Seinen, sich gegen derartige Übergriffe zur Wehr zu setzen, hat 
Ignatius nur die ständig wiederholte Antwort bereit: •Was wir um der Liebe 
Gottes willen verlieren, das wird Er uns reichlich ersetzen" (255). 

Einer der gefährlichsten Angriffe, die dem Orden in der großen Welt wider- 
fahren sind, ging von der Sorbonne aus, dieser altangesehenen Universität von 
Paris. Als diese ein Dekret gegen die Jesuiten erläßt, das an Mißverstehen und 
falschen Beschuldigungen seinesgleichen sucht, meint der alternde Ignatius, so et- 
was könne ihn nicht mehr in seiner Ruhe stören. Seine Söhne hatten eine Erwi- 
derung als so sicher angenommen, daß sie sogar schon die Schreiber für ihre Nieder- 
schrift ausgewählt hatten. Aber Ignatius macht sie darauf aufmerksam, wie übel 
Streitigkeiten seien, die etwa in Büchern ausgetragen würden; ihm scheine es nicht 
recht, wenn die Societas Jesu auf solche Weise sich verteidige. Selbst ein in sanf- 
ten Wendungen gehaltener Brief, von einem Schüler der Sorbonne geschrieben, 
findet nicht die Billigung des Heiligen (226. 409). 



276 Clara Englander 

Persönliche Ankläger, die ihn vor der Inquisition verleumdet haben und auf- 
grund ihrer Verleumdungen verurteilt worden sind, schützt er vor den Verfolgungen 
des Geistlichen Gerichtes, indem er sie in sein Haus aufnimmt, auch wohl ihren 
Freispruch erwirkt. Denn immer geht es ihm um das Ebenbild Gottes, •das sie 
trotz allem verkörpern", um die Kostbarkeit der Seele, die nicht verlustig gehen 
darf: •Liebe Christi Blut, durch das sie nach deinem Glauben erlöst ist" (307). 

Ein Mann, der seinen Feinden so entgegenkommt, wird in der Dankbarkeit 
gegen seine Wohltäter keine Grenzen kennen. Für sie ist der Vielbeschäftigte im- 
mer da, besucht sie in regelmäßigen Abständen, tut für sie, was in seinen Kräf- 
ten steht, und darüberhinaus, indem er nämlich auf die eigene Bequemlichkeit oder 
gar Kränklichkeit keinerlei Rücksicht nimmt. Liegt der Fall schwierig, so wird er 
wohl auch mit gelehrten Brüdern beraten (435). 

So ist es denn kein Wunder, daß Ignatius überall, bei Hoch und Niedrig, das 
größte Ansehen genießt. Der Kardinal von Santa Cruz, Marcellus Cervin, der 
spätere Papst Marcellus II., ein ausnehmend gescheiter Mann von klarstem Urteil, 
dazu ein besonderer Gönner der Jesuiten, ist mit dem Satz ihres Instituts nicht ein- 
verstanden, der die Annahme von Würden verbietet, und bringt seinen Freund, den 
Jesuiten Dr. Olave, mit der Schärfe seiner Beweisführung in schwere Bedräng- 
nis. Olave weiß sich schließlich nicht anders zu helfen, als daß er einwendet: •Uns 
genügt es, daß unser Vater Ignatius die Sache so sieht". Darauf Marcellus: •Nun 
ergebe ich mich, Olave; denn obschon ich von der Richtigkeit meiner Gründe über- 
zeugt bin, so besiegt mich doch die Autorität des Vaters Ignatius: wahrscheinlich 
hat ihm, der die segensreiche Stiftung der Societas Jesu vollzog und die weltum- 
spannende in größter Heiligkeit und Weisheit leitet, Gott selbst die Weise offen- 
bart, auf die Er seine Gemeinschaft erhalten und gemehrt zu sehen wünscht" (360). 

Wie groß die Autorität des Heiligen ist, erhellt aus der Tatsache, daß bei einer 
Papstwahl das Gerücht aufkommen konnte, Ignatius habe fünf der Wählerstim- 
men erhalten. Als Laynez ihn fragt, ob etwas daran sei, schweigt er. Weil er es 
lächerlich fand oder aus Demut, dürfte schwer zu entscheiden sein. Sicher ist, daß 
seine Besonderheit schon zu seinen Lebzeiten von allen Einsichtigen, auch von sol- 
chen, die nicht durchaus mit ihm einverstanden waren, voll gewürdigt worden ist, 
mit einem Verständnis und einer Ehrfurcht, wie sie der einzigartigen Größe dieses 

Heiligen geziemend sind (339). 




