Ignatius persénlich

Von Dr. Clara Englander, Wiirzburg

I

Einsam Gott anheimgegeben

Der ,Pilger — gemeint ist Ignatius — sagte zu mir, ,er habe an Frommigkeit,
d. h. an Leichtigkeit, Gott zu finden, stetig zugenommen, und jedesmal und zu jeder
Stunde, da er Gott finden wolle, finde er Thn“t.

So berichtet einer der Vertrauten des heiligen Ignatius, der Portugiese Ludwig
Gongalves da Cimara. ,Jedesmal und zu jeder Stunde...“. Tatsdchlich wandelt,
denkt, fihlt und handelt Ignatius von Loyola im Angesicht Gottvaters: kein Atem-
zug, der verlorengegangen wire. Er ist Gottes Geschopf und hat den Sinn dieser
Tatsache so tief an sich erfahren, dafl er nicht hitte leben konnen, wenn er nicht
alles in sich getilgt hitte, ,was sein und menschlich war® (399), um allein der Sache
Gottes zu dienen. Seine Art des Vorangehens ist die: sich vor dem Herrn zu ent-
hiillen, Tho um Hilfe anzugehen, nachzudenken, die Angelegenheit Thm anheim-
zustellen (395. 523). So bringt dieser zunichst dem Irdischen verhaftete Mann sein
Ich als Brandopfer dar, derart, dafl es dem Ehrgeizigen gelingt, allen weltlichen
Ehrgeiz zu iberwinden; dem sexuell Verstrickten, von jeder sexuellen Regung frei
zu bleiben (523); der rasch und leidenschaftlich Zupackende opfert Wort wie Tat
dem Herrn auf; denn er bedenkt sich, ehe er spricht oder handelt, und da er nichts
dahersagt, so sind seine Reden gleichsam Regeln und ineinander verwoben — wenn
auch zu verschiedenen Zeiten gesprochen —, Regeln sowohl fiir ihn wie fiir die Sei-
nen (254). Und will ihn doch noch einmal der alte Jdhzorn befallen, so hilt er an
sich, berdt sich gegebenenfalls mit gelebrten und tugendhaften Minnern seines
Ordens, um hierauf die Entscheidung zu treffen, die dann freilich eine endgiltige
ist. Dabet bleibt er heiter und gesammelt, als werde sein Inneres nie von irgendwel-
chen Wallungen berithrt; er scheint sich des Aufleren wie einer Maske zu bedienen,
die er nach Belieben an- und ablegen kann. So kann denn die Rede unter den Brii-
dern aufkommen, dafl die Gnade ihm angeboren sei und seine natiirlichen Leiden-
schaften derart von der Tugend iiberformt seien, daf} sie ihm zum Guten dienten:
so vollkommen beherrscht er sich selbst.

Aber es ist nicht die kalte Selbstbeherrschung des eisernen Willens. Ignatius lebt
vielmehr ganz von innen her, aus einem bestindigen Gespriach mit Gott. Auch wenn
alle Grinde der Vernunft fir seine Entscheidung sprechen, holt er noch die Besti-
tigung Gottes ein, ehe er zur Tat schreitet (367. 397). Als Bestitigung Gottes gelten
ihm die Gnadenerfahrungen: lebendiger Glaube, Hoffnung, Liebe, Freude, Friede,
innige Trostung, Erhebung des Geistes, Erleuchtung und jene gnadenhaften Tra-
ven, die sein irdisches Auge tritben, um das himmlische zu erhellen (244). Wie

1 Monumenta Historica S. J., series IV, Bd. 1, p. 97. — Die folgenden Zitate sind alle dem
gleichen Band des grofien Quellenwerkes des Jesuitenordens entnommen. Die in Klammern
dem Text beigefiigten Zahlen geben die Seitenzahl dieses Bandes an.



266 Clara Englander

sehr er sich ihrer als Anzeichen der Zustimmnng seines himmlischen Vaters bewuf3t
ist, erhellt aus dem Tagebuch, das er anlaflich der Arbeit an der Verfassung seines
Ordens, den Constitutiones, fithrt; deren einzelne Statuen pflegt er oft mehrfach
zuweilen langer als einen Monat zu Gberlegen. Bei jeder Uberlegung notiert er, ob
sie von Trinen begleitet war oder nicht, ja er vermerkt die Heftigkeit oder Gelin-
digkeit der Trinen als gottlicher Weiser auf seinem Wege. Der Gewalt dieser
Trinen in allem anheimgegeben, was mit dem Dienst Gottes zusammenfillt, ver-
liert er den Mafistab fGr die Zeit und tberschreitet nicht selten die fir die heilige
Messe vorgesehene Dauer; ja so stiirmisch ist seine Hingabe, daff er zoweilen ohn-
michtig am Altar niedersinkt nnd ans der Kirche fortgetragen werden mufl (244).
Darum zelebriert er selten 6ffentlich, eigentlich nur an Sonn- und grofieren Feier-
tagen; darum anch 1aft er sich spiter nur ungern in geistliche Gespriche ein, weil
sie ihn bis zum Fiebern erregen (511.573). Schliefilich sind seine Augen so ange-
griffen, daf er seinen irdischen Herrn, den Papst, um Dispens vom Breviergebet
angehen und seinen himmlischen Herrn um eine gelindere Form Seiner Zustim-
mung bitten mufl: anch er hat noch zu lernen, wie einst der Prophet, dafl Gott nicht
im Sturm und Brausen, sondern im sanften Wehen zn den Seinen kommt. So pflegt
denn Ignatius in spiteren Jahren schon morgens in stillem Gebete zu finden, was
er in Gott sich wiinscht; und gelingt ihm das nicht gleich, so ruht er noch ein Weil-
chen, dann aber wird ihm gewifl die Klarheit zuteil, nach der er verlangt (396).

Dieser inneren Entwidklung zu einer immer grofleren Gelassenheit und Stille geht
eine andere zur wachsenden Einsamkeit parallel. War noch der junge Ignatius be-
gierig gewesen nach Gesprichen mit Personen, die im Rufe der Heiligkeit standen,
so mufite er schlieBlich einsehen, dafl die wenigsten von ihnen ihm zu geben ver-
mochten, was er sich von Gottgesegneten erwartet hatte ... und daf} seine Sendung
war, einsam dem einsamen Gott sich anheimzugeben (395). Nicht den zehnten Teil
von dem, was Gott ihm offenbart, glaubt er den Menschen mitteilen zu diirfen; des-
sen wird er sich mit den Jahren immer stirker bewufit: sie wiirden es nicht fassen
konnen. Selbst seinem Beichtiger sagt der Gereifte nichts von den Gnaden, die
ihm in so iiberschwenglichem Mafle zustrémen; der Ringende hatte es noch getan,
weil er sich unsicher fithlte und um Belehrung bemitht war (367). Er weifl aber auch
um dies: dafl es sehr wenige, ja vielleicht niemanden gibt, der ganz begriffe, wie er
Gottes Wirksamkeit in sich behindert, und was Gott in ihm wirken kdnnte, wenn
er sich riickhaltlos Thm hingeben wiirde.

Nicht nur in seiner Gottesfreude, auch in seinem Gottesleid ist Ignatius allein. ,,Ich
finde im Hause an jedem etwas Gutes, nur an mir nicht”, hat dieser Mann geaufiert,
der von denen, die mit ihm in Berithrung kommen, als e¢in an Heiligkeit schier
Unerreichbarer gepriesen wird. Gestorben, méchte er den Hunden auf dem Felde
vorgeworfen werden, als der grofe Sinder, fiir den er sich halt (379). Denn so
stark ist die gotiliche Helligkeit, dafl sie bis in sein Innerstes hineinleuchtet, bis in
jene Tiefen, die dem Menschen gemeinhin verborgen bleiben. Daher die Demut,
die ihn im Hinblick auf sich und sein Werk erfillt: ,Ich Elender! O iiber meine
arme Secele! Diese geringste Gesellschaft, das Fihnlein Jesu...“ (508). Darum
auch will er fiir sich und die Seinen die Gewissenserforschung hédufig wiederholt



Ignatius personlich . 267

wissen, kaum dafl ihm siebenmal des Tages geniigen (354). Er, der in Selbstzucht
und restloser Hingabe, begnadet von vielen Leiden, diesem Gefaf} gottlicher Wohl-
taten, eine Vollkommenheit erreicht hat, die zu erreichen nur Erlesenen gegeben
ist, meint bescheiden, wenn die Vollkommenheit allein im guten Willen bestiinde,
so nihme er es mit jedem Menschen anf (385). Und voll innerer Bewegung hndet
er beides vereint: seine grolen Siinden und Gottes grofle Gnaden. Demiitig erwehrt
er sich dieser Gnadenfiille, wiinscht wegen seiner Mingel und vielfachen Beleidi-
gungen Gottes, der Herr mdge ihm seine Segnungen kirglicher zumessen, mit kor-
perlichem oder seelischem Schmerz ihn belasten, damit er, so geziigelt, einhalte und
in sich gehe. Aber so grof} offenbare sich ihm, erklirt er, das Mitleid und die Be-
hutsamkeit des Herrn, dafl der Allgiitige sich ibm desto mehr mitteile und ihn ge-
radezu iiberschiitte mit seinen kostbaren Gaben, je mehr er fehle und seine Fehler
zitternd erkenne und ihre Bestrafung wiinsche (399). Im Geiste entriickt, sagt er
einmal ganz spontan zu den Umstehenden: , Jetzt war ich héher als der Himmel®.
Auch seine Vertrautesten verstehen nicht, was er damit sagen will, und als sie ihn .
darum fragen, lenkt er die Rede auf andere Dinge (35). Er lebt und wirkt so ganz
im Gottlichen, dafl er sich nicht veranlafit sieht, seine Erfahrungen in geistlichen
Dingen selbst mit denen der Heiligen auszutauschen, obschon er sich nicht im ge-
ringsten mit den Heiligen zu vergleichen trant oder gar sich itber sie zu erheben
vermift (349). Alle Geheimnisse des christlichen Glaubens und ihren Zusammen-
hang hat er im Lichte Gottes geschaut (473). Ein Gelehrter wie Jakob Laynez, der
ihm im Generalat nachfolgen sollte, kann sich nicht genug verwundern iiber das
bedeutende Werk, das Gott der Herr in Ignatius, dem Durdchschnittsgelebrten und
Sprachenunkundigen wirke, iiber die Energie und den Erfolg in allem, was Ignatius
angreife, und er kommt zu dem Schlufl: ,Schliefilich gilt alles so viel, wie Gott
will, und nicht mebhr“. — ,Gott der Herr gefiel sich in der Seele seines Knechtes
Ignatius® (394).

Trotz der fast stindigen Vereinigung mit Gott tritt bei Ignatius das beschau-
liche Gebet hinter dem Tun ganz bewnflt zurtick. So sehr er, der Musikalische, der
sogar in Noten denkt, das gesungene Chorgebet liebt, so meint er doch zu erken-
nen, daf es fiir das von ihm inspirierte Institut der Societas Jesu eine Abschwei-
fung von dem durch Gott vorgezeichneten Wege bedeute; er verzichtet also fiir sich
und die Seinen darauf (348), wie er auch, der einst so hingegebene Beter (7 Stunden
des Tages pflegte er in den Anfingen seiner Wandlung auf das Gebet zu ver-
wenden), die Zeit des Gebets beschrankt. ,Eine Stunde gestatten die Konstitutio-
nen, und das ist auch ganz genug®, erkldrt er in einem Briefe an den Rektor eines
Kollegs. Hoher als das Gebet schitzt er die Abtdtung, doch weniger die kdrperliche
{wiewohl der stindig Krankelnde die Osterliche Fastenzeit eisern durchhilt) als die
innere, die Verleugnung des Willens. Er ist der Ansicht, dal ein abgetoteter
Mensch in einer Viertelstunde des Gebets mehr erreiche als der nicht abgetotete
in zwei Stunden. Nur in Ausnahmen will er eine langere Gebetsdauer zugestehen;
denn er hat erfahren, dafl die, welche sich ohne Unterscheidung langen Gebeten hin-
geben, oft Tduschungen unterliegen (250). Fiir ihn persénlich ist iiberdies die Be-
schrainkung der Gebetsdauer ein korperliches Erfordernis, denn die Heftigkeit der



268 Clara Englander

geistlichen Gnaden ist so grof}, dafl er wihrend des Betens haufig in Ohnmacht
fallt. Mit welcher Ausschliefilichkeit er selbst zu beten versteht, das sollte der Bru-
der Pfortner erfahren, als er ihm eines Morgens wihrend des Gebetes wichtige Post
aus Spanien zu iberbringen hat. Er klopft an die Zimmertiir des Generals, er-
halt aber keine Antwort. Noch einmal klopft er an und zum dritten Mal. Da end-
lich 6ffnet Ignatius die Tir: ,Was willst du?“ ,Ich bringe Briefe aus Eurer Hei-
mat®, und er reicht ihm die Briefe. Ignatius nimmt sie und wirft sie ins Feuer; er
will nicht, dafl sie sich zwischen ihn und Gott dringen; dann kehrt er ins Gebet
zuriick (346).

Er, der mehrfach sagt und schreibt, um alles in der Welt wolle er die Verfol-
gungen und Gefdngnisqualen nicht missen, die er aus Liebe zu Gott erduldet habe,
kront diese Liebe mit der Uberlegung, wie er sich verhalten werde, wenn ein Papst
sein Kostbarstes, die Societas Jesu, verbote, und meint: ,Nach einer Viertelstunde
des Gebets zu Gott, meinem Vater und Herrn, wiirde ich auch diese Seelenlast
abgelegt haben und in die Gewohnheit meines Friedens und meiner Heiterkeit zu-
riickgekehrt sein® (346).

An Gott ganz hingegeben und einzig auf ihn vertrauend, glaubt Ignatins auch
das unmoglich Scheinende wagen zu dirfen, ohne Ricksicht auf weltliche Klugheit.
So kann er z. B. Kolleggriindungen bewilligen, ohne ihrer Einkiinfte sicher zu
sein (273. 282). In Einzelheiten freilich bedient er sich der Weltklugheit, so daR der
Bewunderung kein Ende ist iiber seine bedachtsame Art, die Dinge anzugehen. Denn
er gebraucht alle menschlichen Mittel mit solcher Sorgfalt und solchem Nachdruck,
als hinge von ihnen allein der Erfolg ab; und wieder vertraut er so ganz auf Gott
und ist beschlossen in Seiner gottlichen Vorsehung, als seien alle die menschlichen
Mittel, die er anwendet, von keinerlei Wirkungskraft (267. 466). Als eine grofie
Teuerung infolge von Millernten und Krieg die Ewige Stadt heimsucht, und die
Kardinile und wohlhabenden Biirger einen Teil ihrer Dienerschaft entlassen miis-
sen, da ist in den dicht besetzten romischen Hausern der Gesellschaft Jesu alles fiir
die tiglichen Bediirfnisse vorhanden. Einer der Patres erklart bei Tisch diese Tat-
sache angesichts der allgemeinen Not fiir ein Wunder. Aber der Gottverbundene
antwortet ihm: , Wieso ein Wunder? Ein Wunder wire es, wenn dem nicht so wire,
Seitdem das Fahnlein Jesu in Rom lebt, baben wir stets das Eine erfahren: je mehr
unsere Hauser belegt waren und je mehr das Elend in Rom herrschte, desto grofie-
ren Uberflufl haben wir gehabt“ (369). Als es aber einst selbst bei den Jesuiten nichts
mehr zu essen gibt, befiehlt Ignatius in unersdhiitterlichem Gottvertrauen dennoch
zur Mahlzeit zu 14uten. Man tut nach seinem Geheifs. Nach einer Viertelstunde teilt
man ihm mit, es sei doch eben nichts zu essen da, was hitte also das Lauten fiir
einen Sinn? Ignatius antwortet unbewegt: ,Liutet noch einmal“. Die Patres und
Fratres sammeln sich um den leeren Tisch, man spricht das Tischgebet — siehe
da, jemand vor der Pforte ruft: er bringe Brot und Suppe (390).

Dies nur zwei Beispiele von vielen fiir das Gottvertrauen des Heiligen, der
weifl, dafl in Zeiten grofiter Not, grofiter Geldknappheit und Verschuldung Got-
tes Hilfe am ndchsten ist, etwa in Form von Spenden, die im rechten Augenblick
eintreffen und die groften Schwierigkeiten 1osen helfen. Der Sekretir des Ordens,



Ignatius personlich 269

Johannes von Polanco, der diese Schwierigkeiten aus eigener Erfahrung kennt und
in Geldsachen Zuridkhaltung iibt, 148t sich trotz aller Vorsicht durch die Zuver-
sicht des Generals gewinnen: ,Der Vater hat gesagt, dafl wir diese Sache angrei-
fen sollen; wohlan, Gott wird die Mittel dazu geben“ (273).

So bildet sich an der Liebe Gottes dieser einzigartige Mann, der aus dem Reich-
tum, den Anspriichen, den Vorurteilen seiner Herkunft herausgetreten ist, um das
Reich Gottes auf Erden aufbauen zu helfen. Weil er in seinem himmlischen Herrn
so reich ist, geniigen ihm fir dieses Werk, das binnen kurzem die Welt umspan-
nen sollte, zwei enge, dunkle, sparlich eingerichtete Kammern, die in der Frihzeit
seiner romischen Wirksamkeit Wand an Wand mit der Hauskapelle lagen; er be-
darf nur weniger und geringer Speisen, die er widerwillig und selten in Gesell-
schaft anderer zu sich nimmt; er trdgt drmliche Kleidung. Er, der als junger Offi-
zier in engen Straflen jeden mit dem Degen bedroht hat, der ihn, gewif} nicht bos-
willig, ,anzurempeln® wagte (560. 566), nennt jetzt demiitig noch den Geringsten
seinen Bruder. Er ist von der Liebe zu Christus so ganz durchdrungen, daf} er
wiinscht, ja es als eine besondere Gnade betrachten wiirde, von. Juden abzustam-
men; denn dann sei er mit seinem Heiland gleichsam verwandt — mit Trédnen der
Rithrung und feuriger Beredsamkeit trdgt er solche Ansicht vor, mit der dieser
vollkommene Jinger seines Meisters bis zum heutigen Tag vereinzelt dastehen
diirfte (398).

Ein derart Grofler scheint freilich der Biicher nicht zu bediirfen, weil der leben-
dige Gott unmittelbar zu ihm spricht. — Dennoch hat er es um der Sache willen
unternommen, vorgeschrittenen Alters zu studieren und zwar unter grofiten Schwie-
rigkeiten: ndmlich in Armut, und zwar in freiwilliger, nicht aus Gehorsam; trotz
davernder Krinklichkeit; ohne jede Vergiinstigung, so dafl er zu hiufigen Unter-
brechungen gezwungen war, um sich das Geld zum Studium zu verschaffen (394).
Auch im Stndium hat er gewissenhaft von unten angefangen. Diese Gewissenhaf-
tigkeit sollte er spiter seinen Séhnen weitergeben: er hilt selbst bei solchen, die
als Prediger bereits erfolgreich titig sind, und meinen, nun mit dem Studium der
Theologie beginnen zu konnen, darauf, dafl sie zunichst griindlich die ,freien
Kiinste“ (artes liberales) studieren. Dabei hatte sich diesem Manne, der so streng
an sich arbeitet, der Herr bereits vor jeder menschlichen Belehrung offenbart, ibn
zu den ,Geistlichen Ubungen“ inspiriert, ihm Gestalt und Namen der Societas
Jesu eingegeben (526). Nachdem einmal das Gerilist geschaffen ist, das seine Gott-
erwihltheit trigt, verliuft sein Weg in gerader Linie, ohne nach rechts oder links
abzubiegen. Nie verspricht er, was ihn spéter gereuen konnte; nie greift er an, was
er nicht durchfithrt; nie erbittet er eine Gunst von den Herren der Welt, die er
nicht erhielte (471 £.).

11.
Vater der Seinen
Beim Anblick seiner geistlichen S6hne mufl Ignatius immer des kostbaren Prei-
ses des Blutes Christi, um den ihre Seelen erkauft sind, gedenken. Diese Vorstel-

lung erfiillt ihn mit solchem Jubel, daf er sich oft eines Lachens nicht enthalten
kann; doch weil er meint, dafl dieses Lachen ein ungeordnetes Maf seiner Freude



270 . Clara Englander

sei, bringt er sich jedesmal soviel Geifielhiebe bei, als er gelacht hat; so gewdhnt er
sich das Lachen allmihlich ab (490). Aber die innere Freude bleibt. Ganz verklart
erscheint er nun den Seinen, so sehr beglickt er alle, die ihm begegnen, mit seinem
strahlenden Gesicht, dafl sie das Gefihl haben, er nihme sie gleichsam in sich auf,
wenn er sie mit seinen frohlichen Augen ansieht. Seine Freude tbertrégt sich auch
auf sie: niemand spricht mit ihm, der nicht heiter, ja lachend von ihm scheidet;
unterldflt er doch nichts, was die Seinen froh machen kann. Immer verbreitet er
Frende um sich her, ob er selbst spricht oder zuhort (471. 491. 513).

Ein Mann, der die Kostbarkeit einer jeden ihm anvertrauten Seele so tief und
innig zu erfassen vermag, muf ihr mit dem Ernst, dem Verstindnis und der Fol-
gerichtigkeit begegnen, die das Verantwortungsgefiihl vor seinem gottlichen Herrn
ihm auferlegt. In Gott griindend, spricht er zu den Menschen mit einer Wirkungs-
kraft, die eher gottlich als menschlich zu nennen ist. Nie operiert er mit dem Ge-
fiithl, sondern stets mit Griinden. Er schmiickt die Dinge nicht mit Worten aus, son-
dern mit den Dingen selbst; er bringt so viele und so eindrucksvolle Umstinde
vor, dafl er unwiderstehlich iiberzeugt. Seine Rede ist einfach, klar und bestimmt,
und er iberlift es dem Horer, die SchluRfolgerungen zu ziehen. Er beschrankt sich
auf die wesentlichen Punkte, die unwesentlichen beriihrt er nur, soweit es unum-
ginglich ndtig ist (201). Kurz, er spricht wie ein Heiliger, und daher vermag er mit
der Kraft seiner Rede in die Knie zu zwingen: den Siinder, dafl er in sich gehe und
Bufle tue; den Schwachen, dafl er unterrichtet und getrostet werde. Niemand geht
unbefriedet von ihm fort, ob er nun seine Wiinsche erfiillt sieht oder nicht, zumal
Ignatius, muf er eine Bitte abschlagen, sich ausschaltet und einen der Oberen mit
ihrer Ablehnung betraut, damit er sich die Freundschaft des Enttauschten bewahre,
da die ,Freundschaft zwischen Haupt und Gliedern wichtiger ist als die der Glie-
der untereinander® (Ribadeneira). Dabei geschieht die Ablehnung nie ohne Be-
grandung, so daB der Abgelehnte einsehen mufi, es sei besser so. Wird hingegen
eine Bitte erfillt, so werden doch die Gegengrunde mindestens angedeutet, damit
der Bittsteller sich immer bewufit bleibe, daf ihm eine Gunst gewahrt werde
(178. 268).

Begegnet Ignatius dem Schwachen und dem Anfinger im religidsen Leben mit
groRer Milde, so dem Starken und dem in der Tugend Fortgeschrittenen mit viter-
licher Strenge, ja zuweilen mit einer fast unverstindlichen Harte. So hat er z. B.
Jakob Laynez, den er vor anderen als denjenigen zu bezeichnen pflegte, dem die
Societas Jesu am meisten verdanke, bisweilen so getadelt, dafl diesem die Tranen
kamen — und Laynez weinte nicht leicht — und er ausrief: ,Was habe ich, o Gott,
verbrochen, dafl dieser Heilige derart mit mir verfahrt?“ Aber lgnatius weif),
wen er vor sich hat und warum er so handelt, und er hat sich nicht getduscht.
Laynez sollte spiter, als Nachfolger des Stifters, die Milde verkérpern, so unaus-
16schlich hatte die Strenge des verehrten Mannes sich ihm eingebrannt. Hieronymus
Nadal, der ,Herzensvertraute“ des Heiligen, Ludwig Gongalves da Cimara, den
er fir wiirdig befand, ihm seine Lebenserinnerungen zu diktieren, auch sie miissen
die Herbheit ertragen, die Ignatius zu ihrer Vervollkommnung fiir notwendig er-
achtet. Ja seinem Sekretir Johannes von Polanco, diesem seinem anderen Ich und



Ignatius personlich 271

Organisator des Ordens, gonnt er nach neun Jahren engster Gemeinschafts-
arbeit das erste freundliche Wort erst am Vorabend seines Todes (454). Wie griind-
lich iiberlegt aber seine Art der Menschenbehandlung ist, das geht aus seiner Er-
kldrung hervor: wer ihn nach seinem dufleren Gehaben im Verkehr mit Menschen
beurteile, der tiusche sich sehr. Tatsachlich besitzt er eine so erstaunliche Gewandt-
heit im Umgang mit Menschen und geht dabei so vielerlei Wege, dafl es so gut
wie unmdglich ist, unter seiner Leitung nicht voranzukommen (203. 208). Vor
allem: er ist daranf bedacht, niemanden za krinken, nicht einmal einen Novizen.
Und: er spricht von allen immer nur Gutes; alle ihre Handlungen legt er zum Gu-
ten aus, so daf ,die Interpretationen des Vaters® im Orden geradezu sprichwort-
lich geworden sind (197). Nie kreunzigt er einen Menschen an seine Fehler — sei es
cin Ordensmann, sei es ein Answirtiger —, sondern beschrinkt sich darauf, mit ihm
selbst oder mit kundigen Mannern zn beraten, wie ihnen abzuhelfen sei. Um einen
an sich Verzagenden aufzumauntern, hebt er das Gute in ihm hervor, und gerne
erwihnt er dessen Freunden gegeniiber seine guten Eigenschaften. Aber auch Ent-
zweite sucht er auf diese Weise zu versohnen, indem er dem einen alles Gute er-
zihlt, was der andere itber ihn gesagt, das Bose aber verschweigt. Und zu dritten
Personen duflert er sich dhnlich, in der Absicht, dafl die Streitenden seine gute Mei-
nung itber sie erfahren. Tragt jemand ihm Ungiinstiges iiber einen Mitbruder vor,
so fordert.er Zeugen und verlangt von dem Ankléger, und sei es auch ein Polanco,
die schriftliche Fixierung, in der nicht unberecfigten Annahme, daB jener sich
dann sammle und ohne eifervolle Ubereilung mitteile, was er weifl oder gehort
hat. — So sorgt Ignatius fiir den Ruf und das Anschen der Seinen; sie selbst kénn-
ten nicht besser darum besorgt sein (202. 296. 321).

Wird eine Bestrafung notwendig, so a8t der Vater sie nicht selten durch den
Siinder selbst bestimmen; und auch dann dispensiert er zum Teil, so dafl der Feh-
lende ihm liebevoll ergeben bleibt in dem Gefiihl, eigentlich eine hértere Strafe
verdient zu haben, und ohne Verbitterung die vorgeschriebene Bufle leistet. Damit
diese Wirkung ereicht wird, bedient sich Ignatius vieler Mittel, scheut sich auch
nicht, an die Riicksichtnahme auf die Mitwelt zu appellieren. Er sorgt fir die ge-
rechte Zuteilung der Bufle, damit niemand sagen kénne: ,Warum ich und der
andere nicht?“ Ja zuweilen nimmt er selbst die Bufle auf sich, indem er tagelang
fiir den Siinder fastet und betet. Seine Weisheit befiehit den mit Mingeln Behaf-
teten, ihre Vorsitze den Mitbriidern vorzulesen und auszulegen oder auch den
eigenen Fehler bei anderen, ihnen anvertrauten Seelen abzustellen (388. 422. 449).
Indessen kann er fiir anscheinend geringfigige Vergehen hohe Strafen festsetzen,
wenn sie nimlich durch ihr Beispiel vergiftend wirken. Mit einsetzender Reue ist
fiir thn jedoch das Vergehen ein- fiir allemal getilgt: nie mehr, weder in Worten
noch in der Behandlung, kommt er darauf zuriick (449. 457).

Finem Versuchten widmet er sich stundenlang und geht soweit, ihm die eigenen
Jugendsiinden zu berichten; dadurch gewinnt er sich das Vertranen des Gequal-
ten, der nun seine Scham iiberwindet und sich eroffnet. Oft sind es nur geringe
Storungen, die leicht behoben werden konnen (193, 409).

Mit der gleichen Geduld begegnet er den von einer verzehrenden Leidenschaft



272 Clara Englander

Gepeinigten; er ist der Uberzeugung, dafl diese, wenn es ihnen gelingen wiirde,
ihrer Leidenschaft Herr zu werden, dereinst einen grofleren Lohn ernten als die
ausgeglichenen Charaktere. Er mifit also die Tugend nicht nach threm &ufleren
Schein, sondern nach der Selbstiiberwindung, mit der sie erreicht wird (437).

So rigoros Ignatius mit solchen verfahrt, die er fir Schidlinge seines Ordens halt
(hier entlafit er rasch, zuweilen sogar noch am gleichen Abend, und chne Ansehen
der Person und ihrer bisherigen Verdienste um den Orden), so streng er Manner
verurteilt, die ihren Orden verlassen (,wenn ich alles Gold der Welt hitte, wiirde
ich nicht einen Pfennig demjenigen geben, der aus seinem Orden austritt...“), so
sorgsam zeigt er sich bemiiht, Schwankenden aus ihrer Versuchung herauszuhelfen.
Dafiir gibt er folgende Anweisungen: 1. sollen die Versuchten nicht sich selbst iiber-
iassen bleiben, sondern jemanden haben, der mit Aussprache und Gebet dem Teufel
entgegenwirkt; wollen sie dennoch gehen, so soll ihnen 2. der Vorschlag gemacht
werdén, noch 14 Tage im Orden zu bleiben, und zwar ohne die Pflicht des Ge-
horsams; niitzt auch das nichts, so sollen sie 3. vor der versammelten Gemeinschaft
ihre Griinde vorbringen und die Gegengriinde ihrer Briider anhdren. — Die letzte
Bestimmung sollte sich als besonders segensreich erweisen, und zwar dadurch, dafl
Gott der Herr zuweilen durch den Mund der Schlichten so nachhaltig auf den Ver-
suchten einsprach, dafl dieser unter Trédnen zur Finsicht kam und die Mitbriider
um Verzeihung bat. — Wird aber eine Entlassung unumganglich, so nimmt Igna-
tins sie mit Takt vor. Er beobacytet iiber die Mangel oder Unzulinglichkeiten des
zu Entlassenden Stillschweigen; er entlifit ihn erst nach eingehender Aussprache
oder nach Beratung mit vertrauten Briidern und nach Gebet. Auch die Form der
Entlassung ist taktvoll: der Betreffende wird angeblich auf Pilgerfahrt entsandt.
So sorgt Ignatius dafiir, dafl niemand im Groll aus dem Orden scheide. Er stellt den
zu Entlassenden selbst die Entscheidung iiber ihren Weggang anheim. So erreicht
er, daf sie Freunde der Gesellschaft bleiben, ja sich als ihre Wohltiter erweisen,
so daB er sich ihrer Hilfe mit groferem Vertrauen bedienen kann als vor ihrer
Entlassung (407. 459. 477).

Die Liebe des Heiligen zu den Seinen ist nicht weichlich, sondern lebendig und
anfeuernd, giitig und stark zugleich, zirtlich wie Mutterliebe und herb wie die des
Vaters. Sein Bestreben ist immer, dafl seine Séhne in der Liebe zu Gott und in
der Tugend wachsen. Daher wendet er bei dem einen dieses, bei dem anderen je-
nes Mittel an, je nachdem es ihn gut diinkt. In der Arbeit erweist er seinen Séhnen
sein vollstes Vertrauen und 1ifit ihnen einen groflen Spielraum der eigenen Ent-
scheidung. Bemerkt er indessen, dafl jemand fiir eine Aufgabe hervorragend ge-
eignet ist, diese aber nicht fiir ihn, da sie ihn iiberheblich macht, so verzichtet er
lieber auf reiche Frucht, um das Seelenheil des Betreffenden nicht zu gefihrden;
denn er will die Seinen durch innere, nicht durch duflere Beweggriinde angetrie-
ben sehen (458. 454. 457. 479). Er selbst flieht jeden Anschein von Bevorzugung;
vom Papst oder von Fiirsten angeforderte Missionare 138t er durch einen Rat be-
stimmen, ebenso die Besetzung wichtiger Amter innerhalb des Ordens. Er person-
lich iiberzeugt sich lediglich davon, daf die fiir Missionen aufierhalb Roms Gewéhl-
ten gut ausgeriistet und mit allem Nétigen versehen sind (428. 524). Die gleiche



Ignatius personlich 273

Sorgfalt 148t er den Hausgenossen angedeihen. Er wiinscht stindig unterrichtet zu
sein von der zureichenden Beschaffenheit der Schlafstitte, der Nahrung und Klei-
dung der Seinen, und dies aufs genaueste. ,Ich mochte sogar wissen, wie viele
Flohe des Nachts die Meinen peinigen®, sagt er scherzend. Aber er meint es bitter
ernst mit seinen Vaterpflichten (491). Obwohl die rémischen Hiuser allein von Al-
mosen leben, und er selbst, trotz seiner schwachen Gesundheit, nicht mehr zu sich
nimmt als diese Almosen dem FEinzelnen gestatten, verabscheut er {ibertriebene
Sparsamkeit. Hier erteilt er wohl gerne eine Lektion, wie etwa dem Prokurator
Pontius Cogordan, der als Gast eines Kardinals in Leckerbissen schwelgt, fur die
Briider aber nur das Billigste beschaffen 148it. Ignatius sétzt ihn mit der Forderung
in die grofite Verlegenheit, nun auch fir die Briidder Lampreten besorgen zu las-
sen, die ihm bei jenem Kardinal so gut gemundet haben. Cogordan dreht und win-
* det sich: dafiir reicht niamlich wirklich das Haushaltsgeld nicht aus. Ein paar Tage
148t Ignatius ihn zappeln; dann endlich versteht er sich dazu, seine Forderung da-
hingehend zu mildern, dafl jener wenigstens Sardinen besorgen lasse (497. 508). Der
Jugend wendet Ignatius seine ganz besondere Sorgfalt zu. Er spricht mit den Novi-
zen, 1388t sie neben sich Platz nehmen, 1adt sie an seinen Tisch. Obwohl er von ihnen
groften Eifer verlangt, richtet er sich mit seinen Anforderungen doch jeweils nach
ihren korperlichen und geistigen Kraften, damit niemand Schaden leide. So dis-
pensiert er etwa einen Novizen edler Abkunft von einer niedrigen Arbeit, die in
aller Offentlichkeit ausgefithrt werden mufl, weil sich der Betreffende zu sehr vor den
Voriibergehenden, zum Teil Bekannten seiner Familie, schimte (410. 446. 508).
Schwichliche Novizen diirfen linger schlafen, erhalten bessere Kost und Arbeits-
erleichterungen.

Wird jemand krank, will Ignatius sofort benachrichtigt werden. Bei der Be-
handlung der Kranken achtet Ignatius streng darauf, dafl kein Unterschied ge-
macht werde zwischen solchen, die schon linger im Hause sind und den neu Hin-
zugekommenen. Von dem Vorschlag, letztere wegen Uberfillung des Hauses im
Spital unterzubringen, will er nichts wissen. ,Es ist nicht gut, wenn wir uns derer
in ihrer Not entledigen, welche die Welt aus Liebe zu Gott anfgegeben haben®
(228. 258). Die Erkrankung der Seinen ist das Einzige, was dem tapferen Ritter
Furcht macht. Ist er selbst durch Krankheit arbeitsunfihig, so aberlafit er samtliche
Amtspflichten seinem Stellvertreter mit Ausnahme der Krankenfiirsorge. Dank-
bar empfindet er seine hiufigen Krankheiten als Gnaden Gottes, weil sie ihn in-
standsetzen, Kranke zu verstehen. Fir dieses Verstindnis zeugen viele seiner Maf}-
nahmen: so mufl der Einkdufer ihm zweimal taglich Bericht erstatten, ob er alles,
was fiir das Krankenzimmer notig ist, eingekauft habe; ist hiefiir das Geld nicht
ausreichend, so 1afit Ignatius Hausgerdt verkaufen. Von den Kranken selbst aber
fordert der Vater Ergebung in ihr Leiden und Verzicht auf iibertriebene Sorge
um den Leib. Einem verdienten Priester, Sylvester Landin, droht er mit Entlassung,
weil er, erkrankt, sich von dieser Sorge vollig knechten 1488t; mit solcher Drohung
erzieht sich der grofle Pddagoge einen vorbildlichen Sohn; denn der genesene Lan-
din sollte sich unter dem Druck der Drohung iber die Massen anstrengen, um den
General zu vershnen (223. 368. 449. 500. 505). Doch nimmt sich Ignatius der Kran-



274 Clara Englander

ken nicht nur durch Verordnungen, sondern auch personlich an; so kontrolliert er
selbst den Zustand des Krankenzimmers; ganz Sorge, Liebe und Demut, schiittelt
er den Leidenden die Betten auf, ja er halt es nicht fiir unter seiner Wiirde, ihnen
zuliebe des Nachts auf Wanzenjagd zu gehen. Er selbst aber ist den Seinen im Er-
tragen von Krankheiten ein leuchtendes Vorbild: nie duflert er Schmerz, auch nicht
bei heftigsten Beschwerden, sondern bittet nur sanft um ein schmerzstillendes Mit-
tel. Ungeschicklichkeiten der Arzte, die seine Leiden vergréfiern, riigt er mit
Milde (471).

So treibt denn das Bewuftsein einer wahrhaft viterlichen Firsorge alle zu
freudiger und selbstvergessener Hingabe an den Dienst Gottes an. Wissen sie doch,
daf Ignatius fiir sie sorgt. Ein heiliger Wettstreit besteht zwischen Vater und Séh-
nen: die Sohne wollen mehr auf sich nehmen, als ihre Krifte erlauben, der Vater
sie weniger tun lassen, als sie leisten kénnen, Mit religiosem Eifer verehren und
gehorchen die Sohne, umsorgt von der wachen und behutsamen Liebe des Vaters
(453).

111
Aller Menschen Diener

Eine glithende Nichstenliebe triumphiert iiber die Vernunfterkenntnis des Man-
nes, der den Menschen von Grund auf kennengelernt hat, im Bdsen wie, freilich
seltener, im Guten, und um dieses Guten willen sich entschlossen hat, sein Leben
der Vervollkommnung des Unvollkommenen zu weihen. , Verhalten wir uns zu je-
nen Armen wie die Engel zu den Menschen®, lehrt er die Seinen, ,indem wir nichts
versiumen von dem, was wir ihnen an Hilfe angedeihen lassen kénnen, um sie von
allem Ubel, auch geistlichem, zu befreien, und uns nicht verwirren lassen noch be-
triiben, wenn wir nur geringe Frucht ernten fiir unsere Mihen: auch die Engel er-
matten nicht im Anschauen und Genufl Gottes, in der Gewiflheit, daf} er nicht auf-
hort, sich ihrer za bedienen® (397). Daher seine unendliche Geduld, mit der er an-
dere anhért, anch wenn sie kein Ende finden. Erst, wenn sie schweigen, greift er
ein und 1af¢ ihnen die Hilfe des Seelsorgers angedeihen, indem er dem Gesprich
eine geistliche Wendung gibt. Noch den Geringsten achtet er der Miihe wert, wenn
nur dem Herrn damit gedient werden kann. Beispielhaft geht er den Seinen voran,
wenn er auf dem Hohepunkt seines Erfolges, als nimlich die Gesellschaft Jesu die
kirchliche Anerkennung erfihrt und er zu ihrem General gewihlt wird, sich der
Christenlehre fiir die Kinder und Ungebildeten annimmt. Es kommen nicht nur
diese; Gelehrte und Ungelehrte strémen in Scharen herbei, obwohl Ignatius des
Italienischen wenig kundig und seine Rede mit spanischen Brocken durchsetzt ist.
Der junge Ribadeneira macht ihn auf diese Mangel aufmerksam, und der Werk-
ergebene bittet den erst Vierzehnjdhrigen demiitig, sich wihrend der nichsten Pre-
digt solche Unebenheiten zu notieren. Ribadeneira versucht’s, mufl aber bald auf-
geben, da die ganze Predigt besserungsbediirftig wire: nicht nur einzelne Worte,
sondern ganze Sitze und vor allem die Aussprache sind spanisch. Als er dem Va-
ter seine Beobachtungen mitteilt, lichelt dieser nur und sagt: ,Nun also, Peter, was
tun wir Gott?“, womit er sagen will, dafl der Herr ihm mehr Gaben nun eben



Ignatius personlich 275

nicht verlichen habe und wolle, dafl er Ihm mit dem Wenigen diene, das Er ihm
zugestanden. Denn wenn seine Zuhérer ihm auch nicht in allem folgen kénnen,
eines spiiren sie sehr genau: seine Gottesliebe. Nicht in der Sprache menschlicher
Weisheit und Formvollendung, sondern in der Kraft des Heiligen Geistes lehrt
dieser gebrechliche und weit iiber Vermdgen beanspruchte Mann, indem er mehr
Gewicht legt auf Frommigkeit als auf Gelehrsamkeit. Seine Predigten pflegt er
mit den Worten zu beschliefen: ,Gott lieben aus ganzem Herzen, aus ganzer Kraft
und mit dem ganzen Willen®. Er spricht sie mit solcher Kraft, mit solcher Glut
der Scele und des Geistes, dafl sein Antlitz ergliht und gleichsam Flammen der
Liebe zu sprithen scheint. Dann geht ein Beben und Schluchzen durch seine Zu-
horerschaft, dic Menschen stromen zu den Beichtstithlen und bekennen unter so
vielen Trinen ihre Siinden, dafl man die mithsam vorgebrachten Worte kaum ver-
stehen kann (358).

Im Umgang mit den Grofien der Welt wendet Ignatius alle Klugheit an. Briefe
an angesehene Personen, deren er tdglich eine grofle Anzahl expediert, liest er
mehrmals durch, prift jedes einzelne Wort und 148t sie wohl auch zwei- bis dreimal
umschreiben (437. 513). In seinen Anfingen hatte er die Gewohnheit, wenn er mit
einer Personlichkeit von Rang und Anschen bekannt wurde, diese von allen Ver-
folgungen, die er erlitten, zu unterrichten, weil er nicht wollte, dafl sie den tatsich-
lichen Hergang durch seine Gegner entstellt erfithre. So hilt er es mit dem Papst,
mit der Kaiserstochter Margarete von Usterreich, mit dem Konig von Portugal
(875). Mit zunehmendem Alter gelangt er aber immer mehr zu der Wahrheit des
Heilandsworts: ,Den Frieden gebe ich euch, meinen Frieden lasse ich euch®, ob es
sich nun um die kleinen Widerwirtigkeiten des Alltags oder um Anfeindungen in
der Welt handelt (226). Schikanen seines Nachbarn, der sein Hauswirt ist, ertrigt
er geduldig, obwohl er mit Erfolg den Rechtsweg beschreiten konnte; so speist man
eben jahrelang in einem dunklen Speisesaal, weil jener sich weigert, ihn mit Fen-
stern versehen zu lassen. Als dann der Orden dem Nachbarn endlich das Haus ab-
kauft, 148t dieser Fensterscheiben und Tiiren, Eisengitter und sogar einzelne Steine
ausbrechen, c¢he er den Jesuiten das Haus ibergibt. Auf alle Aufforderungen der
mit Recht erregten Seinen, sich gegen derartige Ubergriffe zur Wehr zu setzen, hat
Ignatius nur die stindig wiederholte Antwort bereit: ,Was wir um der Liebe
Gottes willen verlieren, das wird Er uns reichlich ersetzen® (255).

Einer der gefihrlichsten Angriffe, die dem Orden in der grofien Welt wider-
fahren sind, ging von der Sorbonne aus, dieser altangesehenen Universitit von
Paris. Als diese ein Dekret gegen die Jesuiten erlifit, das an Mifiverstehen und
falschen Beschuldigungen seinesgleichen sucht, meint der alternde Ignatius, so et-
was konne ihn nicht mebr in seiner Ruhe stéren. Seine SGhne hatten eine Erwi-
derung als so sicher angenommen, dafl sie sogar schon die Schreiber fiir ihre Nieder-
schrift ausgewdhlt hatten. Aber Ignatius macht sie darauf aufmerksam, wie ibel
Streitigkeiten seien, die etwa in Biichern ausgetragen wiirden; ihm scheine es nicht
recht, wenn die Societas Jesu auf solche Weise sich verteidige. Selbst ein in sanf-
ten Wendungen gehaltener Brief, von einem Schiller der Sorbonne geschrieben,
findet nicht die Billigung des Heiligen (226. 409).



- 276 Clara Englander

Personliche Ankliger, die ihn vor der Inquisition verleumdet haben und auf-
grund ihrer Verleumdungen verurteilt worden sind, schiitzt er vor den Verfolgungen
des Geistlichen Gerichtes, indem er sie in sein Haus aufnimmt, auch wohl ihren
Freispruch erwirkt. Denn immer geht es ihm um das Ebenbild Gottes, ,das sie
trotz allem verkérpern®, um die Kostbarkeit der Secle, die nicht verlustig gehen
darf: ,Liebe Christi Blut, durch das sie nach deinem Glauben erldst ist“ (307).

Fin Mann, der seinen Feinden so entgegenkommt, wird in der Dankbarkeit
gegen seine Wohltiter keine Grenzen kennen. Fiir sie ist der Vielbeschiftigte im-
mer da, besucht sie in regelmiaBigen Abstinden, tut fir sie, was in seinen Kraf-
ten steht, und dariiberhinaus, indem er nimlich auf die eigene Bequemlichkeit oder
gar Kranklichkeit keinerlei Riicksicht nimmt. Liegt der Fall schwierig, so wird er
wohl auch mit gelehrten Briidern beraten (435).

So ist es denn kein Wunder, daf§ Ignatius iiberall, bei Hoch und Niedrig, das
grofte Ansehen geniefit. Der Kardinal von Santa Cruz, Marcellus Cervin, der
spitere Papst Marcellus II., ein ausnehmend gescheiter Mann von klarstem Urteil,
dazu cin besonderer Génner der Jesuiten, ist mit dem Satz ihres Instituts nicht ein-
verstanden, der die Annahme von Wiirden verbietet, und bringt seinen Freund, den
Jesuiten Dr. Olave, mit der Schirfe seiner Beweisfithrung in schwere Bedring-
nis. Olave weifl sich schlieflich nicht anders zu helfen, als daf er einwendet: ,Uns
geniigt es, daf unser Vater Ignatius die Sache so sieht®. Darauf Marcellus: ,Nun
ergebe ich mich, Olave; denn obschon ich von der Richtigkeit meiner Griinde iiber-
zeugt bin, so besiegt mich doch dic Autoritit des Vaters Ignatius: wahrscheinlich
hat ihm, der die segensreiche Stiftung der Societas Jesu vollzog und die weltum-
spannende in grofiter Heiligkeit und Weisheit leitet, Gott selbst die Weise offen-
bart, auf die Er seine Gemeinschaft erhalten und gemehrt zu sehen wiinscht“ (360).

Wie grof} die Autoritit des Heiligen ist, erhellt aus der Tatsache, dafl bei einer
Papstwahl das Geriicht aufkommen konate, Ignatius habe finf der Wihlerstim-
men erhalten. Als Laynez ihn fragt, ob etwas daran sei, schweigt er. Weil er es
lacherlich fand oder ans Demut, diirfte schwer zu entscheiden sein. Sicher ist, dafl
seine Besonderheit schon zu seinen Lebzeiten von allen Einsichtigen, auch von sol-
chen, die nicht durchaus mit ihm einverstanden waren, voll gewiirdigt worden ist,
mit einem Verstindnis und einer Ehrfurcht, wie sie der cinzigartigen Grofle dieses
Heiligen geziemend sind (339).






