
Der heilige Ignatius als Lehrer des betrachtenden Gebetes 

Von P. Dr. Emmanuel v. Severus OSB, Abtei Maria Laadi 

Den Vätern der Gesellschaft Jesu (in Maria Laach 1863•1873) 

zum 400. Todestag ihres Stifters 

im Jubeljahr der Laacher Kirchweihe (1156•1956). 

Man liebt es, den heiligen Ignatius von Loyola als den für die Neuzeit der Kirche, 
ihrer Frömmigkeit, ihrer Seelsorge, ihrer Orden typischen Heiligen herauszustellen. 
Nur wenige, die sich diesem Allgemeinurteil anschließen, sehen die Gefahr der 
bloßen Oberflächenschau, die mit solchen Meinungen verknüpft ist. Eine Gefahr, die 
dann und dort bedrohlich wird, wo Antithesen zwischen alter und neuzeitlicher 
Kirche, Mönchen und Ordensleuten, objektiver und subjektiver Frömmigkeit aufge- 
stellt werden. Antithesen, die völlig übersehen, daß die eine Kirche ihr Leben und 
ihre Lehre nur in einem Glaubensbekenntnis und in einer Spiritualität zum Aus- 
druck bringen kann, weil ihre Lebensfülle und der Reichtum ihrer Lebensäußerun- 
gen letztlich auf den einen Geist, den Herrn und Lebendigmacher, als Quelle und 
Band der Einheit im inner- und außergöttlichen Haushalt zurückgeht. Verschie- 
dene Schulmeinungen der Theologen dürfen darum nicht im Sinne der einen Lehre 
der Kirche interpretiert werden, solange das Lehramt der Kirche sie nicht in dieser 
Weise bestätigt hat. Unsere Gegenwart hat für diese Ganzheit und Einheit nicht 
zuletzt unter der erleuchteten Führung Papst Pius' XII. ein besonders feines Emp- 
finden entwickelt. Sie weiß, daß in dieser Einheit der Kirche ihre Stärke nicht nur 
gegenüber äußeren Feinden liegt, sondern daß viele verborgene Lebensströme im 
Innern der Kirche erst aus dem lebendigen Bewußtsein dieser Einheit ihre frucht- 
bringende Kraft entfalten können. So war es sehr verdienstvoll, daß H. Rahner es 
vor einigen Jahren unternahm, die Gestalt seines Ordensstifters in eine geistige 
Ahnenreihe hineinzustellen1, die über Franz von Assisi und Dominikus bis zu den 
großen Mönchsvätern des Ostens und Westens, Basilius, Cassianus und Benedikt, 
ja bis zu dem urkirchlichen Märtyrer Ignatius von Antiochien zurückreicht2. Ähn- 
lich bemerkenswert hat H. Backt neuestens einige Grundbegriffe der •Geistlichen 
Übungen" auf ihre frühmonastischen Wurzeln zurückgeführt3. In Fortführung sol- 
cher Arbeiten möchte unser schlichter Beitrag in kurzen Zügen darstellen, wie Igna- 

1 H. Rahner, Der heilige Ignatius von Loyola und das geschicht- 
liche Werden sein er Frömmigkeit (Graz2 1949). 

2 H. Rahner, a.a.O. 63•80. Daß unter wesentlicher Anteilnahme des gleichen Verfassers 
im Jubiläumsjahr wichtige Quellenwerke neu herauskommen konnten, wie der •Bericht des 
Pilgers", die •geistlichen Briefe" und sein •Briefwechsel mit Frauen" bedeutet für unsere 
Kenntnis des Heiligen eine große Bereicherung. • Wir beschränken uns bei unserer Arbeit 
auf das Exerzitienbüchlein und zitieren es nach den Randnummern der Übersetzung von 
H. U. v. Balthasar (Luzern 1946). 

3 H. Backt, Die frühmonastischen Wurzel nignatianischer Fröm- 
migkeit. Zu einigen Grundbegriffen der •Geistlichen Übungen", in Ignatius von 
Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis. Würzburg 
1956, S. 223 ff. 



278 Emmanuel von Severus 

tius auch in seiner Lehre vom betrachtenden Gebet im Strome dieser Überlieferung 
steht, was er empfing und wie er es weitergab. Wir glauben damit dem suchenden 
Menschen der Gegenwart eine Hilfe zu erweisen, wenn wir ihm auch hier die Ganz- 
heit und Einheit sichtbar machen. 

I. 

Das Gespräch mit Gott 

In zwei kleinen Untersuchungen zum Sprachgebrauch des Wortes •meditari" in 
der Heiligen Schrift4 stellten wir fest, daß diesem Kernwort für die Lehre vom 
betrachtenden Gebet und der Meditation ein akustisches Element innewohnt, das 
die moderne Theorie und Praxis der Betrachtung stark vernachlässigt. Dieses Ele- 
ment war in jenen Zwiegesprächen des Exerzitienbüchleins, die für Ignatius den 
Höhepunkt der Meditation darstellen, noch eine Selbstverständlichkeit5. Ignatius 
betont in seinen Anweisungen ausdrücklich, daß es sich nicht etwa nur um ein ge- 
dachtes oder vorgestelltes Gespräch handle, sondern •es wird mit richtigen Wor- 
ten gehalten", wie •ein Freund mit einem Freunde spricht oder ein Knecht zu sei- 
nem Herrn"6. Dieses Zwiegespräch kehrt häufig wieder7. Es wendet sich einmal an 
den Vater unseres Herrn Jesus Christus und dann wieder an diesen selbst oder an 
die allerseligste Jungfrau; bisweilen herrscht von vornherein ein bestimmtes Thema 
vor, wie bei dem •Gespräch der Barmherzigkeit"8, das mit dem Herrn geführt wird. 
Ähnlich wie in diesen Zwiegesprächen müssen wir auch in dem •staunenden Aus- 
ruf mit steigender Erregung", wie ihn die zweite Sündenbetrachtung der sogenann- 
ten Ersten Woche dem Beter nahegelegt9, ein lebendiges Fortleben des akustischen 
Elementes des biblischen Meditari erkennen. Diese Betrachtung ist deshalb von Be- 
deutung, weil sie dem Mißverständnis vorbeugt, als habe Ignatius einer völlig 
neuen Betrachtungsweise die Bahn gebrochen. Wir stellen bei ihm vielmehr nur 
eine Neubelebung und Stärkung eines Meditationselementes fest, das gerade für 
das alte Mönchstum charakteristisch war und das hier zunächst an einer Stelle greif- 
bar wird: die Schriftgebundenheit der Meditation10. Diese Schriftgebundenheit be- 
schränkt sich ja nicht nur auf die Auswahl des Meditationstextes, sondern bedeutet 
vor allem, daß sich der Übende von Gott angerufen weiß und auf ihn hört; sie er- 
weist sich darum als Beginn jenes Geschehens, auf das alle Vorbereitung, sei es im 
Gebet, sei es in der Übung hinzielt: der Begegnung des Menschen mit dem gött- 
lichen Du. In der Schriftgebundenheit ist ferner auch ein wichtiger Ansatz für die 
Bestimmung des theologischen Ortes der Meditation gefunden, die uns allein eine 
Antwort auf die Frage ermöglicht, ob die Meditation ein wesentliches Element unse- 
res geistlichen Lebens darstelle oder nicht11. Erst von dieser Bestimmung aus halten 

4 •Geist und Leben" 26 (1953) 365•375 und ebd. 29 (1956) 108•116. 
B Vgl. /. B. Lotz, M e d i t a t i o n. Der Weg nach Innen (Frankfurt/Main 1954), 133. 
6 Exerzitien nr. 54. 
7 ebd. nr. 109, 117, 147, 198, 199, 237, 243 f., 246. 
8 ebd. nr. 61; vgl. auf die folgenden drei •Zwiesprachen"' nr. 63. 
• ebd. nr. 60. 
10 s. H. Badit, Meditatio in den ältesten Mönchsquellen. Geist und Le- 

ben 28 (1955), 360•373. 
11 Die Frage nach dem theologischen Ort der Meditation hoffen wir bei anderer Gelegen- 

heit beantworten zu können. Sie stellt sich heute deshalb mit solcher Eindringlichkeit, weil 



Lehrer des betrachtenden Gebetes 279 

wir eine fruchtbare Zuordnung der Meditation zum kultischen Leben der Kirche 
möglich, und nur von da aus können endlich auch die Beziehungen der Meditation 
zu den anderen Bereichen der Spiritualität erschlossen werden. 

II. 

•Wiederholung" als Wesenszug der Meditation 

Einer der besonders charakteristischen Züge des Exerzitienbüchleins des heiligen 
Ignatius ist seine Wertschätzung der Wiederholung innerhalb der Übungen und 
der Gebete. Kein Hinweis ist so häufig • beginnend mit der Anordnung, daß das 
Vorbereitungsgebet nie geändert werden dürfe12 • wie der, daß •noch einmal das- 
selbe getan"18 werden müsse, und der auf die Notwendigkeit der Wiederholung 
einer Übung14 oder einiger jeweils wichtiger Punkte15. Damit ist aber nichts anderes 
gesagt, als daß auch Ignatius in die Reihe jener Lehrer gehört, welche •die Weise 
der betenden Erwägung wie deren sprachliche Kennzeichnung aus der Schrift ent- 
nommen haben"16. Freilich darf dabei nicht übersehen werden, daß dieser typisch 
meditative Zug seine Entsprechung in den kosmischen und sakralen Kreisläufen 
hat, und daß die Wiederholung auch zu den wichtigen Elementen liturgischer Feier 
gehört • in gleicher Weise dem Inhalt wie der Form eigen. Nur so kann ja die 
Meditation in einer weitreichenden Tiefenwirkung fruchtbar werden17 und den zer- 
störenden Auswirkungen des modernen Abwechslungsbedürfnisses entgehen18. Es 
ist schließlich nicht zu viel gesagt, wenn wir im Element der Wiederholung eine 
Form betrachtenden Gebetes sehen, die dem Reichtum der göttlichen Lebensfülle 
deshalb entspricht, weil sie den Menschen zum aufnahmebereiten Gefäß für diese 
Fülle formt und ihm anderseits die leichteste Form der Gottbegegnung gewährt. 
Die Wiederholung macht vor anderen Elementen die Meditation zur »Einübung" 
und zum •Dienst der Treue"19, in denen der Mensch in die Bewegung göttlichen 
Lebens einbezogen wird, sich aber darin nunmehr auch erhalten kann. Dabei darf 
die Stellung nicht unerwähnt bleiben, die Ignatius dem Gebete des Herrn in sei- 
nem Exerzitienbüchlein zuweist20. Dessen Wiederholung gehört zu den beliebtesten 

die Aufmerksamkeit sich in den letzten Jahren vor allem auf den psychologischen Ort der 
Meditation konzentriert hat. Dies zeigt deutlich die umfangreiche Literatur, die von der 
Wiederentdeckung der Meditation in den evangelischen Glaubensgemeinschaften hervorge- 
rufen wurde. Auf die Benennung einzelner Autoren und Buchtitel kann hier verzichtet wer- 
den. Daß die Meditation u. E. ein wesentliches Element im geistlichen Leben darstellt, spra- 
chen wir in dieser Zeitschrift S. 114 ff. des laufenden Jahrganges aus. 

12 nr. 49, vgl. nr. 62, 91, 105, 118, 119, 120. 
13 ebd. nr. 52. 
14 ebd. nr. 118•120, 129, 132, 133, 148, 159. 
18 ebd. nr. 118. 
18 So H. Backt, a.a.O. 373 unter Berufung auf meine Arbeit in Geist und Leben 26 (1953), 

365•375; vgl. auch Lotz, a.a.O 140 f., und die in den Anmerkungen von ihm verzeichnete 
Literatur. 

17 Vgl. Lotz, a.a.O. 135. 
18 Siehe B. Martin, DieBedrohung des innerenLebens durch die m o - 

d e r n e W e 11. In: Geist und Leben 23 (1950), 161•171 und meine Arbeit ebd. 29 (1956), 
108•116, vgl. auch H. U. v. Balthasar, Das betrachtende Gebet (Einsiedeln 
1955), 11. 

19 Ober die Rolle dieser Elemente bei Kierkegaard siehe Lotz, a.a.O. 116, Anm. 102. 
20 Vgl. nr. 43, 54, 61, 63, 71, 109, 117, 126, 147, 198, 225, 237, 241, 246, 252•257. 



280 Emmanuel von Severus 

Übungen biblischer Frömmigkeit und ihrer monastischen und volkstümlichen Pflege. 
Daß Ignatius in nr. 258 seines Büchleins diese Übung mit dem natürlichen Rhythmus 
des Atmens verbindet, ist besonders bemerkenswert, da hier eine Ähnlichkeit mit 
der ostkirchlichen Praxis des Jesusgebetes sichtbar wird21, die auch modernen Er- 
kenntnissen der Ärzte und Psychologen über die Bedeutung des Atmens für die Me- 
ditation entspricht22. 

III. 
Das Bildhafte in der Meditation 

•Überall, wo echte Meditation auftritt, begegnen wir dem Bildhaften". Mit dieser 
These, deren Allgemeingültigkeit heute von niemandem ernsthaft in Zweifel ge- 
zogen werden kann, leitet /. B. Lotz seine Untersuchungen über das Bildhafte in der 
Meditation ein23. Gerade diesem Bildhaften kommt nun bei Ignatius eine erst- 
rangige Bedeutung zu24. Es ist für die zweite bis vierte Woche der Exerzitien cha- 
rakteristisch. Wie bei unseren vorausgehenden Beobachtungen muß auch bei der 
Erfassung des Bildhaften betont werden, daß hier eines der wichtigsten Elemente 
biblischer Spiritualität weiterlebt. Die Bildhaftigkeit der Heiligen Schrift des Neuen 
Bundes darf ja durchaus nicht als Eigenheit ihres natürlichen Entstehungsraumes 
verstanden werden, sondern gehört zu den Wesenszügen der Heilsgeschichte. Wenn 
nun auch im Exerzitienbüchlein die Bilder nicht im Sinne typologischer Exegese 
patristischer und neuzeitlicher Theologie verwandt werden25, so ist doch daran fest- 
zuhalten, daß es sich bei Ignatius nicht um Bilder handelt, •die neben der Wirk- 
lichkeit stehen, sondern um solche, die die Wirklichkeit enthalten, in denen sie 
gegenwärtig wird"26. Sie •sind auf ein letztes Einswerden des ganzen Menschen 
mit den Heilsgeheimnissen ausgerichtet"27. Daß die Christologie die Mitte aller Me- 
ditation bei Ignatius ist, wird dann vor allem in den •Geheimnissen des Lebens 
Christi unseres Herrn"28 deutlich. Wie im alten und mittelalterlichen Mönchtum, 
wie in der dem heiligen Ignatius unmittelbar vorausgehenden Periode christlicher 
Spiritualität ist diese an das Evangelium gebundene Bildhaftigkeit der ignatiani- 
schen Übungen hervorgewachsen und getragen von einer glühenden und tiefen 
Liebe zur Lectio divina. Wenn dabei das Alte Testament zurücktritt, wenn die Bild- 
haftigkeit der •Geheimnisse des Lebens Christi unseres Herrn" sich am historischen 
Ablauf der biblischen Erzählung orientiert, so darf doch nicht übersehen werden, 
daß auch die von der Einbildungskraft des Heiligen hervorgerufenen und ge- 
schaffenen Bilder aus dem Mutterboden der Heiligen Schrift stammen. Die berühm- 

21 Vgl. dazu H. Backt, Das •Jesus-Gebet" • seine Geschichte undPro- 
b 1 e m a t i k. In: Geist und Leben 24 (1951), 326•338, ferner A. Recheis, Dasjesus- 
gebet. In: •Una Sancta" 9 (1954), 21•25, und meine Arbeit in: Geist und Leben 29 
(1956) 110. 

22 Vgl. dazu etwa B. Ritter, Ober die Meditation als Mittel der Men- 
schenbildung (Kassel 1947), 26•40, und F. Melzer, Meditation. Eine Le- 
benshilfe. (Stuttgart 1954), 27•36. 

23 a.a.O. 72. 
24 ebd. 73 ff. 
25 Vgl. dazu etwa /. Danielou, Vom Geheimnis der Geschichte (Stuttgart 

1955), 9•29, und die ebd. 29 f. verzeichnete Literatur. 
26 Lotz, a.a.O. 74. 
27 ebd. 
28 nr. 261•312. 



Lehrer des betrachtenden Gebetes ~ 281 

te Betrachtung •von den beiden Bannern"29 geht von dem biblischen Topos der 
Militia Christi aus, der für das Christentum im allgemeinen ebenso wie für das 
Mönchtum im besonderen geradezu •klassisch" geworden ist30. Auch die Vorschrift 
über die •Anwendung der Sinne"81 findet die Exerzitien des heiligen Ignatius in 
gleicher Weise im großen Zusammenhang der kirchlichen Überlieferung bei den 
Kirchenvätern wie bei den späteren Mystikern. Vielleicht kann nichts besser erläu- 
tern, was der moderne Theologe unter den •der mystischen Überlieferung der Kir- 
che wohlbekannten geistigen Sinnen"32 versteht, und gleichzeitig die Verwurzelung 
des heiligen Ignatius in dieser Überlieferung andeuten als die Lehre der Väter vom 
,Ohr des Herzens' bzw. ,des Geistes' (auris cordis resp. mentis)33, vom ,Auge des 
Geistes' bzw. ,des Herzens' (oculus mentis resp. cordis)34, von den .Schritten des 
Geistes' (gressus mentis)35, der ,Spur des Geistes' (vestigium mentis)36, dem ,Fuß 
des Geistes' (pes mentis)37 und den damit verbundenen Tätigkeitswörtern38. Mit 
dem Worte mens und seinem reichen Inhalt ist bei den Autoren der Frühkirche 
auch jener Begriff verbunden, der in der mittelalterlichen Mystik und in der Spiri- 
tualität der Gegenwart von größter Bedeutung ist: des Seelengrundes (sinus men- 
tis)*9 und der Seelenspitze (acies mentis)'10. Wenn davon im Exerzitienbüchlein des 

29 nr. 136 ff. 
30 Vgl. H. Rahner, a.a.O. 72•76, vgl. H. Emonds, Geistlicher Kriegsdienst 

(Heilige Überlieferung [Münster i. W. 1938], 21•50). 
31 Lotz, a.a.O. 75. 
32 Lotz, a.a.O.  76. 
33 Vgl. Cyprian, ad Donatum 1 (CSEL III, 1 [1868] 4, ferner Gregorius M., Hom. in 

Ezech. I, 10•20 (PL 76, 894 B); Regula Benedicti, Prolog 2 (Butler [Freiburg3 1935] 1); 
Leo M. s. VIII de ieiunio dec. m. 2 (PL 54, 187 A). 

34 Siehe Ambrosius, Expos, ps. 118 12 (CSEL 67, V 5, 19); I 9 (ebd. 10, 21) und an vielen 
anderen Stellen; vgl. ferner z. B. Leo M• sermo de Transfiguratione Domini = s. 51, 1 
(PL 54, 309 A und B); vgl. ferner Gregorius M., Hom. in Evang. I 1, 7 (PL 76, 1114 A); 
siehe auch die auf ihn zurückgehende Weihnachtspräfation des Missale Romanum •men- 
tis nostrae oculis lux tuae claritatis infulsit"; vgl. dazu B. Capelle, 
La main de S. Gr£goire dans le sacramentaire Gregorien. In: RBen 
49 (1937), 18. 

35 s. Ambrosius, Expos, ps. 118 I 12 (a.a.O.) 13, 15. 
36 s. ebd. I 15 (a.a.O. 15, 13), ferner VIII 49 (a.a.O. 180, 25). 
37 ebd. VIII 43 (a.a.O. 177, 10). 
38 z. B. •mente sectari". Der liturgische Wortschatz ist in dieser Beziehung vor 

allem in den Hymnen des Stundengebetes und in den Orationen des Missales reich. 
39 Siehe Ambrosius, Expos, ps. 118 VI 15 (a.a.O. 116, 18). Hierher gehören auch die Aus- 

drücke aulamentis {Leo M., s. VIII de jejunio dec. mensis 1 [PL 54, 186 B]); d o m u s 
mentis (Gregorius M., hom. in Evang. II 30, 2 [PL 76, 1221 A]); sinus mentis auch 
in der berühmten Vision des hl. Benedikt Dial. II 34. Über diese siehe A. Schaut in • V i r 
DeiBenedictus", Festgabe zum 1400. Todestag des hl. Benedikt (Münster i. W. 1947) 
207•253. Dort 226 eine instruktive Aufreihung der zum Bilde •corpus mentis" ge- 
hörigen Wortverbindungen. Einen Hinweis auf sinus mentis vermißten wir bei Lotz, 
a.a.O. in den Anmerkungen über den Seelengrund (27, 36, 54, 64, 71, 73 und 74). Über 
mens beim hl. Augustinus siehe A. Gardeil, La structure de l'äme et l'ex- 
perience mystique I (1927). Zur Geschichte der Sensus spirituales, die 
hier an einem wichtigen Punkte berührt wird, siehe jetzt M. Olphe - Galliard SJ in: • N o s 
sens et Dieu". •Etudes Carmelitaines" 33 (Bruges 1954), 179•193 und die dort ver- 
zeichnete Literatur; ferner E. v. Ivänka über •apex mentis" in: Ztschr. f. K. Th. 72 (1950) 
129•176 und im Bericht •Bernhard v. Clairvaux, Mönch und Mystiker" 
(Internat. Bernhardkongreß 1953 [Wiesbaden 1955] 168•175). 

40 s. Augustinus, En. ps. 121, 5 (PL 37, 1621); ferner Leo M., sermo 8 de ieiunio dec. 
mens. (PL 54, 186 A); Cassiodorus, Exp. ps. 126,3 (PL 70, 929 A). 



282 Emmanuel von Severus 

heiligen Ignatius auch nicht die Rede ist, so zielen seine Übungen doch auf jene 
Einswerdung mit Gott, die nur auf dem Seelengrunde, in sinu mentis, möglich ist. 
So kennzeichnet gerade die •Anwendung der fünf Sinne"41 den Heiligen in einer 
besonders beziehungsreichen Weise als Träger der kirchlichen Überlieferung. 

IV. 

Der Lehrer 

Unsere bisherigen Ausführungen konnten die Meinung erwecken, als sei es 
unser erstes Anliegen, das •Traditionelle" im Exerzitienbüchlein des Heiligen von 
Loyola möglichst zu betonen. Wir sehen in solcher Meinung nichts Unberechtigtes. 
Im Leben der Kirche Christi ist nur der Lehrer in wahrem Sinne und als solcher in 
die Zukunft weisend, der in ihrer Überlieferung im tiefsten Sinne beheimatet ist. 
Seine Lehre ist ja nicht Wissenschaft der Schule, seine Überlieferung ist nicht Wis- 
sens-, sondern Lebensvermittlung. Neben der durch die historische Forschung er- 
kennbaren Geschichte der Kirche und ihres Lebens, unter denen die Geschichte 
der Frömmigkeit gewiß einen hervorragenden Platz einnimmt, steht die Ge- 
schichte der Berufungen und Begnadungen, die Geschichte der Auferbauung des 
Leibes Christi, die von Gott gewirkt und geschrieben wird. Gott weist den Men- 
schen und ihrer Mitwirkung ihren Platz an; er ruft sie und gibt ihnen Anteil an der 
Überlieferung des Geistes, den er am Pfingstfeste über seine Kirche ausgoß. Ge- 
rade die Gemeinschaft des Stifters des Jesuitenordens mit den großen Heiligen vor 
ihm im Strome der Überlieferung der Kirche zeigt, daß das Neue und Moderne 
am Menschen Ignatius, an seiner Lehre und an seinem Werk nicht nur zeitbedingt 
und nicht nur zweckbestimmt war. Wenn H. Rahner darauf aufmerksam machte, 
daß Ignatius sich in wichtigen Fragen seiner Ordensgründung • Chorgebet, Or- 
denskleid zum Beispiel48 • stets auf die unmittelbare Eingebung Gottes in Man- 
resa berief, die vor allen sachlichen und zweckbestimmten Überlegungen stand, 
so erweist sich das Neue und Moderne an seiner Lehre als Frucht der unerschöpf- 
lichen Lebensfülle Gottes selbst. Gewiß hat die göttliche Eingebung den Heiligen 
von mancher •Überlieferung" der vorausgehenden Jahrhunderte weggeführt, aber 
doch nur so, daß sie ihn gleichzeitig zum Träger eben der Überlieferung machte, 
in der Gottes Geist schöpferisch und in neuen Formen fruchtet. Deshalb konnte 
er den Menschen seiner Zeit und kommender Generationen Lehrer und wirksamer 
Helfer werden, ohne durch sein Neues das Alte zu beseitigen oder zu zerstören. 
Er gehört nun zu den weisen Männern, die •Altes und Neues aus ihrem Schatze 
holen"43, weil dieser Schatz nicht auf menschlicher Klugheit und erworbenem Wis- 
sen gründet, sondern der des Himmelreiches ist. 

V. 

Sentire cum Ecclesia 

Unsere Gegenwart ist wie in vielen Bereichen so auch im Empfinden für ge- 
schichtliche Entwicklungen und das geschichtlich Gewordene von einer eigenarti- 
gen Gegensätzlichkeit. Während dieses Empfinden bei vielen Menschen bedroht, 

41 nr. 121•125. 42 a.a.O. 95 f. 4S Mt 13,52. 



Gewissenserforschung nach Ignatius von Loyola 283 

in sehr vielen schon erstorben ist, und dieses Ersterben den Toren als der eigent- 
liche Fortschritt erscheint, scheint es sich bei anderen feiner, differenzierter und in 
vertiefter Ehrfurcht gegenüber den Fügungen und Sendungen Gottes auszubilden. 
Wir glauben nicht fehl zu gehen, darin eine Frucht jener Haltung zu sehen, die sich 
durch die gesamte innere Erneuerung der Kirche in der Neuzeit zieht und allen, 
die nach Benedikts von Nursia Wort der Liebe zu ihrem Haupte, Bräutigam und 
Herrn nichts vorziehen, eigen ist: des sentire cum Ecclesia. An ihr hatte Ignatius 
wesentlichen Anteil. Deshalb durfte auch der Mönch ihm in bescheidener Weise 
huldigen, weil jener nicht das Zeitalter der Mönche überwand und überflüssig machte, 
sondern, von ihnen in Montserrat belehrt und auf Monte Gassino erhabener Gesich- 
te gewürdigt44, auch ihnen zum Lehrer werden konnte. 

44 Dazu H. Rahner, a.a.O. 76 f. 

Über die Gewissenserforschung 
nach der Weise des hl. Ignatius von Loyola 

Von Albert G ö r r e s , Frankfurt am Main 

Bei der Beschreibung der geistlichen Übungen in der ersten Vorbemerkung des 
Exerzitienbuches (1) nennt Ignatius die Gewissenserforschung an erster Stelle. 
Wenn nun auch diese Aufzählung nicht notwendig im Sinne einer Rangordnung zu 
verstehen ist, so wissen wir doch, daß er die Gebetsweise, die er •Allgemeine Ge- 
wissensprüfung" nennt, für die wichtigste der von ihm empfohlenen Übungen außer 
dem Empfang der Sakramente gehalten hat. Die Gewissensprüfung wird in den 
Exerzitien erklärt, und wir verstehen sie am besten vom Ganzen der Exerzitien her, 
aus den Grundmotiven der ignatianischen Frömmigkeit. 

Die Exerzitien entfalten in einzelnen Schritten die logique du cceur des Evan- 
geliums, die existentielle Logik der geistbewegten Freiheit, die ihrer von Natur 
und Gnade vorgegebenen Wesensrichtung inne wird. Was so in den Exerzitien in 
einzelnen Bewegungen entfaltet wurde, muß aber in einer Quintessenz dieser Er- 
fahrung dem täglichen Leben mitgeteilt werden. In der folgenden Besinnung auf 
den ersten der fünf Punkte der Gewissensprüfung soll gezeigt werden, daß sie nichts 
anderes ist als ein solcher, dem Alltag eingeformter Inbegriff der ganzen Exerzitien, 
eine meditative, mit einem Blick zu umfassende Summula ihrer Grundmotive. 

Der Text im Exerzitienbuch (43) sagt: 
•Weise, die allgemeine Prüfung zu machen. Sie enthält fünf Punkte. Der erste 
Punkt ist: 
Gott unserem Herrn Dank erweisen für die empfangenen Wohltaten". 

Schon diese schlichte Formel allein ist Inbegriff dessen, was in den Exerzitien ge- 
schieht. Vom Fundament über die heilsgeschichtlichen Betrachtungen bis zur •Be- 
trachtung zur Erlangung der Liebe" wird die ganze Wirklichkeit meditiert auf ihren 




