Der heilige Ignatius als Lehrer des betrachtenden Gebetes

Von P. Dr. Emmanuel v. Se verus OSB, Abtei Maria Laach

Den Udtern der Gesellschaft Jesu (in Maria Laach 1863—1873)
2um 400. Todestag ihres Stifters
im Jubeljahr der Laacher Kirchweihe (1156—1956).

Man liebt es, den heiligen Ignatius von Loyola als den fiir die Neuzeit der Kirdhe,
ihrer Frommigkeit, ihrer Seelsorge, ihrer Orden typischen Heiligen heraunszustellen.
Nur wenige, die sich diesem Allgemeinurteil anschliefien, sehen die Gefahr der
bloBen Oberflichenschau, die mit solchen Meinungen verkniipft ist. Eine Gefahr, die
dann und dort bedrohlich wird, wo Antithesen zwischen alter und neuzeitlicher
Kirche, Monchen und Ordenslenten, objektiver und subjektiver Frommigkeit aufge-
stellt werden. Antithesen, die véllig iibersehen, daf die eine Kirche ihr Leben und
ihre Lehre nur in einem Glaubensbekenntnis und in einer Spiritualitdt zum Aus-
druck bringen kann, weil ihre Lebensfiille und der Reichtum ihrer Lebensiuferun-
gen letztlich auf den einen Geist, den Herrn und Lebendigmacher, als Quelle und
Band der Einheit im inner- und auflergottlichen Haushalt zuriickgeht. Verschie-
dene Schulmeinungen der Theologen diirfen darum nicht im Sinne der einen Lehre
der Kirche interpretiert werden, solange das Lehramt der Kirche sie nicht in dieser
Weise bestitigt hat. Unsere Gegenwart hat fiir diese Ganzheit und Einheit nicht
zuletzt unter der erleuchteten Fithrung Papst Pius’ XII. ein besonders feines Emp-
finden entwidckelt. Sie weil}, dafl in dieser Einheit der Kirche ihre Stirke nicht nur
gegeniiber duferen Feinden liegt, sondern daf viele verborgene Lebensstréme im
Innern der Kirche erst ans dem lebendigen Bewufitsein dieser Einheit ihre frucht-
bringende Kraft entfalten kénnen. So war es sehr verdienstvoll, daf H. Rahner es
vor cinigen Jahren unternahm, die Gestalt seines Ordensstifters in eine geistige
Ahnenreihe hineinzustellen!, die iiber Franz von Assisi und Dominikus bis zu den
groflen Monchsvatern des Ostens und Westens, Basilius, Cassianus und Benedikt,
ja bis zu dem urkirchlichen Martyrer Ignatius von Antiochien zuriickreicht?. Ahn-
lich bemerkenswert hat H. Badit neuestens einige Grundbegriffe der ,Geistlichen
Ubungen* auf ihre frithmonastischen Wurzeln zuriickgefiihrt3, In Fortfihrung sol- -
cher Arbeiten mochte unser schlichter Beitrag in kurzen Ziigen darstellen, wie Igna-

L H. Rakner, Der heilige Ignatius von Loyola und das geschicht-
liche Werdenseiner Frommigkeit (Graz? 1949).

2 H. Rahner, 2.a.0. 63—80. Dafl unter wesentlicher Anteilnahme des gleichen Verfassers
im Jubiliumsjahr wichtige Quellenwerke neu herauskommen konnten, wie der ,Bericht des
Pilgers“, die ,geistlichen Briefe“ und sein ,Briefwechsel mit Frauen“ bedeutet fir unsere
Kenntnis des Heiligen cine grofie Bereicherung. — Wir beschrinken uns bei unserer Arbeit
auf das Exerzitienbiichlein und zitieren es nach den Randnummern der Ubersetzung von
H. U. v. Balthasar (Luzern 1946).

3 H. Bacht, Die frihmonastischen Wurzeln ignatianischer From-
migkeit. Zu einigen Grundbegriffen der ,Geistlichen Ubungen®, in lgnatius von
Loyola Seine geistliche Gestalt nnd sein Vermachtnis. Wirzburg
1956, S. 223 £.



278 Emmanuel von Severus

tius auch in seiner Lehre vom betrachtenden Gebet im Strome dieser Uberlieferung
steht, was er empfing und wie er es weitergab. Wir glauben damit dem suchenden
Menschen der Gegenwart eine Hilfe zu erweisen, wenn wir ihm auch hier die Ganz-
heit und Einheit sichtbar machen.

L.
Das Gesprich mit Gott

In zwei kleinen Untersuchungen zum Sprachgebrauch des Wortes ,meditari“ in
der Heiligen Schriftt stellten wir fest, dafl diesem Kernwort fiir die Lehre vom
betrachtenden Gebet und der Meditation ein akustisches Element innewohnt, das
die moderne Theorie und Praxis der Betrachtung stark vernachldssigt. Dieses Ele-
ment war in jenen Zwiegesprichen des Exerzitienbiichleins, die fiir Ignatius den
Hohepunkt der Meditation darstellen, noch eine Selbstverstindlichkeits. Ignatius
betont in seinen Anweisungen ausdriicklich, daf es sich nicht etwa nur um ein ge-
dachtes oder vorgestelltes Gespriach handle, sondern ,es wird mit richtigen Wor-
ten gehalten“, wie ,ein Freund mit einem Freunde spricht oder ein Knecht zu sei-
nem Herrn“s. Dieses Zwiegesprach kehrt hdufig wieder?. Es wendet sich einmal an
den Vater unseres Herrn Jesus Christus und dann wieder an diesen selbst oder an
die allerseligste Jungfrau; bisweilen herrscht von vornherein ein bestimmtes Thema
vor, wie bei dem ,Gesprich der Barmherzigkeit“s, das mit dem Herrn gefithrt wird.
Ahnlich wie in diesen Zwiegesprachen milssen wir auch in dem ,staunenden Aus-
ruf mit steigender Erregung®, wie ihn die zweite Siindenbetrachtung der sogenann-
ten Ersten Woche dem Beter nahegelegt?, ein lebendiges Fortleben des akustischen
Flementes des biblischen Meditari erkennen. Diese Betrachtung ist deshalb von Be-
deutung, weil sie dem Mifiverstindnis vorbeugt, als habe Ignatius einer vollig
neuen Betrachtungsweise die Bahn gebrochen. Wir stellen bei thm vielmehr nur
eine Neubelebung und Stirkung eines Meditationselementes fest, das gerade fir
das alte Monchstum charakteristisch war und das hier zunéchst an einer Stelle greif-
bar wird: die Schriftgebundenheit der Meditation!®. Diese Schriftgebundenheit be-
schrinkt sich ja nicht nur auf die Auswahl des Meditationstextes, sondern bedeutet
vor allem, daf sich der Ubende von Gott angerufen weifl und auf ihn hért; sie er-
weist sich darum als Beginn jenes Geschehens, auf das alle Vorbereitung, sei es im
Gebet, sei es in der Ubung hinzielt: der Begegnung des Menschen mit dem gott-
lichen Du. In der Schriftgebundenheit ist ferner auch ein wichtiger Ansatz fiir die
Bestimmung des theologischen Ortes der Meditation gefunden, die uns allein eine
Antwort auf die Frage erméoglicht, ob die Meditation ein wesentliches Element unse-
res geistlichen Lebens darstelle oder nicht!!. Erst von dieser Bestimmung aus halten

1 _Geist und Leben® 26 (1953) 365—375 und ebd. 29 (1956) 108—116.

5 Vgl. J. B. Lotz,Meditation. Der Weg nach Innen (Frankfurt/Main 1954}, 133.

¢ Exerzitien nr. 54.

7 ebd. nr. 109, 117, 147, 198, 199, 237, 243 {., 246.

8 ebd. nr. 61; vgl. auf die folgenden drei ,Zwiesprachen™ nr. 63.

% ebd. nr. 60.

10 s H. Badit, Meditatioindendltesten Ménchsquellen. Geist und Le-
ben 28 (1955), 860—373.

11 Die Frage nach dem theologischen Ort der Meditation hoffen wir bei anderer Gelegen-
heit beantworten zu kénnen. Sie stellt sich heute deshalb mit solcher Eindringlichkeit, weil



Lehrer des betrachtenden Gebetes 279

wir eine fruchtbare Zuordnung der Meditation zum kultischen Leben der Kirche
moéglich, und nur von da aus konnen endlich auch die Beziechungen der Meditation
zu den anderen Bereichen der Spiritualitit erschlossen werden.

1L
~Wiederholung® als Wesenszug der Meditation

Einer der besonders charakteristischen Ziige des Exerzitienbiichleins des heiligen
Ignatius ist seine Wertschitzung der Wiederholung innerhalb der Ubungen und
der Gebete. Kein Hinweis ist so hiufig — beginnend mit der Anordnung, dafl das
Vorbereitungsgebet nie gedindert werden diirfe!2 — wie der, dafl ,noch einmal das-
selbe getan“!s werden miisse, und der auf die Notwendigkeit der Wiederholung
einer Ubung!4 oder einiger jeweils wichtiger Punkte?s, Damit ist aber nichts anderes
gesagt, als dafl auch Ignatius in die Reihe jener Lehrer gehért, welche ,die Weise
der betenden Erwigung wie deren sprachliche Kennzeichnung aus der Schrift ent-
nommen haben“6. Freilich darf dabei nicht iibersehen werden, dafl dieser typisch
meditative Zug seine Entsprechung in den kosmischen und sakralen Kreisliufen
hat, und daf die Wiederholung auch zu den wichtigen Elementen liturgischer Feier
gehort — in gleicher Weise dem Inhalt wie der Form eigen. Nur so kann ja die
Meditation in einer weitreichenden Tiefenwirkung fruchtbar werden!? und den zer-
stérenden Auswirkungen des modernen Abwechslungsbediirfnisses entgehent®. Es
ist schlieBlich nicht zu viel gesagt, wenn wir im Element der Wiederholung eine
Form betrachtenden Gebetes sehen, die dem Reichtum der gottlichen Lebensfiille
deshalb entspricht, weil sie den Menschen zum avfnahmebereiten Gefafl fiir diese
Fiille formt und ihm anderseits die leichteste Form der Gottbegegnung gewdhrt.
Die Wiederholung macht vor anderen Elementen die Meditation zur ,Einiibung®
und zum ,Dienst der Treue“!?, in denen der Mensch in die Bewegung gottlichen
Lebens einbezogen wird, sich aber darin nunmehr auch erhalten kann. Dabei darf
die Stellung nicht unerwihnt bleiben, die Ignatius dem Gebete des Herrn in sei-
nem Exerzitienbiichlein zuweist20, Dessen Wiederholung gehort zu den beliebtesten

die Aufmerksamkeit sich in den letzten Jahren vor allem auf den psychologischen Ort der
Meditation konzentriert hat. Dies zeigt deutlich die umfangreiche Literatur, die von- der
Wiederentdedkung der Meditation in den evangelischen Glaubensgemeinschaften hervorge-
rufen worde. Auf die Benennung einzelner Autoren und Budhtitel kann hier verzichtet wer-
den. Daf die Meditation u. E. ein wesentliches Element im geistlichen Leben darstellt, spra-
chen wir in dieser Zeitschrift S. 114 ff. des laufenden Jahrganges aus.

12 nr. 49, vgl. or. 62, 91, 105, 118, 119, 120,

13 ebd. nr. 52.

14 ebd. nr. 118—120, 129, 132, 133, 148, 159.

18 ebd. nr. 118.

18 So H. Bacht, a.a.0. 873 unter Berufung auf meine Arbeit in Geist und Leben 26 (1958),
865—375; vgl. anch Lotz, a.a.0 1401, und die in den Anmerkungen von ihm verzeichnete
Literatur.

17 Vgl. Lotz, a.a.0. 135.

18 Siehe B. Martin, Die Bedrohung desinnerenLebensdurchdiemo-
derne Welt. In: Geist und Leben 28 (1950}, 161—171 und meine Arbeit ebd. 29 (1956),
108—)116, vgl. anch H. U. v. Balthasar, Das betrachtende Gebet (Einsiedeln
1955), 11.

19 Uber die Rolle dieser Elemente bei Kierkegaard siehe Lotz, a.a.0. 116, Anm. 102.

20 Vgl. nr. 43, 54, 61, 63, 71, 109, 117, 126, 147, 198, 225, 287, 241, 246, 252—257.



280 . Emmanuel von Severus

Ubungen biblischer Frommigkeit und ihrer monastischen und volkstitmlichen Pflege.
Daf Ignatius in nr. 258 seines Biichleins diese Ubung mit dem natiirlichen Rhythmus
des Atmens verbindet, ist besonders bemerkenswert, da hier eine Ahnlichkeit mit
der ostkirchlichen Praxis des Jesusgebetes sichtbar wird?!, die auch modernen Er-
kenntnissen der Arzte und Psychologen iiber die Bedeutung des Atmens fiir die Me-
ditation entspricht?2.
I11.
Das Bildhafte in der Meditation

»Uberall, wo echte Meditation auftritt, begegnen wir dem Bildhaften“. Mit dieser
These, deren Allgemeingiiltigkeit heute von niemandem ernsthaft in Zweifel ge-
zogen werden kann, leitet I. B. Lotz seine Untersuchungen iiber das Bildhafte in der
Meditation ein?. Gerade diesem Bildhaften kommt nun bei Ignatius eine erst-
rangige Bedeutung zu24. Es ist fiir die zweite bis vierte Woche der Exerzitien cha-
rakteristisch. Wie bei unseren vorausgehenden Beobachtungen mufl auch bei der
Erfassung des Bildhaften betont werden, dafl hier eines der wichtigsten Elemente
biblischer Spiritualitit weiterlebt. Die Bildhaftigkeit der Heiligen Schrift des Neuen
Bundes darf ja durchaus nicht als Figenheit ihres natiirlichen Entstehungsraumes
verstanden werden, sondern gehért zu den Wesensziigen der Heilsgeschichte. Wenn
nun auch im Exerzitienbiichlein die Bilder nicht im Sinne typologischer Exegese
patristischer und neuzeitlicher Theologie verwandt werden?s, so ist doch daran fest-
zuhalten, daf es sich bei Ignatius nicht um Bilder bandelt, , die neben der Wirk-
lichkeit stehen, sondern um solche, die die Wirklichkeit enthalten, in denen sie
gegenwirtig wird“26. Sie ,sind auf ein letztes Einswerden des ganzen Menschen
mit den Heilsgeheimnissen ausgerichtet“2?. Daf} die Christologie die Mitte aller Me-
ditation bei Ignatius ist, wird dann vor allem in den ,Geheimnissen des Lebens
Christi unseres Herrn“2® deutlich. Wie im alten und mittelalterlichen Monchtum,
wie in der dem heiligen Ignatius unmittelbar vorausgehenden Periode christlicher
Spiritualitit ist diese an das Evangelium gebundene Bildhaftigkeit der ignatiani-
schen Ubungen hervorgewachsen und getragen von einer glithenden und tiefen
Liebe zur Lectio divina. Wenn dabei das Alte Testament zaricktritt, wenn die Bild-
haftigkeit der ,Geheimnisse des Lebens Christi nnseres Herrn® sich am historischen
Ablauf der biblischen Erzihlung orientiert, so darf doch nicht tibersehen werden,
dafl auch die von der Einbildungskraft des Heiligen hervorgerufenen und ge-
schaffenen Bilder aus dem Mutterboden der Heiligen Schrift stammen. Die berithm-

2t Vel. dazu H. Bacht, Das , Jesus-Gebet“ —seineGeschichteundPro-
blematik. In: Geist und Leben 24 (1951), 326—338, ferner A. Recheis, Das Jesus-
gebet. In: ,Una Saucta® 9 (1954), 21—25, und meiue Arbeit in: Geist und Leben 29
(lggﬁ\)léll.oaazu etwa B. Ritter, Uber die Meditation als Mittel der Men-
schenbildung (Kassel 1947), 26—40, und F. Melzer, Meditation. Eine Le-
benshilfe. (Stuttgart 1954), 27—36.

2 2.2.0. 72.

2t ehd. 73 £,

25 Vgl. dazu etwa J. Daniélou, Vom Geheimnis der Geschichte (Stuttgart
1855), 9—29, und die ebd. 291{. verzeichnete Literatur.

26 Jotz, a.a.0. 74.

27 ehd.
28 nr, 261—312.



Lehrer des betrachteriden Gebetes - 281

te Betrachtung ,von den beiden Bannern“?® geht von dem biblischen Topos der
Militia Christi aus, der fur das Christentum im allgemeinen ebenso wie fiir das
Moénchtum im besonderen geradezu ,klassisch” geworden ist30. Auch die Vorschrift
tber die ,Anwendung der Sinne“3! findet die Exerzitien des heiligen Ignatius in
gleicher Weise im groflen Zusammenhang der kirchlichen Uberlieferung bei den
Kirchenvitern wie bei den spiteren Mystikern. Vielleicht kann nichts besser erlan-
tern, was der moderne Theologe unter den ,der mystischen Uberlieferung der Kir-
che wohlbekannten geistigen Sinnen“3? versteht, und gleichzeitig die Verwurzelung
des heiligen Ignatins in dieser Uberlieferung andeuten als die Lehre der Viter vom
.Obr des Herzens' bzw. ,des Geistes’ (auris cordis resp. mentis)32, vom ,Auge des
Geistes' bzw. ,des Herzens (oculus mentis resp. cordis)34, von den ,Schritten des
Geistes’ (gressus mentis)3s, der ,Spur des Geistes® (vestigium mentis)38, dem ,Fufl
des Geistes' (pes mentis)3” und den damit verbundenen Titigkeitsworternss. Mit
dem Worte mens und seinem reichen Inhalt ist bei den Autoren der Frithkirche
auch jener Begriff verbunden, der in der mittelalterlichen Mystik und in der Spiri-
tualitit der Gegenwart von grofter Bedeutung ist: des Seelengrundes (sinus men-
tis)3? und der Seelenspitze (acies mentis)®. Wenn davon im Exerzitienbiichlein des

2 nr, 136 ff.

30 Vgl. H. Rakner, a.a.0. 72—76, vgl. H. Emonds, Geistlicher Kriegsdienst
(Heilige Uberlieferung [Miinster i. W. 1988}, 21—50).

31 Lotz, a.a.0. 75.

32 Lotz, a.a.0. 76.

3 Vgl. Cyprian, ad Donatum 1 (CSEL III, 1 [1868] 4, ferner Gregorius M., Hom. in
Ezech. 1, 10—20 (PL 76, 894 B); Regula Benedicti, Prolog 2 (Butler [Freiburg® 1935] 1);
Leo M. s. VIII de iciunio dec. m. 2 (PL 54, 187 A).

3 Siehe Ambrosius, Expos. ps. 118 I 2 (CSEL 67, V 5, 19); 1 9 (ebd. 10, 21) und an vielen
anderen Stellen; vgl. ferner z. B. Leo M., sermo de Transfiguratione Domini = s. 51,1
(PL 54, 309 A und B); vgl. ferner Gregorius M., Hom. in Evang. I 1, 7 (PL 76, 1114 A);
siehe auch die auf ihn zuriickgehende Weihnachtspriafation des Missale Romanum , men -
tis nostrae oculis lux tuae claritatis infulsit®; vgl. dazu B. Capelle,
LamaindeS Grégoiredanslesacramentaire Grégorien. In: RBén
49 (1987), 18.

35 5, Ambrosius, Expos. ps. 118 I 12 (a.a.0.) 13, 15.

36 5. ebd. I 15 (a.a.0. 15, 13), ferner VIII 49 (a.a.0. 180, 25).

37 ebd. VIII 43 (a.a.0. 177, 10).

38z B. ,mente sectari® Der liturgische Wortschatz ist in dieser Beziehung vor
allem in den Hymnen des Stundengebetes und in den Orationen des Missales reich.

3 Siehe Ambrosius, Expos. ps. 118 VI 15 (a.a.0. 116, 18). Hierher gehoren auch die Aus-
driicke anlamentis (Leo M., s. VIII de jejunio dec. mensis 1 [PL 54, 186 B]); domus
mentis (Gregorius M., hom. in Evang. 11 30,2 [PL 76, 1221 A]); sinus mentis auch
in der berithmten Vision des hl. Benedikt Dial. 1T 84. Uber diese siche A. Schaut in , Vir
DeiBenedictus“, Festgabe zum 1400. Todestag des hl. Benedikt (Miinster i. W. 1947)
207—253. Dort 226 eine instruktive Auofreihung der zum Bilde , corpus mentis“ ge-
hérigen Wortverbindungen. Einen Hinweis auf sinus mentis vermiiten wir bei Lotz,
a.a.0. in den Anmerkungen iber den Seelengrund (27, 36, 54, 64, 71, 73 und 74). Uber
mens beim hl. Augustinus siche A. Gardeil, La structure de 1I’4me et 'ex-
périence mystique I (1927). Zur Geschichte der Sensus spirituales, die
hier an einem wichtigen Punkte berihrt wird, siche jetzt M. Olphe - Galliard S] in: , Nos
sens et Dieu“. ,Etudes Carmélitaines” 33 (Bruges 1954), 179—193 und die dort ver-
zeichnete Literatur; ferner E. v. Ivdnka tber ,apex mentis“ in: Ztschr. f. K. Th. 72 (1950)
129—176 und im Bericht , Bernhard v. Clairvaux, Ménchund Mystiker*
(Internat. Bernhardkongref 1953 [Wiesbaden 1955] 168—175).

4 5. Augustinus, En. ps. 121, 5 (PL 87, 1621); ferner Leo M., sermo 8 de ieiunio dec.
mens. (PL 54, 186 A); Cassiodorus, Exp. ps. 126, 3 (PL 70, 929 A).



282 Emmanuel von Severus

heiligen Ignatius auch nicht die Rede ist, so zielen seine Ubungen doch auf jene
Einswerdung mit Gott, die nur auf dem Seelengrunde, iz sinu mentis, moglich ist.
So kennzeichnet gerade die ,Anwendung der finf Sinne“4! den Heiligen in einer
besonders bezichungsreichen Weise als Trager der kirchlichen Uberlieferung.

1v.
Der Lehrer

Unsere bisherigen Ausfilhrungen konnten die Meinung erwecken, als sei es
unser erstes Anliegen, das , Traditionelle* im Exerzitienbiichlein des Heiligen von
Loyola méglichst zu betonen. Wir sehen in solcher Meinung nichts Unberechtigtes.
Im Leben der Kirche Christi ist nur der Lehrer in wahrem Sinne und als solcher in
die Zukunft weisend, der in jhrer Uberlieferung im tiefsten Sinne beheimatet ist.
Seine Lehre ist ja nicht Wissenschaft der Schule, seine Uberlieferung ist nicht Wis-
sens-, sondern Lebensvermittlung. Neben der durch die historische Forschung er-
kennbaren Geschichte der Kirche und ihres Lebens, unter denen die Geschichte
der Frommigkeit gewifl einen hervorragenden Platz einnimmt, steht die Ge-
schichte der Berufungen und Begnadungen, die Geschichte der Auferbauung des
Leibes Christi, die von Gott gewirkt und geschrieben wird. Gott weist den Men-
schen und ihrer Mitwirkung ihren Platz an; er ruft sie und gibt ihnen Anteil an der
Uberlieferung des Geistes, den er am Pfingstfeste iiber seine Kirche ausgof. Ge-
rade die Gemeinschaft des Stifters des Jesuitenordens mit den groflen Heiligen vor
ihm im Strome der Uberlieferung der Kirche zeigt, dafl das Neue und Moderne
am Menschen Ignatius, an seiner Lehre und an seinem Werk nicht nur zeitbedingt
und nicht pur zwedckbestimmt war. Wenn H. Rahner darauf aufmerksam machte,
dafl Ignatius sich in wichtigen Fragen seiner Ordensgrindung — Chorgebet, Or-
denskleid zum Beispiel4? — stets auf die unmittelbare Eingebung Gottes in Man-
resa berief, die vor allen sachlichen und zweckbestimmten Uberlegungen stand,
so erweist sich das Neue und Moderne an seiner Lehre als Frucht der unerschépf-
lichen Lebensfislle Gottes selbst. Gewif§ hat die gottliche Eingebung den Heiligen
von mancher ,Uberlieferung® der vorausgehenden Jahrhunderte weggefiihrt, aber
doch nur so, daf sie ihn gleichzeitig zum Triger eben der Uberlieferung machte,
in der Gottes Geist schépferisch und in neuen Formen fruchtet. Deshalb konnte
er den Menschen seiner Zeit und kommender Generationen Lehrer und wirksamer
Helfer werden, ohne durch sein Neues das Alte zu beseitigen oder zu zerstéren.
Er gehért nun zu den weisen Minnern, die ,Altes und Neues aus ihrem Schatze
holen“#3, weil dieser Schatz nicht auf menschlicher Klugheit und erworbenem Wis-
sen griindet, sondern der des Himmelreiches ist.

V.

Sentire cum Ecclesia

Unsere Gegenwart ist wie in vielen Bereichen so auch im Empfinden fiir ge-
schichtliche Entwicklungen und das geschichtlich Gewordene von einer eigenarti-
gen Gegensitzlichkeit. Wahrend dieses Empfinden bei vielen Menschen bedroht,

4 pr, 121—125. 2 32.a.0.951. 48 Mt 18, 52.



Gewissenserforschung nach Ignatius von Loyola 283

in sehr vielen schon erstorben ist, und dieses Ersterben den Toren als der eigent-
liche Fortschritt erscheint, scheint es sich bei anderen feiner, differenzierter und in
vertiefter Ehrfurcht gegeniiber den Fiigungen und Sendungen Gottes auszubilden.
Wir glauben nicht fehl zu gehen, darin eine Frucht jener Haltung zu sehen, die sich
durch die gesamte innere Erneuerung der Kirche in der Neuzeit zieht und allen,
die nach Benedikts von Nursia Wort der Liebe zu ihrem Haupte, Brautigam und
Herrn nichts vorziehen, eigen ist: des sentire cum Ecclesia. An ihr hatte Ignatius
wesentlichen Anteil. Deshalb durfte auch der Ménch ihm in bescheidener Weise
huldigen, weil jener nicht das Zeitalter der Monche iiberwand und iiberfliissig machte,
sondern, von ihnen in Montserrat belehrt und auf Monte Cassino erhabener Gesich-
te gewiirdigt#, auch ihnen zum Lehrer werden konnte.

4 Dazu H. Rahner, a.a.0. 76 f.

Uber die Gewissenserforschung
nach der Weise des hl. Ignatius von Loyola

Von Albert G6rres, Frankfurt am Main

Bei der Beschreibung der geistlichen Ubungen in der ersten Vorbemerkung des
Exerzitienbuches (1) nennt Ignatius die Gewissenserforschung an erster Stelle.
Wenn nun auch diese Aufzihlung nicht notwendig im Sinne einer Rangordnung zu
verstehen ist, so wissen wir doch, dal er die Gebetsweise, die er ,Allgemeine Ge-
wissenspriiffung® nennt, fiir die wichtigste der von ihm empfohlenen Ubungen aufler
dem Empfang der Sakramente gehalten hat. Die Gewissenspriifung wird in den
Exerzitien erklart, und wir verstehen sie am besten vom Ganzen der Exerzitien her,
aus den Grundmotiven der ignatianischen Frommigkeit.

Die Exerzitien entfalten in einzelnen Schritten die logique du cceur des Evan-
geliums, die existentielle Logik der geistbewegten Freiheit, die ihrer von Natur
und Gnade vorgegebenen Wesensrichtung inne wird. Was so in den Exerzitien in
einzelnen Bewegungen entfaltet wurde, mufl aber in einer Quintessenz dieser Er-
fahrung dem tiglichen Leben mitgeteilt werden. In der folgenden Besinnung auf
den ersten der fiinf Punkte der Gewissenspriifung soll gezeigt werden, daf sie nichts
anderes ist als ein solcher, dem Alltag eingeformter Inbegriff der ganzen Exerzitien,
eine meditative, mit einem Blick zu umfassende Summula ihrer Grundmotive.

Der Text im Exerzitienbuch (43) sagt:

~Weise, die allgemeine Priifung zu machen. Sie enthdlt fiinf Punkte. Der erste
Punkt ist:
Gott unserem Herrn Dank erweisen fiir die empfangenen Wobhltaten®.

Schon diese schlichte Formel allein ist Inbegriff dessen, was in den Exerzitien ge-
schieht. Vom Fundament iiber die heilsgeschichtlichen Betrachtungen bis zur ,Be-
trachtung zur Erlangung der Liebe“ wird die ganze Wirklichkeit meditiert auf ihren





