Gewissenserforschung nach Ignatius von Loyola 283

in sehr vielen schon erstorben ist, und dieses Ersterben den Toren als der eigent-
liche Fortschritt erscheint, scheint es sich bei anderen feiner, differenzierter und in
vertiefter Ehrfurcht gegeniiber den Fiigungen und Sendungen Gottes auszubilden.
Wir glauben nicht fehl zu gehen, darin eine Frucht jener Haltung zu sehen, die sich
durch die gesamte innere Erneuerung der Kirche in der Neuzeit zieht und allen,
die nach Benedikts von Nursia Wort der Liebe zu ihrem Haupte, Brautigam und
Herrn nichts vorziehen, eigen ist: des sentire cum Ecclesia. An ihr hatte Ignatius
wesentlichen Anteil. Deshalb durfte auch der Ménch ihm in bescheidener Weise
huldigen, weil jener nicht das Zeitalter der Monche iiberwand und iiberfliissig machte,
sondern, von ihnen in Montserrat belehrt und auf Monte Cassino erhabener Gesich-
te gewiirdigt#, auch ihnen zum Lehrer werden konnte.

4 Dazu H. Rahner, a.a.0. 76 f.

Uber die Gewissenserforschung
nach der Weise des hl. Ignatius von Loyola

Von Albert G6rres, Frankfurt am Main

Bei der Beschreibung der geistlichen Ubungen in der ersten Vorbemerkung des
Exerzitienbuches (1) nennt Ignatius die Gewissenserforschung an erster Stelle.
Wenn nun auch diese Aufzihlung nicht notwendig im Sinne einer Rangordnung zu
verstehen ist, so wissen wir doch, dal er die Gebetsweise, die er ,Allgemeine Ge-
wissenspriiffung® nennt, fiir die wichtigste der von ihm empfohlenen Ubungen aufler
dem Empfang der Sakramente gehalten hat. Die Gewissenspriifung wird in den
Exerzitien erklart, und wir verstehen sie am besten vom Ganzen der Exerzitien her,
aus den Grundmotiven der ignatianischen Frommigkeit.

Die Exerzitien entfalten in einzelnen Schritten die logique du cceur des Evan-
geliums, die existentielle Logik der geistbewegten Freiheit, die ihrer von Natur
und Gnade vorgegebenen Wesensrichtung inne wird. Was so in den Exerzitien in
einzelnen Bewegungen entfaltet wurde, mufl aber in einer Quintessenz dieser Er-
fahrung dem tiglichen Leben mitgeteilt werden. In der folgenden Besinnung auf
den ersten der fiinf Punkte der Gewissenspriifung soll gezeigt werden, daf sie nichts
anderes ist als ein solcher, dem Alltag eingeformter Inbegriff der ganzen Exerzitien,
eine meditative, mit einem Blick zu umfassende Summula ihrer Grundmotive.

Der Text im Exerzitienbuch (43) sagt:

~Weise, die allgemeine Priifung zu machen. Sie enthdlt fiinf Punkte. Der erste
Punkt ist:
Gott unserem Herrn Dank erweisen fiir die empfangenen Wobhltaten®.

Schon diese schlichte Formel allein ist Inbegriff dessen, was in den Exerzitien ge-
schieht. Vom Fundament iiber die heilsgeschichtlichen Betrachtungen bis zur ,Be-
trachtung zur Erlangung der Liebe“ wird die ganze Wirklichkeit meditiert auf ihren



284 Albert Gorres

Wesensgrund hin als Medium des in ihr schenkenden und sich verschenkenden Got-
tes. Das Seiende ist das Gegebene, Gabe der Wohltat. In der Schlufibetrachtung der
Exerzitien werden alle Dinge, von der Schopfung bis zum Heilswerk und dessen
Auswirkung am Einzelnen verstanden als Weisen, in denen Gott sich und das Seine
dem Mensdhen mitteilt. ,Die Liebe besteht in der Mitteilung®, communicatio. Got-
tes Wirken und sein Ergebnis, die Wirklichkeit, ist Kommunikation, liebende Mit-
teilung an den Menschen. Zunichst ist Dankbarkeit fiir Ignatius also die urspriing-
lichste, elementarste, die nmfassendste und natiirlichste Antwort des Geistes, der
das Sein in seinem Sinn und Wesen erfdhrt, der einfachste und entsprechendste Akt
des Seinsverstindnisses und des seinsgerechten Verhaltens. Sie ist der ,adaquate
Affekt“, mit dem der Geist auf das Sein als Ganzes antwortet, auf die Huld Gottes,
die das Seiende konstituiert und sich in ihm offenbart. In-der-Welt-Sein heifit fir
Ignatius, wenn es sich selbst richtig versteht, dankbar sein. Mit dem Menschen
stimmt es, er ist in Ordnung und gut gestimmt, wenn er in seiner Grundstimmung
die Wohltat des Seins mit zustimmender Dankbarkeit annimmt und beantwortet.
Sie ist die Bewegung des Herzens, dem sein Dasein im Ganzen und im Einzelnen
durchsichtig geworden ist, weil es gelernt hat, ,Gott zu finden in allen Dingen®.

Diese Dankbarkeit als Seinsverstindnis und Seinsgerechtheit wird in den Exer-
zitien auf die verschiedenen Bereiche der Wirklichkeit einitbend angewandt. Da
zeigt sich dann, was der konkrete Vollzug des ,Dank-erweisens® fiir die verschieden-
artigen Wohltaten Gottes enthalten muf}, wenn er Zug um Zug sein Wesen ent-
falten will. Die Dankbarkeit des Ignatius ist nie eine Hoflichkeitsformel. Sie nimmt
den Dankenden immer verbindlich beim Wort, sie ist eine Dankbarkeit mit auf-
gekrempelten Armeln, die schon ins Auge fafit, wie und wo sie vom bloflen Dank
sagen zum Dank erweisen, gratias agere, ausgreifen kann. Denn: ,Die Liebe mufl
mehr in Werke. gelegt werden als in Worte“ (230).

In den Exerzitien stellt der Ubende sich vor die Gesamtwirklichkeit. Er durch-
schreitet diese seine ganze Wirklichkeit, um eine seinsgerechte Antwort aunf sie zu
finden und zu leben. Er hat es also zu tun mit den sichtbaren Dingen der Welt, mit
den eigenen seelischen Kriften und Regungen (den facultates et motiones animae),
mit seiner persénlichen Geschichte und ihren Entscheidungen. Er hat es zu tun mit
der Wirklichkeit des ,Feindes der menschlichen Natur“, mit dem Heilswerk des
Dreifaltigen Gottes und mit diesem Gott selbst. Was in den Exerzitien im Hinblick
auf die Lebensentscheidungen der Person angesichts threr Gesamtwirklichkeit und
ihres ganzen Heilsweges geschieht; soll sich in der Gewissenspriifung ,Stunde um
Stunde, Zeit um Zeit“ (43) konkretisieren. Der Ubende priift also nicht mehr die
Wirklichkeit seines ganzen Daseins, sondern die Wirklichkeit eines Tages, einer
Stunde, um sie seinsgerecht zu beantworten. Die Gewissenspriifung (GP) ist fiir
den Tag und die Stunde, was die Exerzitien fiir das Leben sind. Das zeigt am besten
ein kurzer Vergleich der GP mit der ,Betrachtung zur Erlangung der Liebe®
(230 ff).

Diese Betrachtung ist Zusammenfassung und Quintessenz der Exerzitien. Wenn
wir nach ithrem Sinn fragen, wie er im Vorbereitungsgebet formuliert ist (233), zeigt
sich, da8 der erste Punkt der GP nichts anderes st als ein kurzes Vergegenwirtigen



Gewissenserforschung nach Ignatius von Loyola 285

und Aktualisieren der Betrachtung zur Erlangung der Liebe und damit ein Sich-
sammeln auf die selbst in einen Satz gesammelte Grundintention der Exerzitien:
,Bitten um innere Erkenntnis der so grofen empfangenen Wohltaten, dazu hin, daf§
ich in ganz dankbarem Anerkennen iz allem Seine Géttliche Majestit lieben und ihr
dienen konne.“ Die Betrachtung zur Erlangung der Liebe ist also die beste An-
weisung und Ausfithrang fiir den ersten Punkt der GP oder umgekehrt, der erste
Punkt sollte eine kurze Betrachtung zur Erlangung der Liebe sein. Die Ubung der
titigen Dankbarkeit im Sinne des Vorbereitungsgebetes ist eine verziigliche Weise.
»Gott zu finden in allen Dingen®. (Dieses Wort klingt innerhalb der Exerzitien auch
in dem angefithrten Vorbereitungsgebet am deutlichsten an.) Der erste Punkt der
GP ist die Spiritualitat der Exerzitien in einem Wort.

In den Exerzitien wird das ,,Gott finden in allen Dingen® in drei Wirklichkeits-
bereichen geiibt: an den Dingen der Welt, wie sie mir in meiner Lebenszeit begegnen
und gegeben sind, an dem fleischgewordenen Wort Gottes, wie es mir in Kirche, Sa-
krament und Evangelium begegnet, an den inneren Dingen, den geistbewegten seeli-
schen Regungen. In diese Ordnung fiigt sich auch gut die Ubung der Dankbarkeit.

Gott in den Weltdingen

Dankbarkeit erweisen kann nur der, dem die Wirklichkeit als Wohltat durch-
sichtig wird bis auf ihren Grund. Ihn freizulegen unternimmt die Metaphysik des
Fundaments (23), Ignatius ist weder ein schlichter frommer Praktiker noch ein
scharfsinniger Theologe. Aber er ist gewif} insofern Metaphysiker, als er in den Daten
der Erfahrung Grundstrukturen des Seins erkennt. Eine dieser Grundstrukturen
wird in seiner ,Welt-anschauung“ sichtbar, die er im ,Prinzip und Fundament®
der Exerzitien formuliert. Die sichtbare Schopfung, auf den Menschen hin ent-
worfen, ist ihm von Wesen her als Hilfe auf dem Heilsweg zugeordnet und freund-
lich zugewandt. Dieselbe Welt kann aber auch, wesenswidrig gebraucht, feindliches
Hindernis werden. In dem Wort Hilfe fafdt Ignatius die Aussagen der Offenbarung
itber die Giite Gottes und den Sinn der Schopfung, des Ubels und der Schuld, iiber
die Pro-videntia, das Vorsehen und Firsehen Gottes zusammen, in dem Er dem
Einzelnen seine duflere und innere Wirklichkeit in jeder Minute anmifit und als
immer neue Chance anbietet. Dieses ignatianische Weltverstindnis legt in den tra-
genden Grund, in die fundamentale Bezichung des Menschen zur Welt und zu sich
selbst, seiner eigenen leib-seelischen Wirklichkeit mit allen ihren Gaben und Mén-
geln einen positiven, vertrauenden, freundschaftlichen Zug. Der Mensch soll seine
Welt, seine Situation, seine individuelle Eigenart, sein aktuelles heutiges Leben
und Erleben als die inkarnierte Hilfestellung und Hilfeweisung Gottes im gegen-
wirtigen Augenblick verstehen und ergreifen.

Die erste Weise des Dank-Erweisens in der GP besteht also darin, dafl die Ge-
gebenheiten des Tages als Gaben der Hilfe verstanden, anerkannt und angenom-
men werden: Sonne und Regen, consolatio und desolatio, Versagungen und Ver-
suchungen, Freude und Leid, wie es die Begegnung mit den Geschopfen zuweist.
QOder, in der Sprache des Fundaments: Gesundheit wie Krankheit, Armut wie Fille,
Ehre wie Schande, Leben wie Sterben. Wenn der Dankende die Erlebnisse seines



286 Albert Gorres

Tages bewiltigt hat, indem er sie als Hilfeleistung Gottes be- und ergriffen hat,
bleibt ihm noch zu fragen, wie diese Dinge ihm Hilfe anbieten und wie er fiir die
Hilfsbereitschaft der Dinge in einer sachgerechten Antwort titige Dankbarkeit er-
weisen kann. Das Grundprinzip dieser Antwort nennt das Fundament in dem Satz:
»die Dinge soweit gebrauchen, als sie zum Ziel hin helfen und sie soweit lassen,
als sie daran hindern — einzig das ersehnend und erwihlend, was uns jeweils
mehr zu dem Ziel hin fordert, zu dem wir geschaffen sind“. Das ziel-bewufite, nur
aus der hier und jetzt erneuerten Grundhaltung der Indifferenz mogliche Aus-
wahlen im Gebrauchen und Lassen der Dinge ist die Weise titiger Dankbarkeit,
in der das Wesen der Welt sachgerecht erkanni, anerkannt und beantwortet wird.
Es ist die erste Weise, in der ein Mensch Gott in allen Dingen und durdh alle Dinge
findet: als den, der in allen Dingen und durch alle Dinge Hilfe gewdhrend zuge-
gen ist. ,Der Herr gebe uns allen das Licht seiner Diskretion, auf das wir von den
Geschdpfen Gebrauch machen in der Erleuchtung des Schopfers®.

Gott in seinem Wort

Unter den Ereignissen des Tages ausgezeichnet sind die Begegnungen mit dem
Wort Gottes in Sakrament, Meditation und Gebet. Auch hier sagen die Exer-
zitien genau, was mit ,Dank-erweisen® gemeint ist. Der Sache nach ist das Motiv
der titigen Dankbarkeit ein, wenn nicht das Leitmotiv der Exerzitien, wo es um
die Selbstmitteilung Gottes in seinem Wort geht. In der ersten Woche finden wir
es im Hohepunkt der 1. bis 4. Ubung: Im Gesprach mit dem gekreuzigten Christus
soll ich erwigen, ,was Er fiir mich getan hat, was ich fiir ihn getan habe, tue und
tun soll“ (58, 60, 61, 71). Die Betrachtungen ither die Menschwerdung, das Leben
und Sterben des Herrn zielen alle auf die Antwort tdtiger Dankbarkeit: ,Bitten
um die innere Erkenntnis des Herrn, der fiir mich sich zum Menschen gemadcht hat,
dazu hin, daf ich jeweils mehr ihn liebe und ihm nachfolge® (104).

Das Danken fiir die Begegnung mit dem Wort Gottes muf also auch in der GP
nach dem Urbild des Dank-erweisens gebaut sein, das die Betrachtung zur Er-
langung der Liebe zeichnet: (234) ,Ich wige mit grofer Hingebung, wie Grofles
Gott, unser Herr, fir mich getan hat, und wie er mir von dem gegeben hat, was
Er besitzt, und folgerichtig, wie sehr derselbe Herr danach verlangt, sich selbst mir
zu geben, soweit er es vermag gemadfl Seiner Géttlichen Herablassung. Und dann
zuriickbesinnen auf mich selbst und mit viel Begrindung und Gerechtigkeit er-
wigen, was ich von meiner Seite schuldigerweise darbieten und geben muff Seiner
Gottlichen Majestdt, namlich alles was ich habe und mich selber damit, so wie einer,
der mit grofer Hingabe darbietet: Nimm Dir, Herr, und iibernimm meine ganze
Freiheit, mein Gedachtnis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, mein gan-
zes Haben und Besitzen. Du hast es mir gegeben, zu Dir, Herr, wende ich es zuriick.
Das Ganze ist Dein. Verfiige nach Deinem ganzen Willen, gib mir Deine Liebe und
Gnade, das ist mir genug*.

Diese das ganze Dasein umfassende Antwort der Dankbarkeit soll in der GP
der Situation der jetzigen Stunde angemessen, in sie hinein verwirklicht werden,
weil die GP die heute fallige Antwort auf das heute gehdrte Wort Gottes finden



Gewissenserforschung nach Ignatius von Loyola 287

und geben soll. ,Glauben Sie mir“, schreibt Franz Xaver in einem Brief, ,daf ein
groer Teil des wahren Fortschritts der Diener Gottes in der eifrigen Beachtung
und Erwigung der von Gott im Gebet und in der Betrachtung erhaltenen Erleuch-
tung besteht®.

Gott in den Bewegungen der Seele

Die Wirklichkeit der Welt und die Wirklichkeit des Wortes Gottes begegnet dem
Menschen im Medium seines Bewuf}tseins. Examen conscientiae heifit auch: Prifung
des Bewuftseins. Daher gewinnen die motiones animae, die seelischen Regungen
mit denen der Mensch der Wirklichkeit begegnet, besondere Bedeutung. Die Re-
flexion auf das eigene Erleben, die Ignatius lehrt, ist kein Kreisen um das Ich. Sie
ist die ganz theozentrische Ausrichtung auf Gott, wie er in den seelischen Regungen
wirkt, sich mitteilt und in den inneren wie in allen Dingen gefunden werden will.

In der Anleitung zum Umgang mit sich selbst, die als ,Regeln zur Unterschei-
dung der Geister® bekannt sind, spricht Ignatius von der Notwendigkeit, der eignen
seelischen Regungen bewufit inne zu werden (sentire), sie einigermafien zu erkennen
und zu verstehn {cognoscere), um zu ihnen zustimmend oder abweisend Stellung
zu nehmen (ut suscipiantur, ut reiiciantur) (313). Diese Formel ist so wichtig, weil
sie einen Grundvorgang aller Fihrung und Formung des seelischen Lebens im Um-
gang mit sich selbst und anderen, also aller Psychagogik, Askese, Seelsorge und
Psychotherapie beschreibt:

Seelische Regungen zum Bewuftsein bringen, sie in ihrem Sinn verstindlich ma-
chen, um sie annehmen und fordern oder abweisen, verurteilen und unterdriicken
zu konnen, darum geht es in jeder Bildung und Korrektur seelischer Entwicklun-
gen. Der einfachen Formel liegt so etwas wie eine ,theologische Entwidklungspsycho-
logie“ zugrunde. In jeder Lebenssituation entstehen in der Seele ,motiones®, die
von der gesamten Charakterstruktur und den augenblicklichen Dispositionen der
Person mitbestimmt sind. Das Gesamt dieser motiones ist in jedem Augenblick von
Vorsehung und Gnade so geartet und so geordnet, daf es, in der Sprache des Fun-
daments, sich als Hilfe auf dem Heilswege anbietet. Jede seelische Gesamtsituation,
aus Gedanken, Stimmungen, Affekten, Antrieben, Konflikten bietet eine Méglich-
keit des seelischen Verhaltens an, die, verwirklicht, das spirituelle Wachstum, die
Reifung der Person mehrt, eine Moglichkeit des Verhaltens, die den so wichtigen
nichsten Schritt auf dem Heilsweg weist.

Im Zusammenwirken der spontanen motiones, die aus dem Lebensgrund von
Natur und Gnade wachsen, mit dem stellungnehmenden suscipere und reiicere der
freien Personmitte spiegelt sich das Wesen des Menschen, der als geistige und geist-
liche Person nicht nur wichst wie andere Lebewesen, sondern sein eigenes Wachs-
tum und seinen eigenen Fehlwuchs als ein sich je und je in verschiedenen motiones
Anbietendes frei annehmen und ablehnen kann. In diesem Sachverhalt griindet es,
daf der Mensch in jedem Augenblick echte, redliche, nicht-kiinstliche, ,unge-
zwungene® geistige Lebensakte vollziehen kann, ohne seiner Seele abpressen zu
miissen, was sie nun einmal nicht hat oder grade jetzt nicht hergibt. Thm sind jeder-
zeit Vollziige moglich, die von der naturhaften und spirituellen ,Vitalitat voll ge-
deckt und darum nie unecht sind, weil es sich nicht darum handelt, spontane motiones



288 Albert Gorres

kinstlich zu fabrizieren, sondern aus den lebendig vorhandenen die aufbauenden
plleglich aufzunehmen und die hinderlichen abzuweisen. An jeder Wegverzweigung
im Labyrinth der Lebenssituationen gibt es einen Ausweg, der auf das Ziel zu-
fihrt, und eine motio, die dem Suchenden diesen Weg hilfreich zeigen will. Der
Christ kann sich jederzeit darauf verlassen, in sich motiones zu finden, die ihn be-
leben, néhren, fithren, ihm helfen zu seinem Ziel. Die darin begriindete positive Be-
ziehung des Menschen zu seinen eigenen seelischen Regungen ist aber nicht nur be-
jahend, sie ist auch kritisch, ist priiffende Distanz. Dieser kritische Zug gehort
wesentlich zu aller christlichen Spiritualitit. Denn wenn auch alle motiones eine
Hilfsfunktion haben, so erfiillen sie diese doch anf verschiedene Weise. Die einen
werden hilfreich, indem sie angenommen und gepflegt, die anderen, indem sie ab-
gewiesen, iiberwunden oder in Geduld erlitten werden. Es gibt keine schwierigere
Situation als die, in der der Mensch diese kritische Distanz zu sich selbst verliert
oder noch gar nicht gewonnen hat, in der er also seine inneren Regungen gleichsam
fiir bare Miinze nimmt, sich unkritisch mit den eigenen Gedanken, Stimmungen,
Neigungen, Haltungen identifiziert, ohne die Geister zu unterscheiden, ja ohne die
Notwendigkeit der Unterscheidung zu sehen. Naivitdt dieser Art ist mit geistlichem
Leben nicht vereinbar, nicht einmal mit eigentlich humanem. Mit der fehlenden
kritischen Distanz zu den eigenen seelischen Zustinden und Vorgingen vereint
findet sich oft eine eigentiimliche Unfihigkeit, die eigene duflere und innere Situa-
tion ihrem Sinn entsprechend zu verstehen und zu nutzen. Die Stimmungen, Gefiihle,
Antriebe, Zuneigungen und Angste, die spontanen Reaktionen, werden naiv
gelebt, ohne in sachgerechter Stellungnahme wesensgemifl beantwortet zu werden.
Die seelische Situation wird in ihrer Faktizitit je nach Temperament klagsam oder
stoisch hingenommen, es fehlt aber das aufmerksame Suchen und Fragen, wie denn
diese innere Situation als Wohltat, Hilfe und Selbstmitteilung Gottes verstanden
werden konne und welches die zugeordnete, dieser Wirklichkeit gemidfle Antwort
der Dankbarkeit sei.

Der Ort solcher Aufarbeitung der seelischen motiones ist wiederum die GP. In ihr
priift der Mensch, welche Geister ihn heute bewegt haben. Er dankt fiir die guten,
indem er sie pfleglich aufnimmt, sich von ihnen fiihren und férdern 148t, ihrem Ver-
haltensimpuls folgt. Er dankt fiir die schlechten, indem er sie unterscheidend durch-
schaut und sie abweisend iiberwindet. Wie das ganze Leben von solchen Geisthe-
wegungen durchpulst und in seinem Wachstum zur vollen, individuellen Reife ge-
fordert werden kann, wird uniibertrefflich deutlich im geistlichen Tagebuch des
seligen Peter Faber. Er hat die grofle Kunst, sich von guten und bosen Geistantrie-
ben in der Bewegung auf sein Ziel fordern zu lassen, also in jedem Wind zu segeln,
durch die Ubung der GP erlernt, in der ihn Ignatius vier Jahre lang unterwies, ehe
er thm die Exerzitien vorlegte.

Die Ubung tiglicher titiger Dankbarkeit in der Unterscheidung und Ausnutzung
der Geistbewegungen fiithrt zu einem tiefen Sinnverstindnis fiir die inneren Ge-
gebenheiten des eigenen Daseins, das jene schleichende Unzufriedenheit und Ver-
stimmtheit zersetzt, die sich iiberall einnistet, wo die Riume der Seele nicht in tag-
lich geiibter Dankbarkeit durchleuchtet und aufgeriumt werden. Man kann nicht



Ignatius von Loyola und Theresia von Avila 289

unzufrieden und dankbar zugleich sein. Ein Existenzminimum von Frieden und
Freude ist die gewisse Frucht und das Kriterium reell geleisteter Dankbarkeit. Frei-
lich ist das Wort Leistung hier am Platze. Die tdglich vollzogene dankende Zustim-
mung zu den Zumutungen Gottes an den Menschen ist Ubung und Erweis aller
Tugenden. Wer Gott Dank erweisen will, in dem Sinn, den Ignatius meint, mufl
Glaube, Hoffnung und Liebe, Gerechtigkeit, Klugheit, Tapferkeit, Zucht und Maf}
zusammenraffen. So verstanden gibt es aber auch kaum ein pharmakon, das die
Seele in dhnlicher Weise erfrischt, heilt, krdftigt und fiir den Dienst Gottes bereit
macht. Vere dignum et iustum est, aequum et salutare, nos tibi semper et ubique
gratias agere. Eucharistia ist die Mitte des Kultes und das Herz der christlichen
Existenz. ,Auf dafl die hochbeiligen Geheimnisse in denen du die Quelle aller
Heiligkeit beschlossen hast, auch uns in Wahrheit heiligen“ (Sekret am Fest des hl.
Ignatius) darum geht es in der tiglichen Ubung des Dank-erweisens wie in allen
geistlichen Ubungen, die Ignatius uns empfiehlt.

Die spirituelle Grundhaltung des heiligen Ignatius von Loyola
und der heiligen Theresia von Avila

Von Univ.-Prof. Dr. Friedrich Wessely, Wien

Ein Vergleich der geistigen Eigenart von Heiligen wird nur sinnvoll und frucht-
bar sein, wenn er ,ad maiorem Dei gloriam® geschiebt, d. h. die Vielfalt der gna-
denhaften Wirksamkeit Gottes ins Licht stellt und so ein tieferes Verstdndnis der
Heiligen selbst anbahnt oder sie unter einer neuen Riicksicht sehen 1afit, so dafl ihre
Wesensart dadurch deutlicher hervortritt.

Ein solcher Vergleich wird dort verhiltnismifiig leicht sein, wo es sich um Hei-
lige handelt, die unter ungefdhr gleichen oder dhnlichen Bedingungen gelebt, der
gleichen Kultur angehort haben, so dafl ihre Ausdrucksweise, so verschieden sie auch
sein mag und sein wird, dennoch nicht so weit voneinander absteht, daf} erst um-
fangreiche Studien notwendig wiren, um ihre verschiedene Begriffswelt zu erfassen.

Ein solcher Vergleich wird weiterhin fruchtbar sein, wenn bei den in Betracht
kommenden Menschen das innere Leben, die Lehre und die duflere Wirksamkeit
durch die Quellen leicht erfafibar sind. Wenn auch zwischen allen Heiligen Ahn-
lichkeitsbeziehungen feststellbar sein werden, so konnen doch nur die Quellen uns
Aufschluf geben, unter welcher Riicksicht ein Vergleich méglich ist.

Bei Ignatius und Theresia ist die Quellenlage nun eine sehr giinstige!. Die Quel-
len berichten von engen Beziehungen Theresias zum Jesuitenorden. In ihrer Le-
bensbeschreibung lesen wir: ,Von den Mitgliedern des ganzen Ordens... ich
meine die Gesellschaft Jesu, sind mir grofie Dinge gezeigt worden. Ich sah sie mehr-

1 Vgl. Victoriano Larrafiage S. J. La Espiritualidad de San Ignacio de Loyola. Estudio
comparativo con la de Santa Teresa de Jesus S. 135 ff.





