
Gewissenserforschung nach Ignatius von Loyola 283 

in sehr vielen schon erstorben ist, und dieses Ersterben den Toren als der eigent- 
liche Fortschritt erscheint, scheint es sich bei anderen feiner, differenzierter und in 
vertiefter Ehrfurcht gegenüber den Fügungen und Sendungen Gottes auszubilden. 
Wir glauben nicht fehl zu gehen, darin eine Frucht jener Haltung zu sehen, die sich 
durch die gesamte innere Erneuerung der Kirche in der Neuzeit zieht und allen, 
die nach Benedikts von Nursia Wort der Liebe zu ihrem Haupte, Bräutigam und 
Herrn nichts vorziehen, eigen ist: des sentire cum Ecclesia. An ihr hatte Ignatius 
wesentlichen Anteil. Deshalb durfte auch der Mönch ihm in bescheidener Weise 
huldigen, weil jener nicht das Zeitalter der Mönche überwand und überflüssig machte, 
sondern, von ihnen in Montserrat belehrt und auf Monte Gassino erhabener Gesich- 
te gewürdigt44, auch ihnen zum Lehrer werden konnte. 

44 Dazu H. Rahner, a.a.O. 76 f. 

Über die Gewissenserforschung 
nach der Weise des hl. Ignatius von Loyola 

Von Albert G ö r r e s , Frankfurt am Main 

Bei der Beschreibung der geistlichen Übungen in der ersten Vorbemerkung des 
Exerzitienbuches (1) nennt Ignatius die Gewissenserforschung an erster Stelle. 
Wenn nun auch diese Aufzählung nicht notwendig im Sinne einer Rangordnung zu 
verstehen ist, so wissen wir doch, daß er die Gebetsweise, die er •Allgemeine Ge- 
wissensprüfung" nennt, für die wichtigste der von ihm empfohlenen Übungen außer 
dem Empfang der Sakramente gehalten hat. Die Gewissensprüfung wird in den 
Exerzitien erklärt, und wir verstehen sie am besten vom Ganzen der Exerzitien her, 
aus den Grundmotiven der ignatianischen Frömmigkeit. 

Die Exerzitien entfalten in einzelnen Schritten die logique du cceur des Evan- 
geliums, die existentielle Logik der geistbewegten Freiheit, die ihrer von Natur 
und Gnade vorgegebenen Wesensrichtung inne wird. Was so in den Exerzitien in 
einzelnen Bewegungen entfaltet wurde, muß aber in einer Quintessenz dieser Er- 
fahrung dem täglichen Leben mitgeteilt werden. In der folgenden Besinnung auf 
den ersten der fünf Punkte der Gewissensprüfung soll gezeigt werden, daß sie nichts 
anderes ist als ein solcher, dem Alltag eingeformter Inbegriff der ganzen Exerzitien, 
eine meditative, mit einem Blick zu umfassende Summula ihrer Grundmotive. 

Der Text im Exerzitienbuch (43) sagt: 
•Weise, die allgemeine Prüfung zu machen. Sie enthält fünf Punkte. Der erste 
Punkt ist: 
Gott unserem Herrn Dank erweisen für die empfangenen Wohltaten". 

Schon diese schlichte Formel allein ist Inbegriff dessen, was in den Exerzitien ge- 
schieht. Vom Fundament über die heilsgeschichtlichen Betrachtungen bis zur •Be- 
trachtung zur Erlangung der Liebe" wird die ganze Wirklichkeit meditiert auf ihren 



284 Albert Görres 

Wesensgrund hin als Medium des in ihr schenkenden und sich verschenkenden Got- 
tes. Das Seiende ist das Gegebene, Gabe der Wohltat. In der Schlußbetrachtung der 
Exerzitien werden alle Dinge, von der Schöpfung bis zum Heilswerk und dessen 
Auswirkung am Einzelnen verstanden als Weisen, in denen Gott sich und das Seine 
dem Menschen mitteilt. •Die Liebe besteht in der Mitteilung", communicatio. Got- 
tes Wirken und sein Ergebnis, die Wirklichkeit, ist Kommunikation, liebende Mit- 
teilung an den Menschen. Zunächst ist Dankbarkeit für Ignatius also die ursprüng- 
lichste, elementarste, die umfassendste und natürlichste Antwort des Geistes, der 
das Sein in seinem Sinn und Wesen erfährt, der einfachste und entsprechendste Akt 
des Seinsverständnisses und des seinsgerechten Verhaltens. Sie ist der •adäquate 
Affekt", mit dem der Geist auf das Sein als Ganzes antwortet, auf die Huld Gottes, 
die das Seiende konstituiert und sich in ihm offenbart. In-der-Welt-Sein heißt für 
Ignatius, wenn es sich selbst richtig versteht, dankbar sein. Mit dem Menschen 
stimmt es, er ist in Ordnung und gut gestimmt, wenn er in seiner Grundstimmung 
die Wohltat des Seins mit zustimmender Dankbarkeit annimmt und beantwortet. 
Sie ist die Bewegung des Herzens, dem sein Dasein im Ganzen und im Einzelnen 
durchsichtig geworden ist, weil es gelernt hat, •Gott zu finden in allen Dingen". 

Diese Dankbarkeit als Seinsverständnis und Seinsgerechtheit wird in den Exer- 
zitien auf die verschiedenen Bereiche der Wirklichkeit einübend angewandt. Da 
zeigt sich dann, was der konkrete Vollzug des •Dank-erweisens" für die verschieden- 
artigen Wohltaten Gottes enthalten muß, wenn er Zug um Zug sein Wesen ent- 
falten will. Die Dankbarkeit des Ignatius ist nie eine Höflichkeitsformel. Sie nimmt 
den Dankenden immer verbindlich beim Wort, sie ist eine Dankbarkeit mit auf- 
gekrempelten Ärmeln, die schon ins Auge faßt, wie und wo sie vom bloßen Dank 
sagen zum Dank erweisen, gratias agere, ausgreifen kann. Denn: •Die Liebe muß 
mehr in Werke, gelegt werden als in Worte" (230). 

In den Exerzitien stellt der Übende sich vor die Gesamtwirklichkeit. Er durch- 
schreitet diese seine ganze Wirklichkeit, um eine seinsgerechte Antwort auf sie zu 
finden und zu leben. Er hat es also zu tun mit den sichtbaren Dingen der Welt, mit 
den eigenen seelischen Kräften und Regungen (den facultates et motiones animae), 
mit seiner persönlichen Geschichte und ihren Entscheidungen. Er hat es zu tun mit 
der Wirklichkeit des •Feindes der menschlichen Natur", mit dem Heilswerk des 
Dreifaltigen Gottes und mit diesem Gott selbst. Was in den Exerzitien im Hinblick 
auf die Lebensentscheidungen der Person angesichts ihrer Gesamtwirklichkeit und 
ihres ganzen Heilsweges geschieht, soll sich in der Gewissensprüfung •Stunde um 
Stunde, Zeit um Zeit" (43) konkretisieren. Der Übende prüft also nicht mehr die 
Wirklichkeit seines ganzen Daseins, sondern die Wirklichkeit eines Tages, einer 
Stunde, um sie seinsgerecht zu beantworten. Die Gewissensprüfung (GP) ist für 
den Tag und die Stunde, was die Exerzitien für das Leben sind. Das zeigt am besten 
ein kurzer Vergleich der GP mit der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" 
(230 ff). 

Diese Betrachtung ist Zusammenfassung und Quintessenz der Exerzitien. Wenn 
wir nach ihrem Sinn fragen, wie er im Vorbereitungsgebet formuliert ist (233), zeigt 
sich, daß der erste Punkt der GP nichts anderes ist als ein kurzes Vergegenwärtigen 



Gewissenserforschung nach Ignatius von Loyola 285 

und Aktualisieren der Betrachtung zur Erlangung der Liebe und damit ein Sich- 
sammeln auf die selbst in einen Satz gesammelte Grundintention der Exerzitien: 
•Bitten um innere Erkenntnis der so großen empfangenen Wohltaten, dazu hin, daß 
ich in ganz dankbarem Anerkennen in allem Seine Göttliche Majestät lieben und ihr 
dienen könne." Die Betrachtung zur Erlangung der Liebe ist also die beste An- 
weisung und Ausführung für den ersten Punkt der GP oder umgekehrt, der erste 
Punkt sollte eine kurze Betrachtung zur Erlangung der Liebe sein. Die Übung der 
tätigen Dankbarkeit im Sinne des Vorbereitungsgebetes ist eine verzügliche Weise. 
•Gott zu finden in allen Dingen". (Dieses Wort klingt innerhalb der Exerzitien auch 
in dem angeführten Vorbereitungsgebet am deutlichsten an.) Der erste Punkt der 
GP ist die Spiritualität der Exerzitien in einem Wort. 

In den Exerzitien wird das •Gott finden in allen Dingen" in drei Wirklichkeits- 
bereichen geübt: an den Dingen der Welt, wie sie mir in meiner Lebenszeit begegnen 
und gegeben sind, an dem fleischgewordenen Wort Gottes, wie es mir in Kirche, Sa- 
krament und Evangelium begegnet, an den inneren Dingen, den geistbewegten seeli- 
schen Regungen. In diese Ordnung fügt sich auch gut die Übung der Dankbarkeit. 

Gott in den Weltdingen 

Dankbarkeit erweisen kann nur der, dem die Wirklichkeit als Wohltat durch- 
sichtig wird bis auf ihren Grund. Ihn freizulegen unternimmt die Metaphysik des 
Fundaments (23), Ignatius ist weder ein schlichter frommer Praktiker noch ein 
scharfsinniger Theologe. Aber er ist gewiß insofern Metaphysiker, als er in den Daten 
der Erfahrung Grundstrukturen des Seins erkennt. Eine dieser Grundstrukturen 
wird in seiner •Welt-anschauung" sichtbar, die er im •Prinzip und Fundament" 
der Exerzitien formuliert. Die sichtbare Schöpfung, auf den Menschen hin ent- 
worfen, ist ihm von Wesen her als Hilfe auf dem Heilsweg zugeordnet und freund- 
lich zugewandt. Dieselbe Welt kann aber auch, wesenswidrig gebraucht, feindliches 
Hindernis werden. In dem Wort Hilfe faßt Ignatius die Aussagen der Offenbarung 
über die Güte Gottes und den Sinn der Schöpfung, des Übels und der Schuld, über 
die Pro-videntia, das Vorsehen und Fürsehen Gottes zusammen, in dem Er dem 
Einzelnen seine äußere und innere Wirklichkeit in jeder Minute anmißt und als 
immer neue Chance anbietet. Dieses ignatianische Weltverständnis legt in den tra- 
genden Grund, in die fundamentale Beziehung des Menschen zur Welt und zu sich 
selbst, seiner eigenen leib-seelischen Wirklichkeit mit allen ihren Gaben und Män- 
geln einen positiven, vertrauenden, freundschaftlichen Zug. Der Mensch soll seine 
Welt, seine Situation, seine individuelle Eigenart, sein aktuelles heutiges Leben 
und Erleben als die inkarnierte Hilfestellung und Hilfeweisung Gottes im gegen- 
wärtigen Augenblick verstehen und ergreifen. 

Die erste Weise des Dank-Erweisens in der GP besteht also darin, daß die Ge- 
gebenheiten des Tages als Gaben der Hilfe verstanden, anerkannt und angenom- 
men werden: Sonne und Regen, consolatio und desolatio, Versagungen und Ver- 
suchungen, Freude und Leid, wie es die Begegnung mit den Geschöpfen zuweist. 
Oder, in der Sprache des Fundaments: Gesundheit wie Krankheit, Armut wie Fülle, 
Ehre wie Schande, Leben wie Sterben. Wenn der Dankende die Erlebnisse seines 



286 Albert Görres 

Tages bewältigt hat, indem er sie als Hilfeleistung Gottes be- und ergriffen hat, 
bleibt ihm noch zu fragen, wie diese Dinge ihm Hilfe anbieten und wie er für die 
Hilfsbereitschaft der Dinge in einer sachgerechten Antwort tätige Dankbarkeit er- 
weisen kann. Das Grundprinzip dieser Antwort nennt das Fundament in dem Satz: 
•die Dinge soweit gebrauchen, als sie zum Ziel hin helfen und sie soweit lassen, 
als sie daran hindern • einzig das ersehnend und erwählend, was uns jeweils 
mehr zu dem Ziel hin fördert, zu dem wir geschaffen sind". Das ziel-bewußte, nur 
aus der hier und jetzt erneuerten Grundhaltung der Indifferenz mögliche Aus- 
wählen im Gebrauchen und Lassen der Dinge ist die Weise tätiger Dankbarkeit, 
in der das Wesen der Welt sachgerecht erkannt, anerkannt und beantwortet wird. 
Es ist die erste Weise, in der ein Mensch Gott in allen Dingen und durch alle Dinge 
findet: als den, der in allen Dingen und durch alle Dinge Hilfe gewährend zuge- 
gen ist. •Der Herr gebe uns allen das Licht seiner Diskretion, auf das wir von den 
Geschöpfen Gebrauch machen in der Erleuchtung des Schöpfers". 

Gott in seinem Wort 

Unter den Ereignissen des Tages ausgezeichnet sind die Begegnungen mit dem 
Wort Gottes in Sakrament, Meditation und Gebet. Auch hier sagen die Exer- 
zitien genau, was mit •Dank-erweisen" gemeint ist. Der Sache nach ist das Motiv 
der tätigen Dankbarkeit ein, wenn nicht das Leitmotiv der Exerzitien, wo es um 
die Selbstmitteilung Gottes in seinem Wort geht. In der ersten Woche finden wir 
es im Höhepunkt der 1. bis 4. Übung: Im Gespräch mit dem gekreuzigten Christus 
soll ich erwägen, •was Er für mich getan hat, was ich für ihn getan habe, tue und 
tun soll" (53, 60, 61, 71). Die Betrachtungen über die Menschwerdung, das Leben 
und Sterben des Herrn zielen alle auf die Antwort tätiger Dankbarkeit: •Bitten 
um die innere Erkenntnis des Herrn, der für midi sich zum Menschen gemacht hat, 
dazu hin, daß ich jeweils mehr ihn liebe und ihm nachfolge" (104). 

Das Danken für die Begegnung mit dem Wort Gottes muß also auch in der GP 
nach dem Urbild des Dank-erweisens gebaut sein, das die Betrachtung zur Er- 
langung der Liebe zeichnet: (234) •Ich wäge mit großer Hingebung, wie Großes 
Gott, unser Herr, für mich getan hat, und wie er mir von dem gegeben hat, was 
Er besitzt, und folgerichtig, wie sehr derselbe Herr danach verlangt, sich selbst mir 
zu geben, soweit er es vermag gemäß Seiner Göttlichen Herablassung. Und dann 
zurückbesinnen auf mich selbst und mit viel Begründung und Gerechtigkeit er- 
wägen, was ich von meiner Seite schuldigerweise darbieten und geben muß Seiner 
Göttlichen Majestät, nämlich alles was ich habe und mich selber damit, so wie einer, 
der mit großer Hingabe darbietet: Nimm Dir, Herr, und übernimm meine ganze 
Freiheit, mein Gedächtnis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, mein gan- 
zes Haben und Besitzen. Du hast es mir gegeben, zu Dir, Herr, wende ich es zurück. 
Das Ganze ist Dein. Verfüge nach Deinem ganzen Willen, gib mir Deine Liebe und 
Gnade, das ist mir genug". 

Diese das ganze Dasein umfassende Antwort der Dankbarkeit soll in der GP 
der Situation der jetzigen Stunde angemessen, in sie hinein verwirklicht werden, 
weil die GP die heute fällige Antwort auf das heute gehörte Wort Gottes finden 



Gewissenserforschung nach Ignatius von Loyola 287 

und geben soll. •Glauben Sie mir", schreibt Franz Xaver in einem Brief, •daß ein 
großer Teil des wahren Fortschritts der Diener Gottes in der eifrigen Beachtung 
und Erwägung der von Gott im Gebet und in der Betrachtung erhaltenen Erleuch- 
tung besteht". 

Gott in den Bewegungen der Seele 

Die Wirklichkeit der Welt und die Wirklichkeit des Wortes Gottes begegnet dem 
Menschen im Medium seines Bewußtseins. Examen conscientiae heißt auch: Prüfung 
des Bewußtseins. Daher gewinnen die motiones animae, die seelischen Regungen 
mit denen der Mensch der Wirklichkeit begegnet, besondere Bedeutung. Die Re- 
flexion auf das eigene Erleben, die Ignatius lehrt, ist kein Kreisen um das Ich. Sie 
ist die ganz theozentrische Ausrichtung auf Gott, wie er in den seelischen Regungen 
wirkt, sich mitteilt und in den inneren wie in allen Dingen gefunden werden will. 

In der Anleitung zum Umgang mit sich selbst, die als •Regeln zur Unterschei- 
dung der Geister" bekannt sind, spricht Ignatius von der Notwendigkeit, der eignen 
seelischen Regungen bewußt inne zu werden (sentire), sie einigermaßen zu erkennen 
und zu verstehn (cognoscere), um zu ihnen zustimmend oder abweisend Stellung 
zu nehmen (ut suscipiantur, ut reiiciantur) (313). Diese Formel ist so wichtig, weil 
sie einen Grundvorgang aller Führung und Formung des seelischen Lebens im Um- 
gang mit sich selbst und anderen, also aller Psychagogik, Askese, Seelsorge und 
Psychotherapie beschreibt: 

Seelische Regungen zum Bewußtsein bringen, sie in ihrem Sinn verständlich ma- 
chen, um sie annehmen und fördern oder abweisen, verurteilen und unterdrücken 
zu können, darum geht es in jeder Bildung und Korrektur seelischer Entwicklun- 
gen. Der einfachen Formel liegt so etwas wie eine •theologische Entwicklungspsycho- 
logie" zugrunde. In jeder Lebenssituation entstehen in der Seele •motiones", die 
von der gesamten Charakterstruktur und den augenblicklichen Dispositionen der 
Person mitbestimmt sind. Das Gesamt dieser motiones ist in jedem Augenblick von 
Vorsehung und Gnade so geartet und so geordnet, daß es, in der Sprache des Fun- 
daments, sich als Hilfe auf dem Heilswege anbietet. Jede seelische Gesamtsituation, 
aus Gedanken, Stimmungen, Affekten, Antrieben, Konflikten bietet eine Möglich- 
keit des seelischen Verhaltens an, die, verwirklicht, das spirituelle Wachstum, die 
Reifung der Person mehrt, eine Möglichkeit des Verhaltens, die den so wichtigen 
nächsten Schritt auf dem Heilsweg weist. 

Im Zusammenwirken der spontanen motiones, die aus dem Lebensgrund von 
Natur und Gnade wachsen, mit dem stellungnehmenden suscipere und reiicere der 
freien Personmitte spiegelt sich das Wesen des Menschen, der als geistige und geist- 
liche Person nicht nur wächst wie andere Lebewesen, sondern sein eigenes Wachs- 
tum und seinen eigenen Fehlwuchs als ein sich je und je in verschiedenen motiones 
Anbietendes frei annehmen und ablehnen kann. In diesem Sachverhalt gründet es, 
daß der Mensch in jedem Augenblick echte, redliche, nicht-künstliche, •unge- 
zwungene" geistige Lebensakte vollziehen kann, ohne seiner Seele abpressen zu 
müssen, was sie nun einmal nicht hat oder grade jetzt nicht hergibt. Ihm sind jeder- 
zeit Vollzüge möglich, die von der naturhaften und spirituellen •Vitalität" voll ge- 
deckt und darum nie unecht sind, weil es sich nicht darum handelt, spontane motiones 



288 Albert Görres 

künstlich zu fabrizieren, sondern aus den lebendig vorhandenen die aufbauenden 
pfleglich aufzunehmen und die hinderlichen abzuweisen. An jeder Wegverzweigung 
im Labyrinth der Lebenssituationen gibt es einen Ausweg, der auf das Ziel zu- 
führt, und eine motio, die dem Suchenden diesen Weg hilfreich zeigen will. Der 
Christ kann sich jederzeit darauf verlassen, in sich motiones zu finden, die ihn be- 
leben, nähren, führen, ihm helfen zu seinem Ziel. Die darin begründete positive Be- 
ziehung des Menschen zu seinen eigenen seelischen Regungen ist aber nicht nur be- 
jahend, sie ist auch kritisch, ist prüfende Distanz. Dieser kritische Zug gehört 
wesentlich zu aller christlichen Spiritualität. Denn wenn auch alle motiones eine 
Hilfsfunktion haben, so erfüllen sie diese doch auf verschiedene Weise. Die einen 
werden hilfreich, indem sie angenommen und gepflegt, die anderen, indem sie ab- 
gewiesen, überwunden oder in Geduld erlitten werden. Es gibt keine schwierigere 
Situation als die, in der der Mensch diese kritische Distanz zu sich selbst verliert 
oder noch gar nicht gewonnen hat, in der er also seine inneren Regungen gleichsam 
für bare Münze nimmt, sich unkritisch mit den eigenen Gedanken, Stimmungen, 
Neigungen, Haltungen identifiziert, ohne die Geister zu unterscheiden, ja ohne die 
Notwendigkeit der Unterscheidung zu sehen. Naivität dieser Art ist mit geistlichem 
Leben nicht vereinbar, nicht einmal mit eigentlich humanem. Mit der fehlenden 
kritischen Distanz zu den eigenen seelischen Zuständen und Vorgängen vereint 
findet sich oft eine eigentümliche Unfähigkeit, die eigene äußere und innere Situa- 
tion ihrem Sinn entsprechend zu verstehen und zu nutzen. Die Stimmungen, Gefühle, 
Antriebe, Zuneigungen und Ängste, die spontanen Reaktionen, werden naiv 
gelebt, ohne in sachgerechter Stellungnahme wesensgemäß beantwortet zu werden. 
Die seelische Situation wird in ihrer Faktizität je nach Temperament klagsam oder 
stoisch hingenommen, es fehlt aber das aufmerksame Suchen und Fragen, wie denn 
diese innere Situation als Wohltat, Hilfe und Selbstmitteilung Gottes verstanden 
werden könne und welches die zugeordnete, dieser Wirklichkeit gemäße Antwort 
der Dankbarkeit sei. 

Der Ort solcher Aufarbeitung der seelischen motiones ist wiederum die GP. In ihr 
prüft der Mensch, welche Geister ihn heute bewegt haben. Er dankt für die guten, 
indem er sie pfleglich aufnimmt, sich von ihnen führen und fördern läßt, ihrem Ver- 
haltensimpuls folgt. Er dankt für die schlechten, indem er sie unterscheidend durch- 
schaut und sie abweisend überwindet. Wie das ganze Leben von solchen Geistbe- 
wegungen durchpulst und in seinem Wachstum zur vollen, individuellen Reife ge- 
fördert werden kann, wird unübertrefflich deutlich im geistlichen Tagebuch des 
seligen Peter Faber. Er hat die große Kunst, sich von guten und bösen Geistantrie- 
ben in der Bewegung auf sein Ziel fördern zu lassen, also in jedem Wind zu segeln, 
durch die Übung der GP erlernt, in der ihn Ignatius vier Jahre lang unterwies, ehe 
•r ihm die Exerzitien vorlegte. 

Die Übung täglicher tätiger Dankbarkeit in der Unterscheidung und Ausnutzung 
der Geistbewegungen führt zu einem tiefen Sinnverständnis für die inneren Ge- 
gebenheiten des eigenen Daseins, das jene schleichende Unzufriedenheit und Ver- 
stimmtheit zersetzt, die sich überall einnistet, wo die Räume der Seele nicht in täg- 
lich geübter Dankbarkeit durchleuchtet und aufgeräumt werden. Man kann nicht 



Ignatius von Loyola und Theresia von Avila 289 

unzufrieden und dankbar zugleich sein. Ein Existenzminimum von Frieden und 
Freude ist die gewisse Frucht und das Kriterium reell geleisteter Dankbarkeit. Frei- 
lich ist das Wort Leistung hier am Platze. Die täglich vollzogene dankende Zustim- 
mung zu den Zumutungen Gottes an den Menschen ist Übung und Erweis aller 
Tugenden. Wer Gott Dank erweisen will, in dem Sinn, den Ignatius meint, muß 
Glaube, Hoffnung und Liebe, Gerechtigkeit, Klugheit, Tapferkeit, Zucht und Maß 
zusammenraffen. So verstanden gibt es aber auch kaum ein pharmakon, das die 
Seele in ähnlicher Weise erfrischt, heilt, kräftigt und für den Dienst Gottes bereit 
macht. Vere dignum et iustum est, aequum et salutare, nos tibi semper et ubique 
gratias agere. Eucharistia ist die Mitte des Kultes und das Herz der christlichen 
Existenz. •Auf daß die hochheiligen Geheimnisse in denen du die Quelle aller 
Heiligkeit beschlossen hast, auch uns in Wahrheit heiligen" (Sekret am Fest des hl. 
Ignatius) darum geht es in der täglichen Übung des Dank-erweisens wie in allen 
geistlichen Übungen, die Ignatius uns empfiehlt. 

Die spirituelle Grundhaltung des heiligen Ignatius von Loyola 
und der heiligen Theresia von Avila 

Von Univ.-Prof. Dr. Friedrich W e s s e 1 y, Wien 

Ein Vergleich der geistigen Eigenart von Heiligen wird nur sinnvoll und frucht- 
bar sein, wenn er •ad maiorem Dei gloriam" geschieht, d. h. die Vielfalt der gna- 
denhaften Wirksamkeit Gottes ins Licht stellt und so ein tieferes Verständnis der 
Heiligen selbst anbahnt oder sie unter einer neuen Rücksicht sehen läßt, so daß ihre 
Wesensart dadurch deutlicher hervortritt. 

Ein solcher Vergleich wird dort verhältnismäßig leicht sein, wo es sich um Hei- 
lige handelt, die unter ungefähr gleichen oder ähnlichen Bedingungen gelebt, der 
gleichen Kultur angehört haben, so daß ihre Ausdrucksweise, so verschieden sie auch 
sein mag und sein wird, dennoch nicht so weit voneinander absteht, daß erst um- 
fangreiche Studien notwendig wären, um ihre verschiedene Begriffswelt zu erfassen. 

Ein solcher Vergleich wird weiterhin fruchtbar sein, wenn bei den in Betracht 
kommenden Menschen das innere Leben, die Lehre und die äußere Wirksamkeit 
durch die Quellen leicht erfaßbar sind. Wenn auch zwischen allen Heiligen Ähn- 
lichkeitsbeziehungen feststellbar sein werden, so können doch nur die Quellen uns 
Aufschluß geben, unter welcher Rücksicht ein Vergleich möglich ist. 

Bei Ignatius und Theresia ist die Quellenlage nun eine sehr günstige1. Die Quel- 
len berichten von engen Beziehungen Theresias zum Jesuitenorden. In ihrer Le- 
bensbeschreibung lesen wir: •Von den Mitgliedern des ganzen Ordens... ich 
meine die Gesellschaft Jesu, sind mir große Dinge gezeigt worden. Ich sah sie mehr- 

1 Vgl. Victoriano Larraiiage S. J. La Espiritualidad de San Ignacio de Loyola. Estudio 
comparativo con la de Santa Teresa de Jesus S. 135 ff. 




