
Allerheiligen 

Von Karl  Rah ner  S. J., Innsbruck 

Dieses Fest am Ende des Kirchenjahres, das dem Gedächtnis aller Heili- 
gen geweiht ist und von der Liturgie mit so viel Feierlichkeit und Freude be- 
gangen wird, scheint nicht sehr lebendig im Bewußtsein des heutigen Chri- 
sten zu stehen. Das mag zum guten Teil daher rühren, daß es mit dem Aller- 
seelentag so eng zusammenfällt und darum von diesem in der tatsächlichen 
Frömmigkeit weitgehend seinen Charakter erhält. Auf Allerheiligen pilgern 
wir gewöhnlich zu den Gräbern unserer Toten, zu jenen letzten Zeichen, daß 
ein geliebter Mensch uns verlassen hat und doch nicht vergessen ist. Wenn wir 
es theologisch bedenken, ist es gar nicht so fernliegend, alle Heiligen und 
Seelen in der einen und selben Gemeinschaft zu sehen. Wir kennen ja die 
scheidende Linie zwischen diesen und jenen in ihrem genauen Verlauf nicht; 
im tiefsten ist sie ja nur wenig bedeutend und • vorläufig. Wir beten zwar 
an Allerseelen für die noch Unvollendeten, für die noch jenseits des Gra- 
bes sich Vollendenden, aber ebenso doch für die, die in Gottes Gnade ge- 
schieden sind, die, wie die Liturgie sagt, uns im Zeichen des Glaubens voraus- 
gegangen sind und nun den Schlaf des Friedens ruhen, für die also, die Gottes 
Gnade endgültig gefunden hat und nie mehr verliert. Und wenn wir Aller- 
heiligen feiern, dann meinen wir vor allem die namenlosen Heiligen, die 
Unbekannten, die kein Aufsehen in der Kirche gemacht haben, die Unge- 
rühmten. 
Wenn darum auch der Unterschied zwischen Allerheiligen und Allerseelen 
in einer Hinsicht gering ist, so hat doch wieder jeder dieser Tage sein eige- 
nes, ihn vom anderen unterscheidendes Geheimnis, das der Besinnung und 
des Lobes wert ist, sein eigenes Wort, das von Gott in die Kirche hinein- 
gesprochen wird und durch sie unser Herz erreichen soll. Welchem Geheim- 
nis gilt dieses Wort, das uns am Festtag aller Heiligen zugerufen wird? Man 
könnte zunächst darauf antworten: der Tatsache, daß Menschen ihr end- 
gültiges Ziel gefunden haben. Schon das wäre etwas Wunderbares, auch für 
sich allein genommen. Wer sich brüderlich und solidarisch mit anderen füh- 
len kann, wer sich in andern erblicken kann, wer nicht so höllisch isoliert ist, 
daß er, wenn von einem andern die Rede ist, ausdrücklich oder unausgespro- 
chen fragt, was ihn denn dieser andere angehe, der muß oder müßte eigent- 
lich ein Fest des seligen Herzens feiern, wenn er sich sagen kann: es gibt An- 
gekommene, Vollendete, Geglückte, Menschen, die ihr Maß erreicht haben, 
die ihr Leben nicht verrinnen ließen, Menschen, denen das Unwahrschein- 
liche gelungen ist: sich über sich selbst hinauszulieben, Menschen, die man 
nicht auf Hohlheit und verdeckte Selbstsucht hin entlarven kann, Menschen, 
die nicht vergeblich geweint haben, die durch den Tod das Leben fanden, 
durch den Verlust den ewigen Reichtum, durch die Gewöhnlichkeit jene 
unerhörte Einmaligkeit und Gewichtigkeit eines Lebens, das es würdig ist, in 



324 Karl Rahner 

Ewigkeit nicht mehr unterzugehen. Man könnte hinzunehmen, daß wir das 
Recht der Hoffnung haben, unter diesen selig Geglückten und Beglückten 
alle die zu suchen, die unser Herz liebte, die Ahnen, die heimgegangenen 
Freunde, die toten Kameraden, die namenlosen Soldaten, die auf dieser 
Erde Gequälten, die adligen Geister, alle, alle, von denen wir den Eindruck 
des Herzens haben, daß zuviel des Guten und des menschlich Großen war, als 
daß sie ewig Gott verloren gegangen sein könnten, als daß sie dem entgangen 
wären, der sie auf seinem eigenen Kreuzweg suchte, der nach ihnen ausschaute, 
als seine brechenden Augen in die Leere des Todes blickten, den er auf sich 
genommen hatte, um die Sünder zu retten. Wir könnten hinzunehmen, daß 
damit auch gesagt ist, daß alles Leben der Menschen so kostbar und edel ist, 
daß es diesen Ausgang finden kann, daß es also nur für unsere Kurzsichtig- 
keit, unsere Herzenshärte, unseren Hochmut so aussieht, als gebe es die vielen 
Allzuvielen, die Dutzendware und den entsetzlichen Ausschuß an Menschen- 
ware und -material. Wir könnten also hinzunehmen, daß das Fest uns sagt: 
Gott kann alle zu Heiligen machen, zu Wunderbaren, zu Kunstwerken, zu 
seligen Überraschungen, über die einem eine Ewigkeit lang das Herz still- 
stehen kann vor Entzücken. Das Fest sagt uns: wo nicht abgrundtiefe Schuld 
ist, wo nicht höllische Bosheit ist, da gibt es endlich keine kleinlichen Mittel- 
mäßigkeiten am Ende, sondern nur Heilige. Da wird es uns gehen wie den 
stillen Liebhabern der Kunst: wir scheinen in den Trödelladen der Weltge- 
schichte einzutreten und dort zu kramen, müde und im Gefühl, daß eigentlich 
alles wirklich Große der Kunst schon längst entdeckt ist und ehrenvoll auf- 
bewahrt in den Museen und Kunstgeschichten, und wir entdecken unter dem 
Staub des Alters Kunstwerke, neu und schön, hinreißend und entzückend wie 
am ersten Tag. 

Aber wir müssen tiefer graben, um den theologischen Sinn des Allerheili- 
genfestes ganz zu entdecken, um Gottes Wort für diesen Tag auszuloten. 
Gewiß: wir feiern alle Heiligen sub una veneratione, also auch die Unbe- 
kannten, die Stillen im Lande, die Armen und Kleinen, die nur vor Gott 
groß waren, die kein Heldenbuch der Kirche und der Weltgeschichte kündet. 
Aber wir feiern diese Namenlosen eben doch gerade zusammen mit denen, 
die wir beim Namen nennen können, die die Kirche feierlich in das Buch 
ihrer Heiligen eingetragen hat und mit Namen mitten in der Versammlung 
der heiligen Gemeinde anruft, wo sie ihren Blick zu Gott dem dreimal Heili- 
gen erhebt. Das aber ist wesentlich: daß wir die namenlosen Heiligen, die 
Heiligen auf den privaten Altären unseres verschwiegenen Herzens doch 
irgendwie zu den anderen, den kanonischen, weil kanonisierten Heiligen 
hinzufügen dürfen. 

Aber um das zu verstehen, müssen wir zunächst fragen, was ist es denn schon, 
wenn die Kirche Heilige kanonisiert? Was geschieht da eigentlich? Das ist 
gar nicht so leicht zu sagen. Woher hat die Kirche das Recht, solches zu tun? 
Steht nicht geschrieben, man solle nicht richten vor dem Tag des Herrn? 
Kennt denn die Kirche die verborgene Tiefe des abgrundlosen Herzens der 



Allerheiligen 325 

Menschen? Hütet sie sich nicht sonst sehr ängstlich, zu richten über die letzte 
Subjektivität des Menschen vor Gott? Wie kann sie es hier auf einmal wagen? 
Ist dies etwa schon dadurch gerechtfertigt, weil sie hier nicht verdammt, son- 
dern seligspricht? Wir können auf diese Frage nur dann recht antworten, wenn 
wir begreifen, was die Kirche selbst ist. Sie ist nicht in erster Linie die Ver- 
künderin des Gesetzes, das fordert und den Menschen überfordert, nicht die 
Heilsanstalt, die an den Menschen nach Kräften herumerzieht, um das Resul- 
tat, das sie selbst nicht kennt, dem Gericht Gottes zu übergeben. Sie ist viel- 
mehr selbst die heilige Kirche, nicht nur und nicht zuerst und zuletzt in der 
Heiligkeit ihrer Wahrheit, Gesetze, Institutionen und Sakramente, sondern 
in der Heiligkeit ihrer Glieder. Sie ist als die Kirche des fleischgewordenen 
Erbarmens Gottes die heilige, die greifbar heilige. Sie soll nicht eigentlich die 
Forderungen des Gesetzes Gottes proklamieren, wobei fraglich bliebe, was 
daraus wird, sondern sie ist das endzeitlich siegreiche Erbarmen Gottes, ist 
der Sieg der Gnade, die nicht bloß zu retten suchte, sondern gerettet hat, die 
nicht bloß angeboten, sondern angenommen wurde. Weil Gottes Gnade nicht 
mehr besiegt werden kann, was das Ganze und die ganze Geschichte der 
Menschheit angeht, weil Gottes Gnade, die mächtiger ist und allem Wider- 
spruch der Menschen gegenüber das letzte Wort behält, die Welt im getöteten 
und verklärten Fleisch Christi endgültig und unverlierbar angenommen hat, 
weil das Drama der Weltgeschichte, so lange es auch noch dauern mag, so lang 
es auch noch unter Blut, Tränen und Hoffnungslosigkeit weiterzugehen 
scheint, schon in Christo mit Gottes endgültigem Sieg als dem Triumph der 
heiligen Seligkeit beendet ist, darum gibt es Kirche, dafür ist die Kirche Zeug- 
nis und Repräsentanz. Darum hat sie das Recht, den Mut zu haben, den ge- 
radezu erschreckenden Mut, wenigstens von einigen zu sagen, definitiv und 
ohne Vorbehalt, mit eindeutigem Namen und nicht nur im vag unverbindlich 
Allgemeinen: diese ganz bestimmten sind Erlöste, ewig Gerettete, jetzt schon 
ewig Freigesprochene, Menschen, von denen man das Unerforschlichste weiß, 
obwohl es das Geheimnis göttlicher und menschlicher Freiheit ist, daß Gott 
sie ewig an sein Herz genommen hat. Weil es die eschatologische siegreiche 
Gnade Gottes in der Welt gibt, weil diese greifbar wird in der Kirche, die 
angekommenes Heil Gottes ist, darum gibt es kanonisierte Heilige. 
Und nun: gewiß diese Heiligen waren heroische Heilige. Aber sie waren 
doch mitten unter ihren Brüdern und Schwestern, unter uns, unter denen, 
die wir im Himmel hoffen. Sie selbst kamen sich nicht so wunderbar und 
selig vor, gar nicht als die besonders Auserwählten. Sie gingen unsere Wege, 
die Wege der Gewöhnlichkeit, der Hoffnung wider alle Hoffnung, die Wege, 
die an der Vergeblichkeit wie an vielen Kreuzwegstationen vorbei dorthin 
führten, wo alles in Leere und letzter Vergeblichkeit zu enden schien. Und 
wenn sie uns eines voraushatten, dann war es dies, daß sie bitter litten unter 
dem, von dem wir den Eindruck haben, es mache unser Leben klein, erbärm- 
lich und alltäglich. Genies der Menschheit stechen durch sich selbst hervor, 
sie machen selbst ihren Genialsprechungsprozeß. Die Kirche muß bei ihren 
Heiligen oft mühsam zuschauen, um zu entdecken, was sie sucht: die gött- 



326 Karl Rahner 

liehe Größe eines Lebens in der Kümmerlichkeit von Tränen, Leid und Ge- 
wöhnlichkeit. Wenn also die Kirche mit Namen auf die hinweist, die ge- 
glückte Heilige sind, die die Kirche selbst repräsentieren in ihrer Funktion, 
die Gegenwart des greifbar siegreichen Erbarmens Gottes in der Welt zu 
sein, dann fällt wirklich und berechtigt der Glanz dieser Heiligen auf die 
unbekannten Heiligen und kann dem willigen Herzen ein wahrhafter Trost 
der Ewigkeit sein. Wir aber feiern im Preis aller Heiligen die Kirche, die, 
obzwar sie die Versammlung von uns selbst, also die Kirche der Sünder, der 
armen und kleinen, der verzagten und gereizten Sünder bleibt, doch die 
Kirche der Heiligen ist, die Kirche, die von Christi todernster, fast möchte man 
sagen: wilder Liebe so geliebt ist, daß sie dieser Liebe nicht mehr entrinnen 
kann. Wir preisen in allen Heiligen die Macht der Gnade, die zu unserem 
Heil über die Menschen verfügt, die gibt, was sie fordert, die befreit zu der 
Freiheit, in der wir die selig Befreiten sind. 
Wenn das also das Geheimnis dieses Tages ist, die Endgültigkeit der Gnade 
und ihres Sieges über die Schwachheit und Erbärmlichkeit des Menschen für 
uns, die noch Unvollendeten, die sich Mühenden und noch immer Straucheln- 
den, die Verzagten und Hilfe Heischenden, greifbar gegenwärtig zu machen, 
dann ist Allerheiligen nicht nur das Fest der Seligen des Himmels, sondern 
unser Festtag, an dem wir von neuem aufbrechen und jubelnd zu laufen 
beginnen. Allerheiligen ist das Fest unserer seligen Hoffnung, daß auch uns 
beschieden sein möge, was jene schon besitzen. Hoffnung im neuen und 
ewigen Äon ist nicht nur eine Sache, die man tut oder hat, weil zu hoffen 
immer noch besser und angenehmer ist als zu verzweifeln. Hoffnung selbst 
hat ihr Wesen gewandelt seit Christus da ist, wo wir sind, und endgültig da 
ist. Hoffnung ist Hoffnung im Siege Christi, ist nicht so sehr moralisches 
Postulat, das uns etwas abverlangt, sondern das Geschenkte, das man darf 
und das man hat, weil Gott schon gnädig ist. Solche Hoffnung wird verkün- 
digt am Fest aller Heiligen, das das Fest der siegreichen Gnade ist, die so ist, 
nicht weil wir es sind, die sie zuerst und zuletzt zur siegreichen machen, son- 
dern weil sie macht, daß wir sie annehmen. Wir hoffen, weil Gott gehandelt 
hat, nicht, weil wir die Absicht haben, es zu tun. Wir hoffen, weil es 
Heilige gibt. 
Allerheiligen ist ein Fest der Liebe. Wir sollten bitten, Gott möge unser Herz 
rühren, damit wir einmal uns vergessen können, damit wir einmal ein an- 
deres Wort finden als bloß das Wort, das uns selbst beklagt. Wir sollten in 
Liebe, die sich in den andern hinüberschwingen kann, und sogar in sein 
Glück, Gott preisen, daß er mächtig ist und barmherzig. Wir sollten hinaus- 
lauschen in die Stille der Ewigkeit, die, so wir nur hören wollen, doch lauter 
ruft als die Lärmorkane der Welt. Wir sollten hören: •Also spricht der Geist, 
selig die Toten, die im Herrn sterben, sie sollen ausruhen von ihren Mühen, 
denn ihre Werke folgen ihnen nach." Wir sollten realisieren, welch unabseh- 
bare Welt der Geschichte schon in die Ewigkeit Gottes eingezogen ist, uns 
den Späten voraus, damit wir Hoffnung schöpften und Trost, Mut und Zu- 
versicht. Wir sollten mit unseren Heiligen sprechen, sie grüßen, sie anrufen. 




