Allerheiligen

Von Karl Rahner S.J., Innsbrudk

Dieses Fest am Ende des Kirchenjahres, das dem Gedachtnis aller Heili-
gen geweiht ist und von der Liturgie mit so viel Feierlichkeit und Freude be-
gangen wird, scheint nicht sehr lebendig im Bewufitsein des heutigen Chri-
sten zu stehen. Das mag zum guten Teil daher rithren, dafl es mit dem Aller-
seelentag so eng zusammenfallt und darum von diesem in der tatsdchlichen
Frommigkeit weitgehend seinen Charakter erhilt. Auf Allerheiligen pilgern
wir gewohnlich zu den Gréabern unserer Toten, zu jenen letzten Zeichen, dafl
ein geliebter Mensch uns verlassen hat und doch nicht vergessen ist. Wenn wir
es theologisch bedenken, ist es gar nicht so fernliegend, alle Heiligen und
Seelen in der einen und selben Gemeinschaft zu sehen. Wir kennen ja die
scheidende Linie zwischen diesen und jenen in ihrem genauen Verlauf nicht;
im tiefsten ist sie ja nur wenig bedeutend und — vorlaufig. Wir beten zwar
an Allerseelen fir die noch Unvollendeten, fiir die noch jenseits des Gra-
bes sich Vollendenden, aber ebenso doch fiur die, die in Gottes Gnade ge-
schieden sind, die, wie die Liturgie sagt, uns im Zeichen des Glaubens voraus-
gegangen sind und nun den Schlaf des Friedens ruhen, fiir die also, die Gottes
Gnade endgiiltig gefunden hat und nie mehr verliert. Und wenn wir Aller-
heiligen feiern, dann meinen wir vor allem die namenlosen Heiligen, die
Unbekannten, die kein Aufsehen in der Kirche gemacht haben, die Unge-
rithmten.

Wenn darum auch der Unterschied zwischen Allerheiligen und Allerseelen
in einer Hinsicht gering ist, so hat doch wieder jeder dieser Tage sein eige-
nes, ihn vom anderen unterscheidendes Geheimnis, das der Besinnung und
des Lobes wert ist, sein eigenes Wort, das von Gott in die Kirche hinein-
gesprochen wird und durdch sie unser Herz erreichen soll. Welchem Geheim-
nis gilt dieses Wort, das uns am Festtag aller Heiligen zugerufen wird? Man
konnte zunichst darauf antworten: der Tatsache, dafl Menschen ihr end-
glltiges Ziel gefunden haben. Schon das wire etwas Wunderbares, auch fir
sich allein genommen. Wer sich briiderlich und solidarisch mit anderen fiih-
len kann, wer sich in andern erblicken kann, wer nicht so hoéllisch isoliert ist,
daf er, wenn von einem andern die Rede ist, ausdriicklich oder unausgespro-
chen fragt, was ihn denn dieser andere angehe, der mufl oder mifite eigent-
lich ein Fest des seligen Herzens feiern, wenn er sich sagen kann: es gibt An-
gekommene, Vollendete, Gegliickte, Menschen, die ihr Maf} erreicht haben,
die ibr Leben nicht verrinnen lieflen, Menschen, denen das Unwahrschein-
liche gelungen ist: sich itber sich selbst hinauszulieben, Menschen, die man
nicht auf Hohlheit und verdeckte Selbstsucht hin entlarven kann, Menschen,
die nicht vergeblich geweint haben, die durch den Tod das Leben fanden,
durch den Verlust den ewigen Reichtum, durch die Gewohnlichkeit jene
unerhérte Einmaligkeit und Gewichtigkeit eines Lebens, das es wiirdig ist, in



324 Karl Rahner

Ewigkeit nicht mehr unterzugehen. Man kénnte hinzunehmen, dafl wir das
Recht der Hoffnung haben, unter diesen selig Gegliickten und Begliickten
alle die zu suchen, die unser Herz liebte, die Ahnen, die heimgegangenen
Freunde, die toten Kameraden, die namenlosen Soldaten, die auf dieser
Erde Gequilten, die adligen Geister, alle, alle, von denen wir den Eindruck
des Herzens haben, daf} zuviel des Guten und des menschlich Groflen war, als
daf sie ewig Gott verloren gegangen sein konnten, als dafl sie dem entgangen
waren, der sie auf seinem eigenen Kreuzweg suchte, der nach ihnen ausschaute,
als seine brechenden Augen in die Leere des Todes blickten, den er auf sich
genommen hatte, um die Sinder zu retten. Wir kénnten hinzunehmen, dafl
damit auch gesagt ist, daf alles Leben der Menschen so kostbar und edel ist,
dafl es diesen Ausgang finden kann, daf} es also nur fir unsere Kurzsichtig-
keit, unsere Herzenshirte, unseren Hochmut so aussieht, als gebe es die vielen
Allzuvielen, die Dutzendware und den entsetzlichen Ausschufl an Menschen-
ware und -material. Wir kénnten also hinzunehmen, dafl das Fest uns sagt:
Gott kann alle zu Heiligen machen, zu Wunderbaren, zu Kunstwerken, zu
seligen Uberraschungen, iber die einem eine Ewigkeit lang das Herz still-
stehen kann vor Entziicken. Das Fest sagt uns: wo nicht abgrundtiefe Schuld
ist, wo nicht hollische Bosheit ist, da gibt es endlich keine kleinlichen Mittel-
mifigkeiten am Ende, sondern nur Heilige. Da wird es uns gehen wie den
stillen Liebhabern der Kunst: wir scheinen in den Trédelladen der Weltge-
schichte einzutreten und dort zu kramen, mide und im Gefiihl, daf} eigentlich
alles wirklich Grofle der Kunst schon ldngst entdeckt ist und ehrenvoll auf-
bewahrt in den Museen und Kunstgeschichten, und wir entdecken unter dem
Staub des Alters Kunstwerke, neu und schén, hinreiflend und entziickend wie
am ersten Tag.

Aber wir miissen tiefer graben, um den theologischen Sinn des Allerheili-
genfestes ganz zu entdecken, um Gottes Wort fiir diesen Tag auszuloten.
Gewifl: wir feiern alle Heiligen sub una veneratione, also auch die Unbe-
kannten, die Stillen im Lande, die Armen und Kleinen, die nur vor Gott
grofl waren, die kein Heldenbuch der Kirche und der Weltgeschichte kiindet.
Aber wir feiern diese Namenlosen eben doch gerade zusammen mit denen,
die wir beim Namen nennen konnen, die die Kirche feierlich in das Buch
ihrer Heiligen eingetragen hat und mit Namen mitten in der Versammlung
der heiligen Gemeinde atiruft, wo sie ihren Blick zu Gott dem dreimal Heili-
gen erhebt. Das aber ist wesentlich: daff wir die namenlosen Heiligen, die
Heiligen auf den privaten Altdren unseres verschwiegenen Herzens doch
irgendwie zu den anderen, den kanonischen, weil kanonisierten Heiligen
hinzufiigen dirfen.

Aber um das zu verstehen, miissen wir zundchst fragen, was ist es denn schon,
wenn die Kirche Heilige kanonisiert? Was geschieht da eigentlich? Das ist
gar nicht so leicht zu sagen. Woher hat die Kirche das Recht, solches zu tun?
Steht nicht geschrieben, man solle nicht richten vor dem Tag des Herrn?
Kennt denn die Kirche die verborgene Tiefe des abgrundlosen Herzens der



Allerheiligen 325

Menschen? Hiitet sie sich nicht sonst sehr dngstlich, zu richten tiber die letzte
Subjektivitit des Menschen vor Gott? Wie kann sie es hier auf einmal wagen?
Ist dies etwa schon dadurch gerechtfertigt, weil sie hier nicht verdammt, son-
dern seligspricht? Wir konnen auf diese Frage nur dann recht antworten, wenn
wir begreifen, was die Kirche selbst ist. Sie ist nicht in erster Linie die Ver-
kiinderin des Gesetzes, das fordert und den Menschen iiberfordert, nicht die
Heilsanstalt, die an den Menschen nach Kraften herumerzieht, um das Resul-
tat, das sie selbst nicht kennt, dem Gericht Gottes zu tibergeben. Sie ist viel-
mehr selbst die heilige Kirche, nicht nur und nicht zuerst und zuletzt in der
Heiligkeit ihrer Wahrheit, Gesetze, Institutionen und Sakramente, sondern
in der Heiligkeit ihrer Glieder. Sie ist als die Kirche des fleischgewordenen
Erbarmens Gottes die heilige, die greifbar heilige. Sie soll nicht eigentlich die
Forderungen des Gesetzes Gottes proklamieren, wobei fraglich bliebe, was
daraus wird, sondern sie ist das endzeitlich siegreiche Erbarmen Gottes, ist
der Sieg der Gnade, die nicht blof zu retten suchte, sondern gerettet hat, die
nicht blof angeboten, sondern angenommen wurde. Weil Gottes Gnade nicht
mehr besiegt werden kann, was das Ganze und die ganze Geschichte der
Menschheit angeht, weil Gottes Gnade, die michtiger ist und allem Wider-
spruch der Menschen gegeniiber das letzte Wort behilt, die Welt im getoteten
und verklarten Fleisch Christi endgiiltig und unverlierbar angenommen hat,
weil das Drama der Weltgeschichte, so lange es auch noch dauern mag, so lang
es auch noch unter Blut, Trinen und Hoffnungslosigkeit weiterzugehen
scheint, schon in Christo mit Gottes endgiiltigem Sieg als dem Triumph der
heiligen Seligkeit beendet ist, darum gibt es Kirche, dafiir ist die Kirche Zeug-
nis und Reprisentanz. Darum hat sie das Recht, den Mut zu haben, den ge-
radezu erschreckenden Mut, wenigstens von einigen zu sagen, definitiv und
ohne Vorbehalt, mit eindeutigem Namen und nicht nur im vag unverbindlich
Allgemeinen: diese ganz bestimmten sind Erléste, ewig Gerettete, jetzt schon
ewig Freigesprochene, Menschen, von denen man das Unerforschlichste weif3,
obwohl es das Geheimnis gottlicher und menschlicher Freiheit ist, dafl Gott
sie ewig an sein Herz genommen hat. Weil es die eschatologische siegreiche
Gnade Gottes in der Welt gibt, weil diese greifbar wird in der Kirche, die
angekommenes Heil Gottes ist, darum gibt es kanonisierte Heilige.

Und nun: gewif§ diese Heiligen waren heroische Heilige. Aber sie waren
doch mitten unter ihren Briidern und Schwestern, unter uns, unter denen,
die wir im Himmel hoffen. Sie selbst kamen sich nicht so wunderbar und
selig vor, gar nicht als die besonders Auserwahlten. Sie gingen unsere Wege,.
die Wege der Gewohnlichkeit, der Hoffnung wider alle Hoffnung, die Wege,
die an der Vergeblichkeit wie an vielen Kreuzwegstationen vorbei dorthin
fithrten, wo alles in Leere und letzter Vergeblichkeit zu enden schien. Und

wenn sie uns eines voraushatten, dann war es dies, daf sie bitter litten unter
dem, von dem wir den Eindruck haben, es mache unser Leben klein, erbarm-

lich und alltiglich. Genies der Menschheit stechen durch sich selbst hervor,
sie machen selbst ihren Genialsprechungsprozef8. Die Kirche muf} bei ihren
Heiligen oft mithsam zuschauen, um zu entdecken, was sie sucht: die gott-



326 Karl Rahner

liche Grofie eines Lebens in der Kiimmerlichkeit von Trinen, Leid und Ge-
wohnlichkeit. Wenn also die Kirche mit Namen auf die hinweist, die ge-
gliickte Heilige sind, die die Kirche selbst reprisentieren in ibrer Funktion,
die Gegenwart des greifbar siegreichen Erbarmens Gottes in der Welt zu
sein, dann fallt wirklich und berechtigt der Glanz dieser Heiligen auf die
unbekannten Heiligen und kann dem willigen Herzen ein wahrhafter Trost
der Ewigkeit sein. Wir aber feiern im Preis aller Heiligen die Kirche, die,
obzwar sie die Versammlung von uns selbst, also die Kirche der Siinder, der
armen und kleinen, der verzagten und gereizten Siinder bleibt, doch die
Kirche der Heiligen ist, die Kirche, die von Christi todernster, fast mdchte man
sagen: wilder Liebe so geliebt ist, daf sie dieser Liebe nicht mehr entrinnen
kann. Wir preisen in allen Heiligen die Macht der Gnade, die zu unserem
Heil iber die Menschen verfiigt, die gibt, was sie fordert, die befreit za der
Freiheit, in der wir die selig Befreiten sind.

Wenn das also das Geheimnis dieses Tages ist, die Endgiiltigkeit der Gnade
und ihres Sieges tiber die Schwachheit und Erbarmlichkeit des Menschen fiir
uns, die noch Unvollendeten, die sich Mithenden und noch immer Straucheln-
den, die Verzagten und Hilfe Heischenden, greifbar gegenwirtig zu machen,
dann ist Allerheiligen nicht nur das Fest der Seligen des Himmels, sondern
unser Festtag, an dem wir von neuem aufbrechen und jubelnd zu laufen
beginnen. Allerheiligen ist das Fest unserer seligen Hoffnung, daf auch uns
beschieden sein moge, was jene schon besitzen. Hoffnung im neuen und
ewigen Aon ist nicht nur eine Sache, die man tut oder hat, weil zu hoffen
immer noch besser und angenehmer ist als zu verzweifeln. Hoffnung selbst
hat ihr Wesen gewandelt seit Christus da ist, wo wir sind, und endgiiltig da
ist. Hoffnung ist Hoffnung im Siege Christi, ist nicht so sehr moralisches
Postulat, das uns etwas abverlangt, sondern das Geschenkte, das man darf
und das man hat, weil Gott schon gnidig ist. Solche Hoffnung wird verkiin-
digt am Fest aller Heiligen, das das Fest der siegreichen Gnade ist, die so ist,
nicht weil wir es sind, die sie zuerst und zuletzt zur siegreichen machen, son-
dern weil sie macht, dafl wir sie annehmen. Wir hoffen, weil Gott gehandelt
hat, nicht, weil wir die Absicht haben, es zu tun. Wir hoffen, weil es
Heilige gibt.

Allerheiligen ist ein Fest der Liebe. Wir sollten bitten, Gott moge unser Herz
rithren, damit wir einmal uns vergessen konnen, damit wir einmal ein an-
deres Wort finden als bloff das Wort, das uns selbst beklagt. Wir sollten in
Liebe, die sich in den andern hiniiberschwingen kann, und sogar in sein
Glick, Gott preisen, dafl er méchtig ist und barmherzig. Wir sollten hinaus-
lauschen in die Stille der Ewigkeit, die, so wir nur héren wollen, doch lauter
ruft als die Lirmorkane der Welt. Wir sollten héren: ,Also spricht der Geist,
selig die Toten, die im Herrn sterben, sie sollen ausruhen von ihren Miihen,
denn ihre Werke folgen ihnen nach.“ Wir sollten realisieren, welch unabseh-
bare Welt der Geschichte schon in die Ewigkeit Gottes eingezogen ist, uns
den Spiten voraus, damit wir Hoffnung schépften und Trost, Mut und Zu-
versicht. Wir sollten mit unseren Heiligen sprechen, sie griffen, sie anrufen.





