Der heutige Stand der Forschung iiber die Entstehung
des Exerzitienbuches des hl. Ignatius von Loyola

Von Heinrich Bacht S. J., Frankfurt a. M.

Es gibt Biicher, die Geschichte beschreiben — ihre Zahl ist Legion. Sie ruhen
zumeist in den Archiven und Bibliotheken in wohlverdienter Vergessenheit. Aber es
gibt auch Biicher, freilich nur wenige, die Geschichte gemacht haben, die ganzen
Generationen, ja ganzen Abschnitten der geistigen oder religiésen Entwicklung der
Menschheit Richtung und Geprige gegeben haben: Die Biicher der grofien Dichter
gehoren hierher, ebenso die Biicher der grofien Reformer und Revolutionire, Es ist
nicht zu kithn, wenn wir auch das Exerzitienbuch des hl. Ignatius dazu zihlen, Die
zahlreichen Publikationen zum 400. Todestag des Heiligen lieflen immer wieder
dieses eine erkennen, wie sehr Ignatius durch seine Spiritualitdt und durch seine
Griindung die Geschicke der Kirche und der abendlindischen Menschheit bestimmt
hat. Die Gesellschaft Jesu aber hat in den Exerzitien nicht nur ihren geschichtlichen
Quellort, sondern lebt nur durch den stets sich erneuernden Riickgang zu dieser ihrer
Quelle. Dariiber hinaus wird man sagen diirfen, daf seit fast vierhundert Jahren
fast alle, die in der Kirche Grofles gewirkt und als Heilige gelebt haben, so oder so
im Bannkreis der Exerzitien gestanden sind.

Biicher, die solche Geschichtsméchtigkeit erweisen, haben alle ihre eigene Ge-
schichte, der wir Menschen voll Wilbegier nachgehen. Oftmals umrankt sie sehr
rasch ein Kranz von Mythen oder Legenden, die uns den eigentlichen Ursprung
verdecken. Sie sind umwittert vom Geheimnis des Uberirdischen — sei es des Gott-
lichen oder des Dédmonischen. Wie sollte auch der schwache Einzelne so sehr iiber
die Grenzen des eigenen Vermogens hinauswachsen, wenn nicht der Geist der
Geschichte ihn inspirierte! So ist es auch dem Exerzitienbuch ergangen. Schon bald
bildete sich die Legende, dafl die Gottesmutter selbst dem Heiligen, da er noch
aller hoheren theologischen Bildung entbehrte, die Worte dieses goldenen Biich-
leins diktiert habe — so wie es ein berithmtes Bild im Heiligtum von Manresa noch
heute zeigt. Aber mochte sich auch die Herkunft dieser frommen Uberlieferung
leicht aufdecken lassen, es blieb doch bei vielen die Meinung, als seien die Exer-
zitien das Werk eines einzigen groflen Entwurfes, unmittelbare Frucht jener an
mystischen Erfahrungen so iiberreichen Zeit von Manresa, die Ignatius spater selbst
in wehmiitiger Riickschau seine ,Urkirche” genannt hat. Auch die, welche nichts von
der ibernatiirlichen Inspiration wuflten oder wissen wollten, sahen in dem Biich-
lein vor allem das fugenlos geschlossene Gebilde genialer Logik und Psychologie,
wo alles seinen vorbedachten Ort hat, angefangen vom Fundament bis zur alles
krénenden Betrachtung von der Gotteslicbe und zu den Regeln des kirchlichen
Denkens. Es war verstidndlich, wenn manche versuchten, einem so einheitlichen Werk
auch eine cinheitliche Quelle zuzuweisen — eben die Zeit von Manresa. Von daher
wehrte man sich anch nachdriicklich gegen alle Versuche, iiber die von Ignatius
selbst namhaft gemachten beiden Dokumente hinaus, die er in Schlofl Loyola zur



328 ' Heinrich Bacht

Hand hatte, die Evangelienharmonie des Ludolph von Sachsen und die Heiligen-
legende des Jakob von Viraggio, andere literarische Quellen zuzugeben. Man
firchtete eben fiir die Originalitidt und Urspriinglichkeit des Werkes.

Seither hat die Forschung auch in diesen Fragen vieles gekliart. Wir wissen heute,
dafl auch die Exerzitien kein vom Himmel gefallener Meteor sind, dafl in ihnen
vielmehr nicht nur Elemente der Devotio moderna und der Deutschen Mystik, son-
dern auch Impulse der Kreuzzugsfrommigkeit und vor allem der frihmonasti-
schen Spiritualitit lebendig sindl. Wir haben dabei auch keine Sorge, durch diese
»Enthiillungen® der literarischen Grundlagen und Quellen die Bedeutung dessen
zu mindern, was Ignatius uns in seinem Exerzitienbuch geschenkt hat. Im Gegenteil
— die Exerzitien werden dadurch aus der Isolierung eines einmaligen und darum
iberholbaren Werkes des Individuums Ignatius gel6st und auf die iiberzeitliche
Hohe der die Jahrhunderte durchzichenden aszetisch-mystischen Tradition der
Kirche gehoben. Erst dadurch aber werden sie zu einem Zeugnis, dem sich alle
weiteren Generationen getrost anvertrauen dirfen.

Ahnlich hat die Forschung gezeigt, dafl die Exerzitien von Ignatius nicht in einem
Wurf geschaffen worden sind, daf sich in ihnen vielmehr verschiedene Stufen und
Stadien seiner geistigen und geistlichen Entwicklung nachweisen lassen. Es war
Henri Bremond, der als einer der ersten dieser Frage ausfihrlicher nachgegangen
ist2. Wihrend noch die Herausgeber der Monumenta Historica Societatis Jesu mog-
lichst viel von dem endgiiltigen Exerzitientext in Manresa entstanden sein lieflen,
niherhin den ganzen inneren Kern vom ,Fundament“ bis zur ,Contemplatio de
amore“, hatte bereits Henry Bernard-Maiire in seinem ,Essai historique sur les
Exercices spirituels de S. Ignace® (Léwen 1926) von einer allméhlichen Entstehung
des Textes gesprochen. Aber er hatte zugleich mit fithlbarer Resignation erklart,
es sei leider unmoglich, die einzelnen Etappen zu rekonstruieren. Bremond ist
weniger zuriickhaltend. Aber die Methode, deren er sich bedient, ist weniger eine
sorgsame Quellenforschung als geistvolle Einfiihlung und Intuition. Freilich, in der
Hand eines so genialen Analytikers zeitigt diese Methode der ,inneren Kritik*
Ergebnisse, die aufhorchen lassen. Solange aber keine dufieren Zeugnisse hinzu-
kamen, muflte alles in der Schwebe bleiben. Klarheit konnte erst der entsagungs-
volle Einsatz aller Hilfsmittel der Literarkritik bringen.

Diese Arbeit ist inzwischen geleistet worden, vor allem durch H. Pinard de la
Boullaye in seiner gehaltvollen Schrift ,Les étapes de rédaction des Exercices de
S. Ignace® (Paris 1945). Hinzu kommen noch die Untersuchungen zweier spanischer
Jesniten, Pedro de Leturia und Ignacio Iparraguirre. Im nachfolgenden soll ver-
sucht werden, die Ergebnisse dieser Forschungsarbeit in knapper Form vorzulegen.
Vorher sind aber noch drei Vorbemerkungen zu machen.

Zunichst ein Wort der Orientierung: Das Exerzitienbuch enthalt folgende Stiicke:
Auf die 20 Vorbemerkungen, die gleichsam das Ethos der geistlichen Ubung um-
schreiben, folgen — unter dem Stichwort ,Erste Woche“ — das LSFundament®, An-

1 Vgl. Ignatius v. Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Verméchtnis. Herausg. von
Fr. Wulf. Wiirzburg 1956, S. 111 ff.; 223 ff.

2 In einem umfangreichen Artikel der Zeitschrift ,La Vie Spirituelle®, Supplément April-
Juni 1929, S. 1—47; 75—111.



Die Entstehung des Exerzitienbuches 329

weisungen iiber die besondere und die allgemeine Gewissenserforschung, iiber die
Generalbeichte und den Kommunionempfang, die fiinf Ubungen iiber Siinde und
Holle und endlich zehn Zusitze oder Additionen, die helfen wollen, aus den Ubun-
gen reichere Frucht zn gewinnen. Unter dem Stichwort ,Zweite Woche” sind zu-
sammengefafit die Betrachtung vom Reiche Christi als Einleitung in diese Woche,
dann die Betrachtungen iiber Geburt und Darstellung Jesu im Tempel und das
verborgene Leben in Nazareth, Es folgen die einfithrenden Erwagungen iiber die
verschiedenen Lebensstinde, die Betrachtung iiber Zwei Fahnen und die Drei
Menschenklassen. Nach einer Reihe von Betrachtungen aus dem 6ffentlichen Leben
des Herrn folgen die Bemerkungen tiber die Drei Weisen der Demut und die langen
Ausfithrungen iiber die Wahl. Die Dritte Woche umfafit Betrachtungen aus der
Passion des Herrn; angehéngt sind Regeln fir das Verhalten beim Essen. Die Vierte
Wodhe bringt Betrachtungen Giber die Auferstehung Christi. Es folgen die Betrach-
tung zur Erlangung der Liebe, Ausfithrungen iiber die drei Gebetsweisen, knappe
Betrachtungspunkte tiber die Mysterien des Christuslebens, die Regeln fur die
Unterscheidung der Geister, Regeln fir die Almosenverteilung, Bemerkungen tber
die Skrupeln. Den Beschluf} bilden die berithmten Regeln ,zum wahren Mitfihlen
in der diensttuenden Kirche* (ad sentiendum vere in Ecclesia militante).

Die andere Vorbemerkung soll den Verdacht zerstreuen, als sei die Frage nach
den Etappen der Abfassung des Exerzitienbuches eine rein ,akademische“ Ange-
legenheit, die bestenfalls die Historiker und Philologen interessieren konnte. In
Wirklichkeit ist leicht einzusehen, dafl die Interpretation und Handhabung der
Exerzitien hier in hochstem Mafle interessiert ist. Es kann doch nicht ohne Bedeu-
tung sein, wenn sich nachweisen 1afit, dafl das Fundament erst nachtriglich einge-
figt ist, oder dafl die Betrachtung von der Liebe, die man gemeinhin als krénenden
Abschluf} der Exerzitien betrachtet, in der urspriinglichen Intention des hl. Ignatius
eine ganz andere Rolle gespielt hat. Wir werden am Schlufl auf diese Seite der
Frage noch einmal ausdriicklich zuriickkommen.

Endlich ist noch ein Wort zur Methodik zu sagen. Was wir hier bieten, ist eine
bewuflite Vereinfachung von teilweise recht komplizierten Beweisgingen, wie sie
die genannten Forscher vorlegen. Die Dinge liegen ndmlich teilweise recht schwie-
rig. Es gilt, sich vor der verfithrerischen Macht scheinbar evidenter Kriterien in acht
zu nchmen. Die Geschlossenheit des uns vorliegenden Aufbaues der Exerzitien und
ihr strenges logisch-psychologisches Gefiige beweist noch nicht, dafl dieses oder
jene Stiick bereits in den Grundplan von Manresa hineingehort, da dieser ja ela-
stisch genug war, um nachtrigliche Ausweitungen und Ergdnzungen zuzulassen.
Andererseits braucht das Auftauchen von scholastischen Fachausdriicken und ge-
lehrten Reminiszenzen noch nicht zu beweisen, dafl die betreffenden Stiicke als ganze
erst jiingeren Datums sind. Denn es ist sehr wohl denkbar, daf derartige ,Verzie-
rungen® in einen bereits vorliegenden Text eingefiigt worden sind. Das ausschiag-
gebende Kriterium konnen also nur die Aussagen des hl. Ignatius selbst und seiner
ersten Mitarbeiter bilden, dann das sorgfiltige Studium der verschiedenen Ab-
schriften und Ubersetzungen des Textes, die uns erhalten sind. Es handelt sich des
Naheren um folgende Dokumente: 1. Das spanische Autograph; 2. Die Versio latina



330 Heinrich Bacht

~prima“; sie heifit ,prima“, um sie von der Vulgata zu unterscheiden. Der uns
bekannte Text dieser Versio prima liegt in zwei Fassungen vor, die im Jahre 1541
bzw. 1548 angefertigt worden sind; 3. Die Versio latina ,vulgata“, die Ignatius
1546 oder 1547 im Hinblick anf die pipstliche Approbation durch P. Andreas Fru-
sins (Freux) anfertigen lie und die fiir Jahrzehnte der einzige im Druck verbreitete
Text der Exerzitien war; 4. Der erst im Jahre 1914 wiedergefundene Text der Exer-
zitien, wie ihn Peter Faber im Jahre 1541 abgeschrieben und den Kélner Karthin-
sern itbermittelt hatte; 5. Ein ebenfalls um 1914 herum wiederentdeckter Text, der
noch vor der Versio latina prima liegt. Aus sorgfiltigen Vergleichen aller Differen-
zen der verschiedenen Zeugen 148t sich zu einer, natiirlich oft nur approximativen
Klirung der uns beschiftigenden Frage kommen.

Erste Etappe: Uon Loyola bis Manresa (1521—1523): Fiir diesen frithesten An-
fang sind wir villig auf die Aussagen des Heiligen angewiesen. Freilich sind diese
Angaben nicht allzu reich nuanciert. In seinen autobiographischen Mitteilungen, die
unter dem Namen ,Der Bericht des Pilgers“ bekannt sind, erzihlt er, ,dafl er die
Exerzitien nicht auf einmal verfafit habe, sondern daf} er die Dinge, die er in seiner
Seele beobachtet und deren Niitzlichkeit er (an sich) erfabren hatte, ... und von
denen er geglaubt hitte, dafl sie anch anderen niitzlich sein kénnen (nach und nach),
niedergeschrieben habe: beispielsweise die Gewissenserforschung mittels des Linien-
systems und dergleichen. Insbesondere habe er das, was die Weisen der Wahl
betrifft, ... aus der Verschiedenheit der Geister und der Gedanken gewonnen, die
er erlebte, als er noch in Loyola weilte®. Um die gleiche Zeit sammelte Ignatius,
noch ehe er nach Manresa zog, die ersten Materialien fir die Betrachtungen aus den
Geheimnissen des Christuslebens. Bei der Lesung in Ludolph von Sachsen nnd im
Buch des Jakob von Viraggio trug er das, was ihn beeindruckte, mit farbiger Tinte
in ein Heft ein, an dem er auch spiter weiterarbeitete. — Im Pilgerbericht folgt so-
dann die Schilderung der Gnadenzeit von Manresa, ohne daf freilich zu erkennen
wire, wieweit sich das Erlebte bereits damals zu den kinftigen ,Exerzitien® kristal-
lisierte. Jedenfalls spricht Ignatius erst fiir die Zeit seines Anfenthaltes in Alcala
und Salamanca von ,den Exerzitien, die er anderen gegeben habe. Was damit
gemeint ist, wird (wenigstens teilweise) aus den Akten des Inquisitionsprozesses von
Salamanca (1526/27) deutlich: Ignatius mufl damals zu den frommen Seelen, die
sich ihm anschlossen, iiber die schwere und die 1iflliche Siinde, iiber die 6ftere Beichte
und Kommunion und iiber die (Betrachtung mittels der) drei Secelenkrifte ge-
sprochen haben. Ferner unterwies er sie iber die Weisen des Betens.

Ans alledem ist das Minimum dessen zn erkennen, was am Ende der Manresa-
zeit (1523) von den Exerzitien vorlag. Faktisch bestand aber wohl schon mehr. Nach
einem Zeugnis des P. Lainez aus dem Jahre 1547 hat Ignatius bereits in Manresa
,im wesentlichen die Betraditungen, welche wir die Exerzitien nennen, gemacht®.
Diese Aussage wird erginzt durch ein Zeugnis des P. Nadal: ,Als Ignatius erst-
malig ein Gntteil der Exerzitien schrich, hatte er noch keine Studien betrieben . ..
Die Betrachtungen, die ihm besonders geholfen hatten, schrieb er in einem Bichlein
nieder. Ebenso tat er, als er im Leben Jesn betrachtete ... Als er seine Studien
beendet hatte, iiberarbeitete er diese Exerzitienerstlinge nochmals, erginzte vieles,



Die Entstehung des Exerzitienbudies 331

ordnete alles neu und reichte das Ganze dem Apostolischen Stuhl zur Priiffung und
Beurteilung ein“. Ein Text des P. Nadal und ein anderer des P. Olivier Manare
betonen vor allem, dafl in Manresa bereits die Betrachtungen vom Reiche Christi
und tiber die Zwei Fahnen vorgelegen haben. Schliefilich ist hier noch das Zeugnis
des Sekretiirs des Heiligen, Polanco, zu erwihnen, der hervorhebt, dafl Ignatius in
Manresa die Geistlichen Ubungen unter gottlicher Anleitung gemacht und nieder-
geschrieben, aber erst mit der Zeit alles vervollkommnet habe.

Aus all diesen Aussagen ergibt sich folgendes Bild des Exerzitienbiichleins beim
Aufbruch des Ignatius zur Palistinafahrt im Jabre 1523: Zwei Hauptstiicke beherr-
schen die Anordnung des Ganzen: die Betrachtung vom Reich Christi und die von
den Zwei Fahnen. Von der Ersten Woche lagen vor: Die Betrachtungen von der
Dreifachen Siinde mit der Methode der Anwendung der drei Seelenkrifte, die
Betrachtung iiber die eigenen Siinden und die von der Hélle (mit der Anwendung
der Sinne). Von den iibrigen Wochen: Betrachtungen aus den Mysterien des Her-
renlebens mit der ihnen zugeordneten Weise der ,contemplatio®, die Ignatius aus
Ludolph schopfen konnte; ferner die besondere Gewissenserforschung mit dem
Liniensystem, die allgemeine Gewissenserforschung, die Darlegungen iiber die
schwere und liflliche Siinde und iiber die Gebetsweisen. Endlich bestanden bereits
erste Skizzen von den Regeln zur Unterscheidung der Geister, iiber die Skrupel, iiber
die Ordnung des Essens und uber die Weisen der Wahl.

Somit war zu diesem frithen Zeitpunkt wirklich schon ein Gutteil des spéteren
Buches vorhanden. Auch die fiir die Exerzitien formgebende Hinordnung auf die
‘Wahl des Lebensstandes trat schon deutlich hervor. Gleichwohl ist es noch nicht das
Budch, das wir heute in Hinden halten, wiewohl man mit Lainez sagen mag, dafl
»die Substanz® bereits da war.

Zweite Etappe: Uon Barcelona bis Salamanca (1525—1528): Nach seiner Riick-
kehr aus dem Heiligen Land begann Ignatius 1524 oder 1525 in Barcelona sein
Lateinstudium. Damals kam er, wenn auch nur fliichtig, mit dem ,Enchiridion mili-
tis christiani“ des Erasmus in Beriihrung. Wenn er das Biichlein auch bald wieder
unbefriedigt beiseitelegte, so scheint ihm doch eine Seite tiefen Eindruck gemacht zu
haben. Jedenfalls ist anch P. Pinard geneigt, dort die literarische Quelle fiir die
Fassung des ,Fundamentes“ zu suchen. (Diese bereits von H. Bremond vertretene
Auffassung war von den Herausgebern der Monumenta Historica S.]. abgelehnt
worden.) Ebenso konnte eine Stelle aus Petrus Lombardus, mit dem er in Alcala
erstmalig Bekannischaft machte, in dieser Hinsicht fir ihn von Bedeutung sein.
Aber wenn auch die Abhingigkeit von diesen beiden Quellen nicht nachweisbar sein
sollte, so bleibt doch bestehen, dafl der unpersénliche Ton und das philosophische
Geprige des ,Fundaments” und sein offensichtlicher Unterschied zu den sicher aus
Manresa stammenden Grundbetrachtungen zu der Annahme berechtigen, daf} es sich
hier um ein spiter, frithestens in Alcald oder Paris nachgetragenes Stiick handelt,
wihrend zwischen dem Fundament und dem ,Praeludium zur Wahl“ eine bis in
die Terminologie gehende Ubereinstimmung herrscht, was ihre gleichzeitige Ent-
stehung nahegelegt. Das ist natiirlich fiir die Erhellung des Sinnes der Fundament-
erwigungen (wie auch der Vorbemerkungen zur Wahl) von grofler Bedeutung.



332 Heinrich Bacht

Wenn wirklich diese Erwdgungen nicht unmittelbar aus den entscheidenden Be-
trachtungen der eigenen Bekehrungszeit hervorgegangen sind, sondern spitere
Nachtrige darstellen, dann muff man sich ernstlich fragen: Was kann den Heiligen
veranlafit haben, im Gegensatz zu den konkret-anschaulichen Grundbetrachtungen
eine abstrakt-philosophisch anmutende logische Deduktion vorauszuschicken? Wollte
er nur die Grundgedanken, die alle Ubungen durchzichen, schirfer herausheben,
damit niemand sie ibersechen kann? Oder wollte er sich gegen den Vorwurf des
Iluminatismus verteidigen, wie manche meinen, und sich vor Mifiverstandnissen
schiitzen? Eines 1aft sich jedenfalls sagen: Die Fundamenterwigungen wiirden
. grindlich miflverstanden, wenn man sie losgelost vom Ganzen der Exerzitien be-
trachten wiirde und in ihnen jene geistige Daumenschraube sahe, die Ignatius an-
legte, um den Exerzitanden mit den Mitteln rationaler Logik zu formen. Man
kommt ihnen wohl am ehesten bei, wenn man in ihnen das Gegenstiick und die
Erginzung zu dem mystischen Zug der Exerzitien, wie er sich vor allem in den
Regeln zur Unterscheidung der Geister und im zweiten Wahlmodus zeigt, sieht.

Dritte Etappe: Paris (1528—1535): Im Februar 1528 kam Ignatius nach Paris.
Nach einem ersten Miflerfolg mit drei Geféhrten, denen er die Exerzitien gegeben
hatte, die aber dann wieder absprangen, fand er in Faber, Xavier und den anderen
jene Manner, mit denen zusammen er sein grofies Lebenswerk vollenden sollte, das
ihm damals aber noch ganz unbestimmt vor Augen stand. Es ist aber nicht so, als
ob Ignatius die neuen Gefahrten durch die Exerzitien gewonnen hitte. Im Gegen-
teil, er lief sie erst auffallend spat zu den Geistlichen Ubungen zu. Lainez und
Faber machten sie erst kurz vor dem 15. August 1534, Xavier sogar erst nachher!
Als Ignatius sich im Jahre 1535 anschickte, nach Spanien zu gehen, hérte er, dafl
man ihn wieder einmal bei der Inquisition denunziert habe. Noch ehe ein offizieller
Schritt geschah, legte er dem Inquisitor den Text der Exerzitien zur Einsicht vor.
Da nicht anzunehmen ist, daff der Inquisitor Spanisch verstand, muf} damals spite-
stens die lateinische Ubersetzung entstanden sein, die in zwei Fassungen uns vor-
liegende Versio ,prima“. Genauner gesagt, was wir heute Versio prima nennen, ist
schon eine Uberarbeitung der wirklichen ersten lateinischen Ubersetzung, deren
Gestalt wir aus der Abschrift, die Peter Faber sich im Jahre 1541 machte, und aus
den Nachschriften des Englanders John Helyar rekonstruieren konnen, der im
Jahre 1536 in Venedig unter Ignatius die Geistlichen Ubungen gemacht hatte.

Vergleichen wir den so gewonnenen Text vom Jahre 1585 mit dem, was bereits
in Spanien vorlag, dann ergibt sich, daff Ignatius in Paris bedeutsame Erganzungen
und Uberarbeitungen vorgenommen hat. Diese Ergénzungen betreffen zundchst ein-
mal die Annotationen und Additionen. Solange lgnatius die Exerzitien allein zu
geben hatte, war er nur auf eine schriftliche Darstellung der Betrachtungen und
Zwiegesprache angewiesen. Hochstens hatte er sich noch diese oder jene Bemerkung
notiert, die den Exerzitanden niitzlich sein mochte. Demgemifl iiberrascht es nicht,
daf bei John Helyar die heutige Annotatio 5 den Eingang des Ganzen bildet; sie
richtet sich unmittelbar an den Exerzitanden selbst und mahnt ihn, ,in die Ubun-
gen mit groBem Mut und mit grofler Freigebigkeit gegen seinen Schopfer und
Herrn einzutreten®. Die vier vorausgegangenen und die meisten nachfolgenden



Die Entstehung des Exerzitienbuches 333

Annotationen dagegen sind an die Adresse des Exerzitienmeisters gerichtet. Sie
wurden fillig, sobald andere als Ignatius die Exerzitien geben sollten, um sie in
die Technik des Exerzitienmeisters einzufihren. Wenn sich diese Annotationen und
Additionen bereits alle bei Faber finden, und die Additionen ebenso bei Helyar,
dann haben wir daraus zu schliefen, dafl diese ,partic du maitre® bereits um
1535 vorlag.

Desgleichen stammt aus der Pariser Zeit die endgiltige Fassung der Mysterien
des Lebens Jesu, zu denen Ignatius seit Loyola Stoff gesammelt hatte. Die Vertraut-
heit mit den Evangelien, die sich in ihnen bekundet, deutet an, daf sie kaum friher
entstanden sein dirften. Zudem ergab sich die Notwendigkeit, den gesammelten
Stoff in feste Formen zu giefen, erst jetzt, wo auch andere die Exerzitien geben soll-
ten. Wenn dieser Teil bei Faber fehlt, dann kann sich das daraus erkldren, daf} er
es nicht fiir notwendig gehalten hatte, ihn abzuschreiben, weil sich auf diesen Seiten
ja nicht das eigentlich Kennzeichnende der Exerzitien kundtut. Vielleicht hat Faber
aber den Monchen in der Kolner Kartause auch nur gekiirzte Exerzitien gegeben,
wie es ebenso Ignatius mit Helyar getan zu haben scheint.

Mit noch groflerer Wahrscheinlichkeit 1aft sich vermuten, dafl die Regulae ad
sentiendum in Ecclesia aus der Pariser Zeit stammen, schon deshalb, weil sie eine
theologische Bildung voraussetzen, wie sie Ignatius erst damals erworben hat. Aufier-
dem gaben ihm die leidenschaftlichen theologischen Kontroversen, deren Zeuge er
hier wurde, Anlafl genug, derartige Regeln einzufigen. (1531 bis 1535 lebte Calvin
in unmittelbarer Nahe des hl. Ignatius in Paris!) Aber man sieht auch, daf} diese
Regeln kein eigentliches organisches Stiick der Exerzitien geworden sind, trotz man-
cher geistvoller Konstruktionen moderner Kommentatoren. Ubrigens scheint erwiesen
zu sein, daf} Ignatius in diesen Regeln von den Dekreten der Synode von Sens vom
Jahre 1528 abhingt, was erneut beweist, dafl dieses Stiick erst in Paris entstanden
sein kann. Naherhin ist aus textkritischen Griinden zu vermuten, dafl bis 1535 nur
die ersten 13 dieser Regeln vorlagen. Die fiinf anderen sind dann zwischen 1535
und 1541 hinzugekommen.

Der Pariser Zeit entstammen wohl auch die Regeln zum Almosenausteilen oder
sie sind damals zum mindesten in ihre heutige Gestalt gebracht worden. Das beweist
der Hinweis anf das Konzil von Karthago, sodann auch das Publikum, das sie vor-
aussetzen. Es sind nicht mehr die frommen Seelen von Manresa und Barcelona, son-
dern kirchliche ,Pfrindner. Wenn diese Regeln bei Helyar fehlen, folgt daraus
noch nicht, daf sie erst nach Paris entstanden sind. Denn es ist zu vermuten, dafl
seine wirtschaftliche Lage nicht derart war, dafl fir ihn diese Regeln besondere
Dringlichkeit besessen hatten.

Die Regeln zur Unterscheidung der Geister gehen nach den frither zitierten Aus-
sagen in ihrem Grundstock auf die Manresazeit zuriick. Aber es konnte nicht aus-
bleiben, dafl Ignatius sie im Lauf seiner Studien iiberpriifte und iberarbeitete, in-
dem er seine personliche Erfahrung an den Lehren der Tradition und der Theo-
logen ausrichtete. Das beweist u. a. der Hinweis auf die Summa Theologica des hl,
Thomas und die Erwdhnung der synderesis rationis, ein Ausdruck, den Ignatius
wohl auch seiner Thomaslekture verdankt.



334 Heinrich Bacht

Von hochster Wichtigkeit ist natirlich die Frage, inwieweit die auf die Wahl
beziiglichen Stiicke in die Pariser Zeit zu verlegen sind. Handelt es sich doch um das
Kernstiick der Exerzitien, deren Wesen man verfehlt, wenn man sie nicht auf diese
‘Wahl hingeordnet sieht. Gewiff kann man das Material der Exerzitien auch dazu
benutzen, um aus ihnen eine wirksame Schule der Umkehr und des Gebetes zu
machen. Aber man muR sich dann klar sein, dafl man damit eine Adaptation der
Exerzitien bietet, nicht aber das, was Ignatius selbst gewollt hat. Dafl der Gedanke
einer ,Standeswahl® von Anfang an vor der Secle des Heiligen gestanden hat,
zeigen die beiden Grundbetrachtungen vom Reich und von den Zwei Fahnen mit
ihren Zwiegesprachen. Aber seither hatte Ignatius vieles geschen, erlebt und ge-
lernt, was ihn gerade diesen Teil immer wieder iiberdenken lief. Wie wenig der
ganze Wahlabschnitt, so wie wir ihn heute lesen, aus einem Guf} ist, zeigt eine
rasche Ubersicht iber die verschiedenen Teile. Es beginnt mit dem
Prooemium zu den Wahlbetrachtungen, das den ,Zwei Fahnen“ vorausgeschickt
ist. Dann kommt diese Betrachtung selbst. Hernach folgt die Aufforderung, diese
Betrachtung viermal zu machen. Sodann die Betrachtung von den ,Drei Klassen®
mit der Anweisung, die Zwiegesprache der voraufgehenden Betrachtung wieder
aufzunehmen. Dann die Mahnung, diese Zwicgesprache an den beiden folgenden
Tagen je fiinfmal zu machen. Darauf die Anweisung, vor der cigentlichen Wahl die
_Drei Grade der Demut® zu erwigen. Sodann das Praeludium zur Wahl, die Er-
klirung itber Gegenstand und Bedingungen einer rechten Wahl, die Darlegung
der drei Weisen bzw. Zeiten einer rechten Wahl. Endlich ein Wort iiber zwei be-
sondere Formen des dritten Wahlmodus. Man braucht diesen komplizierten Ab-
lauf nur durchzulesen, um ohne Schwierigkeit zuzugeben, dafl es sich nicht um ein
Stiick handelt, das von Anfang an so vorgelegen hat. Man spiirt geradezu, wie die
vielfachen Erfahrungen, die Ignatius im Laufe der Jahre gemacht hatte, hier ihren
Niederschlag gefunden haben.

Auerdem ist es wichtig zu sehen, welches ,Publikum® hier visiert wird. Es sind
just die Menschen, denen Ignatius in Paris begegnete: Leute mit kirchlichen Ehren-
stellen und Benefizien, die bei der Wahl ihres Lebensstandes mancherlei Selbst-
tauschungen ausgesetzt sein konnten. Auch der Stil ist anders, als wir ihn aus den
sicher urspriinglichen Stiiken gewohnt sind. Die ausgesprochen philosophische
Sprache 1Bt sich nicht iiberhéren. Man achte nur einmal darauf, wie hier, ganz wie
im Fundament, alles auf die Unterscheidung von Zweck und Mittel gestellt ist. Mit
dem gleichen Recht also, mit dem wir das Fundament in die Zeit nach Manresa,
niherhin wohl in Paris ansetzen, miissen wir auch den Text der Wahlkapitel hier-
her verlegen.

Das gilt auch fiir so grundlegende Betrachtungen wie die von den Drei Klassen
und von den Drei Graden der Demut. Bei der ersteren haben wir im Vergleich zu
den alteren Stiicken einen ganz neuen Betrachtungstypus vor uns. Im Mittelpunkt
stehen, nach der Art, wie man die Moralkasus anzulegen pflegte, drei fingierte Men-
schenpaare, die sich nur durch die verschiedene sittliche Energie unterscheiden, mit
der sie sich von einer ungeordneten Anhanglichkeit zu 16sen wissen. Auch die vor-
ausgeschickte ,compositio loci® ist ganz neu und anders als sonst.



Die Entstehung des Exerzitienbuches 385

Ahnlich sprechen starke innere Griinde dafiir, dafl auch die Uberlegungen iiber
die Drei Grade der Demut in Paris erst beigefiigt worden sind. Hier ist vor allem
die formale Ahnlichkeit mit dem Fundament zu beachten: Beidemale haben wir es
nicht mit einem anschaulichen Betrachtungsstoff zu tun, sondern mit einer Abfolge
von abstrakten Gedanken. Und beidemale werden diese Uberlegungen nicht in Form
einer gegliederten Betrachtung vorgelegt, sondern es wird dem reflektierenden Ver-
stand nur ein Thema gewiesen, das er nach freiem Ermessen immer wieder erwagen
soll. — Damit ist natiirlich nicht gesagt, dafl auch der Inhalt selbst, die Idee des
Dritten Grades der Demut, erst eine spate Erkenntnis des Heiligen ist. Die Sache
selbst liegt schon langst in der Oblatio am Ende der Betrachtung vom Reiche Christi
und in den Zwiegesprichen von den zwei Fahnen beschlossen. Wenn Ignatius dieses
Zwiegespriach 15mal anstellen 1dft, dann beweist das schon genug, wie sehr ihm an
dieser Vollendung der aus der Passionsmystik reifenden Demut lag.

Eine letzte Frage betrifft die Betrachtung dber die Liebe. Die Exerzitienkommen-
tare haben sich seit langem gewdhnt, in dieser Betrachtung die natiirliche und inner-
lich notwendige Kronung der ganzen Geistlichen Ubungen zu sehen. Demgemifl
setzen sie es als selbstverstandlich voraus, dafl sie schon im Urentwurf von Manresa
enthalten gewesen sein mufl — etwa nach dem scholastischen Prinzip: Ultimum in exe-
cutione est primum in intentione. Aber sie haben dabei die mandcherlei Indizien
tbersehen, die zeigen, dafl diese Betrachtung fir Ignatius gar nicht diese Rolle ge-
spielt hat. In keiner der Urfassungen der Exerzitien rangiert sie im Corpus der
Vier Wochen. Es wird ihr {iberhaupt kein bestimmter Tag zugewiesen, wie es bei
allen anderen Betrachtungen geschieht. Sie gleicht darin also dem Fundament, das
ja auch solch fester Ortsbestimmung entbehrt. Dort, wo Ignatius selbst den Gesamt-
ablauf und den Aufbau der Exerzitien umreifit, sei es innerhalb des Exerzitien-
buches oder in den Konstitutionen des Ordens, wird sie mit keinem Wort erwihnt.
Ebenso findet sich in den auf Ignatius zuriickgehenden Direktorien, d. h. Ausfithrungs-
anweisungen fiir die Exerzitienmeister, kein Wort iiber Platz und Rolle dieser Be-
trachtung. So versteht man, dafl auch die nachignatianischen Direktorien iiber ihren
Gebrauch nicht einig sind. Polanco will, dafl man von Beginn der Vierten Woche
an ihr eine Stunde widmet. Nach dem ,Breve Directorium®, das vor 1591 von einem
unbekannten Verfasser unter Zugrundelegung des Direktoriums des P. Miron ver-
faflt wurde, kann man sie in der Vierten oder Dritten oder auch Zweiten Woche —
je nach dem Bediirfnis des Exerzitanden oder gemifl der Klugheit des Exerzitien-
meisters — machen lassen. Ahnlich bemerkt das Direktorium des P. Gonzalez von
Davila, dafl manche diese Betrachtung in der Zweiten Woche zur Einstimmung
auf die Wahl machen lassen; er selbst verweist sie in die Vierte Woche. All das
sieht wirklich nicht nach Kronung der Exerzitien aus. Es gibt Gibrigens auch gewich-
tige innere Griinde, die zeigen, daf diese Betrachtung spateren Ursprungs sein muf.
Einer sei wenigstens genannt: die deutlichen Spuren theologischer Erudition, die vor
allem bei der Schilderung der Immanenz Gottes in den Geschopfen unabweishar
sind. Wann ist dann aber diese Betrachtung beigefiigt worden? Sicheres 1afit sich
vorlaufig kaum sagen. Bei Helyar fehlt sie; aber das braucht noch kein Beweis zun
sein, dafl sie damals noch nicht konzipiert war. Hochstens zeigt das erneut, dafl sie



336 Heinrich Bacht

nicht den innerlich geforderten Abschlufl der Exerzitien bildet. Faber hat sie — aber
nur in einem der beiden Manuskripte, die uns seinen Exerzitientext iiberliefern.
P. Pinard rechnet mit der Moglichkeit, dafl Ignatius diese Betrachtung zwar schon
vor 1535 verfafit hatte, aber nicht als die unerldfliche Kronung seiner Exerzitien —
dafir war sie zu ,akademisch® —, sondern als abtrennbare Betrachtung, die dazu
bestimmt war, jederzeit die Seele zur Gottesliebe zu entflammen — ahnlich wie die
sich anschlieRenden Drei Weisen des Betens dazu bestimmt waren, jederzeit die Ge-
betskraft in Bewegung zu bringen.

Fassen wir alles zusammen, so haben die Pariser Jahre eine bedeutsame Uber-
arbeitung und Ergidnzung des Exerzitentextes erbracht: Uberarbeitet wurden die
Mysterien des Lebens Christi, die Regeln zur Unterscheidung der Geister und zum
Almosenausteilen, ferner die auf die Wahl beziiglichen Abschnitte. Neu sind die
Regeln zum Denken mit der Kirche, die Annotationen und Additionen, sofern sie
den Anteil des Exerzitienmeisters betreffen, das Fundament (?), die Betrachtung
von den Drei Klassen, die Erwédgungen tber die Drei Grade der Demut und die
Betrachtung von der Gottesliebe. Man wird also in Zukunft nicht mehr so einfachhin
sagen dirfen, daf das Exerzitienbuch in Manresa entstanden ist, wiewohl wahr
bleibt, daf} die Substanz damals niedergeschricben wurde.

Uierie Etappe: Genua — Uenedig — Rom (1535—1541): Ein Vergleich der ver-
schiedenen uns tberlieferten Abschriften der Exerzitien zeigt, daf} Ignatius auch
nach 1535, dem Zeitpunkt, an dem spitestens die erste lateinische Ubersetzung ent-
stand, an den Exerzitien weitergearbeitet hat. Und zwar nicht nur am Ausdruck.
Nur handelt es sich nicht mehr um Beifigung so grundsatzlicher Stiicke, wie sie die
Pariser Periode gezeitigt hatte. Naherhin betreffen die Ergdnzungen und Korrek-
turen das Partikularexamen, die Additionen und die Annotationen. Das ist nicht zu
verwundern, weil hier die Erfahrung der anderen, die sich nun auch als Exerzitien-
meister betitigten, anregend wirken muflte. Wir wissen aus den Quellen, daf sie
den Heiligen ofters dringten, er moge ihnen diesen oder jenen Punkt bei der Hand-
habung dieses durchaus nicht so einfachen Seelsorgsinstruments erkliren. Ignatius
war sich iibrigens dieser Schwierigkeiten wohl bewuft. Hat er doch nur sehr weni-
gen seiner Mitbriider das Lob gespendet, dafl sie mit den Exerzitien gut umzugehen
wiifliten! Noch im Jahre 1539 bittet P. Franziskus Strada den Heiligen, er mége ihm
»die Regeln fir die erste, zweite und dritte Woche und andere neue Anmerkungen
senden, falls solche inzwischen beigefiigt worden sein sollten®. Darin liegt doch
wohl ein Doppeltes: Erstens dies, dafl es einen Exerzitientext gab, in welchem
diese Anmerkungen noch nicht standen, und dafl dieselben (wenigstens zum Teil)
erst nach 1535 entstanden sind; sodann dies, dafl die Patres wuflten, dafl Ignatius
immer noch an seinem Text arbeitete. Wie hétte es auch bei dem ausgesprochenen
praktischen Sinn des Heiligen anders scin kénnen! Wissen wir doch auch aus
seiner Arbeit an den Konstitutionen, wie gerne er sich von der Erfahrung anderer
leiten lie.

Fiinfte Etappe: Uon der Generalswahl bis zur papstlichen Approbation (1541
bis 1548): Im Jahre 1541 lief Ignatius eine sorgsame Abschrift der lateinischen
Ubersetzung anfertigen, wobei er fiir eine erncute Korrektur an Hand des spani-



Die Entstehung des Exerzitienbuches 337

schen Autographs Sorge trug. Er selbst schrieb iiber das Exemplar die Worte:
Todos Exercicios breviter en latin. Das Manuskript ist noch erhalten. Aber auch
in den folgenden Jahren wurden immer wieder neue, kleinere Verbesserungen
angebracht. Als dann durch Vermittlung des hl. Franz Borgias die papstliche An-
erkennung der Exerzitien erwirkt werden sollte, lie Ignatius eine neue Ab-
schrift herstellen, in welcher der sprachliche Ausdruck an vielen Stellen verbessert
wurde. Da er aber spiiren mochte, dafl dieses rauhe, trotz allem noch an Hispanis-
men reiche Latein sich nicht fiir die Veréffentlichung eigne (Ignatius kannte von
Paris her die hohen literarischen Anspriiche der Humanisten seiner Zeit), lieR er
durch P. Andreas Frusius eine elegantere Ubersetzung anfertigen, die sog. Vul-
gata. Beide Texte. die Versio ,prima“ und die Vulgata, wurden zur Begutachtung
eingereicht. Am 31. Juli 1548 erschien dann das Breve Pauls III. ,Pastoralis offi-
cii“ und im September des gleichen Jahres wurde die Vulgata, und zwar diese
allein, in Druck gegeben; allerdings blieben auf Jahrzehnte hinaus alle Exem-
plare im Besitz des Ordens. Seither hat Ignatius in allen auftauchenden Kontro-
versen mit Nachdruck diesen Text der Vulgata als den authentischen und pipst-
lich approbierten Text verteidigt, und dies in solchem Mafle, daf man die von
H. Bernard-Maitre aufgeworfene Frage versteht, mit welchem Recht die neueren
Kommentatoren seit Roothaan das spanische Autograph der Vulgata so unbedingt
vorziehen.

Dies also ist das Bild, das die neueste Forschung iiber die allmihliche Ent-
stehung des Exerzitienbuches ans Licht gehoben hat. Sollen wir nun sagen, das
gehe nur die Historiker vom Fach an? Wir glauben nicht. Es ist zunichst einmal
schon ein beachtlicher Gewinn, dafl wir nun deutlicher sehen, daf§ Ignatius die
Exerzitien nicht auf einmal geschaffen hat, daf in ihnen nicht nur die geistlichen
Impulse von Manresa, sondern auch die theologische Erudition von Paris und die
seelsorgliche Erfahrung all der vielen Jahre seit der Bekehrung niedergelegt ist.
Wir sehen nun ganz deutlich, wie er bis zum Moment der papstlichen Appro-
bation alles eingesetzt und ausgewertet hat, um sein Werk immer mehr zu ver-
vollkommnen.

Aber damit ist auch zugegeben, dafl die FExerzitien nicht in dem Mafle ein
Werk aus einem Gufl und Waurf sind, wie wir es vielleicht bislang angenommen
hatten. Wir glauben, daf hier.. manche Intuitionen von Henri Bremond in dem
eingangs genannten, leider in manchen Punkten inakzeptablen Artikel weiter-
helfen konnen. Bremond weist darauf hin, da8 wir in den Exerzitien zwei Schich-
ten unterscheiden miissen. Es ist einmal die Schicht, in der Ignatius seine ganz per-
sonliche iibernatiirliche Erfahrung niedergelegt hat. Ignatius spricht hier als der
Mystiker, der mit gnadenhaft gescharftem Blick auf die ,Bewegungen® in seiner
Seele, anf das Walten und Wirken guter und béser Geister, auf das Kommen
und Gehen von Trost und Trostlosigkeit achtet. Hier ist der Grundstock der Exer-
zitien, der in Manresa entstanden ist. Dann ist da jene Schicht, in der Ignatius
als Theologe in der Sprache der gelehrten Theologie seiner Zeit spricht. Der
Pariser Aufenthalt, das intensive theologische Studium und der Umgang mit
den Professoren und Studenten ist nicht ohne Riickwirkung auf die seelische Ver-



338 Friedridh Wulf

fassung und auf die Spiritualitit des Heiligen geblieben. Er bleibt zwar fiir im-
mer der Mystiker, aber er wird, um mit Bremond zu sprechen, ein Intellektueller,
»prenant peu a peu le pli scolastique“. Demgemif spricht in den aus der Pariser
Zeit stammenden Stiicken viel stirker die (vom Glauben erleuchtete) Vernunft.
Es sind jene Teile, die schuld sind, dafl die Kommentare so sehr auf dem streng
logischen Zusammenhang der einzelnen Exerzitienteile bestehen, und daff iiber
diesem logisch-aszetischen Aspekt der ignatianischen Spiritualitit der ,mystische“
Grundstock so oft iibersehen wurde. Es ist bekannt, dafl die nachfolgenden Jahr-
hunderte in der grundsitzlichen Auslegung der Exerzitien zwei verschiedene
Wege gegangen sind, die man, wenn auch nur sehr unzulinglich, als die aszeti-
sche und die mystische Interpretation zu bezeichnen pflegt. Wer dem langsamen
Werden und Reifen der Exerzitien aufmerksam nachgeht, wird einsehen miissen,
dafl beide Auslegungen im endgiiltigen Exerzitientext ihren Riickhalt haben und
ihre Rechtfertigung finden. Beide Weisen der Auslegung bieten jeweils nur einen
Aspekt dessen, was Ignatius in Wahrheit in den Exerzitien niedergelegt hat.
Erst in ihrer Zusammenschau offenbart sich der ganze Reichtum seines Werkes.
Diese Erkenntnis scheint mir die wertvollste Frucht dieser auf den ersten Blick
so rein philologisch anmutenden Untersuchungen itber die Entwicklungsetappen
des Exerzitientextes zu sein.

Was macht die »Exerzitien« heute aktuell ?

Von Friedrich Wulf S.J. Miinchen

~Die ,Geistlichen Ubungen® des heiligen Ignatius haben heute eine besondere
Chance. Sie kommen einer religiésen Not unserer Zeit, einem Suchen vieler Christen
entgegen. Man beginnt sie von neuem zu entdecken, nicht so sehr nach ihrer inhalt-
lichen Seite, sondern nach ihren formalen Grundelementen, nicht als eine bestimmte
Frommigkeitsrichtung, sondern als Ubung. Wir haben in den vergangenen Jahr-
zehnten eine grofle Bereicherung unseres religiosen Lebens erfahren, durch Bibel
und Liturgie, Mefopfer und Sakrament, aber die Unruhe des modernen Lebens und
unsere eigenen Schwichen haben ihre personliche Aneignung immer schwieriger
gemacht. Wir leiden unter diesen Schwierigkeiten um so mehr, je tiefer wir erken-
nen, ,was es ist um die Hoffnung, die auf Seiner Berufung griindet, um den Reich-
tum Seines herrlichen Erbes in der Gemeinschaft der Heiligen“ (Eph 1,18). Durch
dic Erfahrung belehrt, beginnen wir wieder zu begreifen, dafl es nicht geniigt, nur
zu bitten: ,Herr, schenk uns Deine Gnade, wende uns Dein Angesicht zu!* Wir
miissen auch selbst etwas tun. Darum von nenem der Ruf nach einer Aszese, einer
Aszese, die auf das heutige Leben, auf den heutigen Menschen mit seinen Schwierig-
keiten und Schwichen eingeht. Und gerade hier kommen uns die Exerzitien zu Hilfe.
Sie geben uns eine Antwort auf die Frage: ,Herr, was missen wir tun, um Deiner





