
Der heutige Stand der Forschung über die Entstehung 
des Exerzitienbuches des hl. Ignatius von Loyola 

Von Heinrich B a c h t S. J., Frankfurt a. M. 

Es gibt Bücher, die Geschichte beschreiben • ihre Zahl ist Legion. Sie ruhen 
zumeist in den Archiven und Bibliotheken in wohlverdienter Vergessenheit. Aber es 
gibt auch Bücher, freilich nur wenige, die Geschichte gemacht haben, die ganzen 
Generationen, ja ganzen Abschnitten der geistigen oder religiösen Entwicklung der 
Menschheit Richtung und Gepräge gegeben haben: Die Bücher der großen Dichter 
gehören hierher, ebenso die Bücher der großen Reformer und Revolutionäre. Es ist 
nicht zu kühn, wenn wir auch das Exerzitienbuch des hl. Ignatius dazu zählen. Die 
zahlreichen Publikationen zum 400. Todestag des Heiligen ließen immer wieder 
dieses eine erkennen, wie sehr Ignatius durch seine Spiritualität und durch seine 
Gründung die Geschicke der Kirche und der abendländischen Menschheit bestimmt 
hat. Die Gesellschaft Jesu aber hat in den Exerzitien nicht nur ihren geschichtlichen 
Quellort, sondern lebt nur durdi den stets sich erneuernden Rückgang zu dieser ihrer 
Quelle. Darüber hinaus wird man sagen dürfen, daß seit fast vierhundert Jahren 
fast alle, die in der Kirche Großes gewirkt und als Heilige gelebt haben, so oder so 
im Bannkreis der Exerzitien gestanden sind. 

Bücher, die solche Geschichtsmächtigkeit erweisen, haben alle ihre eigene Ge- 
schichte, der wir Menschen voll Wißbegier nachgehen. Oftmals umrankt sie sehr 
rasch ein Kranz von Mythen oder Legenden, die uns den eigentlichen Ursprung 
verdecken. Sie sind umwittert vom Geheimnis des Überirdischen • sei es des Gött- 
lichen oder des Dämonischen. Wie sollte auch der schwache Einzelne so sehr über 
die Grenzen des eigenen Vermögens hinauswachsen, wenn nicht der Geist der 
Geschichte ihn inspirierte! So ist es auch dem Exerzitienbuch ergangen. Schon bald 
bildete sich die Legende, daß die Gottesmutter selbst dem Heiligen, da er noch 
aller höheren theologischen Bildung entbehrte, die Worte dieses goldenen Büch- 
leins diktiert habe • so wie es ein berühmtes Bild im Heiligtum von Manresa noch 
heute zeigt. Aber mochte sich auch die Herkunft dieser frommen Überlieferung 
leicht aufdecken lassen, es blieb doch bei vielen die Meinung, als seien die Exer- 
zitien das Werk eines einzigen großen Entwurfes, unmittelbare Frucht jener an 
mystischen Erfahrungen so überreichen Zeit von Manresa, die Ignatius später selbst 
in wehmütiger Rückschau seine •Urkirche" genannt hat. Auch die, welche nichts von 
der übernatürlichen Inspiration wußten oder wissen wollten, sahen in dem Büch- 
lein vor allem das fugenlos geschlossene Gebilde genialer Logik und Psychologie, 
wo alles seinen vorbedachten Ort hat, angefangen vom Fundament bis zur alles 
krönenden Betrachtung von der Gottesliebe und zu den Regeln des kirchlichen 
Denkens. Es war verständlich, wenn manche versuchten, einem so einheitlichen Werk 
auch eine einheitliche Quelle zuzuweisen • eben die Zeit von Manresa. Von daher 
wehrte man sich auch nachdrücklich gegen alle Versuche, über die von Ignatius 
selbst namhaft gemachten beiden Dokumente hinaus, die er in Schloß Loyola zur 



328 Heinrich Backt 

Hand hatte, die Evangelienharmonie des Ludolph von Sachsen und die Heiligen- 
legende des Jakob von Viraggio, andere literarische Quellen zuzugeben. Man 
fürchtete eben für die Originalität und Ursprünglichkeit des Werkes. 

Seither hat die Forschung auch in diesen Fragen vieles geklärt. Wir wissen heute, 
daß auch die Exerzitien kein vom Himmel gefallener Meteor sind, daß in ihnen 
vielmehr nicht nur Elemente der Devotio moderna und der Deutschen Mystik, son- 
dern auch Impulse der Kreuzzugsfrömmigkeit und vor allem der frühmonasti- 
schen Spiritualität lebendig sind1. Wir haben dabei auch keine Sorge, durch diese 
•Enthüllungen" der literarischen Grundlagen und Quellen die Bedeutung dessen 
zu mindern, was Ignatius uns in seinem Exerzitienbuch geschenkt hat. Im Gegenteil 
• die Exerzitien werden dadurch aus der Isolierung eines einmaligen und darum 
überholbaren Werkes des Individuums Ignatius gelöst und auf die überzeitliche 
Höhe der die Jahrhunderte durchziehenden aszetisch-mystischen Tradition der 
Kirche gehoben. Erst dadurch aber werden sie zu einem Zeugnis, dem sich alle 
weiteren Generationen getrost anvertrauen dürfen. 

Ähnlich hat die Forschung gezeigt, daß die Exerzitien von Ignatius nicht in einem 
Wurf geschaffen worden sind, daß sich in ihnen vielmehr verschiedene Stufen und 
Stadien seiner geistigen und geistlichen Entwicklung nachweisen lassen. Efc war 
Henri Bremond, der als einer der ersten dieser Frage ausführlicher nachgegangen 
ist2. Während noch die Herausgeber der Monumenta Historica Societatis Jesu mög- 
lichst viel von dem endgültigen Exerzitientext in Manresa entstanden sein ließen, 
näherhin den ganzen inneren Kern vom •Fundament" bis zur •Contemplatio de 
amore", hatte bereits Henry Bernard-Maitre in seinem •Essai historique sur les 
Exercices spirituels de S. Ignace" (Löwen 1926) von einer allmählichen Entstehung 
des Textes gesprochen. Aber er hatte zugleich mit fühlbarer Resignation erklärt, 
es sei leider unmöglich, die einzelnen Etappen zu rekonstruieren. Bremond ist 
weniger zurückhaltend. Aber die Methode, deren er sich bedient, ist weniger eine 
sorgsame Quellenforschung als geistvolle Einfühlung und Intuition. Freilich, in der 
Hand eines so genialen Analytikers zeitigt diese Methode der •inneren Kritik" 
Ergebnisse, die aufhorchen lassen. Solange aber keine äußeren Zeugnisse hinzu- 
kamen, mußte alles in der Schwebe bleiben. Klarheit konnte erst der entsagungs- 
volle Einsatz aller Hilfsmittel der Literarkritik bringen. 

Diese Arbeit ist inzwischen geleistet worden, vor allem durch H. Pinard de la 
Boullaye in seiner gehaltvollen Schrift •Les etapes de redaction des Exercices de 
S. Ignace" (Paris 1945). Hinzu kommen noch die Untersuchungen zweier spanischer 
Jesuiten, Pedro de Leturia und Ignacio Iparraguirre. Im nachfolgenden soll ver- 
sucht werden, die Ergebnisse dieser Forschungsarbeit in knapper Form vorzulegen. 
Vorher sind aber noch drei Vorbemerkungen zu machen. 

Zunächst ein Wort der Orientierung: Das Exerzitienbuch enthält folgende Stücke: 
Auf die 20 Vorbemerkungen, die gleichsam das Ethos der geistlichen Übung um- 
schreiben, folgen • unter dem Stichwort •Erste Woche" • das •Fundament", An- 

1 Vgl. Ignatius v. Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis. Herausg. von 
Fr. Wulf. Würzburg 1956, S. 111 ff.; 223 ff. 

2 In einem umfangreichen Artikel der Zeitschrift •La Vie Spirituelle", Supplement April- 
Juni 1929, S. 1•47; 75•111. 



Die Entstehung des Exerzitienbuches 329 

Weisungen über die besondere und die allgemeine Gewissenserforschung, über die 
Generalbeichte und den Kommunionempfang, die fünf Übungen über Sünde und 
Hölle und endlich zehn Zusätze oder Additionen, die helfen wollen, aus den Übun- 
gen reichere Frucht zu gewinnen. Unter dem Stichwort •Zweite Woche" sind zu- 
sammengefaßt die Betrachtung vom Reiche Christi als Einleitung in diese Woche, 
dann die Betrachtungen über Geburt und Darstellung Jesu im Tempel und das 
verborgene Leben in Nazareth. Es folgen die einführenden Erwägungen über die 
verschiedenen Lebensstände, die Betrachtung über Zwei Fahnen und die Drei 
Menschenklassen. Nach einer Reihe von Betrachtungen aus dem öffentlichen Leben 
des Herrn folgen die Bemerkungen über die Drei Weisen der Demut und die langen 
Ausführungen über die Wahl. Die Dritte Woche umfaßt Betrachtungen aus der 
Passion des Herrn; angehängt sind Regeln für das Verhalten beim Essen. Die Vierte 
Woche bringt Betrachtungen über die Auferstehung Christi. Es folgen die Betrach- 
tung zur Erlangung der Liebe, Ausführungen über die drei Gebetsweisen, knappe 
Betrachtungspunkte über die Mysterien des Christuslebens, die Regeln für die 
Unterscheidung der Geister, Regeln für die Almosenverteilung, Bemerkungen über 
die Skrupeln. Den Beschluß bilden die berühmten Regeln •zum wahren Mitfühlen 
in der diensttuenden Kirche" (ad sentiendum vere in Ecclesia militante). 

Die andere Vorbemerkung soll den Verdacht zerstreuen, als sei die Frage nach 
den Etappen der Abfassung des Exerzitienbuches eine rein •akademische" Ange- 
legenheit, die bestenfalls die Historiker und Philologen interessieren könnte. In 
Wirklichkeit ist leicht einzusehen, daß die Interpretation und Handhabung der 
Exerzitien hier in höchstem Maße interessiert ist. Es kann doch nicht ohne Bedeu- 
tung sein, wenn sich nachweisen läßt, daß das Fundament erst nachträglich einge- 
fügt ist, oder daß die Betrachtung von der Liebe, die man gemeinhin als krönenden 
Abschluß der Exerzitien betrachtet, in der ursprünglichen Intention des hl. Ignatius 
eine ganz andere Rolle gespielt hat. Wir werden am Schluß auf diese Seite der 
Frage noch einmal ausdrücklich zurückkommen. 

Endlich ist noch ein Wort zur Methodik zu sagen. Was wir hier bieten, ist eine 
bewußte Vereinfachung von teilweise recht komplizierten Beweisgängen, wie sie 
die genannten Forscher vorlegen. Die Dinge liegen nämlich teilweise recht schwie- 
rig. Es gilt, sich vor der verführerischen Macht scheinbar evidenter Kriterien in acht 
zu nehmen. Die Geschlossenheit des uns vorliegenden Aufbaues der Exerzitien und 
ihr strenges logisch-psychologisches Gefüge beweist noch nicht, daß dieses oder 
jene Stück bereits in den Grundplan von Manresa hineingehört, da dieser ja ela- 
stisch genug war, um nachträgliche Ausweitungen und Ergänzungen zuzulassen. 
Andererseits braucht das Auftauchen von scholastischen Fachausdrücken und ge- 
lehrten Reminiszenzen noch nicht zu beweisen, daß die betreffenden Stücke als ganze 
erst jüngeren Datums sind. Denn es ist sehr wohl denkbar, daß derartige •Verzie- 
rungen" in einen bereits vorliegenden Text eingefügt worden sind. Das ausschlag- 
gebende Kriterium können also nur die Aussagen des hl. Ignatius selbst und seiner 
ersten Mitarbeiter bilden, dann das sorgfältige Studium der verschiedenen Ab- 
schriften und Übersetzungen des Textes, die uns erhalten sind. Es handelt sich des 
Näheren um folgende Dokumente: 1. Das spanische Autograph; 2. Die Versio latina 



330 Heinrich Backt 

•prima"; sie heißt •prima", um sie von der Vulgata zu unterscheiden. Der uns 
bekannte Text dieser Versio prima liegt in zwei Fassungen vor, die im Jahre 1541 
bzw. 1548 angefertigt worden sind; 3. Die Versio latina •vulgata", die Ignatius 
1546 oder 1547 im Hinblick auf die päpstliche Approbation durch P. Andreas Fru- 
sius (Freux) anfertigen ließ und die für Jahrzehnte der einzige im Druck verbreitete 
Text der Exerzitien war; 4. Der erst im Jahre 1914 wiedergefundene Text der Exer- 
zitien, wie ihn Peter Faber im Jahre 1541 abgeschrieben und den Kölner Karthäu- 
sern übermittelt hatte; 5. Ein ebenfalls um 1914 herum wiederentdeckter Text, der 
noch vor der Versio latina prima liegt. Aus sorgfältigen Vergleichen aller Differen- 
zen der verschiedenen Zeugen läßt sich zu einer, natürlich oft nur approximativen 
Klärung der uns beschäftigenden Frage kommen. 

Erste Etappe: Von Loyola bis Manresa (1521•1523): Für diesen frühesten An- 
fang sind wir völlig auf die Aussagen des Heiligen angewiesen. Freilich sind diese 
Angaben nicht allzu reich nuanciert. In seinen autobiographischen Mitteilungen, die 
unter dem Namen •Der Bericht des Pilgers" bekannt sind, erzählt er, •daß er die 
Exerzitien nicht auf einmal verfaßt habe, sondern daß er die Dinge, die er in seiner 
Seele beobachtet und deren Nützlichkeit er (an sich) erfahren hatte, ... und von 
denen er geglaubt hätte, daß sie auch anderen nützlich sein können (nach und nach), 
niedergeschrieben habe: beispielsweise die Gewissenserforschung mittels des Linien- 
systems und dergleichen. Insbesondere habe er das, was die Weisen der Wahl 
betrifft, ... aus der Verschiedenheit der Geister und der Gedanken gewonnen, die 
er erlebte, als er noch in Loyola weilte". Um die gleiche Zeit sammelte Ignatius, 
noch ehe er nach Manresa zog, die ersten Materialien für die Betrachtungen aus den 
Geheimnissen des Christuslebens. Bei der Lesung in Ludolph von Sachsen und im 
Buch des Jakob von Viraggio trug er das, was ihn beeindruckte, mit farbiger Tinte 
in ein Heft ein, an dem er auch später weiterarbeitete. • Im Pilgerbericht folgt so- 
dann die Schilderung der Gnadenzeit von Manresa, ohne daß freilich zu erkennen 
wäre, wieweit sich das Erlebte bereits damals zu den künftigen •Exerzitien" kristal- 
lisierte. Jedenfalls spricht Ignatius erst für die Zeit seines Aufenthaltes in Alcalä 
und Salamanca von •den Exerzitien", die er anderen gegeben habe. Was damit 
gemeint ist, wird (wenigstens teilweise) aus den Akten des Inquisitionsprozesses von 
Salamanca (1526/27) deutlich: Ignatius muß damals zu den frommen Seelen, die 
sich ihm anschlössen, über die schwere und die läßliche Sünde, über die öftere Beichte 
und Kommunion und über die (Betrachtung mittels der) drei Seelenkräfte ge- 
sprochen haben. Ferner unterwies er sie über die Weisen des Betens. 

Aus alledem ist das Minimum dessen zu erkennen, was am Ende der Manresa- 
zeit (1523) von den Exerzitien vorlag. Faktisch bestand aber wohl schon mehr. Nach 
einem Zeugnis des P. Lainez aus dem Jahre 1547 hat Ignatius bereits in Manresa 
•im wesentlichen die Betrachtungen, welche wir die Exerzitien nennen, gemacht". 
Diese Aussage wird ergänzt durch ein Zeugnis des P. Nadal: •Als Ignatius erst- 
malig ein Gutteil der Exerzitien schrieb, hatte er noch keine Studien betrieben ... 
Die Betrachtungen, die ihm besonders geholfen hatten, schrieb er in einem Büchlein 
nieder. Ebenso tat er, als er im Leben Jesu betrachtete ... Als er seine Studien 
beendet hatte, überarbeitete er diese Exerzitienerstlinge nochmals, ergänzte vieles, 



Die Entstehung des Exerzitienbuches 331 

ordnete alles neu und reichte das Ganze dem Apostolischen Stuhl zur Prüfung und 
Beurteilung ein". Ein Text des P. Nadal und ein anderer des P. Olivier Manare 
betonen vor allem, daß in Manresa bereits die Betrachtungen vom Reiche Christi 
und über die Zwei Fahnen vorgelegen haben. Schließlich ist hier noch das Zeugnis 
des Sekretärs des Heiligen, Polanco, zu erwähnen, der hervorhebt, daß Ignatius in 
Manresa die Geistlichen Übungen unter göttlicher Anleitung gemacht und nieder- 
geschrieben, aber erst mit der Zeit alles vervollkommnet habe. 

Aus all diesen Aussagen ergibt sich folgendes Bild des Exerzitienbüchleins beim 
Aufbruch des Ignatius zur Palästinafahrt im Jahre 1523: Zwei Hauptstücke beherr- 
schen die Anordnung des Ganzen: die Betrachtung vom Reich Christi und die von 
den Zwei Fahnen. Von der Ersten Woche lagen vor: Die Betrachtungen von der 
Dreifachen Sünde mit der Methode der Anwendung der drei Seelenkräfte, die 
Betrachtung über die eigenen Sünden und die von der Hölle (mit der Anwendung 
der Sinne). Von den übrigen Wochen: Betrachtungen aus den Mysterien des Her- 
renlebens mit der ihnen zugeordneten Weise der •contemplatio", die Ignatius aus 
Ludolph schöpfen konnte; ferner die besondere Gewissenserforschung mit dem 
Liniensystem, die allgemeine Gewissenserforschung, die Darlegungen über die 
schwere und läßliche Sünde und über die Gebetsweisen. Endlich bestanden bereits 
erste Skizzen von den Regeln zur Unterscheidung der Geister, über die Skrupel, über 
die Ordnung des Essens und über die Weisen der Wahl. 

Somit war zu diesem frühen Zeitpunkt wirklich schon ein Gutteil des späteren 
Buches vorhanden. Auch die für die Exerzitien formgebende Hinordnung auf die 
Wahl des Lebensstandes trat schon deutlich hervor. Gleichwohl ist es noch nicht das 
Buch, das wir heute in Händen halten, wiewohl man mit Lainez sagen mag, daß 
•die Substanz" bereits da war. 

Zweite Etappe: Von Barcelona bis Salamanca (1525•1528): Nach seiner Rück- 
kehr aus dem Heiligen Land begann Ignatius 1524 oder 1525 in Barcelona sein 
Lateinstudium. Damals kam er, wenn auch nur flüchtig, mit dem •Enchiridion mili- 
tis christiani" des Erasmus in Berührung. Wenn er das Büchlein auch bald wieder 
unbefriedigt beiseitelegte, so scheint ihm doch eine Seite tiefen Eindruck gemacht zu 
haben. Jedenfalls ist auch P. Pinard geneigt, dort die literarische Quelle für die 
Fassung des •Fundamentes" zu suchen. (Diese bereits von H. Bremond vertretene 
Auffassung war von den Herausgebern der Monumenta Historica S.J. abgelehnt 
worden.) Ebenso konnte eine Stelle aus Petrus Lombardus, mit dem er in Alcalä 
erstmalig Bekanntschaft machte, in dieser Hinsicht für ihn von Bedeutung sein. 
Aber wenn auch die Abhängigkeit von diesen beiden Quellen nicht nachweisbar sein 
sollte, so bleibt doch bestehen, daß der unpersönliche Ton und das philosophische 
Gepräge des •Fundaments" und sein offensichtlicher Unterschied zu den sicher aus 
Manresa stammenden Grundbetrachtungen zu der Annahme berechtigen, daß es sich 
hier um ein später, frühestens in Alcalä oder Paris nachgetragenes Stück handelt, 
während zwischen dem Fundament und dem •Praeludium zur Wahl" eine bis in 
die Terminologie gehende Übereinstimmung herrscht, was ihre gleichzeitige Ent- 
stehung nahegelegt. Das ist natürlich für die Erhellung des Sinnes der Fundament- 
erwägungen (wie auch der Vorbemerkungen zur Wahl) von großer Bedeutung. 



332 Heinrich Backt 

Wenn wirklich diese Erwägungen nicht unmittelbar aus den entscheidenden Be- 
trachtungen der eigenen Bekehrungszeit hervorgegangen sind, sondern spätere 
Nachträge darstellen, dann muß man sich ernstlich fragen: Was kann den Heiligen 
veranlaßt haben, im Gegensatz zu den konkret-anschaulichen Grundbetrachtungen 
eine abstrakt-philosophisch anmutende logische Deduktion vorauszuschicken? Wollte 
er nur die Grundgedanken, die alle Übungen durchziehen, schärfer herausheben, 
damit niemand sie übersehen kann? Oder wollte er sich gegen den Vorwurf des 
Illuminatismus verteidigen, wie manche meinen, und sich vor Mißverständnissen 
schützen? Eines läßt sich jedenfalls sagen: Die Fundamenterwägungen würden 
gründlich mißverstanden, wenn man sie losgelöst vom Ganzen der Exerzitien be- 
trachten würde und in ihnen jene geistige Daumenschraube sähe, die Ignatius an- 
legte, um den Exerzitanden mit den Mitteln rationaler Logik zu formen. Man 
kommt ihnen wohl am ehesten bei, wenn man in ihnen das Gegenstück und die 
Ergänzung zu dem mystischen Zug der Exerzitien, wie er sich vor allem in den 
Regeln zur Unterscheidung der Geister und im zweiten Wahlmodus zeigt, sieht. 

Dritte Etappe: Paris (1528•1535): Im Februar 1528 kam Ignatius nach Paris. 
Nach einem ersten Mißerfolg mit drei Gefährten, denen er die Exerzitien gegeben 
hatte, die aber dann wieder absprangen, fand er in Faber, Xavier und den anderen 
jene Männer, mit denen zusammen er sein großes Lebenswerk vollenden sollte, das 
ihm damals aber noch ganz unbestimmt vor Augen stand. Es ist aber nicht so, als 
ob Ignatius die neuen Gefährten durch die Exerzitien gewonnen hätte. Im Gegen- 
teil, er ließ sie erst auffallend spät zu den Geistlichen Übungen zu. Lainez und 
Faber machten sie erst kurz vor dem 15. August 1534, Xavier sogar erst nachher! 
Als Ignatius sich im Jahre 1535 anschickte, nach Spanien zu gehen, hörte er, daß 
man ihn wieder einmal bei der Inquisition denunziert habe. Noch ehe ein offizieller 
Schritt geschah, legte er dem Inquisitor den Text der Exerzitien zur Einsicht vor. 
Da nicht anzunehmen ist, daß der Inquisitor Spanisch verstand, muß damals späte- 
stens die lateinische Übersetzung entstanden sein, die in zwei Fassungen uns vor- 
liegende Versio •prima". Genauer gesagt, was wir heute Versio prima nennen, ist 
schon eine Überarbeitung der wirklichen ersten lateinischen Übersetzung, deren 
Gestalt wir aus der Abschrift, die Peter Faber sich im Jahre 1541 machte, und aus 
den Nachschriften des Engländers John Helyar rekonstruieren können, der im 
Jahre 1536 in Venedig unter Ignatius die Geistlichen Übungen gemacht hatte. 

Vergleichen wir den so gewonnenen Text vom Jahre 1535 mit dem, was bereits 
in Spanien vorlag, dann ergibt sich, daß Ignatius in Paris bedeutsame Ergänzungen 
und Überarbeitungen vorgenommen hat. Diese Ergänzungen betreffen zunächst ein- 
mal die Annotationen und Additionen. Solange Ignatius die Exerzitien allein zu 
geben hatte, war er nur auf eine schriftliche Darstellung der Betrachtungen und 
Zwiegespräche angewiesen. Höchstens hatte er sich noch diese oder jene Bemerkung 
notiert, die den Exerzitanden nützlich sein mochte. Demgemäß überrascht es nicht, 
daß bei John Helyar die heutige Annotatio 5 den Eingang des Ganzen bildet; sie 
richtet sich unmittelbar an den Exerzitanden selbst und mahnt ihn, •in die Übun- 
gen mit großem Mut und mit großer Freigebigkeit gegen seinen Schöpfer und 
Herrn einzutreten". Die vier vorausgegangenen und die meisten nachfolgenden 



Die Entstehung des Exerzitienbuches 333 

Annotationen dagegen sind an die Adresse des Exerzitienmeisters gerichtet. Sie 
wurden fällig, sobald andere als Ignatius die Exerzitien geben sollten, um sie in 
die Technik des Exerzitienmeisters einzuführen. Wenn sich diese Annotationen und 
Additionen bereits alle bei Faber finden, und die Additionen ebenso bei Helyar, 
dann haben wir daraus zu schließen, daß diese •partie du maitre" bereits um 
1535 vorlag. 

Desgleichen stammt aus der Pariser Zeit die endgültige Fassung der Mysterien 
des Lebens Jesu, zu denen Ignatius seit Loyola Stoff gesammelt hatte. Die Vertraut- 
heit mit den Evangelien, die sich in ihnen bekundet, deutet an, daß sie kaum früher 
entstanden sein dürften. Zudem ergab sich die Notwendigkeit, den gesammelten 
Stoff in feste Formen zu gießen, erst jetzt, wo auch andere die Exerzitien geben soll- 
ten. Wenn dieser Teil bei Faber fehlt, dann kann sich das daraus erklären, daß er 
es nicht für notwendig gehalten hatte, ihn abzuschreiben, weil sich auf diesen Seiten 
ja nicht das eigentlich Kennzeichnende der Exerzitien kundtut. Vielleicht hat Faber 
aber den Mönchen in der Kölner Kartause auch nur gekürzte Exerzitien gegeben, 
wie es ebenso Ignatius mit Helyar getan zu haben scheint. 

Mit noch größerer Wahrscheinlichkeit läßt sich vermuten, daß die Regulae ad 
sentiendum in Ecclesia aus der Pariser Zeit stammen, schon deshalb, weil sie eine 
theologische Bildung voraussetzen, wie sie Ignatius erst damals erworben hat. Außer- 
dem gaben ihm die leidenschaftlichen theologischen Kontroversen, deren Zeuge er 
hier wurde, Anlaß genug, derartige Regeln einzufügen. (1531 bis 1535 lebte Calvin 
in unmittelbarer Nähe des hl. Ignatius in Paris!) Aber man sieht auch, daß diese 
Regeln kein eigentliches organisches Stück der Exerzitien geworden sind, trotz man- 
cher geistvoller Konstruktionen moderner Kommentatoren. Übrigens scheint erwiesen 
zu sein, daß Ignatius in diesen Regeln von den Dekreten der Synode von Sens vom 
Jahre 1528 abhängt, was erneut beweist, daß dieses Stück erst in Paris entstanden 

sein kann. Näherhin ist aus textkritischen Gründen zu vermuten, daß bis 1535 nur 
die ersten 13 dieser Regeln vorlagen. Die fünf anderen sind dann zwischen 1535 
und 1541 hinzugekommen. 

Der Pariser Zeit entstammen wohl auch die Regeln zum Almosenausteilen oder 
sie sind damals zum mindesten in ihre heutige Gestalt gebracht worden. Das beweist 
der Hinweis auf das Konzil von Karthago, sodann auch das Publikum, das sie vor- 
aussetzen. Es sind nicht mehr die frommen Seelen von Manresa und Barcelona, son- 
dern kirchliche •Pfründner". Wenn diese Regeln bei Helyar fehlen, folgt daraus 
noch nicht, daß sie erst nach Paris entstanden sind. Denn es ist zu vermuten, daß 
seine wirtschaftliche Lage nicht derart war, daß für ihn diese Regeln besondere 
Dringlichkeit besessen hätten. 

Die Regeln zur Unterscheidung der Geister gehen nach den früher zitierten Aus- 
sagen in ihrem Grundstock auf die Manresazeit zurück. Aber es konnte nicht aus- 
bleiben, daß Ignatius sie im Lauf seiner Studien überprüfte und überarbeitete, in- 
dem er seine persönliche Erfahrung an den Lehren der Tradition und der Theo- 
logen ausrichtete. Das beweist u. a. der Hinweis auf die Summa Theologica des hl. 
Thomas und die Erwähnung der synderesis rationis, ein Ausdruck, den Ignatius 
wohl auch seiner Thomaslektüre verdankt. 



334 Heinrich Backt 

Von höchster Wichtigkeit ist natürlich die Frage, inwieweit die auf die Wahl 
bezüglichen Stücke in die Pariser Zeit zu verlegen sind. Handelt es sich doch um das 
Kernstück der Exerzitien, deren Wesen man verfehlt, wenn man sie nicht auf diese 
Wahl hingeordnet sieht. Gewiß kann man das Material der Exerzitien auch dazu 
benutzen, um aus ihnen eine wirksame Schule der Umkehr und des Gebetes zu 
machen. Aber man muß sich dann klar sein, daß man damit eine Adaptation der 
Exerzitien bietet, nicht aber das, was Ignatius selbst gewollt hat. Daß der Gedanke 
einer •Standeswahl" von Anfang an vor der Seele des Heiligen gestanden hat, 
zeigen die beiden Grundbetrachtungen vom Reich und von den Zwei Fahnen mit 
ihren Zwiegesprächen. Aber seither hatte Ignatius vieles gesehen, erlebt und ge- 
lernt, was ihn gerade diesen Teil immer wieder überdenken ließ. Wie wenig der 
ganze Wahlabschnitt, so wie wir ihn heute lesen, aus einem Guß ist, zeigt eine 
rasche Übersicht über die verschiedenen Teile. Es beginnt mit dem 
Prooemium zu den Wahlbetrachtungen, das den •Zwei Fahnen" vorausgeschickt 
ist. Dann kommt diese Betrachtung selbst. Hernach folgt die Aufforderung, diese 
Betrachtung viermal zu machen. Sodann die Betrachtung von den •Drei Klassen" 
mit der Anweisung, die Zwiegespräche der voraufgehenden Betrachtung wieder 
aufzunehmen. Dann die Mahnung, diese Zwiegespräche an den beiden folgenden 
Tagen je fünfmal zu machen. Darauf die Anweisung, vor der eigentlichen Wahl die 
•Drei Grade der Demut" zu erwägen. Sodann das Praeludium zur Wahl, die Er- 
klärung über Gegenstand und Bedingungen einer rechten Wahl, die Darlegung 
der drei Weisen bzw. Zeiten einer rechten Wahl. Endlich ein Wort über zwei be- 
sondere Formen des dritten Wahlmodus. Man braucht diesen komplizierten Ab- 
lauf nur durchzulesen, um ohne Schwierigkeit zuzugeben, daß es sich nicht um ein 
Stück handelt, das von Anfang an so vorgelegen hat. Man spürt geradezu, wie die 
vielfachen Erfahrungen, die Ignatius im Laufe der Jahre gemacht hatte, hier ihren 

Niederschlag gefunden haben. 

Außerdem ist es wichtig zu sehen, welches •Publikum" hier visiert wird. Es sind 
just die Menschen, denen Ignatius in Paris begegnete: Leute mit kirchlichen Ehren- 
stellen und Benefizien, die bei der Wahl ihres Lebensstandes mancherlei Selbst- 
täuschungen ausgesetzt sein konnten. Auch der Stil ist anders, als wir ihn aus den 
sicher ursprünglichen Stücken gewohnt sind. Die ausgesprochen philosophische 
Sprache läßt sich nicht überhören. Man achte nur einmal darauf, wie hier, ganz wie 
im Fundament, alles auf die Unterscheidung von Zweck und Mittel gestellt ist. Mit 
dem gleichen Recht also, mit dem wir das Fundament in die Zeit nach Manresa, 
näherhin wohl in Paris ansetzen, müssen wir auch den Text der Wahlkapitel hier- 

her verlegen. 

Das gilt auch für so grundlegende Betrachtungen wie die von den Drei Klassen 
und von den Drei Graden der Demut. Bei der ersteren haben wir im Vergleich zu 
den älteren Stücken einen ganz neuen Betrachtungstypus vor uns. Im Mittelpunkt 
stehen, nach der Art, wie man die Moralkasus anzulegen pflegte, drei fingierte Men- 
schenpaare, die sich nur durch die verschiedene sittliche Energie unterscheiden, mit 
der sie sich von einer ungeordneten Anhänglichkeit zu lösen wissen. Auch die vor- 
ausgeschickte •compositio loci" ist ganz neu und anders als sonst. 



Die Entstehung des Exerzitienbuches 335 

Ähnlich sprechen starke innere Gründe dafür, daß auch die Überlegungen über 
die Drei Grade der Demut in Paris erst beigefügt worden sind. Hier ist vor allem 
die formale Ähnlichkeit mit dem Fundament zu beachten: Beidemale haben wir es 
nicht mit einem anschaulichen Betrachtungsstoff zu tun, sondern mit einer Abfolge 
von abstrakten Gedanken. Und beidemale werden diese Überlegungen nicht in Form 
einer gegliederten Betrachtung vorgelegt, sondern es wird dem reflektierenden Ver- 
stand nur ein Thema gewiesen, das er nach freiem Ermessen immer wieder erwägen 
soll. • Damit ist natürlich nicht gesagt, daß auch der Inhalt selbst, die Idee des 
Dritten Grades der Demut, erst eine späte Erkenntnis des Heiligen ist. Die Sache 
selbst liegt schon längst in der Oblatio am Ende der Betrachtung vom Reiche Christi 
und in den Zwiegesprächen von den zwei Fahnen beschlossen. Wenn Ignatius dieses 
Zwiegespräch lömal anstellen läßt, dann beweist das schon genug, wie sehr ihm an 
dieser Vollendung der aus der Passionsmystik reifenden Demut lag. 

Eine letzte Frage betrifft die Betrachtung über die Liebe. Die Exerzitienkommen- 
tare haben sich seit langem gewöhnt, in dieser Betrachtung die natürliche und inner- 
lich notwendige Krönung der ganzen Geistlichen Übungen zu sehen. Demgemäß 
setzen sie es als selbstverständlich voraus, daß sie schon im Urentwurf von Manresa 
enthalten gewesen sein muß • etwa nach dem scholastischen Prinzip: Ultimum in exe- 
cutione est primum in intentione. Aber sie haben dabei die mancherlei Indizien 
übersehen, die zeigen, daß diese Betrachtung für Ignatius gar nicht diese Rolle ge- 
spielt hat. In keiner der Urfassungen der Exerzitien rangiert sie im Corpus der 
Vier Wochen. Es wird ihr überhaupt kein bestimmter Tag zugewiesen, wie es bei 
allen anderen Betrachtungen geschieht. Sie gleicht darin also dem Fundament, das 
ja auch solch fester Ortsbestimmung entbehrt. Dort, wo Ignatius selbst den Gesamt- 
ablauf und den Aufbau der Exerzitien umreißt, sei es innerhalb des Exerzitien- 
buches oder in den Konstitutionen des Ordens, wird sie mit keinem Wort erwähnt. 
Ebenso findet sich in den auf Ignatius zurückgehenden Direktorien, d. h. Ausführungs- 
anweisungen für die Exerzitienmeister, kein Wort über Platz und Rolle dieser Be- 
trachtung. So versteht man, daß auch die nachignatianischen Direktorien über ihren 
Gebrauch nicht einig sind. Polanco will, daß man von Beginn der Vierten Woche 
an ihr eine Stunde widmet. Nach dem •Breve Directorium", das vor 1591 von einem 
unbekannten Verfasser unter Zugrundelegung des Direktoriums des P. Miron ver- 
faßt wurde, kann man sie in der Vierten oder Dritten oder auch Zweiten Woche • 
je nach dem Bedürfnis des Exerzitanden oder gemäß der Klugheit des Exerzitien- 
meisters • machen lassen. Ähnlich bemerkt das Direktorium des P. Gonzalez von 
Davila, daß manche diese Betrachtung in der Zweiten Woche zur Einstimmung 
auf die Wahl machen lassen; er selbst verweist sie in die Vierte Woche. All das 

sieht wirklich nicht nach Krönung der Exerzitien aus. Es gibt übrigens auch gewich- 
tige innere Gründe, die zeigen, daß diese Betrachtung späteren Ursprungs sein muß. 
Einer sei wenigstens genannt: die deutlichen Spuren theologischer Erudition, die vor 
allem bei der Schilderung der Immanenz Gottes in den Geschöpfen unabweisbar 
sind. Wann ist dann aber diese Betrachtung beigefügt worden? Sicheres läßt sich 
vorläufig kaum sagen. Bei Helyar fehlt sie; aber das braucht noch kein Beweis zu 
sein, daß sie damals noch nicht konzipiert war. Höchstens zeigt das erneut, daß sie 



336 Heinrich Backt 

nicht den innerlich geforderten Abschluß der Exerzitien bildet. Faber hat sie • aber 
nur in einem der beiden Manuskripte, die uns seinen Exerzitientext überliefern. 
P. Pinard rechnet mit der Möglichkeit, daß Ignatius diese Betrachtung zwar schon 
vor 1535 verfaßt hatte, aber nicht als die unerläßliche Krönung seiner Exerzitien • 
dafür war sie zu •akademisch" •, sondern als abtrennbare Betrachtung, die dazu 
bestimmt war, jederzeit die Seele zur Gottesliebe zu entflammen • ähnlich wie die 
sich anschließenden Drei Weisen des Betens dazu bestimmt waren, jederzeit die Ge- 
betskraft in Bewegung zu bringen. 

Fassen wir alles zusammen, so haben die Pariser Jahre eine bedeutsame Über- 
arbeitung und Ergänzung des Exerzitentextes erbracht: Überarbeitet wurden die 
Mysterien des Lebens Christi, die Regeln zur Unterscheidung der Geister und zum 
Almosenausteilen, ferner die auf die Wahl bezüglichen Abschnitte. Neu sind die 
Regeln zum Denken mit der Kirche, die Annotationen und Additionen, sofern sie 
den Anteil des Exerzitienmeisters betreffen, das Fundament (?), die Betrachtung 
von den Drei Klassen, die Erwägungen über die Drei Grade der Demut und die 
Betrachtung von der Gottesliebe. Man wird also in Zukunft nicht mehr so einfachhin 
sagen dürfen, daß das Exerzitienbuch in Manresa entstanden ist, wiewohl wahr 
bleibt, daß die Substanz damals niedergeschrieben wurde. 

Vierte Etappe: Genua • Venedig • Rom (1535•1541): Ein Vergleich der ver- 
schiedenen uns überlieferten Abschriften der Exerzitien zeigt, daß Ignatius auch 
nach 1535, dem Zeitpunkt, an dem spätestens die erste lateinische Übersetzung ent- 
stand, an den Exerzitien weitergearbeitet hat. Und zwar nicht nur am Ausdruck. 
Nur handelt es sich nicht mehr um Beifügung so grundsätzlicher Stücke, wie sie die 
Pariser Periode gezeitigt hatte. Näherhin betreffen die Ergänzungen und Korrek- 
turen das Partikularexamen, die Additionen und die Annotationen. Das ist nicht zu 
verwundern, weil hier die Erfahrung der anderen, die sich nun auch als Exerzitien- 
meister betätigten, anregend wirken mußte. Wir wissen aus den Quellen, daß sie 
den Heiligen öfters drängten, er möge ihnen diesen oder jenen Punkt bei der Hand- 
habung dieses durchaus nicht so einfachen Seelsorgsinstruments erklären. Ignatius 
war sich übrigens dieser Schwierigkeiten wohl bewußt. Hat er doch nur sehr weni- 
gen seiner Mitbrüder das Lob gespendet, daß sie mit den Exerzitien gut umzugehen 
wüßten! Noch im Jahre 1539 bittet P. Franziskus Strada den Heiligen, er möge ihm 
•die Regeln für die erste, zweite und dritte Woche und andere neue Anmerkungen 
senden, falls solche inzwischen beigefügt worden sein sollten". Darin liegt doch 
wohl ein Doppeltes: Erstens dies, daß es einen Exerzitientext gab, in welchem 
diese Anmerkungen noch nicht standen, und daß dieselben (wenigstens zum Teil) 
erst nach 1535 entstanden sind; sodann dies, daß die Patres wußten, daß Ignatius 
immer noch an seinem Text arbeitete. Wie hätte es auch bei dem ausgesprochenen 
praktischen Sinn des Heiligen anders sein können! Wissen wir doch auch aus 
seiner Arbeit an den Konstitutionen, wie gerne er sich von der Erfahrung anderer 
leiten ließ. 

Fünfte Etappe: Von der Generalswahl bis zur päpstlichen Approbation (1541 
bis 1548): Im Jahre 1541 ließ Ignatius eine sorgsame Abschrift der lateinischen 
Übersetzung anfertigen, wobei er für eine erneute Korrektur an Hand des spani- 



Die Entstehung des Exerzitienbuches 337 

sehen Autographs Sorge trag. Er selbst schrieb über das Exemplar die Worte: 
Todos Exercicios breviter en latin. Das Manuskript ist noch erhalten. Aber auch 
in den folgenden Jahren wurden immer wieder neue, kleinere Verbesserungen 
angebracht. Als dann durch Vermittlung des hl. Franz Borgias die päpstliche An- 
erkennung der Exerzitien erwirkt werden sollte, ließ Ignatius eine neue Ab- 
schrift herstellen, in welcher der sprachliche Ausdruck an vielen Stellen verbessert 
wurde. Da er aber spüren mochte, daß dieses rauhe, trotz allem noch an Hispanis- 
men reiche Latein sich nicht für die Veröffentlichung eigne (Ignatius kannte von 
Paris her die hohen literarischen Ansprüche der Humanisten seiner Zeit), ließ er 
durch P. Andreas Frusius eine elegantere Übersetzung anfertigen, die sog. Vul- 
gata. Beide Texte, die Versio •prima" und die Vulgata, wurden zur Begutachtung 
eingereicht. Am 31. Juli 1548 erschien dann das Breve Pauls III. •Pastoralis offi- 
cii" und im September des gleichen Jahres wurde die Vulgata, und zwar diese 
allein, in Druck gegeben; allerdings blieben auf Jahrzehnte hinaus alle Exem- 
plare im Besitz des Ordens. Seither hat Ignatius in allen auftauchenden Kontro- 
versen mit Nachdruck diesen Text der Vulgata als den authentischen und päpst- 
lich approbierten Text verteidigt, und dies in solchem Maße, daß man die von 
H. Bernard-Maitre aufgeworfene Frage versteht, mit welchem Recht die neueren 
Kommentatoren seit Roothaan das spanische Autograph der Vulgata so unbedingt 
vorziehen. 

Dies also ist das Bild, das die neueste Forschung über die allmähliche Ent- 
stehung des Exerzitienbuches ans Licht gehoben hat. Sollen wir nun sagen, das 
gehe nur die Historiker vom Fach an? Wir glauben nicht. Es ist zunächst einmal 
schon ein beachtlicher Gewinn, daß wir nun deutlicher sehen, daß Ignatius die 
Exerzitien nicht auf einmal geschaffen hat, daß in ihnen nicht nur die geistlichen 
Impulse von Manresa, sondern auch die theologische Erudition von Paris und die 
seelsorgliche Erfahrung all der vielen Jahre seit der Bekehrung niedergelegt ist. 
Wir sehen nun ganz deutlich, wie er bis zum Moment der päpstlichen Appro- 
bation alles eingesetzt und ausgewertet hat, um sein Werk immer mehr zu ver- 
vollkommnen. 

Aber damit ist auch zugegeben, daß die Exerzitien nicht in dem Maße ein 
Werk aus einem Guß und Wurf sind, wie wir es vielleicht bislang angenommen 
hatten. Wir glauben, daß hier, manche Intuitionen von Henri Bremond in dem 
eingangs genannten, leider in manchen Punkten inakzeptablen Artikel weiter- 
helfen können. Bremond weist darauf hin, daß wir in den Exerzitien zwei Schich- 
ten unterscheiden müssen. Es ist einmal die Schicht, in der Ignatius seine ganz per- 
sönliche übernatürliche Erfahrung niedergelegt hat. Ignatius spricht hier als der 
Mystiker, der mit gnadenhaft geschärftem Blick auf die •Bewegungen" in seiner 
Seele, auf das Walten und Wirken guter und böser Geister, auf das Kommen 
und Gehen von Trost und Trostlosigkeit achtet. Hier ist der Grundstock der Exer- 
zitien, der in Manresa entstanden ist. Dann ist da jene Schicht, in der Ignatius 
als Theologe in der Sprache der gelehrten Theologie seiner Zeit spricht. Der 
Pariser Aufenthalt, das intensive theologische Studium und der Umgang mit 
den Professoren und Studenten ist nicht ohne Rückwirkung auf die seelische Ver- 



338 Friedrich Wulf 

fassung und auf die Spiritualität des Heiligen geblieben. Er bleibt zwar für im- 
mer der Mystiker, aber er wird, um mit Bremond zu sprechen, ein Intellektueller, 
•prenant peu ä peu le pli scolastique". Demgemäß spricht in den aus der Pariser 
Zeit stammenden Stücken viel stärker die (vom Glauben erleuchtete) Vernunft. 
Es sind jene Teile, die schuld sind, daß die Kommentare so sehr auf dem streng 
logischen Zusammenhang der einzelnen Exerzitienteile bestehen, und daß über 
diesem logisch-aszetischen Aspekt der ignatianischen Spiritualität der •mystische" 
Grundstock so oft übersehen wurde. Es ist bekannt, daß die nachfolgenden Jahr- 
hunderte in der grundsätzlichen Auslegung der Exerzitien zwei verschiedene 
Wege gegangen sind, die man, wenn auch nur sehr unzulänglich, als die aszeti- 
sche und die mystische Interpretation zu bezeichnen pflegt. Wer dem langsamen 
Werden und Reifen der Exerzitien aufmerksam nachgeht, wird einsehen müssen, 
daß beide Auslegungen im endgültigen Exerzitientext ihren Rückhalt haben und 
ihre Rechtfertigung finden. Beide Weisen der Auslegung bieten jeweils nur einen 
Aspekt dessen, was Ignatius in Wahrheit in den Exerzitien niedergelegt hat. 
Erst in ihrer Zusammenschau offenbart sich der ganze Reichtum seines Werkes. 
Diese Erkenntnis scheint mir die wertvollste Frucht dieser auf den ersten Blick 
so rein philologisch anmutenden Untersuchungen über die Entwicklungsetappen 
des Exerzitientextes zu sein. 

Was macht die »Exerzitien« heute aktuell ? 

Von Friedrich Wulf  S. J. München 

•Die •Geistlichen Übungen" des heiligen Ignatius haben heute eine besondere 
Chance. Sie kommen einer religiösen Not unserer Zeit, einem Suchen vieler Christen 
entgegen. Man beginnt sie von neuem zu entdecken, nicht so sehr nach ihrer inhalt- 
lichen Seite, sondern nach ihren formalen Grundelementen, nicht als eine bestimmte 
Frömmigkeitsrichtung, sondern als Übung. Wir haben in den vergangenen Jahr- 
zehnten eine große Bereicherung unseres religiösen Lebens erfahren, durch Bibel 
und Liturgie, Meßopfer und Sakrament, aber die Unruhe des modernen Lebens und 
unsere eigenen Schwächen haben ihre persönliche Aneignung immer schwieriger 
gemacht. Wir leiden unter diesen Schwierigkeiten um so mehr, je tiefer wir erken- 
nen, •was es ist um die Hoffnung, die auf Seiner Berufung gründet, um den Reich- 
tum Seines herrlichen Erbes in der Gemeinschaft der Heiligen" (Eph 1,18). Durch 
die Erfahrung belehrt, beginnen wir wieder zu begreifen, daß es nicht genügt, nur 
zu bitten: •Herr, schenk uns Deine Gnade, wende uns Dein Angesicht zu!" Wir 
müssen auch selbst etwas tun. Darum von neuem der Ruf nach einer Aszese, einer 
Aszese, die auf das heutige Leben, auf den heutigen Menschen mit seinen Schwierig- 
keiten und Schwächen eingeht. Und gerade hier kommen uns die Exerzitien zu Hilfe. 
Sie geben uns eine Antwort auf die Frage: •Herr, was müssen wir tun, um Deiner 




