338 Friedridh Wulf

fassung und auf die Spiritualitit des Heiligen geblieben. Er bleibt zwar fiir im-
mer der Mystiker, aber er wird, um mit Bremond zu sprechen, ein Intellektueller,
»prenant peu a peu le pli scolastique“. Demgemif spricht in den aus der Pariser
Zeit stammenden Stiicken viel stirker die (vom Glauben erleuchtete) Vernunft.
Es sind jene Teile, die schuld sind, dafl die Kommentare so sehr auf dem streng
logischen Zusammenhang der einzelnen Exerzitienteile bestehen, und daff iiber
diesem logisch-aszetischen Aspekt der ignatianischen Spiritualitit der ,mystische“
Grundstock so oft iibersehen wurde. Es ist bekannt, dafl die nachfolgenden Jahr-
hunderte in der grundsitzlichen Auslegung der Exerzitien zwei verschiedene
Wege gegangen sind, die man, wenn auch nur sehr unzulinglich, als die aszeti-
sche und die mystische Interpretation zu bezeichnen pflegt. Wer dem langsamen
Werden und Reifen der Exerzitien aufmerksam nachgeht, wird einsehen miissen,
dafl beide Auslegungen im endgiiltigen Exerzitientext ihren Riickhalt haben und
ihre Rechtfertigung finden. Beide Weisen der Auslegung bieten jeweils nur einen
Aspekt dessen, was Ignatius in Wahrheit in den Exerzitien niedergelegt hat.
Erst in ihrer Zusammenschau offenbart sich der ganze Reichtum seines Werkes.
Diese Erkenntnis scheint mir die wertvollste Frucht dieser auf den ersten Blick
so rein philologisch anmutenden Untersuchungen itber die Entwicklungsetappen
des Exerzitientextes zu sein.

Was macht die »Exerzitien« heute aktuell ?

Von Friedrich Wulf S.J. Miinchen

~Die ,Geistlichen Ubungen® des heiligen Ignatius haben heute eine besondere
Chance. Sie kommen einer religiésen Not unserer Zeit, einem Suchen vieler Christen
entgegen. Man beginnt sie von neuem zu entdecken, nicht so sehr nach ihrer inhalt-
lichen Seite, sondern nach ihren formalen Grundelementen, nicht als eine bestimmte
Frommigkeitsrichtung, sondern als Ubung. Wir haben in den vergangenen Jahr-
zehnten eine grofle Bereicherung unseres religiosen Lebens erfahren, durch Bibel
und Liturgie, Mefopfer und Sakrament, aber die Unruhe des modernen Lebens und
unsere eigenen Schwichen haben ihre personliche Aneignung immer schwieriger
gemacht. Wir leiden unter diesen Schwierigkeiten um so mehr, je tiefer wir erken-
nen, ,was es ist um die Hoffnung, die auf Seiner Berufung griindet, um den Reich-
tum Seines herrlichen Erbes in der Gemeinschaft der Heiligen“ (Eph 1,18). Durch
dic Erfahrung belehrt, beginnen wir wieder zu begreifen, dafl es nicht geniigt, nur
zu bitten: ,Herr, schenk uns Deine Gnade, wende uns Dein Angesicht zu!* Wir
miissen auch selbst etwas tun. Darum von nenem der Ruf nach einer Aszese, einer
Aszese, die auf das heutige Leben, auf den heutigen Menschen mit seinen Schwierig-
keiten und Schwichen eingeht. Und gerade hier kommen uns die Exerzitien zu Hilfe.
Sie geben uns eine Antwort auf die Frage: ,Herr, was missen wir tun, um Deiner



Was macht die ,Exerzitien“ heute aktuell 339

Gnade teilhaftig zu werden, um Dein Angesicht zu schauen mitten in der Wirrnis
und den Verlockungen dieser Zeit, um uns zu verleugnen, um Deinen Willen zu
erkennen und zu tun®.

Versuchen wir diese Antwort einmal zu entfalten. Was macht die Exerzitien heute
aktuell? Es sind hauptsichlich drei Dinge, die alle anf der Linie der Ubung liegen
und den Menschen bereit machen sollen, den Gnadenanrnf Gottes zn vernehmen
und ihm zu folgen.

L
Die Realisierung der iibernatiirlichen Welt

Die Exerzitien stehen im Dienste der Umwandlung des selbstsiichtigen und siindi-
gen Herzens, der Finverwandlung in das Leben des dreifaltigen Gottes und seines
konkreten Willens mit dem je Einzelnen, der Einverwandlung in das Geheimnis
der Erlésung und des Erldsers. Sie haben darum als erstes zum Ziel, den Beter in
die Atmosphire Gottes hinaufzuheben, in das tibernatiirliche Klima seiner Welt.
Das geschieht einmal durch die Einsamkeit, in der der Mensch seinen gewohnlichen
Lebensraum, die geschaffenen Giiter verldft, um im Schweigen der Welt und des
eigenen Ich Gott begegnen zu konnen. Das geschieht aber vor allem im betrachten-
den Gebet. In ihm mufl der Sich-Ubende noch viel mehr von sich und seiner natur-
haften Welt absehen lernen. In ithm soll er seine eigenen Interessen und Pléne, seine
Sorgen und Néte und zundchst sogar seine Stinden vergessen. Er soll den Blidk ganz-
lich von sich abwenden, soll von sich selbst weghéren, soll vor Gott zum Nichts
werden. Die fortschreitenden Stufen der christlichen Betrachtung sind zugleich

-immer neue Grade des Sich-Vergessens.

Das betrachtende Gebet geht damit umgekehrt voran wie die Psychotherapie.
Diese sucht das Unterbewufite ins Bewufitsein heraufzuholen, die verborgenen An-
tricbe und Steuerungen der Tiefenseele ansichtig zu machen, um so die vielen
Ritselhaftigkeiten und Schwierigkeiten, mit denen der neurotische Mensch von
heute nicht fertig wird, in einen Sinnzusammenhang zu bringen und dadurch trag-
bar zu machen. Die Betrachtung sucht im Gegenteil den Menschen immer mehr von
sich abzulenken, von allem Eigenen leer zu machen. Sie ist nicht in erster Linie dazu
da, ihn aus der inneren Zwiespiltigkeit und Zerrissenheit zn sich selbst zu bringen;
sie will keine unmittelbare Lebenshilfe sein in den Krankheitserscheinungen unse-
rer Zeit, wie in manchen Versuchen der Gegenwart, die der Meditation um der
erzielten Heilerfolge willen wieder zum Leben zu verhelfen suchen. Aber auch von
den ostlichen Meditationsmethoden, vom indischen Yoga und vom japanischen Zen,
unterscheidet sich die christliche Betrachtung wesentlich. Dort geht es um Selbst-
versenkung; das Absolute und die grofe Erlenchtung werden im Inneren des Men-
schen gesucht. Hier hingegen ist der Betende von vornherein auf etwas auflerhalb
seiner selbst, auf den persénlichen Gott und seine Heilstaten in Christus ausgerichtet.
Er bleibt also nicht bei der Ausleerung scines Bewufltseins stehen, sondern fillt es
mit neuen Bildern und Gedanken, die von Gott kommen und ihn zum Inhalt haben.
Dort wird die Ausschaltung jeglichen Denkens und Wollens erstrebt. Hier hingegen
wartet der Mensch nicht rein passiv, ob die Gnade iiber ihn kommt und Gott ihn



340 Friedrich Wulf

ergreift, sondern ist mit all seinen Kréften intensiv titig. Aber dieses Tun besteht
nicht in eigenen Gedanken und Plénen, nicht in einem eigenmaéchtigen Ergreifen und
Sich-Aneignen, sondern im gesammelten Hinschauen auf Gott, auf seine Geheim-
nisse und Taten, im Hinhorchen auf das Wort des Vaters in Christus; von dorther
kommt dem Beter Erleuchtung und Antrieb und die Kraft zum Entschlufl. Er setzt
seine Krafte ein, indem er sie Gott iibergibt, um sie verwandelt wiederzuerhalten.

Das ist die erste Stufe der Ubung, zu der die Exerzitien anleiten. Durch sie soll
die iibernatiirliche Welt realisiert, d. h. lebendig, gegenwirtig gemacht und ange-
cignet werden, so da der Betende hier und jetzt in ihr lebt, mit ihr umgeht, von ihr
durchtrinkt, von ihr erfiillt, in sie verwandelt wird. Damit ergibt sich auch die
nihere Weise des Hinschauens und Hinhorchens, Es muf} so hingeschaut und hin-
gehorcht werden, daB das Bild, das Wort der Offenbarung den Grund der Seele
erreicht, in thm Wurzel schligt, keimt, wachst und so in den ganzen Menschen ein-
geht. Das Geschaute und Gehérte darf nicht nur im Gehirn bleiben, sondern mufl
vom Blute getragen, mufl von den inneren, geistigen Sinnen berithrt, geschmeckt
und verkostet werden. Der Motor dieser ganzen Bewegung ist das liebende Herz,
das Geist und Sinne antreibt und beseelt. Aber dieses Herz bedarf psychischer und
sinnenhafter Hilfen. Der Gegenstand des betrachtenden Gebetes muff moglichst ein-

fach und iiberschaubar sein. Das Bild muB mit einem Blick umfaBt, das Wort mit
einem Griff ergriffen und festgehalten werden koénnen. Nur so kann der Betrach-

tende den Gegenstand in immer neuer und spiralenférmiger Weise umkreisen. Da-
mit wird klar, wie sehr die lose aneinandergereihte Aufzihlung méglichst vieler und
abstrakter Gedanken dem ersten Ziel der Betrachtung hinderlich ist, weil sie ihre
innere Einheit erschwert. Es diirfen immer nur wenige Bilder und Worte sein,
die vorgestellt werden, wobei beide, Bild und Wort, ineinander greifen, da das
Wort nur die logische Artikulierung des im Bild Gemeinten ist. Das Bild braucht
keine phantasiemifige Wiedergabe der Natur zu sein. Ganz abgeschen davon, dafl
es dafiir den meisten an Begabung fehlt, ist eine solche in vielen Féllen, fiar die
unsichtbaren und unanschaulichen Geheimnisse, gar nicht moglich, und wo sie mog-
lich wire, wire sie ein nicht geringes Hindernis fiir den eigentlichen Vorgang des
betrachtenden Gebetes. Weit hilfreicher fiir die Gegenwartigsetzung und Aneig-
nung der Welt Gottes und der Erldsungsgeheimnisse sind die in der christlichen
Uberlieferung viel gebrauchten Urbilder: der Kreis, das Quadrat, das Mandala,
das Kreuz, die Spirale und das Labyrinth, oder auch der Baum, das Wasser, die
Quelle, das Meer, die Sonne, der Mond, die Sterne, das Auge, die Hand, das Herz,
die Leidenswerkzeuge, die offene Wunde, die Bahre, der Tod, der Strahlenkranz,
die Krone. Sie sind fiir den an die Sinne gebundenen Beter Stiitzen des Geistes,
hinweisende Zeichen, die das Unaussprechbare und Unfafibare der géttlichen My-
sterien der Seele und dem Leibe einbilden helfen. Wie reich waren doch vergangene
Jahrhunderte in der Erfindung und im Gebrauch solcher Zeichen und Symbole, die
die wesentlichen Inhalte der Erlosung, Gnade und Leben, Siinde und Schuld, Tod
und Unterwelt, Auferstehung und Verklirung, Himmel und Hélle, Sieg und
Ewigkeit den Menschen einprigsamer zu machen suchten. Wie wenig ist davon
noch lebendig. Das gedruckte Wort, die Technisierung des modernen Lebens hat
den inneren Sinn des Menschen, seine Einbildungskraft verkimmern lassen. Wie



Was madit die ,Exerzitien® heute aktuell 841

sehr hat sich der Mensch dadurch wertvoller Hilfen beraubt, um die Geheimnisse
Gottes und des Lebens Jesu dem Tiefengrund der Seele einzubilden. Wieviele Ein-
sichten und Krifte konnten uns von dorther kommen, Einsichten und Krifte, die
nicht nur die Seele formen und verwandeln, sondern auch den Leib, unser Sehen
und Héren, unseren Ausdruck und unsere Gebarden, unseren Umgang mit Gott und
mit den Menschen. Keuschheit und Wahrhaftigkeit, Ehrfurcht und Geduld, Barm-
herzigkeit und Giite sind ja nicht nur Eigenschaften der Seele, sondern bediirfen zu
ihrer Erhaltung und Stirkung des leiblichen Ausdrucks.

Ebenso wie mit dem Bild ist es mit dem Wort. Wir miiten es nur ernst nehmen.
Es steht urspriinglich dem Bild niher als das abgeschliffene Wort der Umgangs-
sprache. Es ist nicht nur eine Chiffre fur etwas an sich Unsichtbares, sondern eine
Ganzheit von Geist und Leib. Mit Recht sprechen wir vom Wortleib. Wenn es nun
schon im Natiirlichen so ist, dafl Worte das Herz des Menschen ergreifen konnen, es
emporreifiend und begliickend, verwundend und durchbohrend, wieviel mehr das
Wort Gottes in der Schrift. In seinem Leib verhiillt es Gott und macht ihn zu-
gleich gegenwirtig. Es ist ,lebendig, kraftvoll und schirfer als jedes zweischneidige
Schwert; es dringt durch bis zur Scheidung von Seele und Geist, von Gelenk und
Mark und richtet die Gedanken und Gesinnungen des Herzens“ (Hebr 4,12). In der
Betrachtung soll im Gegensatz zum leichtfertigen und gebiuften Gebrauch des
Wortes im offentlichen und privaten Leben das einzelne Wort wieder zu seinem
Recht kommen. Es gibt Worte der Schrift, die ein solches Gewicht haben, daf sie ein
ganzes Leben bestimmen und erfiillen kénnen. Der Betrachtende soll sich ihnen
aussetzen, nackt und blof}, glaubend und mit der vorbehaltlosen Bereitschaft seines
Herzens. Er mufl bei ihnen verweilen konnen, bis sie sich ihm erschlieen. Er muf
erfahren, wie es-ist, wenn das Wort Gottes durch alle Stockwerke seiner Seele hin-
durdh fillt und ihren Grund erreicht.

Kann so schon die einzelne Betrachtung die iibernatiirliche Welt realisieren, sicht-
bar und berithrbar machen, dann noch viel mehr die ,Geistlichen Ubungen® im gan-
zen. Sie schaffen in ihrer Abgeschlossenheit und Stille einen neuen, vom Alltag sich
abhebenden Raum, der den Menschen unter Umstinden zum erstenmal die Welt
Gottes und seiner Geheimnisse bewufit erleben 1iflt. Dieser Raum birgt auch seine
Gefahren. Es bedarf daher eines Erfahrenen, der sich in thm auskennt, der ein-
fithrt und behilflich zur Seite steht. Sonst konnte der Mensch sich fiirchten oder in
die Irre gehen. Wer aber einmal diesen Raum in seiner ganzen Weite durchschritten
hat, wer seine Innigkeit und seine Unerbittlichkeit an sich erfahren hat, der wird
davon nie mehr loskommen, der kann mit den beiden Emmausjiingern sagen: ,War
unser Herz nicht brennend, wihrend er auf dem Wege mit uns redete und uns die
Schrift aufschlof?“ (Lk 24, 32). Damit aber sind wir schon bei der zweiten Stufe der
Ubung, der geistlichen Erfahrung.

IL.
Geistliche Erfahrung
Schon die Realisierung der iibernatiirlichen Welt bedeutet geistliche Erfahrung,

eben das Sehen und Héren, das Berithren, Schmecken und Verkosten, aber das ist
nur der unterste Saum, ist nur Material fiir jene Erfahrung, die in den Exerzitien



342 Friedrich Walf

angestrebt oder besser: die in der Betrachtung von Gott erbeten werden soll. Die
von Ignatius von Loyola intendierte geistliche Erfahrung meint nicht in erster
Linie eine Erfabrung rein meditativer Art, Beschauungsgnaden, mystische Erkennt-
nisse und Antricbe im engeren oder weiteren Sinn. Es sind vielmehr jene Erfahrun-
gen gemeint, die gemacht werden, wenn der Mensch mijt seiner konkreten Natur, mit
seiner Geschichte, seinem Schicksal, seinen eigenen Plinen und Absichten, in die
Welt Gottes und Christi eintritt, wenn er so, als dieser Einmalige, in einem ganz
bestimmten Punkt seines Lebensweges, vor dem Antlitz der gottlichen Majestat
erscheint, Christus dem Herrn in seinem irdischen Leben und in seinen Geheim-
nissen Aug in Ang begegnet. So sehr ndmlich der Exerzitand zunichst sich selbst
vergessen mufl, um Gottes inne zu werden und sein Wort zu vernchmen, so geht es
doch in den Exerzitien nicht um die Betrachtung einer in sich ruhenden géttlichen
Wirklichkeit, des Daseins und Wesens Gottes, seiner Grofie und Unendlichkeit fiir
sich genommen, sondern um die Betrachtung der Heilstaten Gottes, die um des
Menschen willen geschehen sind und die einen immerwibrenden Anruf an ibn
bedeuten, dem er sich nicht entziehen kann. Darum sieht sich der Betrachtende von
vornherein in die Heilsgeheimnisse mithineingenommen, weifl sich an ihnen betei-
ligt, findet sich in ihnen wieder. Er ist immer mitgemeint, auch wenn die Ereig-
nisse, die betrachtet werden, langst zuriickliegen. So wendet er sich ganz von selbst
auf sein eigenes Leben zuriick und schaut es im Licht der Offenbarungsgcheimnisse,
sozusagen mit den Augen Gottes, im Licht der Heilsgeschichte des Alten Bundes und
des Lebens Jesu, seines Todes und seiner Verherrlichung und der Letzten Dinge.
Dadurch erhilt es auf einmal ganz neue und grofiere Perspektiven, bekommt alles
Irdische eine tiefere Sinnhaftigkeit. Die bunte, frohe, oft aber auch turbulente,
schmerzliche und vielleicht sinnlos scheinende Geschichte des eigenen Lebens wird
zur Heilsgeschichte, zu einem Heilswirken Gottes und Christi.

Wer das gewahrt, ist gezwungen, manche sciner Urteile zu korrigicren; er beginnt
sich mit seinem Schicksal, mit dem Schweren und Rétselhaften in seinem Leben zu
versbhnen, er stellt begliickend fest, wie gut bisher Gott zu ihm war und wieviel
Wohltaten er ihm erwies, ohne dafi er es recht beachtete. Das alles stimmt ihn zum
Staunen, zur Reue und Dankbarkeit und regt ihn zu dem Vorsatz an, in Zukunft
Gott stirker zu vertranen, auf seine tigliche Fithrung mehr zu achten, seinem Anruf
besser zu folgen, dieses und jenes anders zu machen. Die so sich vollziehende Wand-
lung seines Denkens und Wollens, seines tieferen Bewufltseins, ja des ganzen
Menschen ist die eigentliche geistliche Grunderfahrung, zu der die Exerzitien an-
leiten. Der Mensch soll in den Betrachtungen mit sich und seinem Leben, wie immer
es sei, eins werden, in dem Sinn, wie Gott sich mit diesem Leben eins setzt, es
verurteilend oder bestitigend. Es darf kein Rest bleiben, der nicht aufgeholt und
gelost wiirde, sonst miifite es immer wieder ins Gebet hineingenommen werden: ein
Kreuz, cine Siinde, das Nicht-zu-Andernde, Fehlschlige und Verdemiitigungen.
Einen wunderbaren Frieden schenkend, trostend und stirkend ist das lebendige, im
Glauben erfahrene, den ganzen Menschen erfiillende und tragende Wissen, Gott
nahe zu sein, mit seinem Willen iibereinzustimmen, seine Liebe und Barmherzigkeit
zu besitzen, auch wenn der duflere Schein dagegen spricht, wenn die Menschen einen
bedauern und das eigene spiirbare Herz weinen mufl. Obne eine solche Erfahrung



Was macht die ,Exerzitien heute aktuell 343

wiirde manches Leben auf die Dauer bis zur Sinnlosigkeit entleert, gerade bei der
heutigen Einebnung der Welt, bei der Uberbeanspruchung des Menschen, seiner
Verkiimmerung und Monotonie, seinem Gehetztsein und seiner Verdngstigung.

Mit dieser Grunderfahrung ist aber fiir den Beter noch eine weitere Erfahrung
verbunden. Er erlebt sich in der Betrachtung als den hier und jetzt Angesprochenen,
Aufgerufenen, nicht nur im Sinne der allgemeinen Berufung zum christlichen Glau-
ben und zur Nachfolge Christi, sondern sehr konkret zu diesem und jenem. Gott
steht nicht nur vor ihm als der Richtende und Liebende, sondern auch als der
Werbende, Lockende und Rufende, wie Christus vor den Aposteln oder dem Reichen
Jiingling, und sogar als der Fordernde und Befehlende, wie der Gott des Alten
Bundes vor Moses und den Propheten. Je mehr einer sich mit Gott im Gebet ein-
14Rt, je niher er ihm kommt, um so stirker gerdt seine Seele in Bewegung, wird
hierhin und dorthin gezogen. Das kann zunichst Verwirrung stiften und eine starke
Unruhe hervorrufen, bis er inne wird oder es ihm gesagt wird, dafl er unter dem
Einfluf verschiedenartiger Méchte steht, nicht nur unter dem Einflufl Gottes, sondern
auch seiner eigenen durch die Erbsiinde geschwéchten Natur und sogar Satans. Das
hierdurch ausgeldste Ringen, das Sich-im-Kampfe-Wissen, das Spiiren der inneren
Widerstinde, das Bewutwerden der eigenen Schwichen und Dimonien, der Ein-
samkeit und Verlassenheit, die innere Diirre und Kéilte, der wiedergewonnene
Friede, die inwendige Freude iiber das plotzliche Wissen, dafl Gott da ist, daf} er
den Menschen fithrt und trigt, dafl darum alles gut ist, auch das gehért zur geist-
lichen Erfahrung, wie sie in den Exerzitien gewonnen werden kann. Nicht als ob
sie nur in den Exerzitien gemacht wiirde. Aber hier werden die religiosen Erfahrun-
gen des Alltags, in der Arbeit, im Erleben von Freude und Leid, in der Betitigung
von Glaube, Hoffnung und Liebe, in der Ubung von Geduld, im Verzeihen und in
der Selbstiiberwindung, in Verdemiitigungen und Entsagungen oder auch in
Schwachheit und Siinde, noch einmal gesammelt und vertieft, reflexer gemacht, in
den Seelengrund hineingeholt und so zu formenden Kriften, die den Menschen in
tieferen Schichten seines Wesens verwandeln. Nicht wenige hatten in den Exerzi-
tien zum erstenmal das klare Bewuftsein, Gott ganz persénlich und allein gegen-
iiberzustehen. Dieses Bewufltsein hat sie Zeit ihres Lebens nicht mehr verlassen. Ihr
Christentum bewegte sich von da ab auf einer neuen Stufe. Die geistliche Erfahrung
gehorte nun zu ihrem téglichen Leben. Es war gefiillter und reicher geworden.

IIL
Entscheidung und Wahl

Mit der geistlichen Erfahrung, insbesondere mit dem wachsenden Bewufitsein,
von Gott personlich angesprochen und gefiihrt zu werden, wird nun noch eine dritte
Ubung notwendig, die den Héhepunkt der Exerzitien darstellt. Im Hereinholen
des vergangenen Lebens, seiner Taten und Versdumnisse vor das Angesicht Gottes,
im Schauen dieses Lebens auf dem Hintergrund der Offenbarungsgehéimnisse, im
Erleben des lockenden, werbenden, rufenden und fordernden Gottes leuchtet immer
mehr auf, was Gott mit einem Menschen vorhat, was er von ihm will und welche
Wege er ihm weist. So ergibt sich denn als dritte Stufe der Ubung in den Exerzitien



344 Friedrich Tulf

das Hinhorchen auf Gottes Wort fiir mich“ und die Einiibung in den erkannten
Gotteswillen. Es zeigt sich hier zwar, dafi alle drei Stufen der Ubung aufs engste mit-
einander verbunden sind, daf sie ineinander itbergehen, daf die eine in der anderen
enthalten ist, aber sie stellen doch jeweils einen besonderen Gesichtspunkt heraus,
der darum anch gesondert betrachtet werden muf.

Zu dieser letzten Ubung der Exerzitien, auf die schon die beiden anderen Ubun-
gen hinzielten, gehort zunichst einmal der Wille, iiberhaupt hinzuhorchen, sich dem
Wort Gottes auszusetzen, sich ihm hinzugeben, vor sich und vor Gott nicht zu flichen,
sich nicht zu verstecken, nicht auszuweichen, sich im Gegenteil mit Gott einzulassen,
sein Wort ernst, gleichsam wortlich zu nehmen, sein Leben vor ihn hinzutragen,
ihn in jeden Winkel dieses Lebens hineinleuchten zu lassen. Man soll nicht sagen,
das sei doch selbstverstindlich, sonst brauche man erst gar keine Exerzitien zu
machen. So einfach ist es nicht. Es kann einer durchaus im allgemeinen bereit sein,
Gottes Willen zu erfiillen, aber im konkreten Fall stehen schon der Erkenntnis dieses
Willens, geschweige denn seiner Ausfithrung Hindernisse entgegen, die gar nicht
in der freien Verfiigung des Einzelnen liegen. Schon die Bereitschaft fiir Gott ist
eine Gnade und will erbetet sein. Nicht umsonst 148t Ignatius den Exerzitanden
wihrend der Ubungen um die Gnade bitten, ,daf ich nicht taub sei auf Seinen Ruf
hin, sondern schnell und voll Bereitschaft, Seinen heiligsten Willen zu erfiillen“. Ein
solches Gebet ist um so mehr am Platz, je unsicherer der Mensch ist, je dngstlicher er
sich selbst und seinen Besitz verteidigt, je mehr er sich vor fremdem Fingriff fiirch-
tet und einer Entscheidung auszuweichen sucht. Das aber trifft heute weithin zu.
Darum ist diese Ubung eine der wichtigsten, die der Exerzitand vorzunehmen hat.
Im Grunde kann niemand von uns die volle und unverhiillte Wahrheit vertragen,
er wire sonst ein Heiliger. Nur durch betende Ubung wird man immer tiefer in die
Wabhrheit Gottes und der Erlosung, in die Wahrheit, die Goit, die Christus von der
siindigen Welt und von uns hat, eindringen, sich von ihr ergreifen lassen. Das
bedeutet aber zugleich immer mehr gereinigt und umgewandelt, immer inniger Gott
vereinigt zu werden.

Der Grundakt der Einibung in den Willen Gottes besteht also in der vorbehalt-
losen Bereitschaft, das, was Gott sagt, zu horen, in die Seele einzulassen und anzu-
nehmen, sei es was die Welt, sei es was das eigene Ich betrifft, mag es noch so bitter
sein oder den eigenen Wiinschen und Vorstellungen widersprechen. Dabei handelt
es sich nicht nur um rein theoretische Wahrheiten, sondern um Wahrheiten, die
eine Stellungnahme erfordern. Der Beter mufl ja sagen zum Schopfergott und
seinem Wirken in der Geschichte, zu seiner eigenen Existenz, zu seiner Natur mit
ihren Grenzen und Schwichen, zu seinem Schicksal, zur gegenwirtigen Situation in
Welt und Kirche, zu den Mitmenschen, zur Verganglichkeit der Geschopfe und zum
Tod. Er darf nicht in eine religidse Scheinwelt fliichten wollen, indem er nur bei
den ,schonen® Wahrheiten des Glaubens verweilt und in ithnen ausruht, obwohl er
auch dies zu Zeiten tun soll. Er darf sich nicht den Aufgaben entziehen, die Gott
konkret ihm abverlangt. Die eigentliche Entscheidung aber, vor die die Geistlichen
Ubungen den Menschen stellen, liegt noch woanders. Sie fillt in der Betrachtung
Christi und seines Kreuzes, des Weges der Demut und der Schmach, den er uns
vorangegangen ist und den wir ihm nachfolgen sollen. Dabei handelt es sich zu-



Was madht die ,Exerzitien™ heute aktuell 345

nachst noch nicht um eine Entscheidung zu diesem und jenem. Vor den Einzel-
entscheidungen liegt die Entscheidung fiir den Ort auf dem Weg der Nadhfolge
Christi iiberhaupt. Diese Entscheidung ist fiir gewdhnlich nicht das Ergebnis einer
bestimmten Stunde, obwohl es auch solche Gnadenstunden gibt, sondern reift lang-
sam heran. Wie sie ausfallt, hingt einmal von der Gnade ab, mit der der Einzelne
von Gott gerufen und gezogen wird, ebenso aber vom Menschen, von der Bereit-
schaft und der religiésen Haltung, die er schon zu den Exerzitien mitbringt, und in
den Exerzitien selbst von seinem Eifer im Gebet, seinem Verlangen, seiner Auf-
geschlossenheit gegeniiber dem Exerzitienleiter, seiner Selbstiiberwindung, seiner
Bufle und seiner Ausdauer. Wer lassig ist, wer sein Herz verschliefft oder es in
Gedanken und Wiinschen an die Geschopfe hingibt, wer Gott im Gebet nicht
bestiirmt, wird nie glihend werden und darum auch nie die Notwendigkeit, die
Grofle und die Schonheit des Kreuzes und der Nachfolge von innen her schauen.
Hier zeigt sich, wie sehr die Exerzitien ein hochgemutes Herz und einen idealen
Sinn voraussetzen.

Die Tage der Ubungen gleichen dem Leben der Apostel und Jiinger des Herrn:
erst im tiglichen Umgang mit ihrem Meister lernten sie ithn recht lieben, erkannten
sie aber auch, wohin er sie fithren wollte. Sie zdgerten, ihm auf dem Wege nach
Jerusalem zu folgen, und suchten der letzten Entscheidung auszuweichen; Petrus
wollte sogar das Kreuz dem Herrn wehren und mufite dafiir eine harte Antwort
hinnehmen. Erst die Erfahrung seines Todes und seiner Auferstehung lief die Ein-
sicht in das Geheimnis Christi und der Erl6sung in ihnen reifen und schenkte ihnen
neue Kraft. Nun erst fiel auch die Entscheidung endgiiltig fiir die Nachfolge. Aber
nicht alle, die dazu berufen waren, haben es geschafft. Viele kehrten unterwegs um
und verloren den Mut oder konnten sich nicht von ihren irdischen Giitern und
Planen trennen. — So wird es auch immer in den Geistlichen Ubungen sein. Viele
horen hier zum erstenmal die Frage, die an die Jinger gerichtet wurde: ,Was
haltet ithr vom Menschensohn?“ und erfahren sich zum erstenmal wie der reiche
Jingling angesprochen: ,Geh hin, verkaufe alles, und komm und folge mir!“ Was
in solchen Stunden in den Angesprochenen vor sich geht, ist oft erregend und voller
Spannung. Alles dringt auf eine Entscheidung hin, dessen Ende niemand voraus-
wissen kann.

Von dieser Entscheidung aber hiangt alles Weitere in den Exerzitien ab. Auf
ihrem Hintergrund fallen nun auch die Einzelentscheidungen, wird vielleicht eine
Bekehrung vollzogen, kommt die Berufsfrage zur Losung, wird etwas Schweres, das
auf den Menschen zukommt oder schon lange von ihm verlangt wurde, aus Liebe
zum Herrn und im Vertrauven auf ihn itbernommen. Nicht selten nahmen der hiufige
oder tigliche Mefbesuch, die tigliche heilige Kommunion, die regelmifige heilige
Beichte oder eine grofle Opferbereitschaft, eine besondere Nichstenliebe, eine
apostolische Arbeit in den Exerzitien ihren Anfang. Nicht selten begann mit ihnen
ein bewufltes religioses Streben, die Abwendung von einem verweltlichten Lebens-
stil und die Uberwindung der Verfallenheit an irdische Giiter. Und auch dann,
wenn es sich nicht um so auffallende und so schwerwiegende Dinge handelt, gehen
doch immer von den Exerzitien Impulse fiir die konkrete Lebensgestaltung aus. Man
spricht in diesem Zusammenhang von der Reformwahl, die in den Exerzitien vor-



346 Friedrich WWulf

genommen werden solle. Immer liegt diese Wahl in der Richtung des ,Mehr*
und der engeren Nachfolge Christi.

Diese dritte Ubung der Exerzitien: die Einiibbung des Antwortens anf Gottes und
Christi Ruf, des Gehorsams gegeniiber dem erkannten Gotteswillen, ist sowohl die
wichtigste als auch die schwierigste. Zu ihr gibt darum Ignatius auch genaue und
ausfithrliche Anweisungen, die nicht nur aus der eigenen Erfahrung stammen, son-
dern die Frucht jener Erfahrung sind, die er mit anderen gemacht hatte. Er will
nicht, dafl der Exerzitienleiter Pflichten und Forderungen einfach predigt, durch
fromme Rhetorik zu hohen Idealen hindringt und damit die vom Exerzitanden
selbst zu féllende Entscheidung schon vorwegnimmt. Nach ihm soll vielmehr die
Seele auf dem Wege der geistlichen Erfahrung bereit gemadht werden, Gottes
Willen zu erkennen, ihn innerlich zu schmecken und dann auch auszufiihren. So wie
eine Konversion nur langsam heranreift und der Konvertierende erst dann ja sagt,
wenn er Glaubenserfahrungen gemacht hat, wenn ihm in diesen Erfahrungen auf
einmal Zusammenhénge aufleuchten und die bisherigen Widerstande in ihrer Hohl-
heit offenkundig werden, so ist es mit jeder Entscheidung und Wahl, die eine Kon-
version voraussetzen. Es scheint uns nicht unwichtig, gerade heute auf diese geist-
liche Padagogik des Heiligen hinzuweisen, weil der entscheidungsschwache Mensch
unserer Tage vor nichts so sehr Angst hat, als daB eine Entscheidung erzwungen
oder ihm aufgedringt werden solle. Anderseits ist fiir ihn kaum etwas so not-
wendig, als dafl ihm ein Weg gewiesen werde, tiberhaupt zu einer Entscheidung zu
kommen, und daf er es lerne, diesen Weg zu iiben.

Wer die Exerzitien in der Weise, wie wir sie hier dargelegt haben, einmal mit-
gemacht hat, der wird ihre dreifache Ubung auch in seinem weiteren Leben in
irgendeiner Form beibehalten. Er wird entsprechend seinem Beruf und seinem
Kénnen das betrachtende Gebet pflegen, wird die Pflichten und Ercignisse des All-
tags ins Gebet hineinnehmen und so zu geistlichen Erfahrungen kommen und eben
dadurch immer mehr angetrieben werden, auf die Stimme Gottes zu achten und
nach dem Glauben auch wirklich zu leben. Es ist darum nicht zu viel behauptet,
wenn man sagt, dafB die Exerzitien gerade in unserer Zeit eine grofie Aufgabe zu
erfiillen haben. Sie sind eine Schule, in der nicht nur das Evangelium verkiindet,
sondern noch mehr das Leben nach dem Evangelium in ungemein wirksamer Weise
eingeiibt wird.






