
338 Friedrich Wulf 

fassung und auf die Spiritualität des Heiligen geblieben. Er bleibt zwar für im- 
mer der Mystiker, aber er wird, um mit Bremond zu sprechen, ein Intellektueller, 
•prenant peu ä peu le pli scolastique". Demgemäß spricht in den aus der Pariser 
Zeit stammenden Stücken viel stärker die (vom Glauben erleuchtete) Vernunft. 
Es sind jene Teile, die schuld sind, daß die Kommentare so sehr auf dem streng 
logischen Zusammenhang der einzelnen Exerzitienteile bestehen, und daß über 
diesem logisch-aszetischen Aspekt der ignatianischen Spiritualität der •mystische" 
Grundstock so oft übersehen wurde. Es ist bekannt, daß die nachfolgenden Jahr- 
hunderte in der grundsätzlichen Auslegung der Exerzitien zwei verschiedene 
Wege gegangen sind, die man, wenn auch nur sehr unzulänglich, als die aszeti- 
sche und die mystische Interpretation zu bezeichnen pflegt. Wer dem langsamen 
Werden und Reifen der Exerzitien aufmerksam nachgeht, wird einsehen müssen, 
daß beide Auslegungen im endgültigen Exerzitientext ihren Rückhalt haben und 
ihre Rechtfertigung finden. Beide Weisen der Auslegung bieten jeweils nur einen 
Aspekt dessen, was Ignatius in Wahrheit in den Exerzitien niedergelegt hat. 
Erst in ihrer Zusammenschau offenbart sich der ganze Reichtum seines Werkes. 
Diese Erkenntnis scheint mir die wertvollste Frucht dieser auf den ersten Blick 
so rein philologisch anmutenden Untersuchungen über die Entwicklungsetappen 
des Exerzitientextes zu sein. 

Was macht die »Exerzitien« heute aktuell ? 

Von Friedrich Wulf  S. J. München 

•Die •Geistlichen Übungen" des heiligen Ignatius haben heute eine besondere 
Chance. Sie kommen einer religiösen Not unserer Zeit, einem Suchen vieler Christen 
entgegen. Man beginnt sie von neuem zu entdecken, nicht so sehr nach ihrer inhalt- 
lichen Seite, sondern nach ihren formalen Grundelementen, nicht als eine bestimmte 
Frömmigkeitsrichtung, sondern als Übung. Wir haben in den vergangenen Jahr- 
zehnten eine große Bereicherung unseres religiösen Lebens erfahren, durch Bibel 
und Liturgie, Meßopfer und Sakrament, aber die Unruhe des modernen Lebens und 
unsere eigenen Schwächen haben ihre persönliche Aneignung immer schwieriger 
gemacht. Wir leiden unter diesen Schwierigkeiten um so mehr, je tiefer wir erken- 
nen, •was es ist um die Hoffnung, die auf Seiner Berufung gründet, um den Reich- 
tum Seines herrlichen Erbes in der Gemeinschaft der Heiligen" (Eph 1,18). Durch 
die Erfahrung belehrt, beginnen wir wieder zu begreifen, daß es nicht genügt, nur 
zu bitten: •Herr, schenk uns Deine Gnade, wende uns Dein Angesicht zu!" Wir 
müssen auch selbst etwas tun. Darum von neuem der Ruf nach einer Aszese, einer 
Aszese, die auf das heutige Leben, auf den heutigen Menschen mit seinen Schwierig- 
keiten und Schwächen eingeht. Und gerade hier kommen uns die Exerzitien zu Hilfe. 
Sie geben uns eine Antwort auf die Frage: •Herr, was müssen wir tun, um Deiner 



Was macht die •Exerzitien" heute aktuell 339 

Gnade teilhaftig zu werden, um Dein Angesicht zu schauen mitten in der Wirrnis 
und den Verlockungen dieser Zeit, um uns zu verleugnen, um Deinen Willen zu 
erkennen und zu tun". 

Versuchen wir diese Antwort einmal zu entfalten. Was macht die Exerzitien heute 
aktuell? Es sind hauptsächlich drei Dinge, die alle auf der Linie der Übung liegen 
und den Menschen bereit machen sollen, den Gnadenanruf Gottes zu vernehmen 
und ihm zu folgen. 

I. 

Die Realisierung der übernatürlichen Welt 

Die Exerzitien stehen im Dienste der Umwandlung des selbstsüchtigen und sündi- 
gen Herzens, der Einverwandlung in das Leben des dreifaltigen Gottes und seines 
konkreten Willens mit dem je Einzelnen, der Einverwandlung in das Geheimnis 
der Erlösung und des Erlösers. Sie haben darum als erstes zum Ziel, den Beter in 
die Atmosphäre Gottes hinaufzuheben, in das übernatürliche Klima seiner Welt. 
Das geschieht einmal durch die Einsamkeit, in der der Mensch seinen gewöhnlichen 
Lebensraum, die geschaffenen Güter verläßt, um im Schweigen der Welt und des 
eigenen Ich Gott begegnen zu können. Das geschieht aber vor allem im betrachten- 
den Gebet. In ihm muß der Sich-Übende noch viel mehr von sich und seiner natur- 
haften Welt absehen lernen. In ihm soll er seine eigenen Interessen und Pläne, seine 
Sorgen und Nöte und zunächst sogar seine Sünden vergessen. Er soll den Blick gänz- 
lich von sich abwenden, soll von sich selbst weghören, soll vor Gott zum Nichts 
werden. Die fortschreitenden Stufen der christlichen Betrachtung sind zugleich 
immer neue Grade des Sich-Vergessens. 

Das betrachtende Gebet geht damit umgekehrt voran wie die Psychotherapie. 
Diese sucht das Unterbewußte ins Bewußtsein heraufzuholen, die verborgenen An- 
triebe und Steuerungen der Tiefenseele ansichtig zu machen, um so die vielen 
Rätselhaftigkeiten und Schwierigkeiten, mit denen der neurotische Mensch von 
heute nicht fertig wird, in einen Sinnzusammenhang zu bringen und dadurch trag- 
bar zu machen. Die Betrachtung sucht im Gegenteil den Menschen immer mehr von 
sich abzulenken, von allem Eigenen leer zu machen. Sie ist nicht in erster Linie dazu 
da, ihn aus der inneren Zwiespältigkeit und Zerrissenheit zu sich selbst zu bringen; 
sie will keine unmittelbare Lebenshilfe sein in den Krankheitserscheinungen unse- 
rer Zeit, wie in manchen Versuchen der Gegenwart, die der Meditation um der 
erzielten Heilerfolge willen wieder zum Leben zu verhelfen suchen. Aber auch von 
den östlichen Meditationsmethoden, vom indischen Yoga und vom japanischen Zen, 
unterscheidet sich die christliche Betrachtung wesentlich. Dort geht es um Selbst- 
versenkung; das Absolute und die große Erleuchtung werden im Inneren des Men- 
schen gesucht. Hier hingegen ist der Betende von vornherein auf etwas außerhalb 
seiner selbst, auf den persönlichen Gott und seine Heilstaten in Christus ausgerichtet. 
Er bleibt also nicht bei der Ausleerung seines Bewußtseins stehen, sondern füllt es 
mit neuen Bildern und Gedanken, die von Gott kommen und ihn zum Inhalt haben. 
Dort wird die Ausschaltung jeglichen Denkens und Wollens erstrebt. Hier hingegen 
wartet der Mensch nicht rein passiv, ob die Gnade über ihn kommt und Gott ihn 



340 Friedrich Wulf 

ergreift, sondern ist mit all seinen Kräften intensiv tätig. Aber dieses Tun besteht 
nicht in eigenen Gedanken und Plänen, nicht in einem eigenmächtigen Ergreifen und 
Sich-Aneignen, sondern im gesammelten Hinschauen auf Gott, auf seine Geheim- 
nisse und Taten, im Hinhorchen auf das Wort des Vaters in Christus; von dorther 
kommt dem Beter Erleuchtung und Antrieb und die Kraft zum Entschluß. Er setzt 
seine Kräfte ein, indem er sie Gott übergibt, um sie verwandelt wiederzuerhalten. 

Das ist die erste Stufe der Übung, zu der die Exerzitien anleiten. Durch sie soll 
die übernatürliche Welt realisiert, d. h. lebendig, gegenwärtig gemacht und ange- 
eignet werden, so daß der Betende hier und jetzt in ihr lebt, mit ihr umgeht, von ihr 
durchtränkt, von ihr erfüllt, in sie verwandelt wird. Damit ergibt sich auch die 
nähere Weise des Hinschauens und Hinhorchens. Es muß so hingeschaut und hin- 
gehorcht werden, daß das Bild, das Wort der Offenbarung den Grund der Seele 
erreicht, in ihm Wurzel schlägt, keimt, wächst und so in den ganzen Menschen ein- 
geht. Das Geschaute und Gehörte darf nicht nur im Gehirn bleiben, sondern muß 
vom Blute getragen, muß von den inneren, geistigen Sinnen berührt, geschmeckt 
und verkostet werden. Der Motor dieser ganzen Bewegung ist das liebende Herz, 
das Geist und Sinne antreibt und beseelt. Aber dieses Herz bedarf psychischer und 
sinnenhafter Hilfen. Der Gegenstand des betrachtenden Gebetes muß möglichst ein- 
fach und überschaubar sein. Das Bild muß mit einem Blick umfaßt, das Wort mit 
einem Griff ergriffen und festgehalten werden können. Nur so kann der Betrach- 
tende den Gegenstand in immer neuer und spiralenförmiger Weise umkreisen. Da- 
mit wird klar, wie sehr die lose aneinandergereihte Aufzählung möglichst vieler und 
abstrakter Gedanken dem ersten Ziel der Betrachtung hinderlich ist, weil sie ihre 
innere Einheit erschwert. Es dürfen immer nur wenige Bilder und Worte sein, 
die vorgestellt werden, wobei beide, Bild und Wort, ineinander greifen, da das 
Wort nur die logische Artikulierung des im Bild Gemeinten ist. Das Bild braucht 
keine phantasiemäßige Wiedergabe der Natur zu sein. Ganz abgesehen davon, daß 
es dafür den meisten an Begabung fehlt, ist eine solche in vielen Fällen, für die 
unsichtbaren und unanschaulichen Geheimnisse, gar nicht möglich, und wo sie mög- 
lich wäre, wäre sie ein nicht geringes Hindernis für den eigentlichen Vorgang des 
betrachtenden Gebetes. Weit hilfreicher für die Gegenwärtigsetzung und Aneig- 
nung der Welt Gottes und der Erlösungsgeheimnisse sind die in der christlichen 
Überlieferung viel gebrauchten Urbilder: der Kreis, das Quadrat, das Mandala, 
das Kreuz, die Spirale und das Labyrinth, oder auch der Baum, das Wasser, die 
Quelle, das Meer, die Sonne, der Mond, die Sterne, das Auge, die Hand, das Herz, 
die Leidenswerkzeuge, die offene Wunde, die Bahre, der Tod, der Strahlenkranz, 
die Krone. Sie sind für den an die Sinne gebundenen Beter Stützen des Geistes, 
hinweisende Zeichen, die das Unaussprechbare und Unfaßbare der göttlichen My- 
sterien der Seele und dem Leibe einbilden helfen. Wie reich waren doch vergangene 
Jahrhunderte in der Erfindung und im Gebrauch solcher Zeichen und Symbole, die 
die wesentlichen Inhalte der Erlösung, Gnade und Leben, Sünde und Schuld, Tod 
und Unterwelt,  Auferstehung und Verklärung,  Himmel und Hölle, Sieg und 
Ewigkeit den Menschen einprägsamer zu machen suchten. Wie wenig ist davon 
noch lebendig. Das gedruckte Wort, die Technisierung des modernen Lebens hat 
den inneren Sinn des Menschen, seine Einbildungskraft verkümmern lassen. Wie 



Was macht die •Exerzitien" heute aktuell 841 

sehr hat sich der Mensch dadurch wertvoller Hilfen beraubt, um die Geheimnisse 
Gottes und des Lebens Jesu dem Tiefengrund der Seele einzubilden. Wieviele Ein- 
sichten und Kräfte könnten uns von dorther kommen, Einsichten und Kräfte, die 
nicht nur die Seele formen und verwandeln, sondern auch den Leib, unser Sehen 
und Hören, unseren Ausdruck und unsere Gebärden, unseren Umgang mit Gott und 
mit den Menschen. Keuschheit und Wahrhaftigkeit, Ehrfurcht und Geduld, Barm- 
herzigkeit und Güte sind ja nicht nur Eigenschaften der Seele, sondern bedürfen zu 
ihrer Erhaltung und Stärkung des leiblichen Ausdrucks. 

Ebenso wie mit dem Bild ist es mit dem Wort. Wir müßten es nur ernst nehmen. 
Es steht ursprünglich dem Bild näher als das abgeschliffene Wort der Umgangs- 
sprache. Es ist nicht nur eine Chiffre für etwas an sich Unsichtbares, sondern eine 
Ganzheit von Geist und Leib. Mit Recht sprechen wir vom Wortleib. Wenn es nun 
schon im Natürlichen so ist, daß Worte das Herz des Menschen ergreifen können, es 
emporreißend und beglückend, verwundend und durchbohrend, wieviel mehr das 
Wort Gottes in der Schrift. In seinem Leib verhüllt es Gott und macht ihn zu- 
gleich gegenwärtig. Es ist •lebendig, kraftvoll und schärfer als jedes zweischneidige 
Schwert; es dringt durch bis zur Scheidung von Seele und Geist, von Gelenk und 
Mark und richtet die Gedanken und Gesinnungen des Herzens" (Hebr 4,12). In der 
Betrachtung soll im Gegensatz zum leichtfertigen und gehäuften Gebrauch des 
Wortes im öffentlichen und privaten Leben das einzelne Wort wieder zu seinem 
Recht kommen. Es gibt Worte der Schrift, die ein solches Gewicht haben, daß sie ein 
ganzes Leben bestimmen und erfüllen können. Der Betrachtende soll sich ihnen 
aussetzen, nackt und bloß, glaubend und mit der vorbehaltlosen Bereitschaft seines 
Herzens. Er muß bei ihnen verweilen können, bis sie sich ihm erschließen. Er muß 
erfahren, wie es ist, wenn das Wort Gottes durch alle Stockwerke seiner Seele hin- 
durch fällt und ihren Grund erreicht. 

Kann so schon die einzelne Betrachtung die übernatürliche Welt realisieren, sicht- 
bar und berührbar machen, dann noch viel mehr die •Geistlichen Übungen" im gan- 
zen. Sie schaffen in ihrer Abgeschlossenheit und Stille einen neuen, vom Alltag sich 
abhebenden Raum, der den Menschen unter Umständen zum erstenmal die Welt 
Gottes und seiner Geheimnisse bewußt erleben läßt. Dieser Raum birgt auch seine 
Gefahren. Es bedarf daher eines Erfahrenen, der sich in ihm auskennt, der ein- 
führt und behilflich zur Seite steht. Sonst könnte der Mensch sich fürchten oder in 
die Irre gehen. Wer aber einmal diesen Raum in seiner ganzen Weite durchschritten 
hat, wer seine Innigkeit und seine Unerbittlichkeit an sich erfahren hat, der wird 
davon nie mehr loskommen, der kann mit den beiden Emmausjüngern sagen: •War 
unser Herz nicht brennend, während er auf dem Wege mit uns redete und uns die 
Schrift aufschloß?" (Lk 24,32). Damit aber sind wir schon bei der zweiten Stufe der 
Übung, der geistlichen Erfahrung. 

II. 
Geistliche Erfahrung 

Schon die Realisierung der übernatürlichen Welt bedeutet geistliche Erfahrung, 
eben das Sehen und Hören, das Berühren, Schmecken und Verkosten, aber das ist 
nur der unterste Saum, ist nur Material für jene Erfahrung, die in den Exerzitien 



342 Friedrich Wulf 

angestrebt oder besser: die in der Betrachtung von Gott erbeten werden soll. Die 
von Ignatius von Loyola intendierte geistliche Erfahrung meint nicht in erster 
Linie eine Erfahrung rein meditativer Art, Beschauungsgnaden, mystische Erkennt- 
nisse und Antriebe im engeren oder weiteren Sinn. Es sind vielmehr jene Erfahrun- 
gen gemeint, die gemacht werden, wenn der Mensch mit seiner konkreten Natur, mit 
seiner Geschichte, seinem Schicksal, seinen eigenen Plänen und Absichten, in die 
Welt Gottes und Christi eintritt, wenn er so, als dieser Einmalige, in einem ganz 
bestimmten Punkt seines Lebensweges, vor dem Antlitz der göttlichen Majestät 
erscheint, Christus dem Herrn in seinem irdischen Leben und in seinen Geheim- 
nissen Aug in Aug begegnet. So sehr nämlich der Exerzitand zunächst sich selbst 
vergessen muß, um Gottes inne zu werden und sein Wort zu vernehmen, so geht es 
doch in den Exerzitien nicht um die Betrachtung einer in sich ruhenden göttlichen 
Wirklichkeit, des Daseins und Wesens Gottes, seiner Größe und Unendlichkeit für 
sich genommen, sondern um die Betrachtung der Heilstaten Gottes, die um des 
Menschen willen geschehen sind und die einen immerwährenden Anruf an ihn 
bedeuten, dem er sich nicht entziehen kann. Darum sieht sich der Betrachtende von 
vornherein in die Heilsgeheimnisse mithineingenommen, weiß sich an ihnen betei- 
ligt, findet sich in ihnen wieder. Er ist immer mitgemeint, auch wenn die Ereig- 
nisse, die betrachtet werden, längst zurückliegen. So wendet er sich ganz von selbst 
auf sein eigenes Leben zurück und schaut es im Licht der Offenbarungsgeheimnisse, 
sozusagen mit den Augen Gottes, im Licht der Heilsgeschichte des Alten Bundes und 
des Lebens Jesu, seines Todes und seiner Verherrlichung und der Letzten Dinge. 
Dadurch erhält es auf einmal ganz neue und größere Perspektiven, bekommt alles 
Irdische eine tiefere Sinnhaftigkeit. Die bunte, frohe, oft aber auch turbulente, 
schmerzliche und vielleicht sinnlos scheinende Geschichte des eigenen Lebens wird 
zur Heilsgeschichte, zu einem Heilswirken Gottes und Christi. 

Wer das gewahrt, ist gezwungen, manche seiner Urteile zu korrigieren; er beginnt 
sich mit seinem Schicksal, mit dem Schweren und Rätselhaften in seinem Leben zu 
versöhnen, er stellt beglückend fest, wie gut bisher Gott zu ihm war und wieviel 
Wohltaten er ihm erwies, ohne daß er es recht beachtete. Das alles stimmt ihn zum 
Staunen, zur Reue und Dankbarkeit und regt ihn zu dem Vorsatz an, in Zukunft 
Gott stärker zu vertrauen, auf seine tägliche Führung mehr zu achten, seinem Anruf 
besser zu folgen, dieses und jenes anders zu machen. Die so sich vollziehende Wand- 
lung seines Denkens und Wollens, seines tieferen Bewußtseins, ja des ganzen 
Menschen ist die eigentliche geistliche Grunderfahrung, zu der die Exerzitien an- 
leiten. Der Mensch soll in den Betrachtungen mit sich und seinem Leben, wie immer 
es sei, eins werden, in dem Sinn, wie Gott sich mit diesem Leben eins setzt, es 
verurteilend oder bestätigend. Es darf kein Rest bleiben, der nicht aufgeholt und 
gelöst würde, sonst müßte es immer wieder ins Gebet hineingenommen werden: ein 
Kreuz, eine Sünde, das Nicht-zu-Ändernde, Fehlschläge und Verdemütigungen. 
Einen wunderbaren Frieden schenkend, tröstend und stärkend ist das lebendige, im 
Glauben erfahrene, den ganzen Menschen erfüllende und tragende Wissen, Gott 
nahe zu sein, mit seinem Willen übereinzustimmen, seine Liebe und Barmherzigkeit 
zu besitzen, auch wenn der äußere Schein dagegen spricht, wenn die Menschen einen 
bedauern und das eigene spürbare Herz weinen muß. Ohne eine solche Erfahrung 



Was macht die •Exerzitien" heute aktuell 343 

würde manches Leben auf die Dauer bis zur Sinnlosigkeit entleert, gerade bei der 
heutigen Einebnung der Welt, bei der Überbeanspruchung des Menschen, seiner 
Verkümmerung und Monotonie, seinem Gehetztsein und seiner Verängstigung. 

Mit dieser Grunderfahrung ist aber für den Beter noch eine weitere Erfahrung 
verbunden. Er erlebt sich in der Betrachtung als den hier und jetzt Angesprochenen, 
Aufgerufenen, nicht nur im Sinne der allgemeinen Berufung zum christlichen Glau- 
ben und zur Nachfolge Christi, sondern sehr konkret zu diesem und jenem. Gott 
steht nicht nur vor ihm als der Richtende und Liebende, sondern auch als der 
Werbende, Lockende und Rufende, wie Christus vor den Aposteln oder dem Reichen 
Jüngling, und sogar als der Fordernde und Befehlende, wie der Gott des Alten 
Bundes vor Moses und den Propheten. Je mehr einer sich mit Gott im Gebet ein- 
läßt, je näher er ihm kommt, um so stärker gerät seine Seele in Bewegung, wird 
hierhin und dorthin gezogen. Das kann zunächst Verwirrung stiften und eine starke 
Unruhe hervorrufen, bis er inne wird oder es ihm gesagt wird, daß er unter dem 
Einfluß verschiedenartiger Mächte steht, nicht nur unter dem Einfluß Gottes, sondern 
auch seiner eigenen durch die Erbsünde geschwächten Natur und sogar Satans. Das 
hierdurch ausgelöste Ringen, das Sich-im-Kampfe-Wissen, das Spüren der inneren 
Widerstände, das Bewußtwerden der eigenen Schwächen und Dämonien, der Ein- 
samkeit und Verlassenheit, die innere Dürre und Kälte, der wiedergewonnene 
Friede, die inwendige Freude über das plötzliche Wissen, daß Gott da ist, daß er 
den Menschen führt und trägt, daß darum alles gut ist, auch das gehört zur geist- 
lichen Erfahrung, wie sie in den Exerzitien gewonnen werden kann. Nicht als ob 
sie nur in den Exerzitien gemacht würde. Aber hier werden die religiösen Erfahrun- 
gen des Alltags, in der Arbeit, im Erleben von Freude und Leid, in der Betätigung 
von Glaube, Hoffnung und Liebe, in der Übung von Geduld, im Verzeihen und in 
der Selbstüberwindung, in Verdemütigungen und Entsagungen oder auch in 
Schwachheit und Sünde, noch einmal gesammelt und vertieft, reflexer gemacht, in 
den Seelengrund hineingeholt und so zu formenden Kräften, die den Menschen in 
tieferen Schichten seines Wesens verwandeln. Nicht wenige hatten in den Exerzi- 
tien zum erstenmal das klare Bewußtsein, Gott ganz persönlich und allein gegen- 
überzustehen. Dieses Bewußtsein hat sie Zeit ihres Lebens nicht mehr verlassen. Ihr 
Christentum bewegte sich von da ab auf einer neuen Stufe. Die geistliche Erfahrung 
gehörte nun zu ihrem täglichen Leben. Es war gefüllter und reicher geworden. 

III. 

Entscheidung und Wahl 

Mit der geistlichen Erfahrung, insbesondere mit dem wachsenden Bewußtsein, 
von Gott persönlich angesprochen und geführt zu werden, wird nun noch eine dritte 
Übung notwendig, die den Höhepunkt der Exerzitien darstellt. Im Hereinholen 
des vergangenen Lebens, seiner Taten und Versäumnisse vor das Angesicht Gottes, 
im Schauen dieses Lebens auf dem Hintergrund der Offenbarungsgeheimnisse, im 
Erleben des lockenden, werbenden, rufenden und fordernden Gottes leuchtet immer 
mehr auf, was Gott mit einem Menschen vorhat, was er von ihm will und welche 
Wege er ihm weist. So ergibt sich denn als dritte Stufe der Übung in den Exerzitien 



344 Friedrich Wulf 

das Hinhorchen auf Gottes Wort •für mich" und die Einübung in den erkannten 
Gotteswillen. Es zeigt sich hier zwar, daß alle drei Stufen der Übung aufs engste mit- 
einander verbunden sind, daß sie ineinander übergehen, daß die eine in der anderen 
enthalten ist, aber sie stellen doch jeweils einen besonderen Gesichtspunkt heraus, 
der darum auch gesondert betrachtet werden muß. 

Zu dieser letzten Übung der Exerzitien, auf die schon die beiden anderen Übun- 
gen hinzielten, gehört zunächst einmal der Wille, überhaupt hinzuhorchen, sich dem 
Wort Gottes auszusetzen, sich ihm hinzugeben, vor sich und vor Gott nidit zu fliehen, 
sich nicht zu verstecken, nicht auszuweichen, sich im Gegenteil mit Gott einzulassen, 
sein Wort ernst, gleichsam wörtlich zu nehmen, sein Leben vor ihn hinzutragen, 
ihn in jeden Winkel dieses Lebens hineinleuchten zu lassen. Man soll nicht sagen, 
das sei doch selbstverständlich, sonst brauche man erst gar keine Exerzitien zu 
machen. So einfach ist es nicht. Es kann einer durchaus im allgemeinen bereit sein, 
Gottes Willen zu erfüllen, aber im konkreten Fall stehen schon der Erkenntnis dieses 
Willens, geschweige denn seiner Ausführung Hindernisse entgegen, die gar nicht 
in der freien Verfügung des Einzelnen liegen. Schon die Bereitschaft für Gott ist 
eine Gnade und will erbetet sein. Nicht umsonst läßt Ignatius den Exerzitanden 
während der Übungen um die Gnade bitten, •daß ich nicht taub sei auf Seinen Ruf 
hin, sondern schnell und voll Bereitschaft, Seinen heiligsten Willen zu erfüllen". Ein 
solches Gebet ist um so mehr am Platz, je unsicherer der Mensch ist, je ängstlicher er 
sich selbst und seinen Besitz verteidigt, je mehr er sich vor fremdem Eingriff fürch- 
tet und einer Entscheidung auszuweichen sucht. Das aber trifft heute weithin zu. 
Darum ist diese Übung eine der wichtigsten, die der Exerzitand vorzunehmen hat. 
Im Grunde kann niemand von uns die volle und unverhüllte Wahrheit vertragen, 
er wäre sonst ein Heiliger. Nur durch betende Übung wird man immer tiefer in die 
Wahrheit Gottes und der Erlösung, in die Wahrheit, die Gott, die Christus von der 
sündigen Welt und von uns hat, eindringen, sich von ihr ergreifen lassen. Das 
bedeutet aber zugleich immer mehr gereinigt und umgewandelt, immer inniger Gott 
vereinigt zu werden. 

Der Grundakt der Einübung in den Willen Gottes besteht also in der vorbehalt- 
losen Bereitschaft, das, was Gott sagt, zu hören, in die Seele einzulassen und anzu- 
nehmen, sei es was die Welt, sei es was das eigene Ich betrifft, mag es noch so bitter 
sein oder den eigenen Wünschen und Vorstellungen widersprechen. Dabei handelt 
es sich nicht nur um rein theoretische Wahrheiten, sondern um Wahrheiten, die 
eine Stellungnahme erfordern. Der Beter muß ja sagen zum Schöpfergott und 
seinem Wirken in der Geschichte, zu seiner eigenen Existenz, zu seiner Natur mit 
ihren Grenzen und Schwächen, zu seinem Schicksal, zur gegenwärtigen Situation in 
Welt und Kirche, zu den Mitmenschen, zur Vergänglichkeit der Geschöpfe und zum 
Tod. Er darf nicht in eine religiöse Scheinwelt flüchten wollen, indem er nur bei 
den •schönen" Wahrheiten des Glaubens verweilt und in ihnen ausruht, obwohl er 
auch dies zu Zeiten tun soll. Er darf sich nicht den Aufgaben entziehen, die Gott 
konkret ihm abverlangt. Die eigentliche Entscheidung aber, vor die die Geistlichen 
Übungen den Menschen stellen, liegt noch woanders. Sie fällt in der Betrachtung 
Christi und seines Kreuzes, des Weges der Demut und der Schmach, den er uns 
vorangegangen ist und den wir ihm nachfolgen sollen. Dabei handelt es sich zu- 



Was macht die •Exerzitien" heute aktuell 345 

nächst nodi nicht um eine Entscheidung zu diesem und jenem. Vor den Einzel - 
entscheidungen liegt die Entscheidung für den Ort auf dem Weg der Nachfolge 
Christi überhaupt. Diese Entscheidung ist für gewöhnlich nicht das Ergebnis einer 
bestimmten Stunde, obwohl es auch solche Gnadenstunden gibt, sondern reift lang- 
sam heran. Wie sie ausfällt, hängt einmal von der Gnade ab, mit der der Einzelne 
von Gott gerufen und gezogen wird, ebenso aber vom Menschen, von der Bereit- 
schaft und der religiösen Haltung, die er schon zu den Exerzitien mitbringt, und in 
den Exerzitien selbst von seinem Eifer im Gebet, seinem Verlangen, seiner Auf- 
geschlossenheit gegenüber dem Exerzitienleiter, seiner Selbstüberwindung, seiner 
Buße und seiner Ausdauer. Wer lässig ist, wer sein Herz verschließt oder es in 
Gedanken und Wünschen an die Geschöpfe hingibt, wer Gott im Gebet nicht 
bestürmt, wird nie glühend werden und darum auch nie die Notwendigkeit, die 
Größe und die Schönheit des Kreuzes und der Nachfolge von innen her schauen. 
Hier zeigt sich, wie sehr die Exerzitien ein hochgemutes Herz und einen idealen 
Sinn voraussetzen. 

Die Tage der Übungen gleichen dem Leben der Apostel und Jünger des Herrn: 
erst im täglichen Umgang mit ihrem Meister lernten sie ihn recht lieben, erkannten 
sie aber auch, wohin er sie führen wollte. Sie zögerten, ihm auf dem Wege nach 
Jerusalem zu folgen, und suchten der letzten Entscheidung auszuweichen; Petrus 
wollte sogar das Kreuz dem Herrn wehren und mußte dafür eine harte Antwort 
hinnehmen. Erst die Erfahrung seines Todes und seiner Auferstehung ließ die Ein- 
sicht in das Geheimnis Christi und der Erlösung in ihnen reifen und schenkte ihnen 
neue Kraft. Nun erst fiel auch die Entscheidung endgültig für die Nachfolge. Aber 
nicht alle, die dazu berufen waren, haben es geschafft. Viele kehrten unterwegs um 
und verloren den Mut oder konnten sich nicht von ihren irdischen Gütern und 
Plänen trennen. • So wird es auch immer in den Geistlichen Übungen sein. Viele 
hören hier zum erstenmal die Frage, die an die Jünger gerichtet wurde: •Was 
haltet ihr vom Menschensohn?" und erfahren sich zum erstenmal wie der reiche 
Jüngling angesprochen: •Geh hin, verkaufe alles, und komm und folge mir!" Was 
in solchen Stunden in den Angesprochenen vor sich geht, ist oft erregend und voller 
Spannung. Alles drängt auf eine Entscheidung hin, dessen Ende niemand voraus- 
wissen kann. 

Von dieser Entscheidung aber hängt alles Weitere in den Exerzitien ab. Auf 
ihrem Hintergrund fallen nun auch die Einzelentscheidungen, wird vielleicht eine 
Bekehrung vollzogen, kommt die Berufsfrage zur Lösung, wird etwas Schweres, das 
auf den Menschen zukommt oder schon lange von ihm verlangt wurde, aus Liebe 
zum Herrn und im Vertrauen auf ihn übernommen. Nicht selten nahmen der häufige 
oder tägliche Meßbesuch, die tägliche heilige Kommunion, die regelmäßige heilige 
Beichte oder eine große Opferbereitschaft, eine besondere Nächstenliebe, eine 
apostolische Arbeit in den Exerzitien ihren Anfang. Nicht selten begann mit ihnen 
ein bewußtes religiöses Streben, die Abwendung von einem verweltlichten Lebens- 
stil und die Überwindung der Verfallenheit an irdische Güter. Und auch dann, 
wenn es sich nicht um so auffallende und so schwerwiegende Dinge handelt, gehen 
doch immer von den Exerzitien Impulse für die konkrete Lebensgestaltung aus. Man 
spricht in diesem Zusammenhang von der Reformwahl, die in den Exerzitien vor- 



346 Friedrich Wulf 

genommen werden solle. Immer liegt diese Wahl in der Richtung des •Mehr" 
und der engeren Nachfolge Christi. 

Diese dritte Übung der Exerzitien: die Einübung des Antwortens auf Gottes und 
Christi Ruf, des Gehorsams gegenüber dem erkannten Gotteswillen, ist sowohl die 
wichtigste als auch die schwierigste. Zu ihr gibt darum Ignatius auch genaue und 
ausführliche Anweisungen, die nicht nur aus der eigenen Erfahrung stammen, son- 
dern die Frucht jener Erfahrung sind, die er mit anderen gemacht hatte. Er will 
nicht, daß der Exerzitienleiter Pflichten und Forderungen einfach predigt, durch 
fromme Rhetorik zu hohen Idealen hindrängt und damit die vom Exerzitanden 
selbst zu fällende Entscheidung schon vorwegnimmt. Nach ihm soll vielmehr die 
Seele auf dem Wege der geistlichen Erfahrung bereit gemacht werden, Gottes 
Willen zu erkennen, ihn innerlich zu schmecken und dann auch auszuführen. So wie 
eine Konversion nur langsam heranreift und der Konvertierende erst dann ja sagt, 
wenn er Glaubenserfahrungen gemacht hat, wenn ihm in diesen Erfahrungen auf 
einmal Zusammenhänge aufleuchten und die bisherigen Widerstände in ihrer Hohl- 
heit offenkundig werden, so ist es mit jeder Entscheidung und Wahl, die eine Kon- 
version voraussetzen. Es scheint uns nicht unwichtig, gerade heute auf diese geist- 
liche Pädagogik des Heiligen hinzuweisen, weil der entscheidungsschwache Mensch 
unserer Tage vor nichts so sehr Angst hat, als daß eine Entscheidung erzwungen 
oder ihm aufgedrängt werden solle. Anderseits ist für ihn kaum etwas so not- 
wendig, als daß ihm ein Weg gewiesen werde, überhaupt zu einer Entscheidung zu 
kommen, und daß er es lerne, diesen Weg zu üben. 

Wer die Exerzitien in der Weise, wie wir sie hier dargelegt haben, einmal mit- 
gemacht hat, der wird ihre dreifache Übung auch in seinem weiteren Leben in 
irgendeiner Form beibehalten. Er wird entsprechend seinem Beruf und seinem 
Können das betrachtende Gebet pflegen, wird die Pflichten und Ereignisse des All- 
tags ins Gebet hineinnehmen und so zu geistlichen Erfahrungen kommen und eben 
dadurch immer mehr angetrieben werden, auf die Stimme Gottes zu achten und 
nach dem Glauben auch wirklich zu leben. Es ist darum nicht zu viel behauptet, 
wenn man sagt, daß die Exerzitien gerade in unserer Zeit eine große Aufgabe zu 
erfüllen haben. Sie sind eine Schule, in der nicht nur das Evangelium verkündet, 
sondern noch mehr das Leben nach dem Evangelium in ungemein wirksamer Weise 
eingeübt wird. 




