Zum Ideal der vita angelica im friihen Ménchtum

Von Dr. theol. Uta Ranke-Heinemann, Bonn

Aus dem monchischen Verlangen nach voller Entfaltung des durch Christus er-
offneten Lebens in der Liebe Gottes, wie es ganz allgemein die monchische Lebens-
weise mit ihrer Absage an die Welt begriindete, erwuchs die Sehnsucht nach der
grofitmdglichen Anniherung an die endgiltige Form dieses Lebens. Im Wissen
um ihre Bestimmung, einmal wie die Engel der Anschauung Gottes teilhaftig zu
werden und gleich ihnen Gott zu dienen, wollten sie die vita angelica so weit wie
méglich schon jetzt in ihrem Leben Wirklichkeit werden lassen!. ,Das mufl die Ab-
sicht des Einsamen, das sein ganzes Wollen sein, dafl er ein Abbild der kiinftigen
Seligkeit in diesem Leibesleben besitze und gleichsam einen Teil jenes himmlischen,
glorreichen Wandels auf dieser Erde zum Unterpfand vorauszukosten beginnt“2.

Nach dem Verstindnis der Monche vollzieht sich die Teilnahme an der Wirklich-
keit Gottes im Gehorsam gegeniiber seinem Willen. Durch die véllige Anheimge-
bung des Eigenwillens an den Willen Gottes und damit an seine Gerechtigkeit er-
wichst die Uberwindung des alten Menschen und das Leben des neuen. So konnen -
die Monche das Verlangen, Gott zu gehorchen, als das Motiv ihres Ménchwerdens
bezeichnen. Eine Stelle in den koptischen Pachomiusbriefen berichtet iiber den jun-
gen Pachomius, daf} er unter Trinen zu Gott betete: ,Herr, ich habe keine andere
Hoffnung, als deinen Namen und keinen Wunsch, als deinen Willen ... ich werde
selbst bis in das Innerste der trockenen Wiiste vordringen, um deinen Willen zn
tun“s. Noch kurz vor seinem Tode bezeichnete es Pachomius den Briidern gegeniiber
als das Ziel des Monchseins, Gottes Willen zu tunt. Die vollkommene Gleichfor-
migkeit mit diesem Willen bedeutet, den Willen Gottes so zu erfilllen, wie die
Engel im Himmel es tun; sie bedeutet Gemeinschaft mit ihnen im gemeinsamen
Dienst und in Teilnahme an ihrem Leben. ,Die im Gehorsam gegen die Gebote voll-
kommen sind und losgeldst von dieser Welt, sind nicht getrennt von der Gemein-
schaft der heiligen Engel“.

Voraussetzung und Entsprechung solcher Hingabe an den Willen Gottes ist das
Absterben gegeniiber der Welt, sofern sie als gefallene Schopfung den Blick von
Gott ablenkt, sowie die Abkehr vom selbstsiichtigen Ich. Nach monchischem Ver-
stindnis wird dieses Absterben und die Zugehdrigkeit zum zukiinftigen Aon durch

1 Theoretisch vorbereitet war die vita angelica durch die Theologie der kirchlichen Gnosti-
ker. Uber die vita angelica bei Origenes vgl. W. Vélker, Das Uollkommenheitsideal des
Origenes, Tibingen 1931, S. 190—192.

2 Cassian, Coll. X, 7 CSEL 13, S. 293; vgl. Coll. X, 6, 8. 292; Coll. VII, 6. S. 189; Ephrém,
Hymni de Juliano Saba XXI, 14, Lamy 11T 920.

S Lefort, Les vies coptes de Saint Pachéme ctc., Lowen 1943, S. 60.

4 Lefort, S. 49.

8 Cassian, Coll. IX, 20 CSEL 13, S. 268: quid est alind dicere fiat voluntas tua sicut in
caelo et in terra quam ut sint homines similes angelis, et sicut voluntas dei ab illis impletur
in caelo, ita etiam hi qui in terra sunt non suam, sed eius universi faciant voluntatem? Vgl.
Vita des Rabulas, Bickell BKV 1874, S. 175; Syrische Apophthegmen, Ubers. Bud ge,
The Wit and Wisdom of the Christian Fathers of Egypt, Oxford 1934, 11 n. 601, S. 368.

6 Evagrius, cent. IV, 74, Frankenberg S. 307.



348 Uta Ranke-Heinemann

Askese bewirkt. Durch sie wird der Mensch emporgehoben iiber die natiirliche
Weise seines Seins zu der zukiinftigen, engelihnlichen. Die Ménche wollten nicht
mebr nach Mafigabe der Welt und ihres eigenen Willens leben, sondern der Welt
gestorben sein. Wie konkret solches Absterben gegeniiber der Welt von ihnen auf-
gefafit wurde, mag folgendes Apophthegma zeigen: Als dem Abbas Arsenius, einem
chemaligen vornehmen Hofbeamten, eines Tages das Testament eines verwandten
Senators liberbracht wurde, der ihm bei seinem Tode eine grofe Erbschaft hinter-
lassen hatte, sagte Arsenius nur: ,Ich bin vor ihm gestorben“?. So kann sich der
Mondh als einen bezeichnen, der seit drei Jahrens, ja seit zwanzig Jahren? im Grabe
liegt, und seine Zelle ein sepulchrum nennent?. Als Abbas Makarins einem Broder
zeigen wollte, wie sehr ein Ménch der Welt gestorben sein miisse, schickte er ihn
auf einen Friedhof und befahl ihm, die Toten zu beschimpfen. Der andere ging
hin und schmihte sie. Makarius schickte ithn zum zweitenmal, damit er sie nun
preise. Der andere tat es. Darauf sagte Makarius: ,Du weiflt, wie sehr du sie ge-
schmaht hast, und sie haben dir nichts geantwortet, und wie sehr du sie gepriesen
hast, und sie haben dir nichts gesagt. So mufit auch du, wenn du gerettet werden
willst, ein Toter werden und weder die Krinkung der Menschen noch ihr Lob be-
achten wie die Toten“Y. Dafl es sich bei diesem Tod, den die Ménche erstrebten,
nicht um ein Ausléschen handelt, sondern um die positive Bereitschaft, die Wirk-
lichkeit Gottes ganz aufzunehmen, erhellt aus einem anderen Apophthegma, in
welchem das ,Sterben gegenitber allen Worten und Taten, die der Ordnung in die-
ser Zeit angehoren®, gleichgesetzt wird mit der Hingabe an das Leben, das nach
der Auferstehung ist'z,

Solches Abgestorbensein gegentber der Welt wird von einer Reihe von Mén-
chen als apatheia bezeichnet. Dieser Ausdruck war dem Westen, hauptsichlich im
Zusammenhang mit der pelagianischen Kontroverse, nicht unverdachtig und findet
sich z. B. bei Cassian nicht. Er scheint jedoch bei rechtem Verstindnis geeignet, das
monchische Verlangen sowohl in seinem negativen Moment des Absterbens, als auch
in der durch das Absterben erschlossenen positiven Tendenz der vélligen Hingabe
an den Willen Gottes zu bezeichnen. Wenn er sich auch im Osten nicht bei allen
Mbonchsschriftstellern findet, so 1488t sich doch iiberall eine grundsitzlich iiberein-
stimmende Vorstellung von der Voraussetzung der vita angelica nachweisen.,

Die monchische Vorstellung von der apatheia ist vollig verschieden von dem
stoischen Vollkommenheitsideal. Sie ist keine Gefiihllosigkeit und erschopft sich
nicht im Negativen, sondern fiihrt durch die Befreiung von den Leidenschaften des
»Fleisches“13, die das Leben aus Gott hindern, zum Vollzug der Ganzheit dieses
Lebens. An Evagrius, bei dem der Begriff der apatheia am systematischsten darge-

7 Apophthegmata Patrum Arsenius 29 PG 65, 97.

§ Budge I n. 368, S. 108.

9 Cassian, Coll. XXIV, 9 CSEL 13, S. 683.

16 Cassian 1. ¢.; vgl. Johannes Kolobos 34 PG 65, 216 C.

11 Makarius 28 PG 65, 272; vgl. Budge I n.40, S. 16.

12 Budge Il n. 575, S. 849; vgl. n. 172, S. 252 f; n. 171, S. 252.

13 Fleisch ist nicht mit dem Leib gleichzusetzen, sondern meint den ganzen Menschen. Es
meint keineswegs nur die Sphidre des Trieblebens, der sinnlichen Leidenschaften, sondern
auch die der geistigen, moralischen Leidenschaften. Es meint den ganzen Menschen in seiner
Tendenz zur Hingabe an sich selbst als den letzten Grund seines Daseins.



Zum Ideal der vita angelica im friihen Ménchtum 349

stellt wird, 1Bt sich am besten erlautern, was gemeint ist. Er betont immer wieder
ihren Zusammenhang mit dem Leben in der agape, denn ,aus ibr (der apatheia)
spriefit die Liebe hervor“14. Damit ist schon deutlich, daB die apatheia nach seinem
Verstindnis keineswegs Empfindungslosigkeit meint, sondern eine von dem Ver-
haftetsein an den Eigenwillen gereinigte, dringende Hingabe an Gott1s. Sie ist ihm
das intensive Verlangen nach dem vdlligen Absterben des alten Menschen und dem
Erstehen des neuen. Charakteristischerweise definiert er sie als zusammengesetzt
aus Demut und Weisheit!s und bezeichnet so apatheia als die der Wirklichkeit ge-
mafle und damit weise Demut, welche vom eigenen Willen absehend und so die
urspriingliche Ordnung vollziehend sich dem Willen Gottes ergibt. Wenn sich bei
Evagrius wie bei den Stoikern auch der korrespondierende Begriff der ataraxia fin-
det, so ist deutlich, was auch hier gemeint ist, wenn er etwa sagt: ,Du sollst nicht
wollen, wie es dir gut scheint, sondern wie es Gott gefallt. .. und du wirst ruhig
(atarachos) sein“17, So bedeutet ihm apatheia die Freiheit zur Vereinigung mit Gott,
denn die Liebe, zu der die apatheia fihrt, ist far Evagrius der Ausgangspunkt und
Lebensraum der gnosis physike, der dann die theologia (das heifit die mystische
Gottesschau) folgt!s. In dieser nimmt der Mensch seine zukiinftige Seinsweise im
eigentlichsten vorweg, wie wir noch sehen werden.

Es ist begreiflich, dafl die Terminologie des Evagrius manchen Mifiverstindnis-
sen ausgesetzt war. So polemisierte Hieronymus gegen den Begriff der apatheia,
in dem er eine Entsprechung zu der pelagianischen Lehre von der Siindlosigkeit er-
blickte!9, Neuere schliefen sich ihm an20. In Wirklichkeit nimmt Evagrius einen
dauernden Zustand der Unangefochtenheit durch Versuchungen nicht an2l. Der
Mensch wird weder ein Stein noch ein Gott, wie Hieronymus es Evagrius unter-
stellt. Auch und gerade die Schau Gottes, die sich im reinen Gebet als dem Gipfel
der vita angelica vollzieht, liegt nach Evagrius nicht in einer vom Angriff der Di-
monen freien Sphare??, sondern in jenem der Herrschaft der Ddmonen entnomme-
nen Raum, der am meisten ihrer Feindseligkeit ausgesetzt ist. So schreibt Evagrins
in de oratione: ,Der Teufel beneidet sehr den, der betet und benatzt alle List, des-
sen Absicht zu zerstoren. Er 148t deshalb nicht ab, die Gedanken an das Vergan-
gene zu bewegen durch die Erinnerung und alle Leidenschaften aufzurithren durch

1 Pract. Einleitung PG 40, 1221 C.

158 Cent. VII, 53, Frankenberg S. 465,

16 Cent. VII, 3, Frankenberg S. 427.

17 De orat. 89 PG 79 1185.

18 Pract. Einleitung PG 40, 1221 C.

1% Ep. 133, 3 CSEL 56, S. 246; vgl. Dial. adv. Pelag. Prolog PL 23, 518 A; in Hierem.
lib, IV, 1 CSEL 59, S. 221.

2 Schiwietz, Das morgenlindische Ménchtum, Bd.1, Mainz1904, S. 266; Reitzen-
st ein, Historia monachorum und Historia Lausiaca, Géttingen 1916, S. 129; Bousset,
Apophthegmata, Tibingen 1923, S. 306; L. Schade, BKV Hieronymus 1 1914, S. 336,
Anm. 3; J. Lebreton, Les origines du Monachisme et de la mystique chrétienne, Recher-
ches de science religieuse 14 (1924), S. 363.

2 So auch O. Chadwick, John Cassian, Cambridge 1950, S. 84; Viller-Rahner,
Aszese und Mystik in der Udterzeit, Freiburg 1939, S. 107f; K. Rahner, Die geistliche
Lehre des Evagrius Pontikus, Zeitschrift fir Aszese und Mystik 8 (1933), S. 251; A,
Saudreau, La spiritualité d’Evagre le Pontique, La Vie Spirituelle, 46 (1936), S. [182].

22 Cent. 111, 41, Frankenberg S. 217; weitere Stellen siche Viller-Rahner.
Aszese und Mystik in der Udterzeit, S. 108, Anm. 81.



350 Uta Ranke-Heinemann

das Fleisch, um so seinen guten Lauf und das Zusammensein mit Gott zu hindern“23,
Bei Cassian, der ein Schiiler des Evagrius ist, ist die Ahnlichkeit mit dessen Vor-
stellung deutlich. Den Ausdruck apatheia ersetzt er durch den biblischen Begriff der
Reinheit des Herzens?4. Sie bedentet ihm das Nichtverhaftetsein an die Leidenschaf-
ten und damit das Leben ans Gott. So kann er die Reinheit des Herzens mit der
Liebe gleichsetzen. ,Mit der Reinheit des Herzens besitzt man die Vollkommenheit
der apostolischen Liebe“25. Sie ist der scopos, das néchste Ziel des Ménchseins, des-
sen finis (Endziel) das ewige Leben ist?®. Sie bedeuntet die Zugehorigkeit zum kiinf-
tigen Aon: ,Ohne sie ist es unméglich, da} einer zu diesem Endziel gelange®27.

Der Begriff der apatheia hat aufler fiir Evagrius vor allem fiir Gregor von Nyssa,
Makarius, Rufinus, Palladius, Theodoret von Cyrus, Nilus von Ancyra eine grofie
Bedentung. Unter Verzicht auf eine Darstellung im einzelnen 148t sich sagen, dafl
_ bei allen apatheia die Befreiung von den der Wirklichkeit Gottes feindlichen Be-
gierden des ,Fleisches” zum Gegenstand hat und nach der Einigung mit Gott ver-
langt. Auch in den ménchischen Quellen, in denen sich der Ausdruck apatheia nicht
findet, 148t sich eine dhnliche Vorstellung aufzeigen. Richtig hebt Bouyer verwandte
Gedanken in der Vita Antonii hervor. Er sagt mit Recht, dafl apatheia cine Syn-
these all dessen sei, was sich bei den ersten Monchen mit der Idee der Gelassen-
heit verkniipfe2s. Ménchische Askese hatte ja nichts anderes zum Ziel als die Be-
freiung von der Herrschaft der Begierden, und wo immer Kampf gegen diese war,
war Freiheit von jhnen und Leben aus Gott.

Die Freiheit von dem Verhaftetsein an die Welt und an sich selbst fand also In-
halt und Ausdruck in dem Leben nach dem Willen Gottes, im gehorsamen Dienst.
Sie galt der Wiederherstellung der Hinordnung auf Gott und bedeutete die Bereit-
schaft, nicht mehr selbstherrlich zu leben, sondern ganz sich Gott zu verdanken. In
solcher Hingabe bestand fir die Moénche ganz allgemein die Gemeinsamkeit mit
dem Sein der Engel, die schlechthin aus Gott und fiir Gott leben. ,Bestindig Gott
anhangen“ wollen bedeutet, ,der Heiligkeit der Engel nacheifern“2. Gestaltete sich
diese Hingabe in dem Absterben gegeniiber der Welt, in der apatheia, so beden-
tete diese ein Wetteifern mit der Natur der Engel?, mit ihrem Leben und ihrem
Wirken3t, Dieses meint Serapion, wenn er sagt: ,Wie korperlose Geistwesen habt
ihr die aufrithrerischen Begierden besiegt“s2.

Das, was im besonderen und ecigentlichen diese ungeteilte Hingabe an Gott mit
ihrem Hiniibergreifen in den zukiinftigen Aon bewirkt, nmschlieft und zum Auns-
druck bringt, ist nach ménchischem Verstindnis das Gebet. Das Gebet bedeutete den

23 De orat. 46 PG 79, 1176; vgl. de orat. 91 PG 79, 1188; de orat. 49 PG 79, 1177.

24 Daf er damit ganz in der Evagrianischen Vorstellung bleibt, zeigt etwa der Brief 56

des Evagrius {(Frankenberg S. 605), in welchem Evagrius Reinheit des Herzens mit apatheia
leichsetzt.
i Instit. IV, 48 CSEL 17, S. 78; vgl. Coll. 1, 6 CSEL 13, S. 12.
28 Coll. I, 4 CSEL 13, S. 10; vgl. Coll. 1, 5, S. 11.
27 Coll. 1, 4, S. 10.
28 Lo vie de S. Antoine, Abbaye S. Wandrille 1950, S. 61, Anm. 2.
28 Cassian Coll. XXIII, 16 CSEL 138, S. 664.
30 Theodoret von Cyrus, Relig. Hist. Prolog PG 82, 1285 B; vgl. Evagrius Protreptikos,
Frankenberg S. 555.
31 Budge Il n. 637, S. 404.
-32 Ep. ad Mon. 5 PG 40, 932 A,



Zum Ideal der vita angelica zm frithen Mionchtum 351

Mondchen den Erweis eines Daseins, das sich Gott verdanken und ihm alle Ehre ge-
ben will. Notwendigerweise entlief es sie nie mehr: das Gebet, das das monchische
Vollkommenheitssireben in seinem Verlangen nach der Wirklichkeit Gottes beglei-
tete, miindete in sich selbst im Erfassen und Erfahren dieser Wirklichkeit aus, denn
es bedeutete ihnen das Leben aus Gott schlechthin, Gleichsam das ganze monchische
Streben und Sein zusammenfassend, 148t Cassian den Abbas Isaak sagen: ,,Omnis
monachi finis cordisque perfectio ad iugem atque indisruptam orationis perseveran-
tiam tendit“ss, Das Ziel aller Vollkommenheit sei, dafl das ganze Leben und jede
Bewegung des Herzens ein einziges und bestindiges Gebet werdest. So heifit es von
Antonius, dafl er ohne Unterlafl betete3s; dasselbe wird, um nur einige zu nennen,
von Palamons3®, dem Lehrer des Pachomius, von Paulus von Phermes?, dem Schiiler
des Antonius, und von Rabulas® berichtet. Von Paulus dem Einsiedler sagt Hiero-
nymus, daf} er sein ganzes Leben in Gebet und Einsamkeit zugebracht habe3?. Der
Abbas Pambo#, Symeon#!, Marcianus*? und Jacobus® sprachen immer mit Gott.
Johannes von Lykopolis® und Zebinas* beteten Tag und Nacht. Und von Julian
Saba berichtet Ephrim, dafl er so ununterbrochen betete, wie wir atmen, um zu le-
ben®, ,Ich wollte®, erzihlt jemand von einem Mdnd, ,einmal seine Gebete zih-
len und ich sah, daf er nicht aufhirte zu beten, weder bei Tag noch bei Nacht“47.

Erwihnt sei hier, daf sich schon frih Ansdtze zum monologischen Gebet finden.
Es sind die kurzen Gebete der Mondhe in Agypten, von denen Augustinus berich-
tet und die er ,orationes. .. raptim quodam modo iaculatae”, ,gewissermaflen her-
ausgeschleuderte Gebete' nennts. So erzdhlt Abbas Isaak dem Cassian, daf} ihm
die dltesten Vater der Wiiste einen einzigen Psalmvers ibergeben hétten, als einen,
den sie ununterbrochen beteten: Deus in adjutorium meum intende, Domine ad ad-
juvandum mihi festina®?. ,Die Betrachtung dieses Verses®, sagt Isaak, ,soll in dei-
nem Herzen ununterbrochen geschehen, ihn sollst du bei jeder Arbeit und Verrich-
tung und sogar auf der Reise unaufhérlich sprechen. Im Bedenken dieses Verses
treffe dich der Schiaf, bis du durch die unaufhérliche Ubung desselben gewohnt bist,
ihn auch noch im Schlaf zu sagen. Er soll dir beim Aufwachen zuerst einfallen,
er allen anderen Gedanken zuvorkommen*50,

3 Coll. IX, 2 CSEL 13, S.250.

34 Coll. X, 7 CSEL 13, S. 293 f; vgl. Coll. IX, 7, S. 258 f; Makarius Hom. 40, 2 PG 34,
764 B; Epiphanius 8 PG 65, 164; Nilus Ep. I, 10 PG 79, 85; Bud ge I n. 120, S. 35.

35 Vita Ant. 8 PG 26, 845 A.

% JefortS. 85.

37 Palladius Hist. Laus. 20 Butler, S. 62 f.

38 Vita des R.,, Bickell BKV 1874, S. 174.

3% Vita Pauli 6 PL 28, 21 B.

40 Pambo 7 PG 65, 870.

41 Theodoret von Cyrus, Relig. Hist. 6 PG 82, 1357 C.

42 Relig. Hist. 3 PG 82, 1325 A.

43 Relig. Hist. 21 PG 82, 1452 A.

44 Rufin, Hist. Men. 1. PL 21, 391 B.

15 Relig. Hist. 24 PG 82, 1457 B.

46 Hymni de Juliano Saba XVI, 11 L am y 1II 894.

9 Budgeln 117, S. 34.

4 Ep. 130, 20 CSEL 44, S. 62.

4 Coll. X, 10 CSEL 13, S. 297.

5 Coll. X, 10, S. 302.



352 Uta Ranke-Heinemann

Wenn also das Gebet Hingabe an den Willen Gottes bedeutete, so geschah da-
mit das Verlassen der Welt und die monchische Aszese, die eben aus dem Verlan-
gen nach dem Leben in und aus Gott sich gestaliete, zugleich um des Gebetes wil-
lenst. Darum kann Evagrius in seiner Schrift de oratione sagen: ,Geh hin, verkaufe
alles und gib es den Armen, und dann nimm dein Kreuz auf dich und verlengne dich
selbst, damit du ohne Ablenkung beten kannst“s2. Und wenn die fortschreitende
Losschdlung von der Welt eine Intensivierung des Kampfes mit dem Herrn dieser
Welt bedeuntete und schlieflich als zentrale Auseinandersetzung um die Freiheit
von der Macht der Siinde in der Uberwindung des persénlichen, maskenlosen An-
griffs Satans in der Einsamkeit gipfeltes3, so galt ihre Loslosung der Intensivierung
des Gebets als der Wirklichkeit dieser Freiheit und hob diese Wirklichkeit durch
den Vollzug der letzten Auseinandersetzung mit dem Satan gleichsam empor zu
ihrer endgultigen Gestalt.

Die Monche stellten sich damit in besonderem Mafle hinein in die Wirklichkeit,
in der die Engel sind; denn es ist eben diese schon an die endgiiltige Form ange-
niherte, umfassende, im Gebet sich vollziechende Hingabe an Gott, die im eigent-
lichsten das die Ménche mit den Engeln einigende Moment bedeutet. ,Siehe, ein
irdischer Engel“, sagte Abbas Makarius von einem Bruder, den er niemals ohne
Gebet fands4. Und wenn christliche Existenz nach ménchischem Verstindnis immer
hineinbezogen ist in den Kampf, den die Engel Gottes gegen die Ddmonen voll-
ziehen, so waren die Monche in besonderer Weise den Engeln in diesem Kampf
zugeordnetss. Dieser Kampf gegen die Dimonen, der in Gemeinschaft mit den
Engeln geschieht, ist ein missionarischer Dienst fiir alle Menschen und ein Vollzug
der Anteilnahme am Leben Gottes, die die Ménche gemeinsam mit den Engeln der
Befreiung der Welt zuwendens®. Das eigentliche Werk der Mdnche fiir die Men-
schen ist dabei wiederum das Gebet, das sich mit der Fiirbitte der Engel vereinigt.
,Es ist recht, nicht nur fir deine eigene Reinigung zu beten, sondern auch fiir dein
ganzes Geschlecht, damit du so die Weise der Engel nachahmst“5?. Den Engeln ist
niamlich nach der Vorstellung der Ménche ,von Gott der Dienst fiir die Heiligen
anvertraut, die das Heil erwerben sollen“s8; oder: ,Die Aufgabe der Engel ist die
Sorge fiir die kranken Seelen, um sie zur Vollkommenheit der Gesundheit zu brin-
gen“s9, Solche Vorstellung von der fiirbittenden und helfenden Funktion der Engel
erklirt sich aus der ménchischen Vorstellung von der den Engeln eigentiimlichen
vollen Hingabe in den Willen Gottes, die damit auch ein Sichzueigenmachen seines
Heilswillens bedeutet und in der gehorsamen Bitte um den Vollzug seines Willens

5t Nilus, de octo spirit. malit. 1 PG 79, 1145 B.

52 De orat. 17 PG 79, 1172.

8 Vgl. den Anfsatz d. Verf. ,Die ersten Monche und die Dimonern® in Geist und Leben 29
(1956) 165 .

3 Makarius der Stidter 3 PG 65, 305.

8 Chrysostomus, in Matth. hom. 8, 4 PG 57, 87; vgl. Basilins, de renunt. saec. 2 PG 31,
629 D; 632 A.

% Evagrius, Cent. VI, 88, FrankenbergS. 419; vgl. cent. VI, 90, Frankenberg
S. 421.

57 Evagrius, de orat. 39 PG 79, 1176.

% Evagrius, Cent. V, 7, Frankenberg S. 321; vgl. de orat. 81 PG, 79, 1185; Cassian,
Coll. V11, 31 CSEL 13, S. 210.

% Evagrius, Cent. III, 46, Frankenberg S. 221.



Zum Ideal der vita angelica im frihen Mionchtum 353

zur Interzession sich gestaltet. Das Zentrale ist die Hingabe an Gottes Willen; sie
macht im eigentlichen die vita angelica aus. Aber eben diese vita angelica mit threr
Ausschlieflichkeitstendenz fir das Leben in der Liebe Gottes enthilt eine not-
wendige und starke Hinbeziehung auf den Nidhsten. Beide Seiten sind im Dasein
der Engel zu einer vollendeten Ganzheit geformt und bei den Ménchen nachgebil-
det.

Der hochste Vollzug der Hinordnung zu Gott und damit die héchste Form des
Gebetes als des umfassenden Ausdrucks des Gehorsams war das Lob- und Dank-
gebet, in dem die Bereitschaft, sich Goit zu verdanken, gipfelte. Hinordnung zu
Gott war nach monchischem Verstandnis verbunden mit einer gleichsam kultischen
Haltung vor Gott und bedeutete Hineinbezogensein in Lob und Dank der Engel,
eine Teilnahme an dem Gottesdienst des himmlischen Jerusalem. ,Immerdar®, heifit
es vom Monch, ,steht er vor Gottes Angesicht, kehrt aller Sorge fiir das Gegen-
wartige den Riicken; allein durch die Glut des Verlangens nach Gott gefesselt und
ganz versenkt in den Lobpreis Gottes ist er nnermiidlich bei Tag und Nacht im
Hymnensingen und Psalmodieren®s®. Solcher engelgleiche Vollzug des Gotteslobes
war der Gipfelpunkt ménchischen Strebens. ,Preise den Herrn bei Tag und Nacht,
nachahmend die Chernbim®, schreibt Basilius®l. Und Nilus, der das monchische Le-
ben eine ,leitourgia durch Gebete und Psalmen® nennt2, sagt, die Seele des Mon-
ches solle das Jerusalem sein, in dem die Feier der Theognosia begangen und das
nene Lied, von dem David spricht, dem Herrn gesungen wird®. Mit der Gnosis bei
Evagrius fallt der hymnische Lobpreis Gottes zusammen, wie ihn die Engel darbrin-
gend4, In diesem Sinne nennt Chrysostomus die Monche ,Engelchore in Menschen-
gestalt®, die ,das Leben im Himmel® auf Erden verwirklichen®. Sie treten ein in
den Lobpreis der Heiligen des Himmels. ,Oft zeigte Er (Gott) mir*, sagt ein Mdndh,
,die Scharen der ihm dienenden Engel: ich sah auch die Gerechten, die Versamm-
lung der Martyrer, die himmlische Monchsgemeinde und alle Heiligen, die nichts
anderes tun, als Gott loben und preisen?.”

Gleichwohl scheint es zuviel gesagt, wenn Peterson in seinem sehr schénen und
dankenswerten Buch ,Von den Engeln“ schreibt, ,dafl der Charakter des Gesanges
der Ménche von dem Singen des Volkes wesenilich verschieden ist“%7. Zwar sagt er
richtig, daf} es sich bei den Monchen um einen Gesang von Menschen handelt, die
»in ihrer gesamten Existenz ans der natiirlichen Ordnung der Dinge herausgehoben
sind und sich dem Sein der Engel genidhert haben. So wird ihr Gesang stets etwas

60 Rufin, Hist. Mon. 1 PL 21, 404 D; vgl. Sozomenus h. e. VI, 28 PG 67, 1369 C.
81 De renunt. saec. 10 PG 31, 648 C; vgl. ep. 2,2 PG 32, 225 C.
62 Ep. I1, 77 PG 79, 236.

8 Ep. I, 242 PG 79, 172. :
64 Cent. VI, 48, Frankenberg S. 391. Schon bei Origenes verbindet sich mit dem
Begriff der theologia, die ja die hochste Stufe der Gnosis ist, das Gotteslob; vgl. die Stellen
beiBousset, Apophthegmata S. 316. Uber theologia als hichste Gnosis und Gotteslob vgl.
auch E. Peterson, Der Lobgesang der Engel und der mystische Lobpreis, Zwischen den
Zeiten, 1925, S. 143 ff. Auch in der Historia Lausiaca des Palladius findet sich, wie Reit -
zenstein, Historia Lausiaca S. 139, Anm. 2, zeigt, theoria in der Bedeutung von Got-

teslob.

6 In Matth. Hom. 1, 5 PG 57, 20; vgl. in Matth. hom. 68, 3 PG 58, 644; Rufin, Hist. mon.
1 PL 21, 401 CD.

66 Hist. mon. 10 PL 21, 429 A.

87 Uon den Engeln, Leipzig 1935, S. 61 f.



354 Uta Ranke-Heinemann

von dem Ténen des Kosmos und von dem Lobpreis der Engel an sich haben“. Daf}
aber das Volk ,in der natiirlichen Ordnung der Dinge® singe, ist dann nicht richtig
gesagt, wenn damit eben ein wesentlicher Unterschied gegeben sein soll. Der Sanc-
tusruf des Volkes hat nicht ,eine andere Sinnbedeutung® als der der engeldhnlichen
Mondhes®, vielmehr empfingt er Bedeutung wie Wesen aus der gleichen Mitte, die
das Leben aus der Liebe Gottes ist, und bleibt wesentlich verbunden mit dem Lob-
preis der Ménche, die als Teil der auf Erden preisenden Ecclesia das gemeinsame
Gotteslob in besonderer Weise aus seiner Vorldufigkeit emporheben zu seiner end-
giiltigen Gestalt. Trotz der Transzendierung der Vorldufigkeit bleibt es aber auch
bei den Monchen bei einer Anndherung, deren Abschluff dem kommenden Leben
vorbehalten ist. Auf der anderen Seite geschieht auch das Gotteslob des Volkes
nicht mehr in der natiirlichen Ordnung der Dinge, sondern vollzieht sich in der
UberhShung des Seins und wichst ebenfalls hin zu seiner endgiiltigen Gestalt. Dazu
ist auch fiir die Christen in der Welt die engelihnliche Danksagung Gottes in
demselben Ausmafl, wie sie die Ménche leben, moglich. Es sei erinnert an das
Apophthegma, in dem von einer Offenbarung berichtet wird, die Antonius der
Einsiedler erhielt: er sei gleich einem Arzt in Alexandria, der alles Uberfliissige
den Armen gebe und mit den Engeln das Trishagion singe®.

Das monchische Leben bedeutet im Unterschied zum Leben der Christen in der
Welt eine umfassende Anwendung der Mittel, die zur Intensivierung der Hingabe
an Gott, zur Anniherung dieser Hingabe an ihre endgiiltige Gestalt, sowie zum
Vollzug des Lobes als des Ausdrucks der Ganzheit und Endgiiltigkeit der Hingabe
geeignet schienen. Dieser Loslésung von der Vorldufigkeit des Daseins galten auch
solche scheinbar nur duBerlichen Betitigungen wie das Fasten” und Wachen. Die
Ménche wollten sich einordnen in die vigilia angelica?. Nachts erhoben sie sich
vom Schlaf zu der Doxologie des Schépfers?2. Insbesondere war es das jungfrauliche
Leben unter Bezug auf Mt 22,30 und Lk 20,35 f, das ihnen Ahnlichkeit mit den
Engeln bedeutete. ,Thr wifit, Brider“, sagt Theodor, ,dafl das Leben der Ménche
und Jungfriulichen engelgleich ist“ss. Und der Bischof Serapion: ,Euer ‘Wandel
gleicht dem der Engel, denn wie die Gerechten in der Auferstehung der Toten
weder freien, noch sich freien lassen, sondern wie Engel im Himmel sind,
so habt ihr in eurer Sehnsucht das Zukiinftige vorweggenommen. Wer wiirde
euch nicht gliiklich preisen, die ihr das ungeteilte Leben wihltet? “? Die Bedeutung
der Ehelosigkeit fir ein mit den Engeln gemeinsames Gotteslob hebt Hieronymus
hervor, wenn er sagt: ,Sobald der Sohn Gottes seinen Eintritt in diese Welt hielt,
schuf er sich eine neue Familie (gemeint sind die jungfriulich Lebenden), damit er,
der im Himmel von Engeln angebetet wurde, auch Engel auf Erden habe“7s.

6 I.c. S. 58.

8 Antonius 24 PG 65, 84.

1 Vgl. Athanasius, de virginitate 7, v.d. Goltz S.4l; Lefort 8. 58; Hieronymus ep.
130, 10 CSEL 56, S. 190 f.

n Ephrgm, Hymni de Juliano Saba IX, 8 Lamy III 874; vgl. Palladius, Hist. Laus. 2
ButlerS. 18.

72 Nilus ep. I, 26 PG 79,93 A; vgl. Hieronymus, Tract. de Psalmo CVII Morin Anecdota
Mareds. 111, 2, S. 181, Z. 1.

% Ep. Ammonis 23, Halkin, S. Pachomii vitae graecae, Briissel 1932, S. 111.

74 Ep. ad Mon. 7 PG 40, 932 D; vgl. Cassian Instit. VI, 6 CSEL 17, S. 118 f.



Zum 1deal der vita angelica im friihen Monchtum 355

Solchem zur volligen Hingabe an Gott bereiten ungeteilten Leben, das seine
letzte Erfillung in dem der Gemeinschaft der Engel zugeordneten unaufhérlichen
Gotteslob findet, galt das monchische Verlangen. Es dringte sie aus der Erfahrung
der Wirklichkeit Gottes hin zu der Ganzheit und Endgiiltigkeit dieser Erfahrung,
die sich ausstromt im Gotteslob. Auf der anderen Seite bedeutete ihnen ein solches
Lob eine Haltung, die als vollendete Entsprechung zu der Wirklichkeit Gottes diese
umfassend und zutiefst erfahren 1aft. Und so gestaltete sich ihnen immer nen und
immer tiefer die bis zum Schauen sich steigernde Erfahrung der Nihe Gottes. Das
Wort Christi: ,Selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen®,
enthilt nach dem Verstandnis der Ménche eine Verheiflung, die in gewissem Sinne
schon in dieser Welt eine vorweggenommene Erfillung finden kann und soll. Im
zukiinftigen Aon ,werden alle zur Liebe Gottes und zur Beschauung der géttlichen
Dinge iibergehen durch die bestindige Reinheit des Herzens . . . Diese (die Monche)
haben sich, wihrend sie noch im verweslichen Fleische sind, jener Beschaftigung
geweiht, in welcher sie nach Ablegung der Verweslichkeit immer sein werden, und
gelangen so jetzt schon zu jener Verheiflung unseres Herrn, in welcher er sagt:
selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen®, sagt Cassian?e,
der am ausdricklichsten das ganze monchische Streben mit dieser Seligpreisung
verband. Seine Schau Gottes ist jedoch nicht ein Anblick Gottes, wie er dem zu-
kiinftigen Leben vorbehalten bleiben mufl??, sondern bedeutet das durch die voll-
stindige Losldsung von aller Ablenkung und Geteiltheit sich vollziehende einfache
und letzte Versenktsein in Gott und die unverwandte gesammelte Hinkehr zu ihm?,
Cassians Vorstellung teilt Rufin, wenn er sagt: ,Wenn wir aber . .. reines Herzens
vor Gott hintreten, frei von allen jenen Lastern und Leidenschaften, dann ver-
mogen wir, soweit das moglich ist, auch Gott zu schauen und im Gebet das Auge
unseres Herzens auf ihn zu richten“??. Beide schliefen sich damit an Evagrius an.
Wenn dieser sagt: ,Selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott
schauen®, so ist ihm dabei die Reinheit die apatheia und die Schau Gottes eine
»wahre Erkenntnis der einen Wesenheit der anbetungswiirdigen Dreifaltigkeit®,
die nach dem Mafle der apatheia jetzt schon zuteil wird®®.

Solche Vorstellungen von dem Zusammenhang zwischen Reinheit des Herzens
und einer jetzt schon zu erlangenden Schau Gottes ist nicht etwa nur in der eva-
grianischen Auspragung des Monchtums lebendig. An erster Stelle ist hier Gregor
von Nyssa zu nennen, bei dem jene Schau Gottes im Spiegelbild der reinen Seele
aufsteigt zu jener Hohe der Erkenntnis, in der die Seele Gott unmittelbar sieht. Es
ist ein Hindurchdringen durch das Vielerlei des Verstandes in das Unsichtbare und
Unbegreifliche und darin ein Sehen Gottess!. Nicht weniger deutlich driickt Ammo-
nas diese Vorstellung aus, wenn er sagt: ,Die, die reines Herzens sind, schauen

7 Ep. 22, 21 CSEL 54, S. 173; vgl. Gregor v. Nazianz, Poemata moralia 10 v. 920 ff.
PG 37, 746 f.

7 Coll. I, 10 CSEL 13, S. 17 {.

77 Coll. I, 15 CSEL 13, S. 25.

8 Vgl. Coll. I, 8 CSEL 13, S. 15; Coll. X, 6 CSEL 13, S. 292.

7 Rufin, Hist. Mon. 1 PL 21, 397 C.

80 Ep. 56, Frankenberg S. 605.

81 Vita Moysis PG 44, 377 A.



356 Uta Ranke-H einemann

Gott. Daher erscheint also Gott denen, die nicht mehr Knechte ihrer Begierden
sind“82. Die Worte Pauli: ,Bin ich nicht frei, habe ich nicht den Herrn Christus
gesehen®, dentet er in diesem Sinne: ,,Auch der Apostel war frei von aller Schlech-
tigkeit, denn er war ein Asket, er war den Begierden nicht untertan. Und der Freie
sicht Jesus, denn den Freien erscheint unser Erloser“ss, Von Pachomius heifit es:
»~Er war wie einer, der durch die Reinheit seines Herzens den unsichtbaren Gott wie
in einem Spiegel schaut“s4. Als Beispiel aus den Apophthegmen sei erwihnt: ,Sein
{des Mdndhes) Herz wird nach vielen Mithen und Kidmpfen gereinigt ... und er
wird gewiirdigt, Christus in einer Lichtoffenbarung zu schauen®“ss.

Auch wo man sich nicht ausdriicklich an die Verheifung Mt 5,8 anlehnte, findet
sich eine dhnliche Vorstellung, die dieses letzte Innewerden der Wirklichkeit Gottes
meint. Es ist nichts anderes, wenn es von Antonius heifit: nachdem er fast zwanzig
Jahre fiir sich allein als Asket in einem einsamen Kastell gelebt hatte, ,trat er wie
aus einem Heiligtum hervor, eingeweiht in tiefe Geheimnisse und gottbegeistert“ss.
Auch hier ist die hochste Frucht der monchischen Loslésung und Askese, der Gipfel-
punkt der durch die Freiheit von der Siinde gestalteten Erfahrung Gottes gemeint.

‘Wenn in den Apophthegmen das Gehen des Monches ,auf dem Pfade der aske-
tischen Vollkommenheit“ hin zu der Anschauung Gottes als gleichbedentend an-
gesehen wird mit dem Verlangen des Verses: ,Meine Seele diirstet nach dir, dem
lebendigen Gott“®, so erhalten wir damit eine Charakterisierung des monchischen
Strebens, das sich als ein liebendes Verlangen nach der Vereinigung mit Gott
erweist. Ahnlich sagt Theodoret: ,Die heifle Liebe zu Gott . . . entflammt den Geist
zur Schan Gottes“s8. Es ist die Liebe, die Gott erfahren 1aRt und fortschreitend zu
seiner Anschauung fihrt. Diese Anschauung vollzieht sich in einer dynamischen
Entwicklung, die keinen Abschluf} kennt. Gregor von Nyssa macht den Abstand zur
Endgiiltigkeit am deutlichsten, wenn er sagt, da die Seele, je mehr sie zur Be-
schauung Gottes gelangt, immer tiefer seine Nichterschaubarkeit erfihrts?, Die
hochste Gnosis bei Evagrins vollzieht sich in der gleichen Dynamik der Liebe. Sie
ist ihm ein immer starkeres Liebesverlangen zu Gott?. Die Liebe als die Erfahrung
Gottes tendiert immer nen und immer mehr auf die Erkenntnis Gottes hin und
findet in dieser ihre Erfiillung®®, Wenn I. Hausherr es erstaunlich findet, daf in
dem System des Evagrius die Liebe nur noch die Tir zur Gnosis und zwar zur
unteren Gnosis sei, statt die Konigin des Himmels zu sein®2, so gibt die systematische
Stufenleiter des Evagrius, seine sukzessive Darstellung nur scheinbar einen Grund,
eine ,spiritualité intellectualiste“ der Spiritualitit gegeniberzusteflen, deren Gipfel

s2 Epp. dub. 1, 3 PO 10, S. 621.

8 Fpp. dub. 1, 1 PO 19, S. 619.

8 Pachomii vita prima 22, Halkin S. 14.

8% Budge Il n. 615, S. 380 {; vgl. n. 624, S. 391 und n. 625, S. 392.

8 Vita Ant. 14 PG 16, 864 C; vgl. 34, 893 B. Auch Chrysastomus betont, dafl Antonius der
Schau Gottes teilhaftig wurde (In Matth. hom. 8,5 PG 57, 175).

87 Budge II n. 615, S, 381.

8 Relig. Hist. 30 PG 82, 1493 B.

8 Vita Moysis PG 44, 376 D.

% De orat. 118 PG 79, 1193.

9 Vgl. Cent. 1, 86, Frankenberg S. 123; Monchsspiegel 3, Grefimann S. 153.

%2 Les grands courants de la spiritualité orientale, Orientalia Christiana Periodica, Rom
1935, S. 122.



Zum Ideal der vita angelica im frithen Ménchtum 357

die Liebe ist. Die Liebe steht bei Evagrius nicht nur am Ausgangspunkt der Gnosis,
sondern umfafit sie ganz. Die Gnosis steht nicht der Liebe gegeniiber, sie ist viel-
mehr immer eine Gnosis der Liebenden und vollzieht sich nur im Akt der Gottes-
liebe®s. Die Gnosis des Evagrius erweist sich als eine keineswegs intellektualistische;
die Erkenntnis, die er meint, umfafit die Ganzheit des Menschen, und zwar des
neuen Menschen, der aus der Liebe Gottes lebt. Es ist auch nicht geniigend, wenn
man sagt, dafl die Gnosis des Evagrius ein moralisches Element einschlief3t?4.

Die véllige Entleerung um der letzten Hingabe an Gott willen, die der Anschau-
ung Gottes teilhaftig wird, gestaltet sich, wie wir sahen, zur Haltung des Gebetes.
Evagrius nennt es das ,reine Gebet®. Es ist das Gebet, das alles Irdische und alles
Eigene verlassend, ganz eingegangen ist in ‘das Licht Gottes. Das Wort des Anto-
nius: non est perfecta oratio, in qua se monachus vel hoc ipsum quod orat intel-
legit (ein Gebet, in welchem der Ménch sich oder das, was er betet, versteht, ist
nicht vollkommen)?, meint ein Versenktsein in Gott, das nichts Eigenes mehr will,
nicht mehr for sich bittet, sondern nur noch Hingabe ist. Ammonas nennt diese
Haltung das Teilhaftigwerden des Geistes des Feuers: ,Wenn ihr ihn empfangen
habt, wird er euch die Geheimnisse des Himmels enthiillen. Vieles wird er euch
enthiillen, das ich nicht auf Papier zu schreiben vermag. Frei werdet ihr dann sein
von jeder Furcht, und himmlische Freude wird euch aufnehmen, und ihr werdet
gleichsam versetzt sein in das Koénigreich, obwohl ihr noch im Kérper weilt“e.
Cassian nennt dieses Gebet das ,Flammengebet“, in welchem der Geist, alle Ge-
betsweisen gleichzeitig in sich begreifend, ,wie eine unfafibare, reifiende Flamme
alles durchmessend® unaussprechliche Bitten vor Gott ausgiefit®?.

In solchem Gebet vollzicht sich die Schau Gottes. Es ist das opus praecipuum
des Monches®, dessen ganze Existenz vom Gebet getragen ist und im Gebet sich
vollendet. So schliefit Evagrius sein mystisches Buch de oratione mit den Worten:
,Wenn du in deinem Gebet iiber alle andere Freude gelangt bist, dann hast du in
Wahrheit das Gebet gefunden“®. Im Gebet vollzieht sich die Gestaltung der neuen
Schopfung, die schon auf Erden vorwegnehmend die Endgiiltigkeit verkostet und
an dem Leben der Engel teilnimmt: ,Engelgleich wird der Ménch durch das wahr- .
hafte Gebet“100,

8 Vgl. Evagrius, ep. 56, Frankenberg S. 605.

9 Viller-Rahner, Aszese und Mystik in der Udterzeit, S. 102.

85 Cassian, Coll. IX, 81 CSEL 13, S. 277.

% Ammonas, ep. 4 PO 11, S. 445 {. Es ist charakteristisch, daf dieses hchste Versenktsein
in Gott sich mit der Interzession verbindet. Ammonas fihrt an der genannten Stelle fort:
». .. Und ihr verlangt nicht mehr danach, fiir euch selbst zu beten, sondern fiir die anderen.”

97 Coll. IX, 15 CSEL 13, S. 263.

%8 Rufin, Hist. Mon. 1 PL 21, 397 B.

9 de orat. 153 PG 79, 1200.

100 Evagrius, de orat. 113 PG 79, 1192.






