
Zum Ideal der vita angelica im frühen Mönchtum 

Von Dr. theol. Uta Ranke-Heinemann, Bonn 

Aus dem mönchischen Verlangen nach voller Entfaltung des durch Christus er- 
öffneten Lebens in der Liebe Gottes, wie es ganz allgemein die mönchische Lebens- 
weise mit ihrer Absage an die Welt begründete, erwuchs die Sehnsucht nach der 
größtmöglichen Annäherung an die endgültige Form dieses Lebens. Im Wissen 
um ihre Bestimmung, einmal wie die Engel der Anschauung Gottes teilhaftig zu 
werden und gleich ihnen Gott zu dienen, wollten sie die vita angelica so weit wie 
möglich schon jetzt in ihrem Leben Wirklichkeit werden lassen1. •Das muß die Ab- 
sicht des Einsamen, das sein ganzes Wollen sein, daß er ein Abbild der künftigen 
Seligkeit in diesem Leibesleben besitze und gleichsam einen Teil jenes himmlischen, 
glorreichen Wandels auf dieser Erde zum Unterpfand vorauszukosten beginnt"2. 

Nach dem Verständnis der Mönche vollzieht sich die Teilnahme an der Wirklich- 
keit Gottes im Gehorsam gegenüber seinem Willen. Durch die völlige Anheimge- 
bung des Eigenwillens an den Willen Gottes und damit an seine Gerechtigkeit er- 
wächst die Überwindung des alten Menschen und das Leben des neuen. So können 
die Mönche das Verlangen, Gott zu gehorchen, als das Motiv ihres Mönchwerderis 
bezeichnen. Eine Stelle in den koptischen Pachomiusbriefen berichtet über den jun- 
gen Pachomius, daß er unter Tränen zu Gott betete: •Herr, ich habe keine andere 
Hoffnung, als deinen Namen und keinen Wunsch, als deinen Willen... ich werde 
selbst bis in das Innerste der trockenen Wüste vordringen, um deinen Willen zu 
tun"3. Noch kurz vor seinem Tode bezeichnete es Pachomius den Brüdern gegenüber 
als das Ziel des Mönchseins, Gottes Willen zu tun4. Die vollkommene Gleichför- 
migkeit mit diesem Willen bedeutet, den Willen Gottes so zu erfüllen, wie die 
Engel im Himmel es tun5; sie bedeutet Gemeinschaft mit ihnen im gemeinsamen 
Dienst und in Teilnahme an ihrem Leben. •Die im Gehorsam gegen die Gebote voll- 
kommen sind und losgelöst von dieser Welt, sind nicht getrennt von der Gemein- 
schaft der heiligen Engel"8. 

Voraussetzung und Entsprechung solcher Hingabe an den Willen Gottes ist das 
Absterben gegenüber der Welt, sofern sie als gefallene Schöpfung den Blick von 
Gott ablenkt, sowie die Abkehr vom selbstsüchtigen Ich. Nach mönchischem Ver- 
ständnis wird dieses Absterben und die Zugehörigkeit zum zukünftigen Äon durch 

1 Theoretisch vorbereitet war die vita angelica durch die Theologie der kirchlichen Gnosti- 
ker. Über die vita angelica bei Origenes vgl. W. V ö 1 k e r , Das Vollkommenheitsideal des 
Origenes, Tübingen 1931, S. 190•192. 

2 Cassian, Coll. X, 7 CSEL 13, S. 293; vgl. Coll. X, 6, S. 292; Coll. VII, 6. S. 189; Ephräm, 
Hymni de Juliano Saba XXI, 14, Lamy III 920. 

3 L e f o r t, Les vies coptes de Saint Pachöme etc., Löwen 1943, S. 60. 
4 L e f o r t, S. 49. 
5 Cassian, Coll. IX, 20 CSEL 13, S. 268: quid est aliud dicere fiat voluntas tua sicut in 

caelo et in terra quam ut sint homines similes angelis, et sicut voluntas dei ab illis impletur 
in caelo, ita etiam hi qui in terra sunt non suam, sed eius universi faciant voluntatem? Vgl. 
Vita des Rabulas, B i c k e 11 BKV 1874, S. 175; Syrische Apophthegmen, Übers. Budge, 
The Wit and Wisdom of the Christian Fathers of Egypt, Oxford 1934, II n. 601, S. 368. 

a Evagrius, cent. IV, 74, Frankenberg S. 307. 



848 Uta Ranke-Heinemann 

Askese bewirkt. Durch sie wird der Mensch emporgehoben über die natürliche 
Weise seines Seins zu der zukünftigen, engelähnlichen. Die Mönche wollten nicht 
mehr nach Maßgabe der Welt und ihres eigenen Willens leben, sondern der Welt 
gestorben sein. Wie konkret solches Absterben gegenüber der Welt von ihnen auf- 
gefaßt wurde, mag folgendes Apophthegma zeigen: Als dem Abbas Arsenius, einem 
ehemaligen vornehmen Hofbeamten, eines Tages das Testament eines verwandten 
Senators überbracht wurde, der ihm bei seinem Tode eine große Erbschaft hinter- 
lassen hatte, sagte Arsenius nur: •Ich bin vor ihm gestorben"7. So kann sich der 
Mönch als einen bezeichnen, der seit drei Jahren8, ja seit zwanzig Jahren9 im Grabe 
liegt, und seine Zelle ein sepulchrum nennen10. Als Abbas Makarius einem Bruder 
zeigen wollte, wie sehr ein Mönch der Welt gestorben sein müsse, schickte er ihn 
auf einen Friedhof und befahl ihm, die Toten zu beschimpfen. Der andere ging 
hin und schmähte sie. Makarius schickte ihn zum zweitenmal, damit er sie nun 
preise. Der andere tat es. Darauf sagte Makarius: •Du weißt, wie sehr du sie ge- 
schmäht hast, und sie haben dir nichts geantwortet, und wie sehr du sie gepriesen 
hast, und sie haben dir nichts gesagt. So mußt auch du, wenn du gerettet werden 
willst, ein Toter werden und weder die Kränkung der Menschen noch ihr Lob be- 
achten wie die Toten"11. Daß es sich bei diesem Tod, den die Mönche erstrebten, 
nicht um ein Auslöschen handelt, sondern um die positive Bereitschaft, die Wirk- 
lichkeit Gottes ganz aufzunehmen, erhellt aus einem anderen Apophthegma, in 
welchem das •Sterben gegenüber allen Worten und Taten, die der Ordnung in die- 
ser Zeit angehören", gleichgesetzt wird mit der Hingabe an das Leben, das nach 
der Auferstehung ist12. 

Solches Abgestorbensein gegenüber der Welt wird von einer Reihe von Mön- 
chen als apatheia bezeichnet. Dieser Ausdruck war dem Westen, hauptsächlich im 
Zusammenhang mit der pelagianischen Kontroverse, nicht unverdächtig und findet 
sich z. B. bei Cassian nicht. Er scheint jedoch bei rechtem Verständnis geeignet, das 
mönchische Verlangen sowohl in seinem negativen Moment des Absterbens, als auch 
in der durch das Absterben erschlossenen positiven Tendenz der völligen Hingabe 
an den Willen Gottes zu bezeichnen. Wenn er sich auch im Osten nicht bei allen 
Mönchsschriftstellern findet, so läßt sich doch überall eine grundsätzlich überein- 
stimmende Vorstellung von der Voraussetzung der vita angelica nachweisen.. 

Die mönchische Vorstellung von der apatheia ist völlig verschieden von dem 
stoischen Vollkommenheitsideal. Sie ist keine Gefühllosigkeit und erschöpft sich 
nicht im Negativen, sondern führt durch die Befreiung von den Leidenschaften des 
•Fleisches"13, die das Leben aus Gott hindern, zum Vollzug der Ganzheit dieses 
Lebens. An Evagrius, bei dem der Begriff der apatheia am systematischsten darge- 

7 Apophthegmata Patrum Arsenius 29 PG 65, 97. 
8 Budge I n.368, S. 108. 
9 Cassian, Coll. XXIV, 9 CSEL 13, S. 683. 
10 Cassian 1. c; vgl. Johannes Kolobos 34 PG 65, 216 C. 
11 Makarius 23 PG 65, 272; vgl. B u d g e I n.40, S. 16. 
12 Budge II n. 575, S. 349; vgl. n. 172, S. 252 f; n. 171, S. 252. 
13 Fleisch ist nicht mit dem Leib gleichzusetzen, sondern meint den ganzen Menschen. Es 

meint keineswegs nur die Sphäre des Trieblebens, der sinnlichen Leidenschaften, sondern 
auch die der geistigen, moralischen Leidenschaften. Es meint den ganzen Menschen in seiner 
Tendenz zur Hingabe an sich selbst als den letzten Grund seines Daseins. 



Zum Ideal der vita angelica im frühen Mönditum 349 

stellt wird, läßt sich am besten erläutern, was gemeint ist. Er betont immer wieder 
ihren Zusammenhang mit dem Leben in der agape, denn •aus ihr (der apatheia) 
sprießt die Liebe hervor"14. Damit ist schon deutlich, daß die apatheia nach seinem 
Verständnis keineswegs Empfindungslosigkeit meint, sondern eine von dem Ver- 
haftetsein an den Eigenwillen gereinigte, drängende Hingabe an Gott15. Sie ist ihm 
das intensive Verlangen nach dem völligen Absterben des alten Menschen und dem 
Erstehen des neuen. Charakteristischerweise definiert er sie als zusammengesetzt 
aus Demut und Weisheit18 und bezeichnet so apatheia als die der Wirklichkeit ge- 
mäße und damit weise Demut, welche vom eigenen Willen absehend und so die 
ursprüngliche Ordnung vollziehend sich dem Willen Gottes ergibt. Wenn sich bei 
Evagrius wie bei den Stoikern auch der korrespondierende Begriff der ataraxia fin- 
det, so ist deutlich, was auch hier gemeint ist, wenn er etwa sagt: •Du sollst nicht 
wollen, wie es dir gut scheint, sondern wie es Gott gefällt... und du wirst ruhig 
(atarachos) sein"17. So bedeutet ihm apatheia die Freiheit zur Vereinigung mit Gott, 
denn die Liebe, zu der die apatheia führt, ist für Evagrius der Ausgangspunkt und 
Lebensraum der gnosis physike, der dann die theologia (das heißt die mystische 
Gottesschau) folgt18. In dieser nimmt der Mensch seine zukünftige Seinsweise im 
eigentlichsten vorweg, wie wir noch sehen werden. 

Es ist begreiflich, daß die Terminologie des Evagrius manchen Mißverständnis- 
sen ausgesetzt war. So polemisierte Hieronymus gegen den Begriff der apatheia, 
in dem er eine Entsprechung zu der pelagianischen Lehre von der Sündlosigkeit er- 
blickte19. Neuere schließen sich ihm an20. In Wirklichkeit nimmt Evagrius einen 
dauernden Zustand der Unangefochtenheit durch Versuchungen nicht an21. Der 
Mensch wird weder ein Stein noch ein Gott, wie Hieronymus es Evagrius unter- 
stellt. Auch und gerade die Schau Gottes, die sich im reinen Gebet als dem Gipfel 
der vita angelica vollzieht, liegt nach Evagrius nicht in einer vom Angriff der Dä- 
monen freien Sphäre22, sondern in jenem der Herrschaft der Dämonen entnomme- 
nen Raum, der am meisten ihrer Feindseligkeit ausgesetzt ist. So schreibt Evagrius 
in de oratione: •Der Teufel beneidet sehr den, der betet und benutzt alle List, des- 
sen Absicht zu zerstören. Er läßt deshalb nicht ab, die Gedanken an das Vergan- 
gene zu bewegen durch die Erinnerung und alle Leidenschaften aufzurühren durch 

14 Pract. Einleitung PG 40, 1221 C. 
16 Cent. VII, 53, Frankenberg S. 465. 
10 Cent. VII, 3, Frankenberg S. 427. 
17 De orat. 89 PG 79 1185. 
18 Pract. Einleitung PG 40, 1221 C. 
18 Ep. 133, 3 CSEL 56, S. 246; vgl. Dial. adv. Pelag. Prolog PL 23, 518 A; in Hierein, 

lib, IV, 1 CSEL 59, S. 221. 
20 Schiwietz, Das morgenländische Mönchtum, Bd. I, Mainz 1904, S. 266; R e i l z e n - 

stein, Historia monachorum und Historia Lausiaca, Göttingen 1916, S. 129; B o u s s e t, 
Apophthegmata, Tübingen 1923, S. 306; L. Schade, BKV Hieronymus I 1914, S. 336, 
Anm. 3;J. Lebreton, Les origines du Monachisme et de la mystique chretienne, Recher- 
ches de science religieuse 14 (1924), S. 363. 

21 So auch 0. Chadwick, John Cassian, Cambridge 1950, S. 84; Viller-Rahner, 
Aszese und Mystik in der Väterzeit, Freiburg 1939, S. 107 f; K. Rahner, Die geistliche 
Lehre des Evagrius Pontikus, Zeitschrift für Aszese und Mystik 8 (1933), S. 25 f; A. 
Saudreau.La spiritualite d'Evagre le Vantique, La Vie Spirituelle, 46 (1936), S. [182]. 

22 Cent. III, 41, Frankenberg S. 217; weitere Stellen siehe V i 11 er-R ahner. 
Aszese und Mystik in der Väterzeit, S. 108, Anm. 81. 



850 Uta Ranke-Heinemann 

das Fleisch, um so seinen guten Lauf und das Zusammensein mit Gott zu hindern"23. 
Bei Cassian, der ein Schüler des Evagrius ist, ist die Ähnlichkeit mit dessen Vor- 
stellung deutlich. Den Ausdruck apatheia ersetzt er durch den biblischen Begriff der 
Reinheit des Herzens24. Sie bedeutet ihm das Nichtverhaftetsein an die Leidenschaf- 
ten und damit das Leben aus Gott. So kann er die Reinheit des Herzens mit der 
Liebe gleichsetzen. •Mit der Reinheit des Herzens besitzt man die Vollkommenheit 
der apostolischen Liebe"25. Sie ist der scopos, das nächste Ziel des Mönchseins, des- 
sen finis (Endziel) das ewige Leben ist29. Sie bedeutet die Zugehörigkeit zum künf- 
tigen Äon: •Ohne sie ist es unmöglich, daß einer zu diesem Endziel gelange"27. 

Der Begriff der apatheia hat außer für Evagrius vor allem für Gregor von Nyssa, 
Makarius, Rufinus, Palladius, Theodoret von Cyrus, Nilus von Ancyra eine große 
Bedeutung. Unter Verzicht auf eine Darstellung im einzelnen läßt sich sagen, daß 
bei allen apatheia die Befreiung von den der Wirklichkeit Gottes feindlichen Be- 
gierden des •Fleisches" zum Gegenstand hat und nach der Einigung mit Gott ver- 
langt. Auch in den mönchischen Quellen, in denen sich der Ausdruck apatheia nicht 
findet, läßt sich eine ähnliche Vorstellung aufzeigen. Richtig hebt Bouyer verwandte 
Gedanken in der Vita Antonii hervor. Er sagt mit Recht, daß apatheia eine Syn- 
these all dessen sei, was sich bei den ersten Mönchen mit der Idee der Gelassen- 
heit verknüpfe28. Mönchische Askese hatte ja nichts anderes zum Ziel als die Be- 
freiung von der Herrschaft der Begierden, und wo immer Kampf gegen diese war, 
war Freiheit von ihnen und Leben aus Gott. 

Die Freiheit von dem Verhaftetsein an die Welt und an sich selbst fand also In- 
halt und Ausdruck in dem Leben nach dem Willen Gottes, im gehorsamen Dienst. 
Sie galt der Wiederherstellung der Hinordnung auf Gott und bedeutete die Bereit- 
schaft, nicht mehr selbstherrlich zu leben, sondern ganz sich Gott zu verdanken. In 
solcher Hingabe bestand für die Mönche ganz allgemein die Gemeinsamkeit mit 
dem Sein der Engel, die schlechthin aus Gott und für Gott leben. •Beständig Gott 
anhangen" wollen bedeutet, •der Heiligkeit der Engel nacheifern"29. Gestaltete sich 
diese Hingabe in dem Absterben gegenüber der Welt, in der apatheia, so bedeu- 
tete diese ein Wetteifern mit der Natur der Engel30, mit ihrem Leben und ihrem 
Wirken31. Dieses meint Serapion, wenn er sagt: •Wie körperlose Geistwesen habt 
ihr die aufrührerischen Begierden besiegt"32. 

Das, was im besonderen und eigentlichen diese ungeteilte Hingabe an Gott mit 
ihrem Hinübergreifen in den zukünftigen Äon bewirkt, umschließt und zum Aus- 
druck bringt, ist nach mönchischem Verständnis das Gebet. Das Gebet bedeutete den 

23 De orat. 46 PG 79, 1176; vgl. de orat. 91 PG 79, 1188; de orat. 49 PG 79, 1177. 
24 Daß er damit ganz in der Evagrianischen Vorstellung bleibt, zeigt etwa der Brief 56 

des Evagrius (Frankenberg S. 605), in welchem Evagrius Reinheit des Herzens mit apatheia 
gleichsetzt. 

25 Instit. IV, 43 CSEL 17, S. 78; vgl. Coll. I, 6 CSEL 13, S. 12. 
26 Coll. I, 4 CSEL 13, S. 10; vgl. Coll. I, 5, S. 11. 
27 Coll. I, 4, S. 10. 
28 La vie de S. Antoine, Abbaye S. Wandrille 1950, S. 61, Anm. 2. 
29 Cassian Coll. XXIII, 16 CSEL 13, S. 664. 
30 Theodoret von Cyrus, Relig. Hist. Prolog PG 82, 1285 B; vgl. Evagrius Protreptikos, 

Frankenberg S. 555. 
31 B u d g e II n. 637, S. 404. 
82 Ep. ad Mon. 5 PG 40, 932 A. 



Zum Ideal der vita angelica im frühen Mönchtum 351 

Mönchen den Erweis eines Daseins, das sich Gott verdanken und ihm alle Ehre ge- 
ben will. Notwendigerweise entließ es sie nie mehr: das Gebet, das das mönchische 
Vollkommenheitsstreben in seinem Verlangen nach der Wirklichkeit Gottes beglei- 
tete, mündete in sich selbst im Erfassen und Erfahren dieser Wirklichkeit aus, denn 
es bedeutete ihnen das Leben aus Gott schlechthin. Gleichsam das ganze mönchische 
Streben und Sein zusammenfassend, läßt Cassian den Abbas Isaak sagen: •Omnis 
monachi finis cordisque perfectio ad iugem atque indisruptam orationis perseveran- 
tiam tendit"33. Das Ziel aller Vollkommenheit sei, daß das ganze Leben und jede 
Bewegung des Herzens ein einziges und beständiges Gebet werde34. So heißt es von 
Antonius, daß er ohne Unterlaß betete35; dasselbe wird, um nur einige zu nennen, 
von Palamon36, dem Lehrer des Pachomius, von Paulus von Pherme37, dem Schüler 
des Antonius, und von Rabulas38 berichtet. Von Paulus dem Einsiedler sagt Hiero- 
nymus, daß er sein ganzes Leben in Gebet und Einsamkeit zugebracht habe39. Der 
Abbas Pambo40, Symeon41, Marcianus42 und Jacobus43 sprachen immer mit Gott. 
Johannes von Lykopolis44 und Zebinas45 beteten Tag und Nacht. Und von Julian 
Saba berichtet Ephräm, daß er so ununterbrochen betete, wie wir atmen, um zu le- 
ben46. •Ich wollte", erzählt jemand von einem Mönch, •einmal seine Gebete zäh- 
len und ich sah, daß er nicht aufhörte zu beten, weder bei Tag noch bei Nacht"47. 

Erwähnt sei hier, daß sich schon früh Ansätze zum monologischen Gebet finden. 
Es sind die kurzen Gebete der Mönche in Ägypten, von denen Augustinus berich- 
tet und die er •orationes ... raptim quodam modo iaculatae", .gewissermaßen her- 
ausgeschleuderte Gebete' nennt48. So erzählt Abbas Isaak dem Cassian, daß ihm 
die ältesten Väter der Wüste einen einzigen Psalmvers übergeben hätten, als einen, 
den sie ununterbrochen beteten: Deus in adjutorium meum intende, Domine ad ad- 
juvandum mihi festina49. •Die Betrachtung dieses Verses", sagt Isaak, •soll in dei- 
nem Herzen ununterbrochen geschehen, ihn sollst du bei jeder Arbeit und Verrich- 
tung und sogar auf der Reise unaufhörlich sprechen. Im Bedenken dieses Verses 
treffe dich der Schlaf, bis du durch die unaufhörliche Übung desselben gewöhnt bist, 
ihn auch noch im Schlaf zu sagen. Er soll dir beim Aufwachen zuerst einfallen, 
er allen anderen Gedanken zuvorkommen"50. 

33 Coll. IX, 2 CSEL 13, S.250. 
34 Coll. X, 7 CSEL 13, S. 293 f; vgl. Coll. IX, 7, S. 258 f; Makarius Hom. 40, 2 PG 34, 

764 B; Epiphanius 3 PG 65, 164; Nilus Ep. I, 10 PG 79, 85; B u d g e I n. 120, S. 35. 
35 Vita Ant. 3 PG 26, 845 A. 
36 L e f o r t S. 85. 
37 Palladius Hist. Laus. 20 Butler, S. 62 f. 
38 Vita des R., B i c k e 11 BKV 1874, S. 174. 
38 Vita Pauli 6 PL 23, 21 B. 
40 Pambo 7 PG 65, 370. 
41 Theodoret von Cyrus, Relig. Hist. 6 PG 82, 1357 C. 
42 Relig. Hist. 3 PG 82, 1325 A. 
43 Relig. Hist. 21 PG 82, 1452 A. 
44 Rufin, Hist. Mon. 1. PL 21, 391 B. 
45 Relig. Hist. 24 PG 82, 1457 B. 
46 Hymni de Juliano Saba XVI, 11 L a m y III 894. 
47 Budge I n. 117, S. 34. 
48 Ep. 130, 20 CSEL 44, S. 62. 
49 Coll. X, 10 CSEL 13, S. 297. 
s° Coll. X, 10, S. 302. 



352 Uta Ranke-Heinemann 

Wenn also das Gebet Hingabe an den Willen Gottes bedeutete, so geschah da- 
mit das Verlassen der Welt und die mönchische Aszese, die eben aus dem Verlan- 
gen nach dem Leben in und aus Gott sich gestaltete, zugleich um des Gebetes wil- 
len51. Darum kann Evagrius in seiner Schrift de oratione sagen: •Geh hin, verkaufe 
alles und gib es den Armen, und dann nimm dein'Kreuz auf dich und verleugne dich 
selbst, damit du ohne Ablenkung beten kannst"52. Und wenn die fortschreitende 
Losschälung von der Welt eine Intensivierung des Kampfes mit dem Herrn dieser 
Welt bedeutete und schließlich als zentrale Auseinandersetzung um die Freiheit 
von der Macht der Sünde in der Überwindung des persönlichen, maskenlosen An- 
griffs Satans in der Einsamkeit gipfelte53, so galt ihre Loslösung der Intensivierung 
des Gebets als der Wirklichkeit dieser Freiheit und hob diese Wirklichkeit durch 
den Vollzug der letzten Auseinandersetzung mit dem Satan gleichsam empor zu 
ihrer endgültigen Gestalt. 

Die Mönche stellten sich damit in besonderem Maße hinein in die Wirklichkeit, 
in der die Engel sind; denn es ist eben diese schon an die endgültige Form ange- 
näherte, umfassende, im Gebet sich vollziehende Hingabe an Gott, die im eigent- 
lichsten das die Mönche mit den Engeln einigende Moment bedeutet. •Siehe, ein 
irdischer Engel", sagte Abbas Makarius von einem Bruder, den er niemals ohne 
Gebet fand54. Und wenn christliche Existenz nach mönchischem Verständnis immer 
hineinbezogen ist in den Kampf, den die Engel Gottes gegen die Dämonen voll- 
ziehen, so waren die Mönche in besonderer Weise den Engeln in diesem Kampf 
zugeordnet55. Dieser Kampf gegen die Dämonen, der in Gemeinschaft mit den 
Engeln geschieht, ist ein missionarischer Dienst für alle Menschen und ein Vollzug 
der Anteilnahme am Leben Gottes, die die Mönche gemeinsam mit den Engeln der 
Befreiung der Welt zuwenden56. Das eigentliche Werk der Mönche für die Men- 
schen ist dabei wiederum das Gebet, das sich mit der Fürbitte der Engel vereinigt. 
•Es ist recht, nicht nur für deine eigene Reinigung zu beten, sondern auch für dein 
ganzes Geschlecht, damit du so die Weise der Engel nachahmst"57. Den Engeln ist 
nämlich nach der Vorstellung der Mönche •von Gott der Dienst für die Heiligen 
anvertraut, die das Heil erwerben sollen"58; oder: •Die Aufgabe der Engel ist die 
Sorge für die kranken Seelen, um sie zur Vollkommenheit der Gesundheit zu brin- 
gen"59. Solche Vorstellung von der fürbittenden und helfenden Funktion der Engel 
erklärt sich aus der mönchischen Vorstellung von der den Engeln eigentümlichen 
vollen Hingabe in den Willen Gottes, die damit auch ein Sichzueigenmachen seines 
Heilswillens bedeutet und in der gehorsamen Bitte um den Vollzug seines Willens 

51 Nilus, de octo spirit, malit. 1 PG 79, 1145 B. 
62 De orat. 17 PG 79, 1172. 
63 Vgl. den Aufsatz d. Verf. •Die ersten Mönche und die Dämonen" in Geist und Leben 29 

(1956) 165 ff. 
54 Makarius der Städter 3 PG 65, 305. 
55 Chrysostomus, in Matth. hom. 8, 4 PG 57, 87; vgl. Basilius, de renunt. saec. 2 PG 31, 

629 D; 632 A. 
56 Evagrius, Cent. VI, 88, F r a n k e n b e r g S. 419; vgl. cent. VI, 90, F r a n k e n b e r g 

S. 421. 
57 Evagrius, de orat. 39 PG 79, 1176. 
58 Evagrius, Cent. V, 7, F r a n k e n b e r g S. 321; vgl. de orat. 81 PG, 79, 1185; Cassian, 

Coll. VII, 31 CSEL 13, S. 210. 
69 Evagrius, Cent. III, 46, Frankenberg S. 221. 



Zum Ideal der vita angelica im frühen Möncktum 353 

zur Interzession sich gestaltet. Das Zentrale ist die Hingabe an Gottes Willen; sie 
macht im eigentlichen die vita angelica aus. Aber eben diese vita angelica mit ihrer 
Ausschließlichkeitstendenz für das Leben in der Liebe Gottes enthält eine not- 
wendige und starke Hinbeziehung auf den Nächsten. Beide Seiten sind im Dasein 
der Engel zu einer vollendeten Ganzheit geformt und bei den Mönchen nachgebil- 
det. 

Der höchste Vollzug der Hinordnung zu Gott und damit die höchste Form des 
Gebetes als des umfassenden Ausdrucks des Gehorsams war das Lob- und Dank- 
gebet, in dem die Bereitschaft, sich Gott zu verdanken, gipfelte. Hinordnung zu 
Gott war nach mönchischem Verständnis verbunden mit einer gleichsam kultischen 
Haltung vor Gott und bedeutete Hineinbezogensein in Lob und Dank der Engel, 
eine Teilnahme an dem Gottesdienst des himmlischen Jerusalem. •Immerdar", heißt 
es vom Mönch, •steht er vor Gottes Angesicht, kehrt aller Sorge für das Gegen- 
wärtige den Rücken; allein durch die Glut des Verlangens nach Gott gefesselt und 
ganz versenkt in den Lobpreis Gottes ist er unermüdlich bei Tag und Nacht im 
Hymnensingen und Psalmodieren"60. Solcher engelgleiche Vollzug des Gotteslobes 
war der Gipfelpunkt mönchischen Strebens. •Preise den Herrn bei Tag und Nacht, 
nachahmend die Cherubim", schreibt Basilius61. Und Nilus, der das mönchische Le- 
ben eine •leitourgia durch Gebete und Psalmen" nennt62, sagt, die Seele des Mön- 
ches solle das Jerusalem sein, in dem die Feier der Theognosia begangen und das 
neue Lied, von dem David spricht, dem Herrn gesungen wird83. Mit der Gnosis bei 
Evagrius fällt der hymnische Lobpreis Gottes zusammen, wie ihn die Engel darbrin- 
gen64. In diesem Sinne nennt Chrysostomus die Mönche •Engelchöre in Menschen- 
gestalt", die •das Leben im Himmel" auf Erden verwirklichen65. Sie treten ein in 
den Lobpreis der Heiligen des Himmels. •Oft zeigte Er (Gott) mir", sagt ein Mönch, 
•die Scharen der ihm dienenden Engel: ich sah auch die Gerechten, die Versamm- 
lung der Märtyrer, die himmlische Mönchsgemeinde und alle Heiligen, die nichts 
anderes tun, als Gott loben und preisen66." 

Gleichwohl scheint es zuviel gesagt, wenn Peterson in seinem sehr schönen und 
dankenswerten Buch •Von den Engeln" schreibt, •daß der Charakter des Gesanges 
der Mönche von dem Singen des Volkes wesentlich verschieden ist"67. Zwar sagt er 
richtig, daß es sich bei den Mönchen um einen Gesang von Menschen handelt, die 
•in ihrer gesamten Existenz aus der natürlichen Ordnung der Dinge herausgehoben 
sind und sich dem Sein der Engel genähert haben. So wird ihr Gesang stets etwas 

60 Rufin, Hist. Mon. 1 PL 21, 404 D; vgl. Sozomenus h. e. VI, 28 PG 67, 1369 C. 
61 De renunt. saec. 10 PG 31, 648 C; vgl. ep. 2, 2 PG 32, 225 C. 
62 Ep. II, 77 PG 79, 236. 
63 Ep. I, 242 PG 79, 172. 
64 Cent. VI, 48, Frankenberg S. 391. Schon bei Origenes verbindet sich mit dem 

Begriff der theologia, die ja die höchste Stufe der Gnosis ist, das Gotteslob; vgl. die Stellen 
bei B o u s s e t, Apophthegmata S. 316. Über theologia als höchste Gnosis und Gotteslob vgl. 
auch E. Peterson, Der Lobgesang der Engel und der mystische Lobpreis, Zwischen den 
Zeiten, 1925, S. 143 ff. Audi in der Historia Lausiaca des Palladius findet sich, wie Reit- 
zenstein, Historia Lausiaca S. 139, Anm. 2, zeigt, theoria in der Bedeutung von Got- 
teslob. 

65 In Matth. Hom. 1, 5 PG 57, 20; vgl. in Matth. hom. 68, 3 PG 58, 644; Rufin, Hist. mon. 
1 PL 21, 401 CD. 

66 Hist. mon. 10 PL 21, 429 A. 
67 Von den Engeln, Leipzig 1935, S. 61 f. 



354 Via Ranke-Heinemann 

von dem Tönen des Kosmos und von dem Lobpreis der Engel an sich haben". Daß 
aber das Volk •in der natürlichen Ordnung der Dinge" singe, ist dann nicht richtig 
gesagt, wenn damit eben ein wesentlicher Unterschied gegeben sein soll. Der Sanc- 
tusruf des Volkes hat nicht •eine andere Sinnbedeutung" als der der engelähnlichen 
Mönche88, vielmehr empfängt er Bedeutung wie Wesen aus der gleichen Mitte, die 
das Leben aus der Liebe Gottes ist, und bleibt wesentlich verbunden mit dem Lob- 
preis der Mönche, die als Teil der auf Erden preisenden Ecclesia das gemeinsame 
Gotteslob in besonderer Weise aus seiner Vorläufigkeit emporheben zu seiner end- 
gültigen Gestalt. Trotz der Transzendierung der Vorläufigkeit bleibt es aber auch 
bei den Mönchen bei einer Annäherung, deren Abschluß dem kommenden Leben 
vorbehalten ist. Auf der anderen Seite geschieht auch das Gotteslob des Volkes 
nicht mehr in der natürlichen Ordnung der Dinge, sondern vollzieht sich in der 
Überhöhung des Seins und wächst ebenfalls hin zu seiner endgültigen Gestalt. Dazu 
ist auch für die Christen in der Welt die engelähnliche Danksagung Gottes in 
demselben Ausmaß, wie sie die Mönche leben, möglich. Es sei erinnert an das 
Apophthegma, in dem von einer Offenbarung berichtet wird, die Antonius der 
Einsiedler erhielt: er sei gleich einem Arzt in Alexandria, der alles Überflüssige 
den Armen gebe und mit den Engeln das Trishagion singe69. 

Das mönchische Leben bedeutet im Unterschied zum Leben der Christen in der 
Welt eine umfassende Anwendung der Mittel, die zur Intensivierung der Hingabe 
an Gott, zur Annäherung dieser Hingabe an ihre endgültige Gestalt, sowie zum 
Vollzug des Lobes als des Ausdrucks der Ganzheit und Endgültigkeit der Hingabe 
geeignet schienen. Dieser Loslösung von der Vorläufigkeit des Daseins galten auch 
solche scheinbar nur äußerlichen Betätigungen wie das Fasten70 und Wachen. Die 
Mönche wollten sich einordnen in die vigilia angelica71. Nachts erhoben sie sich 
vom Schlaf zu der Doxologie des Schöpfers72. Insbesondere war es das jungfräuliche 
Leben unter Bezug auf Mt 22,30 und Lk20,35f, das ihnen Ähnlichkeit mit den 
Engeln bedeutete. •Ihr wißt, Brüder", sagt Theodor, •daß das Leben der Mönche 
und Jungfräulichen engelgleich ist"73. Und der Bischof Serapion: •Euer Wandel 
gleicht dem der Engel, denn wie die Gerechten in der Auferstehung der Töten 
weder freien, noch sich freien lassen, sondern wie Engel im Himmel sind, 
so habt ihr in eurer Sehnsucht das Zukünftige vorweggenommen. Wer würde 
euch nicht glücklich preisen, die ihr das ungeteilte Leben wähltet?"74 Die Bedeutung 
der Ehelosigkeit für ein mit den Engeln gemeinsames Gotteslob hebt Hieronymus 
hervor, wenn er sagt: •Sobald der Sohn Gottes seinen Eintritt in diese Welt hielt, 
schuf er sich eine neue Familie (gemeint sind die jungfräulich Lebenden), damit er, 
der im Himmel von Engeln angebetet wurde, auch Engel auf Erden habe"75. 

68 1. c. S. 58. 
69 Antonius 24 PG 65, 84. 
70 Vgl. Athanasius, de virginitate 7, v. d. G o 11 z S. 41; L e f o r t S. 58; Hieronymus ep. 

130, 10 CSEL 56, S. 190 f. 
71 Ephräm, Hymni de Juliano Saba IX, 3 La my III 874; vgl. Palladius, Hist. Laus. 2 

ButlerS. 18. 
72 Nilus ep. I, 26 PG 79, 93 A; vgl. Hieronymus, Tract, de Psalmo CVII Morin Anecdota 

Mareds. III, 2, S. 181, Z. 1. 
73 Ep Ammonis 23, H a 1 k i n , S. Pachomii vitae graecae, Brüssel 1932, S. 111. 
74 Ep! ad Mon. 7 PG 40, 932 D; vgl. Cassian Instit. VI, 6 CSEL 17, S. 118 f. 



Zum Ideal der vita angelica im frühen Mönchtum 355 

Solchem zur völligen Hingabe an Gott bereiten ungeteilten Leben, das seine 
letzte Erfüllung in dem der Gemeinschaft der Engel zugeordneten unaufhörlichen 
Gotteslob findet, galt das mönchische Verlangen. Es drängte sie aus der Erfahrung 
der Wirklichkeit Gottes hin zu der Ganzheit und Endgültigkeit dieser Erfahrung, 
die sich ausströmt im Gotteslob. Auf der anderen Seite bedeutete ihnen ein solches 
Lob eine Haltung, die als vollendete Entsprechung zu der Wirklichkeit Gottes diese 
umfassend und zutiefst erfahren läßt. Und so gestaltete sich ihnen immer neu und 
immer tiefer die bis zum Schauen sich steigernde Erfahrung der Nähe Gottes. Das 
Wort Christi: •Selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen", 
enthält nach dem Verständnis der Mönche eine Verheißung, die in gewissem Sinne 
schon in dieser Welt eine vorweggenommene Erfüllung finden kann und soll. Im 
zukünftigen Äon •werden alle zur Liebe Gottes und zur Beschauung der göttlichen 
Dinge übergehen durch die beständige Reinheit des Herzens ... Diese (die Mönche) 
haben sich, während sie noch im verweslichen Fleische sind, jener Beschäftigung 
geweiht, in welcher sie nach Ablegung der Verweslichkeit immer sein werden, und 
gelangen so jetzt schon zu jener Verheißung unseres Herrn, in welcher er sagt: 
selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen", sagt Cassian76, 
der am ausdrücklichsten das ganze mönchische Streben mit dieser Seligpreisung 
verband. Seine Schau Gottes ist jedoch nicht ein Anblick Gottes, wie er dem zu- 
künftigen Leben vorbehalten bleiben muß77, sondern bedeutet das durch die voll- 
ständige Loslösung von aller Ablenkung und Geteiltheit sich vollziehende einfache 
und letzte Versenktsein in Gott und die unverwandte gesammelte Hinkehr zu ihm78. 
Cassians Vorstellung teilt Rufin, wenn er sagt: •Wenn wir aber ... reines Herzens 
vor Gott hintreten, frei von allen jenen Lastern und Leidenschaften, dann ver- 
mögen wir, soweit das möglich ist, auch Gott zu schauen und im Gebet das Auge 
unseres Herzens auf ihn zu richten"79. Beide schließen sich damit an Evagrius an. 
Wenn dieser sagt: •Selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott 
schauen", so ist ihm dabei die Reinheit die apatheia und die Schau Gottes eine 
•wahre Erkenntnis der einen Wesenheit der anbetungswürdigen Dreifaltigkeit", 
die nach dem Maße der apatheia jetzt schon zuteil wird80. 

Solche Vorstellungen von dem Zusammenhang zwischen Reinheit des Herzens 
und einer jetzt schon zu erlangenden Schau Gottes ist nicht etwa nur in der eva- 
grianischen Ausprägung des Mönchtums lebendig. An erster Stelle ist hier Gregor 
von Nyssa zu nennen, bei dem jene Schau Gottes im Spiegelbild der reinen Seele 
aufsteigt zu jener Höhe der Erkenntnis, in der die Seele Gott unmittelbar sieht. Es 
ist ein Hindurchdringen durch das Vielerlei des Verstandes in das Unsichtbare und 
Unbegreifliche und darin ein Sehen Gottes81. Nicht weniger deutlich drückt Ammo- 
nas diese Vorstellung aus, wenn er sagt: •Die, die reines Herzens sind, schauen 

76 Ep. 22, 21 CSEL 54, S. 173; vgl. Gregor v. Nazianz, Poemata moralia 10 v. 920 ff. 
PG37, 746 f. 

78 Coll. I, 10 CSEL 13, S. 17 f. 
77 Coll. I, 15 CSEL 13, S. 25. 
78 Vgl. Coll. I, 8 CSEL 13, S. 15; Coll. X, 6 CSEL 13, S. 292. 
79 Rufin, Hist. Mon. 1 PL 21, 397 C. 
80 Ep. 56, Frankenberg S. 605. 
81 Vita Moysis PG 44, 377 A. 



356 Uta Ranke-Heinemann 

Gott. Daher erscheint also Gott denen, die nicht mehr Knechte ihrer Begierden 
sind"82. Die Worte Pauli: •Bin ich nicht frei, habe ich nicht den Herrn Christus 
gesehen", deutet er in diesem Sinne: •Auch der Apostel war frei von aller Schlech- 
tigkeit, denn er war ein Asket, er war den Begierden nicht Untertan. Und der Freie 
sieht Jesus, denn den Freien erscheint unser Erlöser"83. Von Pachomius heißt es: 
•Er war wie einer, der durch die Reinheit seines Herzens den unsichtbaren Gott wie 
in einem Spiegel schaut"84. Als Beispiel aus den Apophthegmen sei erwähnt: •Sein 
(des Mönches) Herz wird nach vielen Mühen und Kämpfen gereinigt ... und er 
wird gewürdigt, Christus in einer Lichtoffenbarung zu schauen"85. 

Auch wo man sich nicht ausdrücklich an die Verheißung Mt 5,8 anlehnte, findet 
sich eine ähnliche Vorstellung, die dieses letzte Innewerden der Wirklichkeit Gottes 
meint. Es ist nichts anderes, wenn es von Antonius heißt: nachdem er fast zwanzig 

Jahre für sich allein als Asket in einem einsamen Kastell gelebt hatte, •trat er wie 
aus einem Heiligtum hervor, eingeweiht in tiefe Geheimnisse und gottbegeistert"86. 
Auch hier ist die höchste Frucht der mönchischen Loslösung und Askese, der Gipfel- 
punkt der durch die Freiheit von der Sünde gestalteten Erfahrung Gottes gemeint. 

Wenn in den Apophthegmen das Gehen des Mönches •auf dem Pfade der aske- 
tischen Vollkommenheit" hin zu der Anschauung Gottes als gleichbedeutend an- 
gesehen wird mit dem Verlangen des Verses: •Meine Seele dürstet nach dir, dem 
lebendigen Gott"87, so erhalten wir damit eine Charakterisierung des mönchischen 
Strebens, das sich als ein liebendes Verlangen nach der Vereinigung mit Gott 
erweist. Ähnlich sagt Theodoret: •Die heiße Liebe zu Gott .. . entflammt den Geist 
zur Schau Gottes"88. Es ist die Liebe, die Gott erfahren läßt und fortschreitend zu 
seiner Anschauung führt. Diese Anschauung vollzieht sich in einer dynamischen 
Entwicklung, die keinen Abschluß kennt. Gregor von Nyssa macht den Abstand zur 
Endgültigkeit am deutlichsten, wenn er sagt, daß die Seele, je mehr sie zur Be- 
schauung Gottes gelangt, immer tiefer seine Nichterschaubarkeit erfährt8». Die 
höchste Gnosis bei Evagrius vollzieht sich in der gleichen Dynamik der Liebe. Sie 
ist ihm ein immer stärkeres Liebesverlangen zu Gott90. Die Liebe als die Erfahrung 
Gottes tendiert immer neu und immer mehr auf die Erkenntnis Gottes hin und 
findet in dieser ihre Erfüllung81. Wenn I. Hausherr es erstaunlich findet, daß in 
dem System des Evagrius die Liebe nur noch die Tür zur Gnosis und zwar zur 
unteren Gnosis sei, statt die Königin des Himmels zu sein92, so gibt die systematische 
Stufenleiter des Evagrius, seine sukzessive Darstellung nur scheinbar einen Grund, 
eine •spiritualite intellectualiste" der Spiritualität gegenüberzustellen, deren Gipfel 

82 Epp. dub. 1, 3 PO 10, S. 621. 
83 Epp. dub. 1, 1 PO 10, S. 619. 
84 Pachomii vita prima 22, H a 1 k i n S. 14. 
85 B u d g e II n. 615, S. 380 f; vgl. n. 624, S. 391 und n. 625, S. 392. 
86 Vita Ant. 14 PG 16, 864 C; vgl. 34, 893 B. Auch Chrysostomus betont, daß Antonius der 

Schau Gottes teilhaftig wurde (In Matth. hom. 8,5 PG 57, 175). 
87 Budge II n.615, S. 381. 
88 Relig. Hist. 30 PG 82, 1493 B. 
88 Vita Moysis PG 44, 376 D. 
80 Deorat. 118 PG 79, 1193. 
91 Vgl. Cent. 1,86, Frankenberg S. 123; Mönchsspiegel 3, GreßmannS. 153. 
92 Les grands courants de la spiritualite Orientale, Orientalia Christiana Periodica, Rom 

1935, S. 122. 



Zum Ideal der vita angelica im frühen Mönchtum 357 

die Liebe ist. Die Liebe steht bei Evagrius nicht nur am Ausgangspunkt der Gnosis, 
sondern umfaßt sie ganz. Die Gnosis steht nicht der Liebe gegenüber, sie ist viel- 
mehr immer eine Gnosis der Liebenden und vollzieht sich nur im Akt der Gottes- 
liebe93. Die Gnosis des Evagrius erweist sich als eine keineswegs intellektualistische; 
die Erkenntnis, die er meint, umfaßt die Ganzheit des Menschen, und zwar des 
neuen Menschen, der aus der Liebe Gottes lebt. Es ist auch nicht genügend, wenn 
man sagt, daß die Gnosis des Evagrius ein moralisches Element einschließt94. 

Die völlige Entleerung um der letzten Hingabe an Gott willen, die der Anschau- 
ung Gottes teilhaftig wird, gestaltet sich, wie wir sahen, zur Haltung des Gebetes. 
Evagrius nennt es das •reine Gebet". Es ist das Gebet, das alles Irdische und alles 
Eigene verlassend, ganz eingegangen ist in das Licht Gottes. Das Wort des Anto- 
nius: non est perfecta oratio, in qua se monachus vel hoc ipsum quod orat intel- 
legit (ein Gebet, in welchem der Mönch sich oder das, was er betet, versteht, ist 
nicht vollkommen)95, meint ein Versenktsein in Gott, das nichts Eigenes mehr will, 
nicht mehr für sich bittet, sondern nur noch Hingabe ist. Ammonas nennt diese 
Haltung das Teilhaftigwerden des Geistes des Feuers: •Wenn ihr ihn empfangen 
habt, wird er euch die Geheimnisse des Himmels enthüllen. Vieles wird er euch 
enthüllen, das ich nicht auf Papier zu schreiben vermag. Frei werdet ihr dann sein 
von jeder Furcht, und himmlische Freude wird euch aufnehmen, und ihr werdet 
gleichsam versetzt sein in das Königreich, obwohl ihr noch im Körper weilt"96. 
Cassian nennt dieses Gebet das •Flammengebet", in welchem der Geist, alle Ge- 
betsweisen gleichzeitig in sich begreifend, •wie eine unfaßbare, reißende Flamme 
alles durchmessend" unaussprechliche Bitten vor Gott ausgießt97. 

In solchem Gebet vollzieht sich die Schau Gottes. Es ist das opus praecipuum 
des Mönches98, dessen ganze Existenz vom Gebet getragen ist und im Gebet sich 
vollendet. So schließt Evagrius sein mystisches Buch de oratione mit den Worten: 
•Wenn du in deinem Gebet über alle andere Freude gelangt bist, dann hast du in 
Wahrheit das Gebet gefunden"99. Im Gebet vollzieht sich die Gestaltung der neuen 
Schöpfung, die schon auf Erden vorwegnehmend die Endgültigkeit verkostet und 
an dem Leben der Engel teilnimmt: •Engelgleich wird der Mönch durch das wahr- 

hafte Gebet"10». 

93 Vgl. Evagrius, ep. 56, Frankenberg S. 605. 
04 Viller-Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit, S. 102. 
96 Cassian, Coll. IX, 31 CSEL 13, S. 277. 
96 Ammonas, ep. 4 PO 11, S. 445 f. Es ist charakteristisch, daß dieses höchste Versenktsein 

in Gott sich mit der Interzession verbindet. Ammonas fährt an der genannten Stelle fort: 
•... Und ihr verlangt nicht mehr danach, für euch selbst zu beten, sondern für die anderen." 

97 Coll. IX, 15 CSEL 13, S. 263. 
98 Rufin, Hist. Mon. 1 PL 21, 397 B. 
99 de orat. 153 PG 79, 1200. 
100 Evagrius, de orat. 113 PG 79. 1192. 




