
Gerechtigkeit Gottes (Rom 3,21-26) 

Von Karl W e n n e m e r S. J., Frankfurt a. M. 

Es dürfte wenig Stellen in der Heiligen Schrift geben, an denen das Geheimnis 
der christlichen Existenz so knapp und umfassend zum Ausdruck kommt wie Rom 
3,21-26. Diese Stelle hebt sich leuchtend von einem dunklen Hintergrund ab (Rom 
1,18•3,20): Der Mensch, wie er sich vorfindet, ob Heide (1,18-32) oder Jude 
(2,1•3,19), ist sündhaft und dem Zornesgericht Gottes ausgeliefert. Infolge des 
Urfalles (Rom 5,12-21) ist er, obgleich seine sittliche Verantwortlichkeit erhalten 
blieb, doch in seiner sittlichen Kraft so geschwächt, daß er tatsächlich nicht zur not- 
wendigen Erfüllung des heiligen Gotteswillens, nicht zur wirklichen Gerechtigkeit 
kommt. Das •Gesetz", das ihm die Gottesforderungen bekanntmacht, bringt ihm 
in seiner sittlichen Ohnmacht nur die Erfahrung der Sünde (Rom 3,20). Das gilt 
vor allem von dem positiven Gesetz, das Gott durch Moses seinem Volke gegeben 
hatte. Nicht anders aber denkt Paulus von jenem Gesetz, das im Herzen des Men- 
schen durch die Stimme der Natur laut wird und das auch den Heiden mit den 
wesentlichen Forderungen des positiven göttlichen Gesetzes bekanntmacht (vgl. 
Rom 2,14-16). Ist also der Mensch heillos verloren? Nein! Gott hat ihm einen Weg 
eröffnet, auf dem er zur Gerechtigkeit und damit zum Heil gelangen kann. Es ist 
der Weg des Glaubens an Jesus Christus. Diesen Weg beschreibt der Apostel 
Rom 3,21-26: 

•21 Nun aber ist unabhängig vom Gesetz die Gerechtigkeit Gottes offenbar 
geworden, bezeugt vom Gesetz und den Propheten. 22 Gerechtigkeit Gottes 
(sage ich) durch den Glauben an Jesus Christus für alle, die da glauben. 

Denn es ist kein Unterschied. 23 Alle haben ja gesündigt und ermangeln der 
Herrlichkeit Gottes. 24 So werden sie geschenkweise gerecht gemacht dank seiner 
Gnade durch die Erlösung, die (da ist) in Christus Jesus. 25 Ihn hat Gott ja als 
Gnadenthron hingestellt • auf Grund von Glauben • in seinem Blut 

zum Erweise seiner Gerechtigkeit wegen des Hingehenlassens der zuvor 
geschehenen Sünden in der Geduld Gottes, 26 zum Erweise seiner Gerechtigkeit 
in der Jetztzeit, auf daß er (dastehe als einer der) selbst gerecht ist und gerecht 
macht den, der durch den Glauben an Jesus bestimmt ist." 

1. •Gottesgerechtigkeit" 

Das Erscheinen der Gerechtigkeit Gottes in dieser Welt der Sünde ist das Grund- 
thema des Römerbriefes (vgl. Rom 1,16-17). Was aber versteht der Apostel unter 
•Gerechtigkeit Gottes" (dikaiosyne theou)? Die Frage entscheidet sich an dem Geni- 
tiv •Gottes": Ist damit Gott als Subjekt, als Träger der Gerechtigkeit gemeint oder 
aber als Urheber, als Bewirker derselben? Im ersten Fall spräche der Apostel von 
einer Vollkommenheit oder vollkommenen Verhaltensweise Gottes, im zweiten 
von der gottgewirkten Rechtschaffenheit des Menschen. Wollte man sich für die 



Gerechtigkeit Gottes 359 

erste Auffassung entscheiden, müßte man von vornherein jeden Gedanken an Got- 
tes Strafgerechtigkeit ausschließen. Gottes strafender Zorn offenbart sich ja gerade 
in der anderen Welt, die nicht vom Glauben bestimmt ist; vgl. Rom 1,18 ff. In 
der Welt des Glaubens richtet sich Gottes heilige Macht auf die Rettung des Men- 
schen durch die Vernichtung seiner Sünde und durch die Heiligung seiner Existenz. 
Die in der Glaubenswelt sich offenbarende Gerechtigkeit Gottes könnte also nur 
als ein aus seiner unendlichen Heiligkeit und Vollkommenheit kommendes, von 
seiner unbegreiflichen Liebe bestimmtes Verhalten verstanden werden, das sich 
aktiv, dynamisch auf die Rechtfertigung, die Gerechtmachung des Menschen rich- 
tet. Diese gerechtmachende Gerechtigkeit in Gott ist tatsächlich gemeint, wenn 
Paulus gegen Schluß unseres Abschnittes (Rom 3,25-26) erklärt, daß der Prozeß 
unserer Rechtfertigung in Christus hingerichtet ist •auf den Erweis der Gerechtig- 
keit Gottes", wie unzweideutig hervorgeht aus den letzten Worten: •Auf daß er 
(dastehe als einer der) gerecht ist und gerecht macht den, der an Jesus glaubt". 
Aber viele Gründe sprechen dafür, daß der Apostel in den Versen 21-22 ausgeht 
von der Gerechtigkeit, die von Gott im Glaubenden gewirkt oder mitgeteilt (vgl. 
Trid. Sess. VI. cap. 7) und eben durch ihr Wirklichwerden in dieser Welt •offen- 
bar" wird, die dann ihrerseits über sich hinausweist auf den gerechten, heilschaffen- 
den, gerechtmachenden Gott. 

Paulus kennt jedenfalls eine Gerechtigkeit, die • im Gegensatz zu der auf der 
eigenen Leistung der Gesetzeserfüllung beruhenden, selbsterworbenen Gerechtig- 
keit • durch Gottes Gnade im Menschen, wenn auch nicht ohne den Menschen, 
zustande kommt. Er nennt sie Phil 3,9 •die aus Gott (stammende) Gerechtigkeit" 
und stellt sie jener anderen rein menschlichen gegenüber. Sie ist also eine göttliche 
Gerechtigkeit, von göttlicher Art und göttlichem Ursprung. Sie ruht, wenngleich 
personale Bestimmung und personaler Ausdruck des begnadeten Menschen, doch 
ganz in Gott, gleichsam als in ihrem letzten Subjekt. Paulus nennt sie deshalb auch 
einfach •Gerechtigkeit Gottes". So zum Beispiel 2 Kor 5,21: •Den, der die Sünde 
nicht kannte, hat er zur Sünde gemacht, damit wir würden Gerechtigkeit Gottes 
in ihm". So wohl auch Rom 10,3: Die Juden streben statt der von ihnen verkannten 
•Gerechtigkeit Gottes" die •eigene Gerechtigkeit" an. Durch den Gegensatz der 
•eigenen Gerechtigkeit" wird hier deutlich genug die •Gerechtigkeit Gottes" als 
Gnadenwerk Gottes im Menschen bestimmt, als •Gerechtigkeit aus Gott" (Phil 3,9) 
oder •als Gerechtigkeit aus dem Glauben" (Rom 9,30). 

Sie meint der Apostel offenbar auch, wenn er Rom 3,21-22 von der •Gerechtig- 
keit" spricht, die da •ist durch den Glauben an Jesus Christus" und •ohne Zutun 
des Gesetzes", die als solche im Gegensatz steht zu der Gerechtigkeit, welche die 
Juden •durch das Gesetz" oder •aus Gesetzeswerken" (Rom 3,20), also kraft eige- 
ner Leistung, zu erreichen suchten. Von ihr heißt es, daß sie •jetzt offenbar geworden 
ist" (Rom 3,21) oder daß sie •im Evangelium sich enthüllt" (Rom 1,17). Damit 
ist keine oder doch nicht vorwiegend eine Offenbarung durch das Wort der Ver- 
kündigung gemeint, sondern ein Offenbarwerden, ein Enthülltwerden der Gottes- 
gerechtigkeit durch ihr Wirklichwerden in den Menschen des Glaubens. Indem sie 
•in dem (vom Glauben ergriffenen) Evangelium" durch Gottes Gnade gewirkt 



360 Karl Wennemer 

wird und so in die Wirklichkeit tritt, •enthüllt sie sich", tritt sie in dieser Welt 
ans Licht, wird sie in der Welt offenbar, ähnlich wie einmal •der Tag" (des Herrn) 
am Ende der Zeiten •sich enthüllt", dadurch daß er durch Gottes Macht mit seinem 
•Feuer" in unsere Welt eintritt; vgl. 1 Kor 3,13. Das Offenbarwerden der Gottes- 
gerechtigkeit ist also ein gewaltiges Zeichen der heilig und rettend wirkenden Macht 
des Herrn, ein •Erweis" seiner rechtfertigenden, heilschaffenden Gerechtigkeit. Da- 
her wird ihr Erscheinen Rom 1,16-17 auch als der Tatbeweis für die rettende 
Kraft des Evangeliums hingestellt: •Ich schäme mich des Evangeliums nicht. Ist 
es doch Kraft Gottes zum Heil für jeden, der glaubt ... Denn Gottes Gerechtigkeit 
enthüllt sich in ihm aus Glauben zu Glauben ...". Durch diesen Zusammenhang 
wird wieder deutlich, daß Paulus mit der Gottesgerechtigkeit die gnadenvolle 
Wirkung Gottes im Menschen meint, wenn anders man von der Wirkung auf die 
göttliche Gnadenmacht schließt. Nicht anders ist übrigens in dem parallelen Satz 
Rom 1,18 der •Zorn Gottes" zunächst nicht von Gottes Verhalten, sondern von 
der Wirkung seines (subjektiven) •Zornes" zu verstehen: Sein Zornesgericht (der 
Ausfluß seines Zornes) •enthüllt sich vom Himmel her", indem in der gottfernen 
und glaubensunwilligen Welt das Laster mit all seinen üblen Folgen durch Gottes 
Zulassung und Gnadenentzug zu unheimlicher Entfaltung kommt (Rom 1,18-32). 
Dieser objektive Zorn (= Zorneswirkung) ist dann allerdings auch Erweis des 
zürnenden Willens und der zürnenden Macht Gottes. 

Der Gottesgerechtigkeit ist es wesentlich, daß sie sich offenbart •ohne (Zutun) 
des Gesetzes" und •durch den Glauben an Jesus Christus" (Rom 3,21-22). Das 
besagt, daß der Mensch nicht zum Ziele kommt, wenn er es unternimmt, gerecht zu 
werden mit Hilfe des Gesetzes, d. h. mit Hilfe der Erkenntnis aus dem Gesetz und 
gestützt allein auf die Kraft des eigenen Willens. Durch eigene Leistung, durch 
•Gesetzeswerk" kann er Gottes Anerkennung nicht erzwingen. Auf diesem Wege 
wird er nur seine Schwäche und Sündhaftigkeit erfahren. Vgl. Rom 3,20; 7,13. 
Wie die Gerechtigkeit nur wirklich werden kann durch die Gnade, die Gott uns 
durch Jesus Christus bereitet hat und in ihm uns spendet, so setzt die Gerecht- 
werdung den Glauben an die Heilsveranstaltung Gottes in Jesus Christus voraus. 

Der Apostel betont stark die Notwendigkeit des Glaubens: Die Gerechtigkeit 
ist oder enthüllt sich •aus dem Glauben" (Rom 1,17; 9,30) oder •durch den Glau- 
ben an Jesus Christus" (Rom 3,22; Phil 3,9); ähnlich heißt es, daß Gott gerecht 
macht bzw. der Mensch gerecht gemacht wird •aus dem Glauben" oder •durch den 
Glauben" (vgl. Rom 3,28; 3,30; Gal 2,16). Diese Wendungen dürfen nicht so 
verstanden werden, als wenn der Glaube der formale Grund der Gottesgerechtig- 
keit wäre; im Glauben ist noch nicht die Gerechtigkeit gegeben, es sei denn man 
versteht ihn in dem erweiterten Sinn •des Glaubens, der durch die Liebe tätig wird" 
(Gal 5,6), des Glaubens, der in der Liebe sich Gott und Christus ganz hingibt. Nach 
Rom 3,26 macht Gott den gerecht, der an Jesus glaubt. Der Glaube wird also (in 
dem zur Vernunft erwachten Menschen) vorausgesetzt als Vorbedingung, als Grund- 
lage für die Rechtfertigung. Gott beantwortet ihn mit seiner gerechtmachenden 
Gnade. Und er bleibt immer die Grundlage der Gerechtigkeit. So ist wohl das 
Wort des Apostels zu verstehen: •Gottes Gerechtigkeit enthüllt sich im Evangelium 



Gerechtigkeit Gottes 361 

von Glaube zu Glaube" (Rom 1,17). Der Gerechtfertigte, der im Glauben verharrt 
und durch den Glauben sich immer mehr in Gott verankert, der hat auch die Gnade 
und Kraft zu einem Leben der Gerechtigkeit. 

Der Glaube als Fundament der Gerechtigkeit Gottes ist gewiß zunächst das auf 
die Autorität Gottes, des Offenbarers, sich stützende intellektuelle Jasagen zur 
übernatürlichen Gnadenordnung in Christus. Aber zu diesem Glauben gehört auch 
das entsprechende Vertrauen auf Gott, den Vater, der uns in Christus Jesus leben- 
dig macht und heiligt, ein Vertrauen, wie es im Vorbild Abrahams sichtbar wird, 
der nach dem Wort des Apostels •Gott geglaubt hat, der die Toten lebendig macht 
und das, was nicht ist, ins Dasein ruft" (Rom 4,17.25). Dieser Glaube muß sich 
auch betätigen in der reuigen Abwendung von der Sünde und im vertrauensvollen 
Gebet, das sich im Bewußtsein der eigenen Unwürdigkeit und Unzulänglichkeit 
verlangend nach Gottes Verzeihung und Gnade und Hilfe ausstreckt. Ein solcher 
Glaube ist schon eine Wirkung der Gnade Gottes im Menschen (vgl. Phil 1,29), 
•quasi prima pars justitiae", •gleichsam die erste Stufe der Gerechtigkeit" (Thomas). 
Gerade deshalb ist er kein •Werk" im Sinne Pauli, keine rein menschliche Leistung. 
Die Gottesgerechtigkeit ist aus dem Glauben, aber nicht aus Gesetzeswerk! Der 
gerechte Mensch kann sich nicht brüsten (vgl. Rom 3,27), er kann nur danken. Alle 
Ehre kommt Gott zu! 

Die Glaubensgerechtigkeit ist ein hohes Gut! Ihretwegen wird der Mensch einmal 
die Krone des ewigen Lebens erhalten. Sie ist nicht eine äußere Anrechnung der 
Gerechtigkeit Christi, sondern eine wirkliche Reinigung von Sündenschuld und eine 
innere Angleichung an Christus. Sie besteht ihrer seinsmäßigen Grundlage nach in 
der Einwohnung des Geistes Christi und in der damit verbundenen Erneuerung 
und Erhebung der Seele und ihre Kräfte, weshalb der Gerechtfertigte in der Schrift 
eine •neue Kreatur" (Gal 6,15), •aus Gott geboren" (Joh 1,13), •Kind Gottes" 
(Johl, 12; Rom 8,14) genannt wird. Aber diese seinsmäßige Grundlage ist ganz 
und gar hingeordnet auf das Leben in Gerechtigkeit; sie muß sich notwendig mit 
Hilfe des göttlichen Beistandes entfalten in einem Christus-Le&ew. Die Gerechtig- 
keit Gottes schließt wesentlichst ein die im Geiste Christi und Gottes vollbrachte 
Erfüllung •der Forderung des Gesetzes" (Rom 8,4), und zwar des Gesetzes, wie es 
durch Christus zur vollkommenen Offenbarung gekommen ist. Gerechtigkeit Gottes 
ist letzten Endes nichts anderes als der Abglanz der Liebe Christi und Gottes im 
Tun und Leben des Menschen (vgl. 1 Kor 13), ein Gut also, das schon der Beginn 
des ewigen Lebens ist (vgl. 1 Kor 13,8-13). 

Die Gottesgerechtigkeit aus dem Geist Gottes auf Grund von Glauben ist nach 
dem Apostel schon bezeugt worden •vom Gesetz und von den Propheten", d. h. 
durch die Heilige Schrift des Alten Bundes, wie Paulus im vierten Kapitel des 
Römerbriefes näher ausführt. Aber erschienen ist sie •jetzt" (Rom 3,21): •Jetzt 
aber ist ... die Gottesgerechtigkeit offenbar geworden". An sich könnte man die 
Wendung •jetzt aber" rein dialektisch verstehen: So aber (bei der Unmöglichkeit 
einer Gerechtigkeit durch Gesetzeswerk v. 20) ist die Gottesgerechtigkeit offenbar 
geworden. Tatsächlich liegt jedoch in dem Ausdruck auch ein zeitliches Moment, 
wie die Vergleichung mit dem •in der Jetztzeit" in v. 26 deutlich zeigt. Paulus faßt 



362 Karl Wennemer 

für das Hervortreten der Gottesgereditigkeit vor allem die Zeit ins Auge, die durch 
das Leben und Wirken Christi eingeleitet wurde und so durch die Gottesgerechtig- 
keit das charakteristische Merkmal erhielt, während die ältere Zeitperiode mehr 
durch die Herrschaft des Gesetzes gekennzeichnet war. Es darf aber kein absoluter 
zeitlicher Gegensatz zwischen den beiden Ordnungen des Gesetzes und der Gnade 
angenommen werden. Denn einerseits besteht bis heute die Ohnmacht gegenüber 
dem Gesetz überall dort, wo der Mensch nicht durch den Glauben in Gott wurzelt. 
Anderseits ist Glaubensgerechtigkeit schon vor Christus, wenn auch nicht unab- 
hängig von Christus, Wirklichkeit geworden, nicht nur in der jüdischen Welt (vgl. 
Rom 4), sondern auch in der heidnischen Welt, wie Paulus deutlich genug zu er- 
kennen gibt, wenn er •die Beschneidung des Herzens durch den Geist", also die 
Gottesgerechtigkeit, auch in Heiden verwirklicht findet (vgl. Rom 2,12-29). Es gibt 
keine Rechtfertigung und keine Gerechtigkeit ohne Christus; auch die zeitlich Chri- 
sti Ankunft vorausgehende Heiligung von Menschen ist geschehen in Kraft der 
(vorauswirkenden) Gnade, die Christus der Menschheit verdient hat. Der mit Chri- 
stus verbindende Glaube, der in jedem Fall vorausgesetzt wird, kann natürlich dort, 
wo Christus weder durch die prophetische Verheißung noch durch das Kerygma 
von der Erfüllung bekanntgeworden ist, nur der allgemeine, Christus nur ein- 
schlußweise umfassende Glaube an den Helfer-Gott sein. Letztlich meinen die 
Worte des Apostels Rom 3,21-22 das ganze eschatologische Heilshandeln Gottes in 
Christus, das sich über alle Zeiten erstreckt. Vornehmlich aber und ausdrücklich 
beziehen sie sich auf die Jetztzeit, auf die Fülle der Zeit, in der das Evangelium 
verkündigt wird und in der durch die Gemeinschaft der Gläubigen, im mystischen 
Leibe Christi, die Gottesgerechtigkeit kraft der überfließenden Gnade Christi der 
Welt •offenbar geworden ist". 

2. •Durch die Erlösung in Christus Jesus" 

Das Erscheinen der Gottesgerechtigkeit, grundlegend ausgesagt in den Versen 
21-22, wird nunmehr vom Apostel näherhin in seiner Bindung an die Person 
Christi, als Christusgeschehen, als Erlösung in Christus beschrieben. 

Zunächst greift Paulus nochmals kurz zurück auf den dunklen Hintergrund des 
Geschehens, auf die allgemeine Verlorenheit in der Sünde (vgl. Rom 1,18-3,20): 
•Alle (ohne Unterschied) haben ja gesündigt." Alle waren nach Rom 5, 12 ff. mit 
hineingezogen in die Sünde des Urfalles. Alle auch sind persönlich den Weg der 
Sünde gegangen, alle wenigstens, die sich dem ihnen je möglichen Glauben ver- 
schlossen. So •ermangeln sie der Herrlichkeit Gottes". Das Gut, dessen man er- 
mangelt, ist ein Gut, das man eigentlich haben könnte und sollte. Es kann sich 
hier also nicht um die endzeitliche, vollkommene Teilnahme an der Herrlichkeit 
Gottes handeln, von der es heißt, daß wir als •Miterben Christi ... mit ihm ver- 
herrlicht werden" (Rom 8,17), daß wir •mit ihm in Herrlichkeit erscheinen werden" 
(Kol 3,4), daß •der Leib unserer Niedrigkeit" gleichgestaltet wird •dem Leib 
seiner Herrlichkeit" (Phil 3, 21). Durch die Sünde ist der Mensch der Hoffnung auf 
jene Herrlichkeit beraubt worden, weil er durch die Sünde das andere Gut nicht 
besitzt, das er nach Gottes Willen besitzen sollte, •die Erstlingsgabe des Geistes" 



Gerechtigkeit Gottes 363 

(Rom 8, 23), die eine Vorstufe der endzeitlichen Herrlichkeit ist, •das Angeld" auf 
die Erbschaft, das die Erlangung der vollen Herrlichkeit verbürgt und den Brücken- 
schlag vom Jetzt zum Einst bedeutet, nach dem Wort des Apostels im zweiten 
Korintherbrief (3, 18): •Wir ... werden umgestaltet von Herrlichkeit zu Herr- 
lichkeit, wie (das) vom Herrn, vom Geiste her (geschieht)". Dies gegenwärtige 
Herrlichkeitsgut, das der Mensch besitzen sollte, ist die Gottesgerechtigkeit, in der 
•der Geist der Herrlichkeit auf uns ruht" (1 Petr 4, 14) und in der •Gott nach dem 
Reichtum seiner Herrlichkeit durch seinen Geist uns verleiht, stark zu werden am 
inwendigen Menschen" (Eph3,16). Dies Gut entbehrt die Menschheit in ihrer Ge- 
samtheit wegen der Allgemeinheit ihrer Sünde, und sie hat aus sich keine Möglich- 
keit, es zu erreichen. So steht die Angewiesenheit aller auf die Barmherzigkeit und 
Gnade Gottes fest. Und Gottes Barmherzigkeit hat den Weg zur Erlangung der 
verlorenen Herrlichkeit (= Gottesgerechtigkeit) eröffnet. Es ist der Weg der Er- 
lösung in Jesus Christus: •So werden sie geschenkweise gerecht gemacht dank seiner 
Gnade durch die Erlösung, die (da ist) in Christus Jesus". 

Die Gerechtmachung oder Bekleidung mit göttlicher Herrlichkeit geschieht •ge- 
schenkweise". Sie setzt nichts voraus, das sie als Entgelt menschlichen Verdienstes 
erscheinen ließe. Denn der Glaube und die übrigen Akte, die beim Erwachsenen 
der ersten Rechtfertigung vorausgehen müssen, schaffen keinen Anspruch vor Gott. 
Wenn sie eine dispositive, vorbereitende Kraft haben, so haben sie selbst diese nicht 
als rein menschliche Leistung, sondern als von der Gnade Gottes getragene Werke. 
In der weiteren Entfaltung der Gerechtigkeit kann zwar der gerechtfertigte Mensch 
durch sein gerechtes Tun, durch die Werke der Gerechtigkeit, die Vermehrung der 
habituellen, seinshaften Gnade und Gnadenhilfen Gottes zu weiterem gutem Werk 
•verdienen". Aber da diese verdienstlichen Werke selber nicht eigene Leistung, 
sondern Gottes Werk im Menschen sind (mehr noch als jene vorbereitenden Akte 
des Glaubens), so ist auch das Wachsen und Reifen des Menschen in der Gerechtig- 
keit Gottes Gnadengeschenk. 

Die •geschenkweise" Gerechtmachung des Menschen setzt in Gott notwendig 
schenkende Huld und Liebe voraus. Durch die Worte •dank seiner Gnade" weist der 
Apostel auf diesen letzten Grund der Gottesgerechtigkeit hin. Das Wort •Gnade" 
(charis) meint nämlich in diesem Zusammenhang wohl nicht das dem Menschen mit- 
geteilte Gnadengeschenk, wodurch er formal gerecht ist, sondern jene letzte Ur- 
sache der Begnadigung, die gnadenreiche, herrliche Liebe Gottes, zu deren Lob und 
Preis nach Eph 1, 6 das ganze Werk unserer Beschenkung in Christus gereichen soll. 

Herbeigeführt aber wird unsere Gerechtigkeit von Gottes Liebe •durch die Er- 
lösung in Christus Jesus". Das griechische Grundwort für •Erlösung" (apolytrosis) 
bedeutet seiner etymologischen Grundlage nach Freikaufung durch Lösegeld, bzw. 
Freigebung gegen Lösegeld. Aber es wird auch in dem allgemeineren Sinne der 
Befreiung, Errettung, Erlösung gebraucht, ohne daß die Vorstellung des Loskaufes 
beachtet wird. In diesem letzteren Sinn wird es sicher im N. T. überall dort 
verwendet, wo es die endzeitliche Errettung bezeichnet, wie z. B. Lk 21,28 die 
Befreiung von den Nöten der letzten Tage, Rom 8, 23 die Erlösung des Leibes von 
der Vergänglichkeit durch die Erweckung zur Unsterblichkeit, Eph 1, 14 und 4, 30 



364 Karl Wennemer 

die allgemeine Errettung in den Zustand des vollkommenen Heils, in die 
volle Herrlichkeit Gottes, am Jüngsten Tage auf Grund des Geistbesitzes. Aber 
jene endzeitliche Errettung und Erlösung setzt in allen, die ihrer teilhaftig 
werden, schon eine andere aktuelle, tatsächlich verwirklichte Errettung voraus: die 
Herausnahme aus der sündigen Welt durch die Rechtfertigung, durch die Gottes- 
gerechtigkeit, die auch geschieht durch den Geist Gottes in allen, die durch den 
Glauben mit Christus verbunden sind. Von ihr heißt es Kol 1, 14: •Er (Gott Vater) 
hat uns befreit aus der Macht der Finsternis und in das Reich seines geliebten 
Sohnes versetzt, in dem wir die Erlösung, die Vergebung der Sünden haben". Diese 
•Erlösung" ist nicht nur das Freiwerden von Sünden, sondern zugleich die innere 
Erneuerung und Heiligung. Sie setzt gewiß die •Loskaufung" durch Christi Blut 
(vgl. Eph 1, 17) voraus, sozusagen die potentielle Erlösung. Aber wenn Paulus Rom 
3, 24 spricht von •der Erlösung, die (da ist) in Christus Jesus", die nach den un- 
mittelbar folgenden Worten den Glauben voraussetzt, so meint er doch wohl die 
aktuelle Sündentilgung und Heiligung, die sich in den glaubenden, mit Christus 
verbundenen Menschen vollzieht auf Grund des Erlösungstodes Christi; sie wird 
ja auch Kol 1,14 und Eph 1,7 vom Apostel •Erlösung" (apolytrosis) genannt. 
Diese Deutung findet ihre Bestätigung durch die folgenden Worte, in denen Paulus 
die Art der Erlösung in Christus noch näher beschreibt. 

•Ihn hat Gott hingestellt als Gnadenthron • auf Grund von Glauben • in 
seinem Blut". Die Vorstellung vom •Gnadenthron" geht auf das A.T. zurück. 
Dort hatte Gott seinen •Thron" über der Bundeslade, die mit einer kostbaren, 
goldenen Platte bedeckt war und von zwei Cheruben überschattet wurde. Dort zwi- 
schen den beiden Cheruben war die Stätte der besonderen Gegenwart Jahwes. Von 
dort aus offenbarte er sich durch seine Diener dem Volke; vgl. Ex 25,22; Num 
7, 89; Lev 16, 2. Hier auch erreichten die Sündopfer des großen Versöhnungstages 
durch die Besprengung des Thrones mit dem Opferblut, vorgenommen durch den 
Hohenpriester selber, ihre volle Kraft und Auswirkung zur Entsündigung und 
Heiligung des Volkes, weshalb diese Stätte in der Schrift •Entsündigungsstätte 
(LXX: •hilasterion") genannt wird. Denn wenn diese Stätte der Gottesnähe mit 
dem sühnenden Opferblut bedeckt wurde, nahm Gott sein Volk in Gnaden auf 
und verzieh ihm die Sündenschuld. Vgl. Lev 16, 30: •An diesem Tage schafft man 
für euch Sühne, um euch zu reinigen; von allen euren Sünden sollt ihr rein werden 
vor Jahwe". Es dürfte daher der sachlichen Bedeutung des Wortes •hilasterion" 
entsprechen, wenn wir es mit •Gnadenthron" übersetzen. 

Wo aber ist der wahre Gnadenthron? Der alttestamentliche hatte ja in sich keine 
Kraft. Gott sah ihn an und erwies sich auf ihm gnädig wegen des zukünftigen, 
wahren, den er vorbildete: die Menschheit Christi. Mit ihr hat sich Gott wesentlich 
verbunden und in ihr ist er uns in Wahrheit nahegekommen. Sie ist auch die Stätte 
seiner vollkommenen Offenbarung. Sie bietet, besprengt mit ihrem eigenen Blut, 
Gott vollgültige Sühne für alle Sünde der Welt. Und auf Grund ihrer Sühne und 
ihres Verdienstes vor Gott, kraft des •Blutes", mit dem sie besprengt ist, geht von 
ihr Gottes verzeihende, reinigende, heiligende Gnade aus für alle, die glauben. So 
hat Gott Christus zum wahren Gnadenthron gemacht, durch den er die Welt er- 



Gerechtigkeit Gottes 365 

neuert und heiligt. Er hat ihn •öffentlich hingestellt" als diesen Gnadenthron. Weil 
es sich hier nicht so sehr um die Gott dargebrachte Sühne, als vielmehr um die von 
Christus ausgehende aktuelle Entsündigung und Heiligung, um die aktuelle Ge- 
rechtmachung der Glaubenden (vgl. die Worte: •auf Grund von Glauben") handelt, 
so dürfen wir nicht einseitig nur an die Aufrichtung des Kreuzes denken, sondern 
müssen vor allem unsere Augen auf das richten, wodurch das Lamm, das geschlach- 
tet wurde und lebt, im Raum der Welt mit seiner entsündigenden und heiligenden 
Kraft allzeit gegenwärtig und in den Glaubenden gnadenvoll wirksam ist. Das ist 
das immerwährende Opfer des Neuen Bundes, in dem das blutige Kreuzesopfer 
an allen Orten und zu allen Zeiten für die Heiligung der Welt gegenwärtig ge- 
setzt wird. Das sind die Sakramente der Kirche, in denen Christus die Gnade der 
Erlösung aus seiner durchbohrten Seite in die Herzen der Menschen leitet. 

3. •Zum Erweis seiner Gerechtigkeit" 

Die Erlösung der Menschen in Jesus Christus, ihre Entsündigung und Heiligung 
auf Grund von Glauben in Kraft des Blutes (= Opfertodes) Christi, kurz: das Ge- 
rechtwerden der Glaubenden ist nach Paulus letztlich hingerichtet •auf den Erweis 
der Gerechtigkeit Gottes". Offenbar wird in den Glaubenden die Gerechtigkeit als 
Wirkung Gottes. Diese Wirkung seiner Gnade aber weist über sich hinaus auf die 
in Gott verborgene Gerechtigkeit. 

Diese Gerechtigkeit war verdunkelt worden durch •das Hingehenlassen der zuvor 
geschehenen Sünden in der Geduld Gottes". Worum geht es eigentlich bei diesem 
Hingehenlassen der Sünden? Viele Autoren behaupten: Das Hingehenlassen ist das 
Strafloslassen der Sünden in der Geduldsperiode Gottes, wodurch seine richterliche 
Gerechtigkeit verdunkelt wurde. Indem Gott aber am Kreuz die Sünde in seinem 
Sohne straft, hat er seine richterliche Gerechtigkeit wieder ins volle Licht gestellt. 
Doch mit Recht macht man dagegen geltend, daß die neue und die alte Periode sich 
nicht dadurch unterscheiden, daß Gott jetzt die Sünde straft, während er sie früher 
ungestraft ließ. Eher könnte man das Gegenteil behaupten, daß nämlich die im Ge- 
gensatz zum Kairos des Evangeliums stehende Zeit die Zeit des Zornes und der 
Strafe ist, wie Paulus auch ausdrücklich Rom 1, 18 ff behauptet. Auch wäre es ver- 
fehlt, das Geschehen an Christus am Kreuz eine Strafe im eigentlichen Sinne zu 
nennen. 

Schon näher kommt man dem paulinischen Gedanken, wenn man daran denkt, 
daß im Gegensatz zur früheren Periode jetzt der beleidigten Majestät Gottes Ge- 
nugtuung geleistet wurde für die Sünden durch das Kreuz Christi. Aber auch das 
kann nicht der ganze Gedanke des Apostels sein. Auch so käme man über einen 
Erweis der richterlichen Gerechtigkeit nicht wesentlich hinaus. Die Gerechtigkeit 
Gottes, die erwiesen werden soll~ hat gewiß auch eine Beziehung zur Vollkommen- 
heit des Richters. Wenn Gott gerecht macht, die Sünden verzeiht und die Welt zum 
göttlichen Leben erweckt, so handelt er nicht gegen die Gerechtigkeit seines höchsten 
Richteramtes. In seinem Lebendigmachen wie in seinem Strafen und Töten geschieht 
auch seiner richterlichen Gerechtigkeit allseitig Genüge. Ja, diese beiden Seiten des 
göttlichen Wirkens werden in der Schrift geradezu als die beiden Seiten seines 



S66 Karl Wennemer 

richterlichen Waltens bezeichnet; vgl. Joh 5,21-30. Aber die das Leben zuerkennende 
Seite dieses richterlichen Tuns ist weit mehr als Offenbarung der richterlichen Ge- 
rechtigkeit Gottes. 

Wegweisend für den eigentlichen Gedanken des Apostels sind die letzten Worte: 
Gott will sich erweisen als einer, der •gerecht ist und gerecht macht...". Früher hat 
er die Sünden •hingehen lassen", d. h. er hat sie nicht gehindert, sie •hereingelas- 
sen", •vorbeigelassen", hat sie gleichsam in breitem Strom sich entfalten und über 
die Menschheit sich ergießen lassen. Das stand in einem gewissen Gegensatz zu 
seiner sittlichen Heiligkeit und Gerechtigkeit, in der er das Gute liebt und das Böse 
haßt. Daher heißt es auch, daß dieses Hereinlassen der Sünde in der Periode der 
Zurückhaltung, der Geduld Gottes geschah. Es müssen heilige Gründe gewesen sein, 
die ihn veranlaßten, in Zurückhaltung und Geduld der Sünde gleichsam freien Lauf 
zu lassen. Aber es bestand Gefahr, daß in der Periode der •Geduld" die Heiligkeit 
und Gerechtigkeit Gottes verdunkelt wurde. Die konnte als Offenbarung nicht eines 
heiligen Gottes, sondern eines bösen Dämons erscheinen. Nun, in dem von Christus 
bestimmten Kairos, ist das anders geworden. Darin reagiert Gott gegen die Sünde 
als der absolut Heilige und Gerechte, indem er in der heiligsten Weise durch Chri- 
stus die Sünde in den Menschen tilgt und sie heilig und gerecht macht, so daß nun 
in der mitgeteilten Gerechtigkeit Gottes eigene Gerechtigkeit erscheint, die mit- 
geteilte Gerechtigkeit also zum Erweis der Gerechtigkeit Gottes wird. 

So bekommen die letzten Worte: •auf daß er (dastehe als einer der) selbst gerecht 
ist und gerecht macht den, der an Jesus glaubt" ihren vollen Sinn. Die griechische 
Verbindungspartikel zwischen •gerecht ist" und •gerecht macht" (kai) darf nicht 
mit •und gleichwohl" oder •und trotzdem" übersetzt werden. So wäre freilich zu 
übersetzen, wenn hier Gottes richterliche Gerechtigkeit gemeint wäre. Die steht tat- 
sächlich seinem schenkenden Gerechtmachen entgegen und mußte erst durch Christi 
Sühnopfer überwunden werden. Gemeint ist aber weit mehr und eigentlichst Gottes 
Heiligkeit und Gerechtigkeit, die letztlich Liebe ist. Ihr ist es eigen, sich selbst zu 
erschließen und mitzuteilen. Sie hat sogar in einer unbegreiflichen Liebestat das 
Hindernis hinweggeräumt, das einem Hinüberbranden der göttlichen Liebe und 
Vollkommenheit in die geschöpfliche Welt entgegenstand, indem sie durch Christus 
der beleidigten Majestät Sühne verschaffte. Sie ist also der letzte Grund der Ge- 
rechtmachung und Heiligung der Welt. Die Verbindungspartikel müßte also eher 
wiedergegeben werden mit •und deshalb": •auf daß er (dastehe als einer, der) ge- 
recht ist und deshalb auch gerecht macht den, der an Jesus glaubt". So ist der letzte 
Sinn des Gerechtwerdens und der Heiligung in Jesus Christus der Erweis, daß Gott 
die sich selbst erschließende Heiligkeit und Liebe ist. 

Zum Abschluß sei ein Gedanke des hl. Chrysostomus zu unserer Stelle angeführt: 
•Was ist Erweis der Gerechtigkeit? Wie es ein Erweis von Reichtum ist, nicht bloß 
reich zu sein, sondern auch andere reich zu machen, ein Erweis von Leben, nicht bloß 
selbst lebendig zu sein, sondern auch Tote lebendig zu machen, ein Erweis von 
Stärke, nicht bloß selbst stark zu sein, sondern auch die Schwachen stark zu machen, 
so ist es ein Erweis von Gerechtigkeit, nicht bloß selbst gerecht zu sein, sondern auch 
andere, die in Sünde verfault sind, mit einem Male gerecht zu machen". 




