Gerechtigkeit Gottes (Rém 3,21-26)

Von Karl Wennemer S. ], Frankfurt a. M.

Es diirfte wenig Stellen in der Heiligen Schrift geben, an denen das Geheimnis
der christlichen Existenz so knapp und umfassend zum Ausdruck kommt wie R6m
3,21-26. Diese Stelle hebt sich leuchtend von einem dunklen Hintergrund ab (R6m
1,18—3,20): Der Mensch, wie er sich vorfindet, ob Heide (1,18-32) oder Jude
(2,1—3,19), ist sindhaft und dem Zornesgericht Gottes ausgeliefert. Infolge des
Urfalles (Rém 5,12-21) ist er, obgleich seine sittliche Verantwortlichkeit erhalten
blieb, doch in seiner sittlichen Kraft so geschwicht, dafl er tatsachlich nicht zur not-
wendigen Erfillung des heiligen Gotteswillens, nicht zur wirklichen Gerechtigkeit
kommt. Das ,Gesetz“, das ihm die Gottesforderungen bekanntmacht, bringt ihm
in seiner sittlichen Ohnmadht nur die Erfahrung der Siinde (Rém 3,20). Das gilt
vor allem von dem positiven Gesetz, das Gott durch Moses seinem Volke gegeben
hatte. Nicht anders aber denkt Paulus von jenem Gesetz, das im Herzen des Men-
schen durch die Stimme der Natur laut wird und das auch den Heiden mit den
wesentlichen Forderungen des positiven gottlichen Gesetzes bekanntmacht (vgl.
Rom 2, 14-16). Ist also der Mensch heillos verloren? Nein! Gott hat ihm einen Weg
eroffnet, auf dem er zur Gerechtigkeit und damit zum Heil gelangen kann. Es ist
der Weg des Glaubens an Jesus Christus. Diesen Weg beschreibt der Apostel
Rém 3,21-26: .

=21 Nun aber ist unabhingig vom Gesetz die Gerechtigkeit Gottes offenbar
geworden, bezeugt vom Gesetz und den Propheten. 22 Geredhtigkeit Gottes
(sage ich) durch den Glauben an Jesus Christus fiir alle, die da glauben.

Denn es ist kein Unterschied. 23 Alle haben ja gesiindigt und ermangeln der
Herrlichkeit Gottes. 24 So werden sie geschenkweise gerecht gemacht dank seiner
Gnade durdh die Erlisung, die (da ist) in Christus Jesus. 25 Ihn hat Gott ja als
Gnadenthron hingestellt — auf Grund von Glauben — in seinem Blut

zum Erweise seiner Gerechtigkeit wegen des Hingehenlassens der zuvor
geschehenen Siinden in der Geduld Gottes, 26 zum Erweise seiner Gerechtigkeit
in der Jetzizeit, auf dafl er (dastehe als einer der) selbst gerecht ist und gerecht
macht den, der durch den Glauben an Jesus bestimmt ist.”

1. ,Gottesgerechtigkeit”

Das Erscheinen der Gerechtigkeit Gottes in dieser Welt der Siinde ist das Grund-
thema des Romerbriefes (vgl. Rom 1,16-17). Was aber versteht der Apostel unter
»Gerechtigkeit Gottes“ (dikaiosyné theou)? Die Frage entscheidet sich an dem Geni-
tiv ,Gottes“: Ist damit Gott als Subjekt, als Trager der Gerechtigkeit gemeint oder
aber als Urheber, als Bewirker derselben? Im ersten Fall spriache der Apostel von
einer Vollkommenheit oder vollkommenen Verhaltensweise Gottes, im zweiten
von der gottgewirkten Rechtschaffenheit des Menschen. Wollte man sich far die



Geredhtigkeit Gottes 859

erste Auffassung entscheiden, miilte man von vornherein jeden Gedanken an Got-
tes Strafgerechtigkeit ausschlieBen. Gottes strafender Zorn offenbart sich ja gerade
in der anderen Welt, die nidht vom Glanben bestimmt ist; vgl. Rom 1,18 ff. In
der Welt des Glaubens richtet sich Gottes heilige Macht auf die Rettung des Men-
schen durch die Vernichtung seiner Siinde und durch die Heiligung seiner Existenz.
Die in der Glaubenswelt sich offenbarende Gerechtigkeit Gottes konnte also nur
als ein aus seiner unendlichen Heiligkeit und Vollkommenheit kommendes, von
seiner unbegreiflichen Liebe bestimmtes Verhalten verstanden werden, das sich
aktiv, dynamisch auf die Rechtfertigung, die Gerechtmachung des Menschen rich-
tet. Diese gerechtmachende Gerechtigkeit in Gott ist tatsdchlich gemeint, wenn
Paulus gegen Schlufl unseres Abschnities (R6m 3,25-26) erklirt, dafl der Prozef
unserer Rechtfertigung in Christus hingerichtet ist ,auf den Erweis der Gerechtig-
keit Gottes“, wie unzweideutig hervorgeht aus den letzten Worten: ,Auf dafl er
(dastehe als einer der) gerecht ist und gerecht macht den, der an Jesus glaubt®.
Aber viele Griinde sprechen dafiir, daf der Apostel in den Versen 21-22 ausgeht
von der Gerechtigkeit, die von Gott im Glaubenden gewirkt oder mitgeteilt (vgl.
Trid. Sess. VI. cap. 7) und eben durch ihr Wirklichwerden in dieser Welt ,offen-
bar“ wird, die dann ihrerseits iiber sich hinausweist auf den gerechten, heilschaffen-
den, gerechtmachenden Gott.

Paulus kennt jedenfalls eine Gerechtigkeit, die — im Gegensatz zu der auf der
eigenen Leistung der Gesetzeserfilllung beruhenden, selbsterworbenen Geredhtig-
keit — durch Gottes Gnade im Menschen, wenn auch nicht obhne den Menschen,
zustande kommt. Er nennt sie Phil 8,9 ,die aus Gott (stammende) Gerechtigkeit*
und stellt sie jener anderen rein menschlichen gegeniiber. Sie ist also eine gottliche
Geredhtigkeit, von gottlicher Art und géttlichem Ursprung. Sie ruht, wenngleich
personale Bestimmung und personaler Ausdruck des begnadeten Menschen, doch
ganz in Gott, gleichsam als in ihrem letzten Subjekt. Paulus nennt sie deshalb auch
cinfach ,Gerechtigkeit Gottes®. So zum Beispiel 2 Kor 5,21: ,Den, der die Siinde
nicht kannte, hat er zur Siinde gemacht, damit wir wiirden Gerechtigkeit Gottes
in ihm*“. So wohl auch Rém 10, 3: Die Juden streben statt der von ihnen verkannten
»Gerechtigkeit Gottes“ die ,eigene Gerechtigkeit® an. Durch den Gegensatz der
seigenen Gerechtigkeit® wird hier deutlich genng die ,Gerechtigkeit Gottes® als
Gnadenwerk Gottes im Menschen bestimmt, als ,Gerechtigkeit aus Gott“ (Phil 3,9)
oder ,als Gerechtigkeit aus dem Glauben“ (R6m 9, 30).

Sie meint der Apostel offenbar auch, wenn er Rém 3,21-22 von der ,Gerechtig-
keit“ spricht, die da ,ist durch den Glauben an Jesus Christus“ und ,chne Zutun
des Gesetzes®, die als solche im Gegensatz steht zu der Gerechtigkeit, welche die
Juden ,durch das Gesetz“ oder ,aus Gesetzeswerken® (R6m 8,20), also kraft eige-
ner Leistung, zu erreichen suchten. Von ihr heiflt es, dafl sie ,jetzt offenbar geworden
ist* (Rém 3,21) oder dafl sie ,im Evangelium sich enthiillt* (Roém 1,17). Damit
ist keine oder doch nicht vorwiegend eine Offenbarung durch das Wort der Ver-
kiindigung gemeint, sondern ein Offenbarwerden, ein Enthiillltwerden der Gottes-
gerechtigkeit durch thr Wirklichwerden in den Menschen des Glaubens. Indem sie
»in dem (vom Glauben ergriffenen) Evangelium® durdi Gottes Gnade gewirkt



360 Karl Wennemer

wird und so in die Wirklichkeit tritt, ,enthiillt sie sich“, tritt sie in dieser Welt
ans Licht, wird sie in der Welt offenbar, dhnlich wie einmal ,der Tag“ (des Herrn)
am Ende der Zeiten ,sich enthiilit®, dadurch daf er durch Gottes Macht mit seinem
~Feuer® in unsere Welt eintritt; vgl. 1 Kor 3,13. Das Offenbarwerden der Gottes-
gerechtigkeit ist also ein gewaltiges Zeichen der heilig und rettend wirkenden Macht
des Herrn, ein ,Erweis” seiner rechtfertigenden, heilschaffenden Gerechtigkeit. Da-
her wird ihr Erscheinen Rom 1,16-17 auch als der Tatbeweis fiir die rettende
Kraft des Evangeliums hingestellt: ,Ich schime mich des Evangeliums nicht. Ist
es doch Kraft Gottes zum Heil fir jeden, der glaubt ... Denn Gottes Gerechtigkeit
enthullt sich in ihm avs Glauben zu Glauben .. .“. Durch diesen Zusammenhang
wird wieder deutlich, daf Paulus mit der Gottesgerechtigkeit die gnadenvolle
Wirkung Gottes im Menschen meint, wenn anders man von der Wirkung auf die
gottliche Gnadenmacht schliefit. Nicht anders ist iibrigens in dem parallelen Satz
Rom 1,18 der ,Zorn Gottes“ zunichst nicht von Gottes Verhalten, sondern von
der Wirkung seines (subjektiven) ,Zornes“ zu verstehen: Sein Zornesgericht (der
Ausflufl seines Zornes) ,enthiillt sich vom Himmel her”, indem in der gottfernen
und glaubensunwilligen Welt das Laster mit all seinen @iblen Folgen durch Gottes
Zulassung und Gnadenentzug zu unheimlicher Entfaltung kommt (Rém 1, 18-32).
Dieser objektive Zorn (= Zorneswirkung) ist dann allerdings auch Erweis des
ziirnenden Willens und der ziirnenden Macht Gottes.

Der Gottesgerechtigkeit ist es wesentlich, dafl sie sich offenbart ,ohne (Zutun)
des Gesetzes* und ,durch den Glauben an Jesus Christus“ (Rém 3,21-22). Das
besagt, dafl der Mensch nicht zum Ziele kommt, wenn er es unternimmt, gerecht zu
werden mit Hilfe des Gesetzes, d. h. mit Hilfe der Erkenntnis aus dem Gesetz und
gestiitzt allein auf die Kraft des eigenen Willens. Durch eigene Leistung, durch
.Gesetzeswerk® kann er Gottes Anerkennung nicht erzwingen. Auf diesem Wege
wird er nur seine Schwiache und Stundhaftigkeit erfahren. Vgl. Rom 3,20; 7,13.
Wie die Gerechtigkeit nur wirklich werden kann durch die Gnade, die Gott uns
durch Jesus Christus bereitet hat und in ihm uns spendet, so setzt die Gerecht-
werdung den Glauben an die Heilsveranstaltung Gottes in Jesus Christus voraus.

Der Apostel betont stark die Notwendigkeit des Glaubens: Die Geredhtigkeit
ist oder enthillt sich ,aus dem Glauben® {Rém 1,17; 9,30} oder ,durch den Glau-
ben an Jesus Christus® (Rém 3,22; Phil 3,9); dhnlich heifit es, dafl Gott gerecht
macht bzw. der Mensch gerecht gemacht wird ,aus dem Glauben“ oder ,durch den
Glauben® (vgl. Rém 3,28; 3,30; Gal 2,16). Diese Wendungen diirfen nicht so
verstanden werden, als wenn der Glaube der formale Grund der Gottesgerechtig-
keit wire; im Glauben ist noch nicht die Gerechtigkeit gegeben, es sei denn man
verstebt ihn in dem erweiterten Sinn ,des Glaubens, der durch die Licbe titig wird®
(Gal 5,6), des Glaubens, der in der Licbe sich Gott und Christus ganz hingibt. Nach
Rom 8,26 macht Gott den gerecht, der an Jesus glaubt. Der Glaube wird also (in
dem zur Vernunft erwachten Menschen) vorausgesetzt als Vorbedingung, als Grund-
lage fiir die Rechtfertigung. Gott beantwortet ihn mit seiner gerechtmachenden
Gnade. Und er bleibt immer die Grundlage der Gerechtigkeit. So ist wohl das
Wort des Apostels zu verstehen: ,Gottes Gerechtigkeit enthiillt sich im Evangelium



Gerechtigkeit Gottes 361

von Glaube zu Glaube“ (Rom 1,17). Der Gerechtfertigte, der im Glauben verharrt
und durch den Glauben sich immer mehr in Gott verankert, der hat auch die Gnade
und Kraft zu einem Leben der Gerechtigkeit.

Der Glaube als Fundament der Gerechtigkeit Gottes ist gewif} zunichst das anf
die Autoritidt Gottes, des Offenbarers, sich stiitzende intellektuelle Jasagen zur
iibernatiirlichen Gnadenordnung in Christus., Aber zu diesem Glauben gehort anch
das entsprechende Vertranen auf Gott, den Vater, der uns in Christus Jesus leben-
dig macht und heiligt, ein Vertrauen, wie es im Vorbild Abrahams sichtbar wird,
der nach dem Wort des Apostels ,,Gott geglanbt hat, der die Toten lebendig macht .
und das, was nicht ist, ins Dasein roft® (Rém 4,17.25). Dieser Glaube muf} sich
auch betdtigen in der reuvigen Abwendung von der Siinde und im vertrauensvollen
Gebet, das sich im BewufBtsein der eigenen Unwiirdigkeit und Unzuldnglichkeit
verlangend nach Gottes Verzeihung und Gnade und Hilfe ausstreckt. Ein solcher
Glaube ist schon eine Wirkung der Gnade Gottes im Menschen (vgl. Phil 1,29),
~quasi prima pars justitiae“, ,gleichsam die erste Stufe der Gerechtigkeit* (Thomas).
Gerade deshalb ist er kein , Werk® im Sinne Pauli, keine rein menschliche Leistung.
Die Gottesgerechtigkeit ist aus dem Glauben, aber nicht aus Gesetzeswerk! Der
gerechte Mensch kann sich nicht briisten (vgl. Rom 3,27), er kann nur danken. Alle
Ehre kommt Gott zu!

Die Glaubensgerechtigkeit ist ein hohes Gut! Thretwegen wird der Mensch einmal
die Krone des ewigen Lebens erhalten. Sie ist nicht eine duflere Anrechnung der
Gerechtigkeit Christi, sondern eine wirkliche Reinigung von Siindenschuld und eine
innere Angleichung an Christus. Sie besteht ihrer seinsmifligen Grundlage nach in
der Einwohnung des Geistes Christi und in der damit verbundenen Erneuerung
und Erhebung der Seele und ihre Krifte, weshalb der Gerechtfertigte in der Schrift
eine ,neue Kreatur® (Gal 6,15), ,aus Gott geboren® (Joh 1,13), ,Kind Gottes®
(Joh 1,12; Rom 8,14) genannt wird. Aber diese seinsmidfige Grundlage ist ganz
und gar hingeordnet auf das Leben in Gerechtigkeit; sie mufl sich notwendig mit
Hilfe des gottlichen Beistandes entfalten in einem Christus-Leben. Die Gerechtig-
keit Gottes schliefit wesentlichst ein die im Geiste Christi und Gottes vollbrachte
Erfilllung ,der Forderung des Gesetzes® (Rom 8,4), und zwar des Gesetzes, wie es
durch Christus zur vollkommenen Offenbarung gekommen ist. Gerechtigkeit Gottes
ist letzten Endes nichts anderes als der Abglanz der Liebe Christi und Gottes im
Tun und Leben des Menschen (vgl. 1 Kor 13}, ein Gut also, das schon der Beginn
des ewigen Lebens ist (vgl. 1 Kor 13, 8-13).

Die Gottesgerechtigkeit aus dem Geist Gottes auf Grund von Glauben ist nach
dem Apostel schon bezeugt worden ,vom Gesetz und von den Propheten®, d. h.
durch die Heilige Schrift des Alten Bundes, wie Paulus im vierten Kapitel des
Romerbriefes ndher aunsfithrt. Aber erschienen ist sie ,jetzt (Rém 3,21): ,Jetzt
aber ist ... die Gottesgerechtigkeit offenbar geworden“. An sich konnte man die
Wendung ,jetzt aber® rein dialektisch verstehen: So aber (bei der Unmdglichkeit
einer Gerecutigkeit durch Gesetzeswerk v. 20) ist die Gottesgerechtigkeit offenbar
geworden. Tatsdchlich liegt jedoch in dem Ausdruck auch ein zeitliches Moment,
wie die Vergleichung mit dem ,in der Jetztzeit® in v. 26 deutlich zeigt. Paulus fafit



362 Karl Wennemer

fiir das Hervortreten der Gottesgerechtigkeit vor allem die Zeit ins Auge, die durch
das Leben und Wirken Christi eingeleitet wurde und so durch die Gottesgerechtig-
keit das charakteristische Merkmal erbielt, wahrend die iltere Zeitperiode mehr
durch die Herrschaft des Gesetzes gekennzeichnet war. Es darf aber kein absoluter
zeitlicher Gegensatz zwischen den beiden Ordnungen des Gesetzes und der Gnade
angenommen werden. Denn einerseits besteht bis heute die Ohnmacht gegeniiber
dem Gesetz Gberall dort, wo der Mensch nicht durch den Glauben in Gott wurzelt.
Anderseits ist Glaubensgerechtigkeit schon vor Christus, wenn auch nicht unab-
hingig von Christus, Wirklichkeit geworden, nicht nur in der jidischen Welt (vgl.
Rém 4}, sondern auch in der heidnischen Welt, wie Paulus deutlich genug zu er-
kennen gibt, wenn er ,die Beschneidung des Herzens durch den Geist“, also die
Gottesgerechtigkeit, auch in Heiden verwirklicht findet (vgl. Rom 2, 12-29). Es gibt
keine Rechifertigung und keine Gerechtigkeit ohne Christus; auch die zeitlich Chri-
sti Ankunft vorausgehende Heiligung von Menschen ist geschehen in Kraft der
{vorauswirkenden) Gnade, die Christus der Menschheit verdient hat. Der mit Chri-
stus verbindende Glaube, der in jedem Fall vorausgesetzt wird, kann natiirlich dort,
wo Christus weder durch die prophetische Verheiflung noch durch das Kérygma
von der Erfilllung bekanntgeworden ist, nur der allgemeine, Christus nur ein-
schlufweise umfassende Glaube an den Helfer-Gott sein. Letztlich meinen die
Worte des Apostels Rém 38,21-22 das ganze eschatologische Heilshandeln Gottes in
Christus, das sich tiber alle Zeiten erstreckt. Vornehmlich aber und ausdriicklich
bezichen sie sich auf die Jetztzeit, auf die Fille der Zeit, in der das Evangelium
verkiindigt wird und in der durch die Gemeinschaft der Glaubigen, im mystischen
Leibe Christi, die Gottesgerechtigkeit kraft der tiberflieBenden Gnade Christi der
Welt ,offenbar geworden ist*.

2. wDurch die Erlésung in Christus Jesus“

Das Erscheinen der Gottesgerechtigkeit, grundlegend ausgesagt in den Versen
21-22, wird nunmehr vom Apostel ndherhin in seiner Bindung an die Person
Christi, als Christusgeschehen, als Erlésung in Christus beschrieben.

Zunachst greift Paulus nochmals kurz zuriick auf den dunklen Hintergrund des
Geschehens, auf die allgemeine Verlorerheit in der Sinde (vgl. Rém 1,18-3,20):
»Alle (ohne Unterschied) haben ja gesiindigt.“ Alle waren nach Rém 5, 12 ff. mit
hineingezogen in die Siinde des Urfalles. Alle auch sind personlich den Weg der
Siinde gegangen, alle wenigstens, die sich dem ihnen je moglichen Glauben ver-
schlossen. So ,ermangeln sie der Herrlichkeit Gottes“. Das Gut, dessen man er-
mangelt, ist ein Gut, das man eigentlich haben konnte und sollte. Es kann sich
hier also nicht um die endzeitliche, vollkommene Teilnahme an der Herrlichkeit
Gottes handeln, von der es heifit, daf wir als ,Miterben Christi ... mit ihm ver-
herrlicht werden“ (Rom 8,17), daf wir ,mit ihm in Herrlichkeit erscheinen werden®
(Kol 3,4), dafl ,der Leib unserer Niedrigkeit® gleichgestaltet wird ,dem Leib
seiner Herrlichkeit“ (Phil 3, 21). Durch die Siinde ist der Mensch der Hoffnung auf
jene Herrlichkeit beraubt worden, weil er durch die Siinde das andere Gut nicht
besitzt, das er nach Gottes Willen besitzen sollte, ,die Erstlingsgabe des Geistes®



Gerechtigkeit Gottes 363

(R6m 8, 23), die eine Vorstufe der endzeitlichen Herrlichkeit ist, ,das Angeld® auf
die Erbschaft, das die Erlangung der vollen Herrlichkeit verbiirgt und den Briidken-
schlag vom Jetzt zum Einst bedeutet, nach dem Wort des Apostels im zweiten
Korintherbrief (3, 18): ,Wir ... werden umgestaltet von Herrlichkeit zo Herr-
lichkeit, wie (das) vom Herrn, vom Geiste her (geschieht)“. Dies gegenwirtige
Herrlichkeitsgut, das der Mensch besitzen sollte, ist die Gottesgerechtigkeit, in der
,der Geist der Herrlichkeit auf uns ruht“ (1 Petr 4, 14) und in der ,Gott nach dem
Reicdhtum seiner Herrlichkeit durch seinen Geist uns verleiht, stark zu werden am
inwendigen Menschen“ (Eph 3, 16). Dies Gut entbehrt die Menschheit in ihrer Ge-
samtheit wegen der Allgemeinheit ihrer Siinde, und sie hat aus sich keine Méglich-
keit, es zu erreichen. So steht die Angewiesenheit aller auf die Barmherzigkeit und
Gnade Gottes fest. Und Gottes Barmherzigkeit hat den Weg zur Erlangung der
verlorenen Herrlichkeit (= Gottesgerechtigkeit) eroffnet. Es ist der Weg der Er-
16sung in Jesus Christus: ,So werden sie geschenkweise gerecht gemacht dank seiner
Gnade durdh die Erlosung, die (da ist) in Christus Jesus®.

Die Gerechtmachung oder Bekleidung mit gottlicher Herrlichkeit geschieht ,ge-
schenkweise“. Sie setzt nichts voraus, das sie als Entgelt menschlichen Verdienstes
erscheinen liefe. Denn der Glaube und die iibrigen Akte, die beim Erwachsenen
der ersten Rechtfertigung vorausgehen miissen, schaffen keinen Anspruch vor Gott.
Wenn sie eine dispositive, vorbereitende Kraft haben, so haben sie selbst diese nicht
als rein menschliche Leistung, sondern als von der Gnade Gottes getragene Werke,
In der weiteren Entfaltung der Gerechtigkeit kann zwar der gerechtfertigte Mensch
durch sein gerechtes Tun, durch die Werke der Gerechtigkeit, die Vermehrung der
habituellen, seinshaften Gnade und Gnadenhilfen Gottes zu weiterem gutem Werk
,verdienen“. Aber da diese verdienstlichen Werke sclber nicht eigene Leistung,
sondern Gottes Werk im Menschen sind (mehr noch als jene vorbereitenden Akte
des Glaubens), so ist auch das Wachsen und Reifen des Menschen in der Gerechtig-
keit Gottes Gnadengeschenk.

Die ,geschenkweise* Gerechtmachung des Menschen setzt in Gott notwendig
schenkende Huld und Liebe voraus. Durch die Worte ,dank seiner Gnade“ weist der
Apostel auf diesen letzten Grund der Gottesgerechtigkeit hin. Das Wort ,Gnade®
(charis) meint namlich in diesem Zusammenhang wohl nicht das dem Menschen mit-
geteilte Gnadengeschenk, wodurch er formal gerecht ist, sondern jene letzte Ur-
sache der Begnadigung, die gnadenreiche, berrliche Liebe Gottes, zu deren Lob und
Preis nach Eph 1, 6 das ganze Werk unserer Beschenkung in Christus gereichen soll.

Herbeigefithrt aber wird unsere Gerechtigkeit von Gottes Liebe ,durch die Er-
l16sung in Christus Jesus“. Das griechische Grundwort fiir ,Erlésung® (apolytrédsis)
bedeuntet seiner etymologischen Grundlage nach Freikaufung durch Losegeld, bzw.
Freigebung gegen Losegeld. Aber es wird auch in dem allgemeineren Sinne der
Befreiung, Errettung, Erldsung gebraucht, ohne daff die Vorstellung des Loskaufes
beachtet wird. In diesem letzteren Sinn wird es sicher im N.T. iiberall dort
verwendet, wo es die endzeitliche Errettung bezeichnet, wie z. B. Lk 21,28 die
Befreiung von den Noten der letzten Tage, Rom 8, 23 die Erlésung des Leibes von
der Verginglichkeit durch die Erweckung zur Unsterblichkeit, Eph 1, 14 und 4, 30



364 Karl Wennemer

die allgemeine Errettung in den Zustand des vollkommenen Heils, in die
volle Herrlichkeit Gottes, am Jiingsten Tage auf Grund des Geistbesitzes. Aber
jene endzeitliche Errettung und Erlosung setzt in allen, die ihrer teilhaftig
werden, schon eine andere aktuelle, tatsichlich verwirklichte Errettung voraus: die
Herausnahme aus der siindigen Welt durch die Rechtfertigung, durch die Gottes-
gerechtigkeit, die auch geschieht durch den Geist Gottes in allen, die durch den
Glauben mit Christus verbunden sind. Von ihr heifit es Kol 1, 14: ,Er (Gott Vater)
hat uns befreit aus der Macht der Finsternis und in das Reich seines geliebten
Sohnes versetzt, in dem wir die Erlosung, die Vergebung der Siinden haben®. Diese
~Erlosung® ist nicht nur das Freiwerden von Siinden, sondern zugleich die innere
Erneuerung und Heiligung. Sie setzt gewif die ,Loskaufung® durch Christi Blut
(vgl. Eph 1, 17) voraus, sozusagen die potentielle Erlésung. Aber wenn Paulus Rém
3, 24 spricht von ,der Erlosung, die (da ist) in Christus Jesus®, die nach den un-
mittelbar folgenden Worten den Glauben voraussetzt, so meint er doch wohl die
aktuelle Stindentilgung und Heiligung, die sich in den glaubenden, mit Christus
verbundenen Menschen vollzieht auf Grund des Erlosungstodes Christi; sie wird
ja auch Kol 1,14 und Eph 1,7 vom Apostel ,Erlgsung® (apolytrosis) genannt.
Diese Deutung findet ihre Bestitigung durch die folgenden Worte, in denen Paulus
die Art der Erlosung in Christus noch niher beschreibt.

»Ihn hat Gott hingestellt als Gnadenthron — auf Grund von Glauben — in
seinem Blut“. Die Vorstellung vom ,Gnadenthron® geht auf das A.T. zuriick.
Dort hatte Gott seinen ,Thron® iiber der Bundeslade, die mit einer kostbaren,
goldenen Platte bedeckt war und von zwei Cheruben iiberschattet wurde. Dort zwi-
schen den beiden Cheruben war die Stitte der besonderen Gegenwart Jahwes. Von
dort aus offenbarte er sich durch seine Diener dem Volke; vgl. Ex 25,22; Num
7, 89; Lev 16, 2. Hier auch erreichten die Siindopfer des grofien Versohnungstages
durdh die Besprengung des Thrones mit dem Opferblut, vorgenommen durch den
Hohenpriester selber, ihre volle Kraft und Auswirkung zur Entsiindigung und
Heiligung des Volkes, weshalb diese Stdtte in der Schrift ,Entsiindigungsstitte
(LXX: ,hilastérion“} genannt wird. Denn wenn diese Stitte der Gottesndhe mit
dem sihnenden Opferblut bedeckt wurde, nahm Gott sein Volk in Gnaden auf
und verzieh ihm die Siindenschuld. Vgl. Lev 16, 30: ,An diesem Tage schafft man
fir euch Sithne, um euch zu reinigen; von allen euren Siinden sollt ihr rein werden
vor Jahwe*. Es dirfte daher der sachlichen Bedeutung des Wortes ,hilastérion®
entsprechen, wenn wir es mit ,Gnadenthron® ibersetzen.

Wo aber ist der wahre Gnadenthron? Der alttestamentliche hatte ja in sich keine
Kraft. Gott sah ihn an und erwies sich auf ihm gnidig wegen des zukiinftigen,
wahren, den er vorbildete: die Menschheit Christi. Mit ihr hat sich Gott wesentlich
verbunden und in ihr ist er uns in Wahrheit nahegekommen. Sie ist auch die Stitte
seiner vollkommenen Offenbarung. Sie bietet, besprengt mit ihrem eigenen Blut,
Gott vollgiltige Sithne fiir alle Siinde der Welt. Und auf Grund ihrer Sithne und
ihres Verdienstes vor Gott, kraft des ,Blutes®, mit dem sie besprengt ist, geht von
ihr Gottes verzeihende, reinigende, heiligende Gnade aus fiir alle, die glanben. So
hat Gott Christus zum wahren Gnadenthron gemacht, durch den er die Welt er-



Gerechtigkeit Gottes ’ 365

neuert und heiligt. Er hat ihn ,6ffentlich hingestellt* als diesen Gnadenthron. Weil
es sich hier nicht so sehr um die Gott dargebrachte Sithne, als vielmehr um die von
Christus ausgehende aktuelle Entsiindigung und Heiligung, um die aktuelle Ge-
rechtmachung der Glaubenden (vgl. die Worte: ,auf Grund von Glauben®) handelt,
so diirfen wir nicht einseitig nur an die Aufrichtung des Kreuzes denken, sondern
miissen vor allem unsere Augen auf das richten, wodurch das Lamm, das geschlach-
tet wurde und lebt, im Raum der Welt mit seiner entsiindigenden und heiligenden
Kraft allzeit gegenwirtig und in den Glaubenden gnadenvoll wirksam ist. Das ist
das immerwihrende Opfer des Neuen Bundes, in dem das blutige Kreuzesopfer
an allen Orten und zu allen Zeiten fiir die Heiligung der Welt gegenwirtig ge-
setzt wird. Das sind die Sakramente der Kirche, in denen Christus die Gnade der
Erlésung aus seiner durchbohrten Seite in die Herzen der Menschen leitet.

8. ,Zum Erweis seiner Gerechtigkeit”

Die Erlosung der Menschen in Jesus Christus, ihre Entsindigung und Heiligung
auf Grund von Glauben in Kraft des Blutes (= Opfertodes) Christi, kurz: das Ge-
rechtwerden der Glaubenden ist nach Paulus letztlich hingerichtet ,auf den Erweis
der Gerechtigkeit Gottes“. Offenbar wird in den Glaubenden diec Gerechtigkeit als
Wirkung Gottes. Diese Wirkung seiner Gnade aber weist iiber sich hinaus auf die
in Gott verborgene Gerechtigkeit.

Diese Gerechtigkeit war verdunkelt worden durch ,das Hingehenlassen der zuvor
geschehenen Siinden in der Geduld Gottes“. Worum geht es eigentlich bei diesem
Hingchenlassen der Siinden? Viele Autoren behaupten: Das Hingehenlassen ist das
Strafloslassen der Siinden in der Geduldsperiode Gottes, wodurch seine richterliche
Gerechtigkeit verdunkelt wurde. Indem Gott aber am Kreuz die Siinde in seinem
Sohne straft, hat er seine richterliche Gerechtigkeit wieder ins volle Licht gestellt.
Doch mit Recht macht man dagegen geltend, dafl die neue und die alte Periode sich
nicht dadurch unterscheiden, daff Gott jetzt die Siinde straft, wahrend er sie friher
ungestraft lief. Eher kénnte man das Gegenteil behaupten, daB ndmlich die im Ge-
gensatz zum Kairos des Evangeliums stehende Zeit die Zeit des Zornes und der .
Strafe ist, wie Paulus auch ausdriicklich Rém 1, 18 ff behauptet. Auch wire es ver-
fehlt, das Geschehen an Christus am Kreuz eine Strafe im eigentlichen Sinne zu
nennen.

Schon niher kommt man dem paulinischen Gedanken, wenn man daran denkt,
daf im Gegensatz zur fritheren Periode jetzt der beleidigten Majestit Gottes Ge-
nugtuung geleistet wurde fiir die Siinden durch das Kreuz Christi. Aber anch das
kann nicht der ganze Gedanke des Apostels sein. Anch so kime man iiber einen
Erweis der richterlichen Gerechtigkeit nicht wesentlich hinaus. Die Gerechtigkeit
Gottes, die erwiesen werden soll; hat gewif anch eine Beziehung zur Vollkommen-
heit des Richters. Wenn Gott gerecht macht, die Siinden verzeiht und die Welt zum
gottlichen Leben erweckt, so handelt er nicht gegen die Gerechtigkeit seines hochsten
Richteramtes. In seinem Lebendigmachen wie in seinem Strafen und Téten geschicht
auch seiner richterlichen Gerechtigkeit allseitig Geniige. Ja, diese beiden Seiten des
gottlichen Wirkens werden in der Schrift geradezu als die beiden Seiten seines



366 Karl Wennemer

richterlichen Waltens bezeichnet; vgl. Joh 5,21-30. Aber die dasLeben zuerkennende
Seite dieses richterlichen Tuns ist weit mehr als Offenbarung der richterlichen Ge-
rechtigkeit Gottes.

Wegweisend fiir den eigentlichen Gedanken des Apostels sind die letzten Worte:
Gott will sich erweisen als einer, der ,gerecht ist und gerecht macht . . .“. Friiher hat
er die Stinden ,hingehen lassen®, d. h. er hat sie nicht gehindert, sie ,hereingelas-
sen®, ,vorbeigelassen®, hat sie gleichsam in breitem Strom sich entfalten und iiber
die Menschheit sich ergiefen lassen. Das stand in einem gewissen Gegensatz zu
seiner sittlichen Heiligkeit und Gerechtigkeit, in der er das Gute liebt und das Bose
haft. Daher heifit es auch, dafl dieses Hereinlassen der Siinde in der Periode der
Zuriickhaltung, der Geduld Gottes geschah. Es missen heilige Griinde gewesen sein,
die ihn veranlafiten, in Zuriickhaltung und Geduld der Stinde gleichsam freien Lauf
zu lassen. Aber es bestand Gefahr, daf in der Periode der ,Geduld“ die Heiligkeit
und Gerechtigkeit Gottes verdunkelt wurde. Die konnte als Offenbarung nicht eines
heiligen Gottes, sondern eines bdsen Didmons erscheinen. Nun, in dem von Christus
bestimmten Kairos, ist das anders geworden. Darin reagiert Gott gegen die Siinde
als der absolut Heilige und Gerechte, indem er in der heiligsten Weise durch Chri-
stus die Siinde in den Menschen tilgt und sie heilig und gerecht macht, so dafl nun
in der mitgeteilten Gerechtigkeit Gottes eigene Gerechtigkeit erscheint, die mit-
geteilte Gerechtigkeit also zum Erweis der Gerechtigkeit Gottes wird.

So bekommen die letzten Worte: ,auf dafl er (dastehe als einer der) selbst gerecht
ist und gerecht macht den, der an Jesus glaubt® ihren vollen Sinn. Die griechische
Verbindungspartikel zwischen ,gerecht ist“ und ,gerecht macht® (kai) darf nicht
mit ,und gleichwohl® oder ,und trotzdem* iibersetzt werden. So wire freilich zu
iibersetzen, wenn hier Gottes richterliche Gerechtigkeit gemeint ware. Die steht tat-
sichlich seinem schenkenden Gerechtmachen entgegen und muflte erst durch Christi
Sithnopfer iberwunden werden. Gemeint ist aber weit mehr und eigentlichst Gottes
Heiligkeit und Gerechtigkeit, die letztlich Liebe ist. Ihr ist es eigen, sich selbst zu
erschlieRen und mitzuteilen. Sie hat sogar in einer unbegreiflichen Liebestat das
Hindernis hinweggeriumt, das einem Hiniiberbranden der géttlichen Liebe und
Vollkommenheit in die geschopfliche Welt entgegenstand, indem sie durch Christus
der beleidigten Majestit Siihne verschaffte. Sie ist also der letzte Grund der Ge-
rechtmachung und Heiligung der Welt. Die Verbindungspartikel miifite also eher
wiedergegeben werden mit ,und deshalb®: ,auf dafl er (dastche als einer, der) ge-
recht ist und deshalb auch gerecht macht den, der an Jesus glaubt®. So ist der letzte
Sinn des Gerechtwerdens und der Heiligung in Jesus Christus der Erweis, daf Gott
die sich selbst erschliefende Heiligkeit und Liebe ist.

Zum Abschluf} sei ein Gedanke des hl. Chrysostomus zu unserer Stelle angefiihrt:
,Was ist Erweis der Gerechtigkeit? Wie es ein Erweis von Reichtum ist, nicht blof}
reich zu sein, sondern auch andere reich zu machen, ein Erweis von Leben, nicht blof
selbst lebendig zu sein, sondern auch Tote lebendig zu machen, ein Erweis von
Stirke, nicht blof selbst stark zu sein, sondern auch die Schwachen stark zu machen,
so ist es ein Erweis von Geredhtigkeit, nicht blof selbst gerecht zu sein, sondern auch
andere, die in Stinde verfault sind, mit einem Male gerecht zu machen®.





