I M S PIEGEYUL DER ZETIT

»Evangelische diirfen beichten«

‘Wenn man einmal von der Arbeitsgruppe 3 ,Volk und Politik“ absieht, ist kein Thema
auf dem Deutschen Evangelischen Kirchentag in Frankfurt so interessiert aufgenommen nnd
diskutiert worden wie das iiber die ,Evangelische Beichte®. Das publizistische Echo war dem-
entsprechend ungemein stark. Den meisten Zuhérern war die Sache ungewohnt und geradezu
neu, manche empfanden sie wie eine Sensation nnd mdégen eine abwartende, ja skeptische
Haltung eingenommen haben. Eine jahrhunderte alte kirchliche Entwidklung, die nicht von
hente auf morgen riickgidngig gemacht werden kann, machte sich hier bemerkbar.

Was in Frankfurt zum ersten Male einer breiten Uffentlichkeit des Kirchenvolkes vorgelegt
wurde, hat schon eine lingere Vorgeschichte. Zunichst nur in kleineren Kreisen geiibt und
von einigen Pfarrern gefordert und empfohlen, wurde die Frage der Einzelbeichte nach dem
zweiten Weltkrieg, bei der Neuregelung und dem inneren Ausbau des evangelischen Kirchen-
wesens, auch in offiziellen Gremien einzelner Landeskirchen aufgeworfen und besprochen.
Die dadurch ausgeldsten theologischen Untersuchungen stellten ganz klar heraus, daff und
wie sehr die Reformatoren die Einzelbeichte (deren theologisches Wesen von ihnen allerdings
verschieden gedeutet wurde und vielfach nnklar blieb) beibehalten wissen wollten, ferner dafl
die ,Bufle” oder ,Absolution” sowohl von Luther (wenn auch nicht konsequent) wie auch in
den lutherischen Bekenntnisschriften ein Sakrament genannt und bisweilen mit Taufe und
Abendmahl auf eine Stufe gestellt warde. Man arbeitete die Unterschiede zwischen der
reformatorischen und katholischen Beichte heraus und sah diese Unterschiede nicht nur in der
Freiheit vom Beichtzwang und von der Angst, es an der Vollstindigkeit des Bekenntnisses
fehlen zu lassen, sondern vor allem in der scharfen Ablehnung der Beichte als eines ,Sithne-
werkes“ und darum in der Verwerfung jeder Verdienstlichkeit aufseiten des Beichtenden, da
dieser die Absolution allein im Glauben an den barmherzigen Gott empfange. Man suchte
endlich den geschichtlichen Hergang und die Griinde des Verfalls der Einzelbeichte in den
evangelischen Kirchen aufzuhellen und erkannte, dafl dieser Verfall die mangelhafte Aus-
bildung einer konkreten evangelischen Ethik zur Folge gehabt habe. So worde allmihlich der
Boden fiir die Einsicht in die Notwendigkeit einer Riickgewinnung der Einzelbeichte bereitet.
Der ausschlaggebende und dringende Anstofl dazu kam aber wahrscheinlich aus der viel-
fachen Not des heutigen Menschen, der mit seiner Schuld nicht mehr fertig wird und nach
einer religiésen Hilfe verlangt. Es scheint jedenfalls sicher zu sein, daff das Laienelement
mafigebend die Aktivitit der Kirchenleitungen mitbestimmt hat.

Auvfler der Kirche von Berlin-Brandenburg haben sich vor allem die in der ,Vereinigten
evangelisch-lutherischen Kirche Deutschlands“ (VelKD) zusammengeschlossenen lutherischen
Landeskirchen fir die Wiederbelebung der Einzelbeichte eingesetzt (in erster Linie Bayern
und Hannover). Eine neue ,Ordnung des kirchlichen Lebens®, die n. a. einen Abschnitt , Von
der Beichte und Lossprechung® enthilt, warde mit Mehrheit von der Flensburger Synode der
VelKD (April 1952) angenommen. Darin ist der Stand der lutherischen Bekenntnisschriften
wiederhergestellt. Uber die Durchfghrung und den Erfolg dieser Ordnung in den Gemeinden
liegen bisher noch keine offiziellen Angaben vor. Immerhin scheint der Anfang ermutigend
genug gewesen zu sein, um auf dem Frankfurter Kirchentag einen grofleren Vorstofl wagen
zu konnen. Die grofiten Schwierigkeiten fiir die Wiedereinfilhrung der Einzelbeichte liegen
begreiflicherweise in den Fragen ihrer konkreten Handhabung. Da die Reformation keine
einheitliche Praxis kannte und die eigene Erfahrung fast véllig fehlt, galt es, eine liturgische
Ordnung der Beichte auszuarbeiten, die sich einerseits so weit wie moglich an das Vorbild
der Reformatoren (Luther) anlehnt, andererseits sich den heutigen Verhiltnissen und Not-
wendigkeiten anpafit. Inzwischen liegen eine Reihe solcher Ordnungen vor (Max Lackmann:
» Wie beichten wir?“ Giitersloh 19502; Karl Bernhard Ritter und Wilhelm Stihlin: ,Die Ord-
nung der Beichte* Kassel 1952%; Hermann Greifenstein, Hans Hartog und Frieder Schulz:



368 Im Spiegel der Zeit

»Allgemeines Evangelisches Gebetbuch® Hamburg 1954; Wolfgang Béhme: ,Beichtlehre Fiir
evangelische Christen® Stuttgart 1956).

Die beiden Referate des Kirchentages zur Beichtfrage von Landcsblschof Dietzfelbinger
(Miinchen) und Superintendent Schénherr (Brandenburg) sowie die entsprechenden Ausfih-
rungen im Vorbereitungsheft zum Kirchentag (Kreuz-Verlag, Stuttgart) hatten nun nichts
anderes zum Ziel, als den bis dahin gezeitigten theoretischen und praktischen Ergebnissen,
die in kleinen Kreisen gewonnen worden und mehr oder weniger auf bestimmte Landeskir-
chen und Gruppen beschrinkt geblieben waren, eine grifiere Publizitit zu verschaffen, sie
gewissermaflen offiziell fiir das ganze Kirchenvolk zu verkiinden und fiir sie zu werben. Das
konnte wegen der Ungewohntheit der Sache, die mit vielen ,protestantischen® Vorurteilen
belastet ist, und wegen der grofien lehrmifigen Differenzen zwischen den Theologen und
zwischen den einzelnen Kirchen iiber das Wesen der Beichte nur sehr vorsichtig geschehen.
Untersucht man daraufhin die verschiedenen Ausfithrungen des Kirchentages zur Einzel-
beichte, so trifft man daher ungefdhr alle Lehrmeinungen an, die in der evangelischen Theo-
logie méglich sind. Ohne Kontroverse ist in dieser Theologie zunichst nur, daf} jeder gliubige
Christ aufgrund des allgemeinen Priestertums von Siinden lossprechen kann, wenngleich der
von der Gemeiude beauftragte Amtsdiener zugleich auch der in besonderer Weise von Gott
mit der Siindenvergebung Beauftragte bleibt, so wie ihm auch in besonderer Weise die
Wortverkiindigung anvertraut ist. Was aber das Wesen der Beichte angeht, so ist nach den
einen die Aufgabe des ,Dieners Gottes®, ,die Verséhnung nicht nur allgemein, sondern anch
im Einzelfall zn verkiindigen (von uns gesperrt) und die Vergebung anzubieten
(Vorbereitungsheft 11). , Er darf die Verséhnung um Gottes in Christo willen auf den ein-
gestandenen Ehebruch, den gebeichteten Betrug anwend e n: Dir sind deine Siinden ver-
geben® (ebda). Geht hier die Vollmadcht des Beichtigers im Grunde nicht iiber die Verkiin-
digung des Wortes Gottes hinaus, so haben andere (z. B. Schonherr) keine Schwierigkeit, die
Beichte ein Sakrament zu nennen und sie der Taufe und dem Abendmahl gleichzustellen und
zu betonen, daf die Absolution des Beichtigers eine zwar nur im Auftrag Gottes ausge-
sprochene, aber dennoch wirkliche und eigentliche sei. (W. Béhme in dem oben genannten
Budh 491f).

Aber, wie schon oben bemerkt, auf eine theologische Prézisierung kam es den Kirchen-
minnern nicht an; sie hitte nichts als Verwirrung gestiftet und wire im Grunde gar nicht
moglich gewesen. ,Das ist nur eine theologische Frage“, konnte darum Superintendent
Schénherr in der Diskussion einmal antworten, als von Landessuperintendent Wischmann
die Frage aufgeworfen worden war: ,Mifite man nicht vom Neuen Testament her die Be-
deutung der Beichte noch besser herausstellen?“ lhre Sprache war darum fast betont un-
theologisch, dem Laien, der oft keine Beziehung zum kirchlichen Wortschatz von gestern
mehr hat, ohne weiteres verstindlich. Man wollte keine theologischen Diskussionen herauf-
beschworen, sondern die Sache als solche — das Bekenntnis der konkreten Siinden vor einem
anderen, im Vertrauen auf Gottes verzeithendes Wort, das im Wort des von Gott beauftrag-
ten Dieners (in der Absolution) ergriffen wird — den Menschen religiés nahe bringen. Das
dirfte wohl auch gelungen sein. Vorbildlich war in dieser Beziehung die Rede des bayerischen
Landesbischofs iiber das Thema: ,Versohnte Kirche in der versdhnten Welt“. Sie kam von
Herzen und ging zu Herzen. Hier war der Geist des Evangeliums spiirbar. Das meiste hitte
auch von einem Katholiken genan so gesagt werden kénnen. Erstaunlich, was ein lutherischer
Landesbischof iiber die ,Kirche“ zu sagen wufite. Da klangen Téne an, die im deutschen
evangelischen Raum bisher noch nicht in dieser Weise vernommen wurden. Wenn man die
Worte Dietzfelbingers so nimmt, wie sie unmittelbar lanten, dann ist fiir ihn die Kirche
nicht nur die Summe der einzelnen Gliubigen, sondern eine organische Gemeinschaft, cine
dem Einzelnen vorgegebene Grofle, deren Herzmitte Christus der Herr selbst ist, obwohl sie
immer die stindige Kirche (nicht nur die Kirche der Siinder!) bleibt. ,Wir selbst sind die
Kirche Christi“, sagte der Landesbischof, ,Thr alle, die Ihr heute hier angeredet seid.“ ,Die
Kirche ist sein (Christi) Leib®. Diese Kirche ist von Gott in die Welt gesandt, sie hat seine
Aufgabe an ihr zu erfiillen, ihr einen Dienst zu erweisen, einen Beitrag fiir thre Gesundung
zu leisten, ,fiir das soziale Leben in allen seinen Formen und fiir die Losung aller person-
lichen Lebensfragen®. Will sie diesen Auftrag Gottes erfiillen, dann ,muf sie schon selber



Im Spiegel der Zeit 369

mit Gott in Frieden sein®, sie muf sich immer wieder mit Gott verséhnen lassen. Leider ist
auch die Kirche ,tief gespalten®, ,die grofe Siinderin®, wie Luther sagt. Aber sie ist auch die
. Werkstatt des Vershners in der Welt, ,ja, ,Christus der Verséhner lebt mit seiner Ver-
gebung leibbaftig in der Kirche*, er ,steht mit Wort und Sakrament Tag fiir Tag zu dieser
Gemeinschaft“. Und wenn man danach frage, was das Leben der Kirche ausmadhe, dann
miisse man antworten: ,Die Schonheit ihrer Gottesdienste und die Hingabe und Opferbereit-
schaft ihrer Glieder“. Und wenn man weiter danach frage, was diese Kirche zutiefst am
Leben halte, dann lante die Antwort: ,Das Heilige Abendmahl®“. So kann Dietzfelbinger
sich die Worte Gertrnd von le Forts zu eigen machen und ,die Kirche preisend anrnfen:
,Die Irrenden gehen nicht unter, weil du den Weg noch weiflt, und die Siinder werden ver-
schont, weil du noch betest®.

Hier wird deutlich, in welcher Entwididung unsere evangelischen Glaubensbriider sich be-
finden. Gewifl stebt das orthodoxe Luthertum unter den deutschen evangelischen Kirchen
dem Katholizismus von jeher am nichsten. Aber hier bricht doch ein Kirchenbewufitsein
durch, wie es anch dort nie vorhanden gewesen sein diirfte. Galt es nicht in der Reformations-
zeit als d i e grofle Entdedkung, dafl der einzelne, befreit von der Tyrannei der Kirche, un-
mittelbar zu seinem Gott finden konne? Sprach man nicht bis heute stets von der ,Gemeinde®,
statt von der ,Kirche“? Mit welcher Selbstverstindlichkeit nimmt nun die Kirche wieder den
Einzelnen in sich auf? Man ist fast versucht, entsprechend dem bekannten Wort Guardinis
in den zwanziger Jahren, von einen ,Erwachen der Kirche in den Seclen* der evangelischen
Christen zn sprechen. , Unter uns ist ein Heimweh anfgebrochen nach Geborgenheit®, heifit es
im Schluflwort zum Kirchentag, ,Vielleicht suchen wir die Kirche. Jedenfalls suchen wir
Menschen, denen wir alles sagen konnen“. Noch dentlicher driickte es der Prasident des Kir-
chentages von Thadden-Trieglaff aus, wenn er sagte, der Kirchentag sei , Ausdruck der Sehn-
sucht evangelischer Christen, was und wie Kirche sein soll; er ist die Voranssetznng und
Realisierung einer Kirche, wie sie sein sollte“. Von diesem nenen Kirchenbewnfitsein her,
mag es theologisch noch so ungeklirt sein, bekommt die von manchen Rednern erwihnte Zu-
sammengehdrigkeit von ,Wort nn d Sakrament® erst ihr volles Gewicht. Beide sind Lebens-
duBernngen der Kirche. Thre Triger sind ,priesterliche Menschen®, die ,Priesterdienst® (wie
nngewohnt sind anch solche Worte im Munde von evangelischen Christen!) zn vollziehen
haben.

Man muf} sich wundern, warum die Begriindung der Einzelbeichte (wenigstens anf dem
Kirchentag) so wenig auf das Geheimnis der Kirche zuriikeriff, obwohl dies nach dem Re-
ferat von Dietzfelbinger so nahe gelegen hitte. Man sieht daraus nur, wie wenig man bisher
mit der inkarnatorischen, gott-menschlichen Struktar der Kirche ernst gemacht hat; es mufl
notgedrungen immer wieder bei Ansitzen bleiben. Die eigentliche Beichte, so betonte man
6fter, sei die im Kidmmerlein, aber weil man sich hier leicht betriige oder weil man mit seiner
Schnld nicht mehr allein fertig werde, darum sei die Einzelbeichte angeraten oder notwendig,
um der Vergebung gewil zu werden. ,Gott im Kimmerlein die Siinden zu bekennen, ist
wahrscheinlich das Schwerste“, sagte einer der Diskussionsredner. ,Doch besteht dabei die
Gefahr, dafl wir es uns zu leicht machen“. Ahnlich: ,Hast du vergessen, dafl Golt uns im
Gottesdienst die Siinden vergeben will? Glaub doch und freu dich dessen. Aber ihr habt recht.
Viele werden erst des Glaubens wieder froh, wenn sie ihre Siinden Gott vor einem Menschen
sagen. Wer beichtet, hat den Menschen, der ihm hilft“. Gegeniiber diesen mehr snbjektiven
Beweggriinden fiir die Einzelbeichte traten die theologischen und auch die biblischen merk-
wiirdig zuriik. Man zitierte wohl immer wieder das Wort des Herrn von der Ldse- und
Bindegewalt, aber man sah nicht recht, welchen Sinn diese Gewalt noch habe, wenn die
Beichte nur eine Hilfe fiir den ist, der sie notwendig hat. Wurde doch aunsdriicklich betont:
»Wer die Beichte nicht braucht, muf sie nicht in Anspruch nehmen® (Schénherr). Ja, in dieser
Freiheit sah man geradezn den Hauptunterschied zur katholischen Beichte. Wieso man dann
von einem ,dringenden Appell des Kirchentages sprechen konnte, ,die Beichte zu einem
Mittelpunkt des Glaubens zn machen“, und als Ergebnis der Arbeitsgruppe 1 feststellte:
~Beidhte tut uns allen not, ist nicht recht einzusehen.

Bei all diesen thealogischen Unklarheiten war das religiose Ringen um so beeindruckender.
Es ging wirklich um Christus und das Evangelium. Das zeigte sich auch darin, daf} das refor-



370 Im Spiegel der Zeit

matorische Glaubensverstindnis zwar von dem katholischen abgehoben wurde, aber ohne
jede Polemik. Nur auf eines glauben wir richtigstellend hinweisen zu miissen. Landesbischof
Dietzfelbinger zitierte aus der Enzyklika ,Mystici corporis* Pius XII. den Satz: ,Ohne
irgendeinen Fehler (absque ulla labe: ohne Fehl, AAS 85, 1943, p. 225) erstrahlt unsere
verehrungswiirdige Mutter Kirche,“ um dagegen die evangelische Auffassung zu stellen, dafl
»die ganze Kirche auf die Vergebung der Siinden angewiesen® sei. Wir wollen hier nicht
naher auf die gewif bestehenden fundamentalen Unterschiede der beiden Kirdienauffas-
sungen eingehen, es sei nur bemerkt, dafl die obige Gegeniiberstellung es sich doch zu leicht
gemacht hat. Abgesehen davon, dafl die Enzyklika des 4fteren von den siindigen Gliedern
der Kirche spricht, ergibt die oben zitierte Stelle einen ganz anderen Sinn, wenn man sie in
ihrem Zusammenhang belassen hitte. Dort heifit es nimlich: ,Ohne Fehl erstrahlt unsere
verehrungswiirdige Mutter in ihren Sakramenten, durch die sie ihre Kinder gebiert und
nihbrt, im Glauben, den sie jederzeit unversehrt bewahrt, in ihren heiligen Gesetzen, durch
die sie alle bindet, und in den evangelischen Riten, zu denen sie ermuntert, endlich in den
himmlischen Gaben und Charismen, durch die sie in unerschdpflicher Fruchtbarkeit unabseh-
bare Scharen von Martyrern, Jungfranen und Bekennern hervorbringt. Thr kann man es
nicht zum Vorwurf machen, wenn einige ihrer Glieder krank oder wund sind. Sie fleht ja in
deren Namen selbst tiglich Gott an: ,Vergib uns unsere Schulden’, und widmet sich ihrer
geistlichen Pflege mit miitterlich starkem Herzen unabldssig®. Dies sozusagen nur in
Klammern.

Zusammenfassend wird man sagen kénnen: In der evangelischen Kirche Deutschlands ist
einiges in Bewegung geraten, nicht nur in der Theologie — das ist schon seit lingerer Zeit
der Fall —, sondern auch im Kirchenvolk, in der aktiven religidsen Laienschicht, in Teilen
der Pfarrerschaft, im seelsorglichen und gottesdienstlichen Leben, und das wiegt mehr, weil
es hier um urspriingliche Aufbriiche geht, die vom Evangelium her kommen und hinter denen
die lebendige christliche Erfahrung steht — Realitéten, die durch keine Theorie und keine
theologischen Diskussionen zerredet werden konnen. Das war wohl der nachhaltigste Ein-
druck, den der Deutsche Evangelische Kirchentag in Frankfurt bei den aktiven Teilnehmern
wie auch bei Beobachtern hinterlieff. Friedrich WWulf §. ].

»Exerzitien«, wie Ignatius sie gemeint hat

Zu den erfreulichen Zeichen im deutschen Katholizismus gebort zweifelsohne die Tat-
sache, dafl die Zahl der Teilnehmer an geschlossenen Laienexerzitien nach einem stetigen
Anstieg in den letzten Jahren die Vorkriegshéhe wieder erreicht hat. Wir bringen hier
die statistische Ubersicht iber die Jahre 1932 bis 1955 nach dem ,Kirchlichen Handbuch®
Bd. XXIIT u. XXIV sowie nach einer Mitteilung der Arbeitsgemeinschaft Dentscher Didze-
san-Exerzitien-Sekretariate (ADDES). Die erste Reihe erfafit die Diézesen des Deutschen
Reiches in den Grenzen von 1939, die zweite die der heutigen Bundesrepublik, einschlieflich
Berlin:

1932 1933 1934 1935 1936 1937 1938 1939
93609 86033 104 708 110275 117528 123062 136 099 90276

1949 1950 1951 1952 1953 1954 1955
48124 52414 67865 85279 89319 105832 109 296

Von den 109296 des Jahres 1955 waren 18 408 Mainner, 23 054 Jungmainner, 25 406
Frauen und 47 428 Jungfrauen. Neben den allgemeinen Ausschreibungen durch die Exer-
zitienhduser werden in wachsendem Mafle von den katholischen {Berufs-)Verbinden (Fiir-
sorgerinnen, Erzichern, Arzten) und den katholischen Studentengemeinden Exerzitien fir
kleinere Kreise veranstaltet. Hin und wieder wird dabei auch der Wunsch nach lingeren





