
IM     SPIEGEL     DER     ZEIT 

»Evangelische dürfen beichten« 

Wenn man einmal von der Arbeitsgruppe 3 •Volk und Politik" absieht, ist kein Thema 
auf dem Deutschen Evangelischen Kirchentag in Frankfurt so interessiert aufgenommen und 
diskutiert worden wie das über die •Evangelische Beichte". Das publizistische Echo war dem- 
entsprechend ungemein stark. Den meisten Zuhörern war die Sache ungewohnt und geradezu 
neu, manche empfanden sie wie eine Sensation und mögen eine abwartende, ja skeptische 
Haltung eingenommen haben. Eine Jahrhunderte alte kirchliche Entwicklung, die nicht von 
heute auf morgen rückgängig gemacht werden kann, machte sich hier bemerkbar. 

Was in Frankfurt zum ersten Male einer breiten Öffentlichkeit des Kirchenvolkes vorgelegt 
wurde, hat schon eine längere Vorgeschichte. Zunächst nur in kleineren Kreisen geübt und 
von einigen Pfarrern gefordert und empfohlen, wurde die Frage der Einzelbeichte nach dem 
zweiten Weltkrieg, bei der Neuregelung und dem inneren Ausbau des evangelischen Kirchen- 
wesens, auch in offiziellen Gremien einzelner Landeskirchen aufgeworfen und besprochen. 
Die dadurch ausgelösten theologischen Untersuchungen stellten ganz klar heraus, daß und 
wie sehr die Reformatoren die Einzelbeichte (deren theologisches Wesen von ihnen allerdings 
verschieden gedeutet wurde und vielfach unklar blieb) beibehalten wissen wollten, ferner daß 
die •Buße" oder •Absolution" sowohl von Luther (wenn auch nicht konsequent) wie auch in 
den lutherischen Bekenntnisschriften ein Sakrament genannt und bisweilen mit Taufe und 
Abendmahl auf eine Stufe gestellt wurde. Man arbeitete die Unterschiede zwischen der 
reformatorischen und katholischen Beichte heraus und sah diese Unterschiede nicht nur in der 
Freiheit vom Beichtzwang und von der Angst, es an der Vollständigkeit des Bekenntnisses 
fehlen zu lassen, sondern vor allem in der scharfen Ablehnung der Beichte als eines •Sühne- 
werkes" und darum in der Verwerfung jeder Verdienstlichkeit aufseiten des Beichtenden, da 
dieser die Absolution allein im Glauben an den barmherzigen Gott empfange. Man suchte 
endlich den geschichtlichen Hergang und die Gründe des Verfalls der Einzelbeichte in den 
evangelischen Kirchen aufzuhellen und erkannte, daß dieser Verfall die mangelhafte Aus- 
bildung einer konkreten evangelischen Ethik zur Folge gehabt habe. So wurde allmählich der 
Boden für die Einsicht in die Notwendigkeit einer Rückgewinnung der Einzelbeichte bereitet. 
Der ausschlaggebende und drängende Anstoß dazu kam aber wahrscheinlich aus der viel- 
fachen Not des heutigen Menschen, der mit seiner Schuld nicht mehr fertig wird und nach 
einer religiösen Hilfe verlangt. Es scheint jedenfalls sicher zu sein, daß das Laienelement 
maßgebend die Aktivität der Kirchenleitungen mitbestimmt hat. 

Außer der Kirche von Berlin-Brandenburg haben sich vor allem die in der •Vereinigten 
evangelisch-lutherischen Kirche Deutschlands" (VelKD) zusammengeschlossenen lutherischen 
Landeskirchen für die Wiederbelebung der Einzelbeichte eingesetzt (in erster Linie Bayern 
und Hannover). Eine neue •Ordnung des kirchlichen Lebens", die u. a. einen Abschnitt •Von 
der Beichte und Lossprechung" enthält, wurde mit Mehrheit von der Flensburger Synode der 
VelKD (April 1952) angenommen. Darin ist der Stand der lutherischen Bekenntnisschriften 
wiederhergestellt. Über die Durchführung und den Erfolg dieser Ordnung in den Gemeinden 
liegen bisher noch keine offiziellen Angaben vor. Immerhin scheint der Anfang ermutigend 
genug gewesen zu sein, um auf dem Frankfurter Kirchentag einen größeren Vorstoß wagen 
zu können. Die größten Schwierigkeiten für die Wiedereinführung der Einzelbeichte liegen 
begreiflicherweise in den Fragen ihrer konkreten Handhabung. Da die Reformation keine 
einheitliche Praxis kannte und die eigene Erfahrung fast völlig fehlt, galt es, eine liturgische 
Ordnung der Beichte auszuarbeiten, die sich einerseits so weit wie möglich an das Vorbild 
der Reformatoren (Luther) anlehnt, andererseits sich den heutigen Verhältnissen und Not- 
wendigkeiten anpaßt. Inzwischen liegen eine Reihe solcher Ordnungen vor (Max Lackmann: 
•Wie beichten wir?" Gütersloh 19502; Karl Bernhard Ritter und Wilhelm Stählin: •Die Ord- 
nung der Beichte" Kassel 19523; Hermann Greifenstein, Hans Hartog und Frieder Schulz: 



368 Im Spiegel der Zeit 

•Allgemeines Evangelisches Gebetbuch" Hamburg 1954; Wolfgang Böhme: •Beichtlehre für 
evangelische Christen" Stuttgart 1956). 

Die beiden Referate des Kirchentages zur Beichtfrage von Landesbischof Dietzfelbinger 
(München) und Superintendent Schönherr (Brandenburg) sowie die entsprechenden Ausfüh- 
rungen im Vorbereitungsheft zum Kirchentag (Kreuz-Verlag, Stuttgart) hatten nun nichts 
anderes zum Ziel, als den bis dahin gezeitigten theoretischen und praktischen Ergebnissen, 
die in kleinen Kreisen gewonnen worden und mehr oder weniger auf bestimmte Landeskir- 
chen und Gruppen beschränkt geblieben waren, eine größere Publizität zu verschaffen, sie 
gewissermaßen offiziell für das ganze Kirchenvolk zu verkünden und für sie zu werben. Das 
konnte wegen der Ungewohntheit der Sache, die mit vielen •protestantischen" Vorurteilen 
belastet ist, und wegen der großen lehrmäßigen Differenzen zwischen den Theologen und 
zwischen den einzelnen Kirchen über das Wesen der Beichte nur sehr vorsichtig geschehen. 
Untersucht man daraufhin die verschiedenen Ausführungen des Kirchentages zur Einzel- 
beichte, so trifft man daher ungefähr alle Lehrmeinungen an, die in der evangelischen Theo- 
logie möglich sind. Ohne Kontroverse ist in dieser Theologie zunächst nur, daß jeder gläubige 
Christ aufgrund des allgemeinen Priestertums von Sünden lossprechen kann, wenngleich der 
von der Gemeinde beauftragte Amtsdiener zugleich auch der in besonderer Weise von Gott 
mit der Sündenvergebung Beauftragte bleibt, so wie ihm auch in besonderer Weise die 
Wortverkündigung anvertraut ist. Was aber das Wesen der Beichte angeht, so ist nach den 
einen die Aufgabe des •Dieners Gottes", •die Versöhnung nicht nur allgemein, sondern auch 
im Einzelfall zu verkündigen (von uns gesperrt) und die Vergebung anzubieten" 
(Vorbereitungsheft 11). •Er darf die Versöhnung um Gottes in Christo willen auf den ein- 
gestandenen Ehebruch, den gebeichteten Betrug anwenden: Dir sind deine Sünden ver- 
geben" (ebda). Geht hier die Vollmacht des Beichtigers im Grunde nicht über die Verkün- 
digung des Wortes Gottes hinaus, so haben andere (z. B. Schönherr) keine Schwierigkeit, die 
Beichte ein Sakrament zu nennen und sie der Taufe und dem Abendmahl gleichzustellen und 
zu betonen, daß die Absolution des Beichtigers eine zwar nur im Auftrag Gottes ausge- 
sprochene, aber dennoch wirkliche und eigentliche sei. (W. Böhme in dem oben genannten 
Buch 49 ff). 

Aber, wie schon oben bemerkt, auf eine theologische Präzisierung kam es den Kirchen- 
männern nicht an; sie hätte nichts als Verwirrung gestiftet und wäre im Grunde gar nicht 
möglich gewesen. •Das ist nur eine theologische Frage", konnte darum Superintendent 
Schönherr in der Diskussion einmal antworten, als von Landessuperintendent Wischmann 
die Frage aufgeworfen worden war: •Müßte man nicht vom Neuen Testament her die Be- 
deutung der Beichte noch besser herausstellen?" Ihre Sprache war darum fast betont un- 
theologisch, dem Laien, der oft keine Beziehung zum kirchlichen Wortschatz von gestern 
mehr hat, ohne weiteres verständlich. Man wollte keine theologischen Diskussionen herauf- 
beschwören, sondern die Sache als solche • das Bekenntnis der konkreten Sünden vor einem 
anderen, im Vertrauen auf Gottes verzeihendes Wort, das im Wort des von Gott beauftrag- 
ten Dieners (in der Absolution) ergriffen wird • den Menschen religiös nahe bringen. Das 
dürfte wohl auch gelungen sein. Vorbildlich war in dieser Beziehung die Rede des bayerischen 
Landesbischofs über das Thema: •Versöhnte Kirche in der versöhnten Welt". Sie kam von 
Herzen und ging zu Herzen. Hier war der Geist des Evangeliums spürbar. Das meiste hätte 
auch von einem Katholiken genau so gesagt werden können. Erstaunlich, was ein lutherischer 
Landesbischof über die •Kirche" zu sagen wußte. Da klangen Töne an, die im deutschen 
evangelischen Raum bisher noch nicht in dieser Weise vernommen wurden. Wenn man die 
Worte Dietzfelbingers so nimmt, wie sie unmittelbar lauten, dann ist für ihn die Kirche 
nicht nur die Summe der einzelnen Gläubigen, sondern eine organische Gemeinschaft, eine 
dem Einzelnen vorgegebene Größe, deren Herzmitte Christus der Herr selbst ist, obwohl sie 
immer die sündige Kirche (nicht nur die Kirche der Sünder!) bleibt. •Wir selbst sind die 
Kirche Christi", sagte der Landesbischof, •Ihr alle, die Ihr heute hier angeredet seid." •Die 
Kirche ist sein (Christi) Leib". Diese Kirche ist von Gott in die Welt gesandt, sie hat seine 
Aufgabe an ihr zu erfüllen, ihr einen Dienst zu erweisen, einen Beitrag für ihre Gesundung 
zu leisten, •für das soziale Leben in allen seinen Formen und für die Lösung aller persön- 
lichen Lebensfragen". Will sie diesen Auftrag Gottes erfüllen, dann •muß sie schon selber 



Im Spiegel der Zeit 369 

mit Gott in Frieden sein", sie muß sich immer wieder mit Gott versöhnen lassen. Leider ist 
auch die Kirche •tief gespalten", •die große Sünderin", wie Luther sagt. Aber sie ist auch die 
•Werkstatt des Versöhners in der Welt", •ja, •Christus der Versöhner lebt mit seiner Ver- 
gebung leibhaftig in der Kirche", er •steht mit Wort und Sakrament Tag für Tag zu dieser 
Gemeinschaft". Und wenn man danach frage, was das Leben der Kirche ausmache, dann 
müsse man antworten: •Die Schönheit ihrer Gottesdienste und die Hingabe und Opferbereit- 
schaft ihrer Glieder". Und wenn man weiter danach frage, was diese Kirche zutiefst am 
Leben halte, dann laute die Antwort: •Das Heilige Abendmahl". So kann Dietzfelbinger 
sich die Worte Gertrud von le Forts zu eigen machen und •die Kirche" preisend anrufen: 
•Die Irrenden gehen nicht unter, weil du den Weg noch weißt, und die Sünder werden ver- 
schont, weil du noch betest". 

Hier wird deutlich, in welcher Entwicklung unsere evangelischen Glaubensbrüder sich be- 
finden. Gewiß steht das orthodoxe Luthertum unter den deutschen evangelischen Kirchen 
dem Katholizismus von jeher am nächsten. Aber hier bricht doch ein Kirchenbewußtsein 
durch, wie es auch dort nie vorhanden gewesen sein dürfte. Galt es nicht in der Reformations- 
zeit als d i e große Entdeckung, daß der einzelne, befreit von der Tyrannei der Kirche, un- 
mittelbar zu seinem Gott finden könne? Sprach man nicht bis heute stets von der •Gemeinde", 
statt von der •Kirche"? Mit welcher Selbstverständlichkeit nimmt nun die Kirche wieder den 
Einzelnen in sich auf? Man ist fast versucht, entsprechend dem bekannten Wort Guardinis 
in den zwanziger Jahren, von einen •Erwachen der Kirche in den Seelen" der evangelischen 
Christen zu sprechen. •Unter uns ist ein Heimweh aufgebrochen nach Geborgenheit", heißt es 
im Schlußwort zum Kirchentag. •Vielleicht suchen wir die Kirche. Jedenfalls suchen wir 
Menschen, denen wir alles sagen können". Noch deutlicher drückte es der Präsident des Kir- 
chentages von Thadden-Trieglaff aus, wenn er sagte, der Kirchentag sei •Ausdruck der Sehn- 
sucht evangelischer Christen, was und wie Kirche sein soll; er ist die Voraussetzung und 
Realisierung einer Kirche, wie sie sein sollte". Von diesem neuen Kirchenbewußtsein her, 
mag es theologisch noch so ungeklärt sein, bekommt die von manchen Rednern erwähnte Zu- 
sammengehörigkeit von •Wort und Sakrament" erst ihr volles Gewicht. Beide sind Lebens- 
äußerungen der Kirche. Ihre Träger sind •priesterliche Menschen", die •Priesterdienst" (wie 
ungewohnt sind auch solche Worte im Munde von evangelischen Christen!) zu vollziehen 
haben. 

Man muß sich wundern, warum die Begründung der Einzelbeichte (wenigstens auf dem 
Kirchentag) so wenig auf das Geheimnis der Kirche zurückgriff, obwohl dies nach dem Re- 
ferat von Dietzfelbinger so nahe gelegen hätte. Man sieht daraus nur, wie wenig man bisher 
mit der inkarnatorischen, gott-menschlichen Struktur der Kirche ernst gemacht hat; es muß 
notgedrungen immer wieder bei Ansätzen bleiben. Die eigentliche Beichte, so betonte man 
öfter, sei die im Kämmerlein, aber weil man sich hier leicht betrüge oder weil man mit seiner 
Schuld nicht mehr allein fertig werde, darum sei die Einzelbeichte angeraten oder notwendig, 
um der Vergebung gewiß zu werden. •Gott im Kämmerlein die Sünden zu bekennen, ist 
wahrscheinlich das Schwerste", sagte einer der Diskussionsredner. •Doch besteht dabei die 
Gefahr, daß wir es uns zu leicht machen". Ähnlich: •Hast du vergessen, daß Gott uns im 
Gottesdienst die Sünden vergeben will? Glaub doch und freu dich dessen. Aber ihr habt recht. 
Viele werden erst des Glaubens wieder froh, wenn sie ihre Sünden Gott vor einem Menschen 
sagen. Wer beichtet, hat den Menschen, der ihm hilft". Gegenüber diesen mehr subjektiven 
Beweggründen für die Einzelbeichte traten die theologischen und auch die biblischen merk- 
würdig zurück. Man zitierte wohl immer wieder das Wort des Herrn von der Löse- und 
Bindegewalt, aber man sah nicht recht, welchen Sinn diese Gewalt noch habe, wenn die 
Beichte nur eine Hilfe für den ist, der sie notwendig hat. Wurde doch ausdrücklich betont: 
•Wer die Beichte nicht braucht, muß sie nicht in Anspruch nehmen" (Schönherr). Ja, in dieser 
Freiheit sah man geradezu den Hauptunterschied zur katholischen Beichte. Wieso man dann 
von einem •dringenden Appell des Kirchentages" sprechen konnte, •die Beichte zu einem 
Mittelpunkt des Glaubens zu machen", und als Ergebnis der Arbeitsgruppe 1 feststellte: 
•Beichte tut uns allen not", ist nicht recht einzusehen. 

Bei all diesen theologischen Unklarheiten war das religiöse Ringen um so beeindruckender. 
Es ging wirklich um Christus und das Evangelium. Das zeigte sich auch darin, daß das refor- 



370 Im Spiegel der Zeit 

matorisdie Glaubensverständnis zwar von dem katholischen abgehoben wurde, aber ohne 
jede Polemik. Nur auf eines glauben wir richtigstellend hinweisen zu müssen. Landesbischof 
Dietzfelbinger zitierte aus der Enzyklika •Mystici corporis" Pius XII. den Satz: •Ohne 
irgendeinen Fehler (absque ulla labe: ohne Fehl, AAS 35, 1943, p. 225) erstrahlt unsere 
verehrungswürdige Mutter Kirche," um dagegen die evangelische Auffassung zu stellen, daß 
•die ganze Kirche auf die Vergebung der Sünden angewiesen" sei. Wir wollen hier nicht 
näher auf die gewiß bestehenden fundamentalen Unterschiede der beiden Kirchenauffas- 
sungen eingehen, es sei nur bemerkt, daß die obige Gegenüberstellung es sich doch zu leicht 
gemacht hat. Abgesehen davon, daß die Enzyklika des öfteren von den sündigen Gliedern 
der Kirche spricht, ergibt die oben zitierte Stelle einen ganz anderen Sinn, wenn man sie in 
ihrem Zusammenhang belassen hätte. Dort heißt es nämlich: •Ohne Fehl erstrahlt unsere 
verehrungswürdige Mutter in ihren Sakramenten, durch die sie ihre Kinder gebiert und 
nährt, im Glauben, den sie jederzeit unversehrt bewahrt, in ihren heiligen Gesetzen, durch 
die sie alle bindet, und in den evangelischen Räten, zu denen sie ermuntert, endlich in den 
himmlischen Gaben und Charismen, durch die sie in unerschöpflicher Fruchtbarkeit unabseh- 
bare Scharen von Märtyrern, Jungfrauen und Bekennern hervorbringt. Ihr kann man es 
nicht zum Vorwurf machen, wenn einige ihrer Glieder krank oder wund sind. Sie fleht ja in 
deren Namen selbst täglich Gott an: ,Vergib uns unsere Schulden', und widmet sich ihrer 
geistlichen Pflege mit mütterlich starkem Herzen unablässig". Dies sozusagen nur in 
Klammern. 

Zusammenfassend wird man sagen können: In der evangelischen Kirche Deutschlands ist 
einiges in Bewegung geraten, nicht nur in der Theologie • das ist schon seit längerer Zeit 
der Fall •, sondern auch im Kirchenvolk, in der aktiven religiösen Laienschicht, in Teilen 
der Pfarrerschaft, im seelsorglichen und gottesdienstlichen Leben, und das wiegt mehr, weil 
es hier um ursprüngliche Aufbrüche geht, die vom Evangelium her kommen und hinter denen 
die lebendige christliche Erfahrung steht • Realitäten, die durch keine Theorie und keine 
theologischen Diskussionen zerredet werden können. Das war wohl der nachhaltigste Ein- 
druck, den der Deutsche Evangelische Kirchentag in Frankfurt bei den aktiven Teilnehmern 
wie auch bei Beobachtern hinterließ. Friedrich Wulf S. ]. 

»Exerzitien«, wie Ignatius sie gemeint hat 

Zu den erfreulichen Zeichen im deutschen Katholizismus gehört zweifelsohne die Tat- 
sache, daß die Zahl der Teilnehmer an geschlossenen Laienexerzitien nach einem stetigen 
Anstieg in den letzten Jahren die Vorkriegshöhe wieder erreicht hat. Wir bringen hier 
die statistische .Übersicht über die Jahre 1932 bis 1955 nach dem •Kirchlichen Handbuch" 
Bd. XXIII u. XXIV sowie nach einer Mitteilung der Arbeitsgemeinschaft Deutscher Diöze- 
san-Exerzitien-Sekretariate (ADDES). Die erste Reihe erfaßt die Diözesen des Deutschen 
Reiches in den Grenzen von 1939, die zweite die der heutigen Bundesrepublik, einschließlich 
Berlin: 

1932 1933 1934 1935 1936 1937 1938 1939 
93609        86033        104 708        110275        117528        123062        136099        90 276 

1949 1950 1951 1952 1953 1954 1955 
48124        52414        67865 85 279 89 319 105 832        109 296 

Von den 109 296 des Jahres 1955 waren 13 408 Männer, 23 054 Jungmänner, 25 406 
Frauen und 47 428 Jungfrauen. Neben den allgemeinen Ausschreibungen durch die Exer- 
zitienhäuser werden in wachsendem Maße von den katholischen (Berufs-)Verbänden (Für- 
sorgerinnen, Erziehern, Ärzten) und den katholischen Studentengemeinden Exerzitien für 
kleinere Kreise veranstaltet. Hin und wieder wird dabei auch der Wunsch nach längeren 




