
EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Der Menschensohn in seiner Königsherrschaft 

Betrachtung über die Verklärung Jesu 

•Wahrlich., ich sage euch: Es sind einige unter denen, die hier stehen, die den Tod 
nicht kosten werden, bis sie den Menschensohn in seiner Königherrschaft kommen 
sehen". Und nach sechs Tagen nahm Jesus Petrus, Jakobus und dessen Bruder Johan- 
nes mit sich und führte sie auf einen koken Berg, sie ganz allein. Und er ward ver- 
wandelt vor ihnen, und sein Antlitz leuchtete wie die Sonne, seine Kleider aber wur- 
den weiß wie Licht. Und siehe, es erschienen ihnen Moses und Elias, und sie redeten 
mit ihm. Da ergriff Petrus das Wort und sprach zu Jesus: •Herr, es ist gut, daß wir 
hier sind. Wenn du willst, so werde ich hier drei Hütten bauen, eine für dich, eine 
für Moses und eine für Elias". Während er noch redete, siehe, da überschattete sie 
eine lichte Wolke, und siehe, eine Stimme aus der Wolke sprach: •Dieser ist mein ge- 
liebter Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen gefunden habe. Auf ihn höret!" Und als 
die Jünger das hörten, fielen sie auf ihr Angesicht nieder und fürchteten sidi sehr. 
Und Jesus trat hinzu, berührte sie und sprach: •Steht auf und fürchtet euch nicht". 
Als sie aber ihre Augen erhoben, sahen sie niemand mehr als Jesus allein. Und als 
sie vom Berge herabstiegen, gebot ihnen Jesus: •Sagt niemand etwas von dem Gesicht, 
bis der Menschensohn von den Toten auferstanden ist". Mt 17,1•9 

1. Bild und Wort des Evangeliums: 

Obwohl es sich bei dem hier geschilderten Ereignis um eine geschichtliche Tatsache han- 
delt, um ein in der Raumzeitlichkeit dieser Welt sich abspielendes Ereignis, nicht nur um 
ein subjektives Erlebnis, eine rein innere Vision, läßt es sich dennoch nicht adäquat mit den 
Begriffen der irdisch-sichtbaren Welt beschreiben. Es bleibt daher eine unüberbrückbare 
Kluft zwischen der menschlichen Erzählweise der apostolischen Verkündigung und dem, 
was die Jünger wirklich sahen und hörten und was in ihnen vor sich ging. Das vorüber- 
gehende Sichtbar- und Erfahrbarwerden der himmlischen Welt ist ein Geheimnis, das nur im 
Glauben einigermaßen erfaßt werden kann. Das ist auch für das betrachtende Gebet zu 
bedenken. 

Der optische Eindruck des verklärten Herrn auf die Jünger ist der eines intensiven Lichtes, 
eines Leuchtens von unsagbarer Schönheit, eines Lichtes, das alles durchdringt und dessen 
überirdischen Ursprung Markus (9,3) durch die Bemerkung zum Ausdruck bringt, daß 
•seine Kleider glänzten in strahlendem Weiß, wie sie kein Walker auf Erden so weiß 
machen könnte". Außer den Kleidern Jesu wird sein Antlitz besonders hervorgehoben; von 
ihm scheint die Lichtquelle auszugehen. Man wird an die Beschreibung des himmlischen 
Herrn in der Geheimen Offenbarung erinnert: •Sein Haupt und seine Haare waren leuch- 
tend hell wie schneeweiße Wolle, seine Augen waren wie eine Feuerflamme. Seine Füße gli- 
chen glänzendem Erz, als wären sie im Ofen zum Glühen gebracht... und sein Anblick war, 
als ob die Sonne strahlte in ihrer Kraft" (1, 14•16). Aber im Gegensatz zu dem Seher auf 
Patmos, der beim Anblick des verklärten Herrn wie tot zu Boden fiel (1, 17), scheint Petrus 
durch die Erscheinung aufs höchste beglückt zu sein: •Herr, es ist gut, daß wir hier sind". 
Er möchte den Augenblick festhalten. Mysterium fascinosum! 

Dem äußeren Licht entspricht ein inneres, das den Geist der Jünger erleuchtet. Sie wissen 
trotz der tiefgehenden Verwandlung Jesu: es ist der Herr, ihr Meister, von dem Petrus 
noch ein paar Tage zuvor feierlich bekannt hatte:  •Du bist der Messias, der Sohn des 



384 Einübung und Weisung 

lebendigen Gottes" (Mt 16, 16). Und sie wissen auch mit selbstverständlicher Gewißheit, 
daß die beiden Gestalten, die an der Seite Christi erscheinen, Moses und Elias sind. 

Bis hierher sind die Jünger fast nur passiv an dem wunderbaren Vorgang beteiligt; die- 
ser spielt sich außerhalb ihrer ab. Der Herr bildet mit Moses und Elias eine in sich ge- 
schlossene Gruppe, eine himmlische Welt, die den Gesetzen des irdischen Daseins ent- 
rückt ist. Petrus, Jakobus und Johannes hingegen bleiben in ihrer irdischen Daseinsweise; 
sie dürfen nur Zeugen der Herrlichkeit ihres Herrn sein. Die drei heiligen Personen sprechen 
miteinander (von dem Ausgang Jesu in Jerusalem, wie Lukas bemerkt), die Jünger hingegen 
sind nur Hörende und Verstehende, können aber selbst nicht eingreifen. Die Worte, die 
Petrus dennoch an Jesus richtet, gehen ins Leere, sie erreichen ihn nicht und können es gar 
nicht aus eigener Kraft, sie sind darum töricht, weil sie die Situation gründlich mißverste- 
hen. Mit Recht sagt Markus: •Er wußte nicht, was er sagte, denn sie waren ganz durcheinan- 
der" (9, 6). Plötzlich ändert sich die Szene von Grund auf. Während die Jünger bisher nur 
Zuschauer waren, werden sie nun in das geheimnisvolle Geschehen hineingenommen, nicht 
zwar als Teilnehmer an der Herrlichkeit des erhöhten Christus, wie Moses und Elias, wohl 
aber als unmittelbar Angesprochene. Auf das mysterium fascinosum folgt das mysterium 
tremendum. 

•Eine lichte Wolke überschattete sie". Sie verhüllt das göttliche Geheimnis der himmlischen 
Herrlichkeit Christi vor den Augen der Jünger und offenbart es ihnen zugleich. Die Wolke 
ist das Zeichen der Gegenwart Gottes (Ex 16, 10; 19,9; 3 Kg 8, lOf). Gott wohnt in ihr; 
sie ist sein Zelt (Ps 18, 12; 2 Sm 22,12), von anderer Art, als Petrus es für den Herrn und 
seine himmlischen Begleiter errichten wollte. Die Wolke bedeutet aber auch gnadenvolle 
Herablassung Gottes für die Menschen (Lk 1,35); sie läßt in diesem Falle die Jünger die 
Gegenwart Gottes in übernatürlicher Weise innewerden und schenkt ihnen ein gnaden- 
haftes Verständnis des Geheimnisses Christi, seines Endes und seiner Herrlichkeit. Die 
Stimme aus der Wolke verdichtet und vertieft beides, wobei der himmlische Vater trotz 
seines Wortes vom geliebten Sohn als der souveräne Gott, als die göttliche Majestät erfahren 
wird. Das ,Höret auf ihn!' erinnert an das alttestamentliche •Höre Israel!" (Dt 6,4) des 
jüdischen Abendgebetes. ,Hören' ist nach dem Alten Testament der Grundakt des gläubigen 
Menschen dem sich offenbarenden und gebietenden Gott gegenüber (Is 1, 10; Jer 2,4; Am 
7, 16), während das ,Schauen' hauptsächlich in der Apokalyptik auftritt und dem endzeit- 
lichen Geschehen vorbehalten wird. •Gott erscheint nicht um der Theophanie willen, sondern 
um den Propheten zu senden, daß dieser sein Wort weitergebe, also um sich unmittelbar 
oder mittelbar hören zu lassen" (Kittel, in: ThWNT 1,218). Der •geliebte Sohn (Ps 2, 7), 
an dem ich mein Wohlgefallen gefunden habe" (Is 42, 1), wird hier als •der Träger und In- 
begriff des Gotteswortes (bezeugt), des letzten und endgültigen, in dem Gesetz (Moses) und 
Prophetie (Elias) sich erfüllen" (Lohmeyer). 

Die Wirkung der Stimme aus der Wolke auf die Jünger ist Schrecken und Furcht. Nur 
Gott selbst kann sie davon lösen, wie auch nur Er von den Toten erwecken und Sünden 
nachlassen kann. Indem Christus sie anrührt und zu ihnen spricht: •Steht auf und fürchtet 
euch nicht", und sie daraufhin von ihrem Banne gelöst werden und die Augen aufschlagen 
können, erweist er sich noch einmal als in Gottes Auftrag kommend und mit göttlicher Macht 
ausgestattet. Wie tief das Geheimnis dieser Stunde die Jünger beeindruckt hat, ersieht 
man daraus, daß Petrus sich später auf sie beruft zum Zeugnis dafür, daß das Wort der 
Verheißung zuverlässig sei, gleich einem Licht bei Nacht den Weg weisend in den kommen- 
den großen Tag der endgültigen Herrlichkeit hinein (2 Petr I, 16•19). 

Aus dem Gesagten wird ersichtlich, warum man die Verklärungszene nicht malen kann, 
wie man irdische Dinge und Ereignisse malt. Die byzantinischen und russischen Ikonen 
mit ihrer Hintergründigkeit in Komposition und Farbe, ihrer reichen Verwendung von 
Symbolen und ihren ausdruckstarken Gesten werden dem Geheimnis viel mehr gerecht als 
etwa Raphael in seiner bekannten Darstellung. Im nachvollziehenden meditativen Beten 
müßte etwas von dem Geheimnis lebendig werden. Dazu verhelfen die in der Schrift selbst 
verwandten Motive von Licht, leuchtendem Antlitz, weißen Kleidern, Zelt, Wolke, Stimme 
aus dem Himmel. 



Einübung und Weisung 385 

2. Das Heilsgeheimnis: 

Der Schlüssel zur heilsgeschichtlichen Erhellung der Verklärung Jesu liegt in dem Ein- 
leitungssatz: •Wahrlich, ich sage euch: es sind einige unter den hier Stehenden, die den Tod 
nicht kosten werden, bis sie den Menschensohn in seiner Königsherrschaft kommen sehen" 
(16,28). Dieser Satz steht im Zusammenhang des feierlichen Messiasbekenntnisses Petri 
sowie der ersten Leidensweissagung und der daran sich anknüpfenden Aufforderung zur 
Kreuzesnachfolge Jesu. Zur Bekräftigung seiner Forderung, das irdische Leben um seinet- 
wegen hinzugeben, und zum Ansporn hatte der Herr mit dem prophetischen Wort geschlos- 
sen: •Der Menschensohn wird in der Herrlichkeit seines Vaters mit seinen Engeln kommen, 
und dann wird er einem jeden vergelten nach seinem Tun" (16,27). Und nun das Er- 
regende: dieses Kommen des Menschensohnes in der Herrlichkeit seines Vaters sollen einige 
von denen, an die sich Jesu Wort richtet, noch vor ihrem Tode erleben. 

Die Angesprochenen, die Jünger zumal, mögen sich ihre Gedanken über das rätselhafte 
Wort Jesu gemacht haben. Wie hätten sie es anders verstehen können als von der geschicht- 
lichen Wirklichkeit des Jüngsten Tages. War nicht noch in der Urkirche die Erwartung 
lebendig, daß dieser Tag bald hereinbrechen werde und viele ihn noch erleben würden? 
Aber schon nach sechs Tagen • vom Bekenntnis Petri oder der Leidensweissagung aus 
berechnet • sollte ihnen eine Aufklärung werden, die sie allerdings in ihrer ganzen Bedeu- 
tung erst später erfaßten, als nämlich die Parusie ausblieb (vgl. 2 Petr 1, 16•19). Die Ver- 
klärung Christi ist also nichts anderes als die bildhafte, fast möchte man sagen, sakramentale 
Vorwegnahme, die gnadenhafte Vorausschau des Kommens des Menschensohnes in seiner 
Königsherrschaft. Was Johannes auf Patmos in der Entrückung schaute: die Herrlichkeit des 
thronenden Herrn, des •Lammes, das geschlachtet" ward, das wurde ihm und mit ihm den 
beiden Aposteln schon vorher nicht nur in einer ein-bildlichen, sondern in einer körperlichen 
Vision zu schauen gewährt. 

Alles ist hier vom Geheimnis umwittert. Die •sechs" Tage haben über ihre historische 
Zeitangabe hinaus einen heilsgeschichtlichen Sinn: Sie deuten darauf hin, daß die Endherr- 
lichkeit des Menschensohnes, seine Königherrschaft kommen wird, wenn die von Gott ge- 
setzte Zeit zu Ende geht, nach sechs Weltzeitaltern, am siebten Tag, dem Tag des ewigen 
Friedens im Reiche Gottes. Sie sagen aber auch, daß dieser Tag nahe bevorsteht. Die Zeit 
zwischen seiner Ankündigung und seiner Erfüllung ist kurz; sie beträgt nur •sechs Tage". 
Auch der Berg ist bedeutsam. Er ist hoch gelegen wie die Heilige Stadt, allen sichtbar, ein 
heiliger Berg (2 Petr 1,18) durch das, was auf ihm geschieht. Der heilsgeschichtliche Sinn des 
Geheimnisses selbst wird im zweiten Petrusbrief ganz klar beschrieben: •Wir waren Augen- 
zeugen seiner erhabenen Größe. Denn er empfing von Gott Vater Ehre und Verherrlichung, 
als aus glanzvoller Erhabenheit diese Stimme auf ihn herniederkam: •Dieser ist mein gelieb- 
ter Sohn, an dem ich mein Wohlgefallen habe". Höhepunkt des wunderbaren Vorganges 
ist demnach nicht die Verklärung als solche und ihre gnadenhafte Schau, sondern die feier- 
liche Proklamation Jesu als Gottessohn und als einzigartiger und unüberholbarer Träger 
und Verkünder des göttlichen Wortes durch den himmlischen Vater. In Bezug auf die 
Königsherrschaft Christi kommt das einem formellen Inthronisationsakt gleich. Jesus wird 
zum Zeugnis für die Jünger vom Vater als der neue Gesetzgeber (Moses) und als derjenige, 
der alles wiederherstellt (Elias; Mt 17, 11), verkündet und bestätigt. Was erst am Ende der 
Zeiten endgültige und offenbare Wirklichkeit sein wird, ist schon in der irdischen Gestalt 
Jesu verhüllte, durch Gottes besondere Gnade für eine kurze Zeit vorweggenommene und 
sichtbare Gegenwart. 

Von einer solchen Sinndeutung des Geheimnisses her wird nun auch die Reaktion der 
Jünger erst ganz verständlich. Christi Kommen in Herrlichkeit ist zugleich Gericht über die 
Welt und das Menschengeschlecht in ihrer jetzigen Gestalt. Niemand kommt zu ihm, nie- 
mand kann in seiner Gegenwart weilen und an seiner Herrlichkeit teilnehmen, der nicht 
durch dieses Gericht hindurchgegangen ist. Darum heißt es mit Recht von den Jüngern: •Als 
sie das hörten, fielen sie auf ihr Angesicht nieder und fürchteten sich sehr". Sie stehen noch 
im Gericht Gottes, unfähig, seine heilige Gegenwart zu ertragen. Er selbst, der Gesetzgeber, 
Herrscher und Richter muß kommen, um sie durch seine Berührung vom Banne, der ihre 



386 Einübung und Weisung 

Glieder starr gemacht hat und sie am Boden hält, zu lösen und ihre Furcht in Friede und 
Freude zu verwandeln. 

•Als sie aber ihre Augen erhoben, sahen sie niemand als Jesus allein". In diesem Schluß- 
satz begegnen sich noch einmal Zeit und Ewigkeit. Auf der einen Seite der Schwelle steht 
der Herr der Herrlichkeit, kommt er in seiner Königsherrschaft, um seine richterliche und 
befreiende Macht an den Jüngern auszuüben • das einzige Mal, wo von einem unmittel- 
baren Eingreifen des unverhüllten Herrn in den Evangelien berichtet wird. Auf der anderen 
Seite der Schwelle finden sich die Jünger in der Gewöhnlichkeit des Alltags wieder. Was 
sie geschaut und gehört haben, war für eben diesen Alltag bestimmt, für das Leben aus dem 
Glauben, für den an sie ergangenen Ruf: Teilhaber und Zeugen des Lebens Jesu, Verkünder 
seines Namens und seiner Botschaft zu sein. Die Stimme aus der Wolke: •Höret auf ihn!" 
wird sie fortan begleiten; sie wird ihr Leben bestimmen, aber auch den Inhalt der großen 
Botschaft an die Menschen bilden. 

3. Einübung: 

Wir können das Geheimnis der Verklärung nicht ohne weiteres nachvollziehen. Hatte 
nicht Jesus ausdrücklich gesagt: •Einige von den hier Stehenden werden den Tod nicht 
kosten, bis sie den Menschensohn in seiner Königherrschaft kommen sehen"? Zwar wird 
es immer wieder •einige" geben, die der Herr auserwählt, um sie schon hier auf Erden in 
einer besonderen Weise an seiner Herrlichkeit teilnehmen zu lassen. Aber niemand von 
uns weiß, ob er zu diesen Auserwählten gehören wird. Wir dürfen ihn nicht einmal bitten, 
uns vor anderen zu bevorzugen. Dies zu tun, steht allein Ihm zu. Wir wollen vielmehr das 
Zeugnis der vorbestimmten Zeugen annehmen und eben dadurch unseren Glauben stärken, 
die Hoffnung beleben und die Liebe vermehren. Wir können gleichsam aus der Ferne 
und mit aller Ehrfurcht dem Geheimnis zuschauen, es belauschen, können so mit den Jüngern 
anbeten, staunen und das Wort des Vaters vernehmen. 

In einem abgeschwächten Sinne gibt es aber in jedem Christenleben, das diesen Namen 
verdient, Stunden der Verklärung, Stunden, da der Herr sichtbar und greifbar nahe zu sein 
scheint, da Er die Seele anrührt und aufstehen heißt. Solche Stunden brauchen keineswegs 
(gefühlsmäßig) erlebt zu werden; sie sind ja nur im Glauben erfahrbar und verstehbar. Man 
muß aber auf sie acht haben, muß ein innerliches Leben führen, um sie nicht zu versäumen 
und zu übersehen. Man muß sich auf einen hohen Berg führen lassen, muß auf Ihn schauen, 
lange und unverwandt, und muß vor allem das Wort des himmlischen Vaters immer wieder 
in sein Herz hineinnehmen: •Höret auf ihn!" 




