
Der Mensch in Gottes Advent 

Von Dr. Johannes B. Metz, Innsbruck 

Der Mensch ist jenes seltsame Wesen, das verwandelt werden muß, das 
sich selbst hinweggenommen werden muß, damit es aufgehe in seiner ganzen 
Größe und Würde. Darum auch ist es rettend und befreiend für den Men- 
schen, in der Gegenwart von Dingen und Ereignissen zu leben, die größer 
sind als sein eigenes enges Herz und die deswegen diese verwandelnde Macht 
für ihn besitzen, die ihn drohend übersteigen und ihn schmerzlich überfor- 
dern, die ihn herauslocken über sich selbst und ihn hineinreißen in ihr Ge- 
heimnis, darin sie dann sein Herz erst aufschließen zu einer Größe und einer 
Tiefe, die es selbst kaum geahnt hat. 

Alle Verwandlung ist schmerzlich, ist wie ein Untergang des Herzens 
selbst. Und darum ist es nicht leicht für den Menschen, das Größere zu beste- 
hen, es wirklich bei sich ankommen zu lassen, seine Nähe auszuhalten und sie 
voll aufgehen zu lassen in der still empfänglichen Demut des Herzens. Nur 
allzu leicht sucht der Mensch sie zu bewältigen auf seine Art. Er ist immer 
in Gefahr, das je Größere zu nivellieren, das je Höhere zu verniedlichen, das 
Überwältigende an ihm niederzuhalten und in seiner verwandelnden Macht 
zu entschärfen, es abzudrängen in seiner heftigen, erregenden Gegenwart 
und sich bloß mit ihm zu beschäftigen im unverbindlichen Experiment und 
Spielwerk seiner Gedanken. So aber hat nicht das je Größere den Menschen 
verwandelt und zu sich selbst befreit, sondern er hat dieses Größere verwan- 
delt in das Geschöpf seines kleinen Herzens, das all seine rufende und be- 
schwörende, seine bestürzende und bedrängende, seine verwandelnde Macht 
verloren hat. Und er hat sich selbst dadurch ärmer gemacht. 

Nun aber ist offensichtlich die Gefahr dieser Selbstverfallenheit des Men- 
schen, dieser Heimtücke seines Geistes und seines Herzens dort am höchsten, 
wo das Nächste, in dessen Gegenwart wir leben, das Größte ist und daher 
seine uns verwandelnde Macht auch die bedrohlichste, schmerzlichste ist: dort 
wo Gott selbst über die Menschen gekommen ist, wo sein ewiges Antlitz auf- 
getaucht ist in unseren Horizonten, wo Advent Gottes bei uns ist, wo er über 
uns hereingebrochen ist in seiner ganzen verheißungsvollen, rettenden, aber 
auch schmerzlich verwandelnden Größe. Da erschrickt unser Herz, da ist seine 
radikalste Krise. Denn •wer kann den Tag seiner Nähe ertragen, wer be- 
steht bei seinem Erscheinen?" (Mal 3,2). Wer hält solcher Verwandlung 
stand, da Gott selbst auf uns zukommt, da er selbst die je größere Gegenwart 
wird, in der wir leben und in der wir selbst zu reifen haben? Wen schwindelt 
nichi vor seiner Größe, wer ringelt sich nicht ein, wer kann ihn ertragen, ihn, 
den nackten Gott, der •allein unsere Furcht und unser Schrecken" (vgl. Is 



402 Johannes B. Metz 

8, 13) ist, dieses •verzehrende Feuer" (Deut 4,24)? Können wir in dieses 
Feuer unsere Herzen werfen, damit sie an der Größe Gottes selber reifen? 

Hier ist die größte Versuchung des Menschen, noch einmal sich selbst zu 
verfallen, noch einmal alles zu nivellieren und die andrängende Macht dieses 
Gottes niederzuhalten. Und doch ist er gerufen, diesen Gott zu bestehen. Er 
muß seine Nähe tragen können, damit er sich selber finde, damit er in dieser 
Nähe zu sich selbst verwandelt werde. Er muß durch die schreckliche Unend- 
lichkeit Gottes hindurch zu sich selbst kommen. Kein anderer Weg ist ihm ge- 
geben, sich selbst zu finden. Er muß diesen Gott bestehen • nicht einen fer- 
nen, antlitzlosen Gott, sondern ihn, den Emmanuel, den •über uns gekomme- 
nen Gott", den Gott mitten in unserem Menschentum. Da er selbst über uns 
kam, da er selbst Mensch wurde, geht jede •Menschwerdung" des Menschen 

durch ihn hindurch. 
Und nun fragen wir uns einmal ganz schlicht in diesen adventlich-weih- 

nachtlichen Stunden: Wissen wir wirklich, was wir sagen, wenn wir in unse- 
ren Gebeten und Gesängen bekennen: •Gott ist über uns gekommen, er hat 
uns heimgesucht"? Oder rücken wir nicht diesen Advent Gottes allzu rasch ein 
in die gewohnten Horizonte unseres Lebens, erliegen wir nicht gar bald der 
List unseres Herzens, das Erregende und Bestürzende, die andrängende 
Macht dieses Geheimnisses sanft, aber bestimmt abzureagieren? Ach, was 
machen wir Menschen so leicht aus diesem Advent Gottes! Wie zerschlagen 
wir ihn fein säuberlich in zwei Teile; den einen verlegen wir 2000 Jahre zu- 
rück und den anderen in eine ungreifbare, unendlich ferne Zukunft, nur da- 
mit wir uns selbst auf der Insel unseres eigenen Lebens aus der bedrängen- 
den, verwandelnden Macht dieser adventlichen Nähe heraushalten können. 
•Gottes Advent" • wir verrücken ihn zum Kind in der Krippe, zu dem wir 
dann alljährlich in friedlich-frommen Gedanken unserer Herzen zurück- 
dämmern, und zu einer Episode am Horizont unserer Weltzeit, an die wir 
•glauben" (wenn wir dieses anspruchsvolle Wort ohne weiteres für ein solch 
bloß gedankliches Einverständnis, ein reines Nichts-dagegen-haben gebrau- 
chen dürfen). Aber den Zwischenraum, diese •Zwischenzeit", in der wir alle 
leben (und die doch die End-Zeit ist, da ja •das Ende der Zeiten schon über 
uns gekommen ist": 1 Kor 10, 11), halten wir uns selbst nur allzu rasch frei 
von dem drängenden Zuspruch dieser adventlich-eschatologischen Nähe Got- 
tes. Wir haben doch schließlich die Kirche, ihre Sakramente, die Gnade, den 
Glauben! Gewiß. Aber wissen wir denn, mit welchem Feuer wir eigentlich 
spielen, wenn wir sagen •Gnade", •Glaube", •Sakrament" •? Wissen wir 
etwas von der adventlichen Nähe Gottes gerade in diesen Geheimnissen un- 
seres alltäglichen Lebens? Wissen wir, daß auch sie uns taufen mit dem 
Feuer seines alles verwandelnden Adventes? Sie werden nicht anders unser 
eigen, als daß wir in ihnen unser Herz dem Zugriff dieses Gottes selbst aus- 



Der Mensch in Gottes Advent 403 

setzen, als daß wir uns hineinreißen lassen in die Not und das Glück seiner 
Nähe, die sie uns künden, die sie heraufführen in unsere Gegenwart, mit der 
sie uns einkreisen. Sie sind es gerade, die uns bezeugen, daß sich dieser eine 
große Advent Gottes bei den Menschen nicht hinabmindern und abdrängen 
läßt in die Perspektive einer versunkenen Vergangenheit und einer ungreif- 
baren Zukunft. Wir sind nie die Zuspätgekommenen und auch nicht die Zu- 
frühgeborenen. Wir selbst stehen im Spannungsfeld der adventlichen Nähe 
Gottes, wir selbst sind je und je von ihr ergriffen, umzingelt von ihrer ge- 
schichtlichen Macht. Sie ist es, von der auch wir geprüft und gefragt sind in 
unserer Zeit, die auch wir zu bestehen und nicht bloß nachträglich oder vor- 
läufig zu quittieren haben. Glaube, Gnade, Sakrament •, sie schützen uns nicht 
vor der verzehrenden Nähe Gottes, sie ziehen sie vielmehr auf uns, sie ver- 
decken nicht, sie exponieren das Herz und machen uns alle zu Menschen die- 
ses einen großen Advents, der einen großen Verwandlung, in der wir erst 
unser begnadetes Wesen finden. 

So wäre es denn unsere adventlich-weihnachtliche Aufgabe, auf dieses Ge- 
heimnis unseres Glaubens, unserer Gnade ... uns wirklich einzulassen, es ge- 
währen zu lassen in seiner ganzen waltenden Größe, es aufgehen zu lassen in 
seiner verwandelnden Macht, so daß die Wogen der Nähe Gottes selbst zu- 
sammenschlagen über unserem kleinen armen Herzen und es hineinreißen in 
die Wahrheit seiner Ankunft. Ach, wenn uns das gelingt, dann mag das zu- 
nächst gar nicht aussehen wie eine friedliche weihnachtliche Erfahrung. Es ist 
der Untergang, den wir da kosten, da alles seine Gestalt und seinen Halt ver- 
liert, da die Sterne vom Himmel fallen und die vertrauten Horizonte unseres 
Lebens fliehen und alles wie eine Bewegung ins Leere aussieht. Wenn wir 
diese Leere aber aushalten, wenn wir Gott selbst wachsen lassen können in der 
schweigenden Empfänglichkeit unserer Herzen und die andrängende Macht 
seiner Nähe nicht niederhalten, dann werden wir in der letzten Tiefe unse- 
res Herzens, dort wo wir uns selbst nicht mehr anblicken können und allein im 
Schweigen uns ertragen, auch etwas besitzen vom freundlich-seligen Geheim- 
nis der weihnachtlichen Erfahrung. Wir werden ahnen: Dieser Untergang 
unseres Herzens ist doch wie ein großer Advent, unser Advent bei Gott im 
Advent Gottes bei uns, das Glück seiner Nähe, die alles erfüllt, die keine Ho- 
rizonte mehr hat, weil sie unendlich ist, die uns wie ein Nichts bedroht, weil 
sie der Armut unseres Wesens alles geben will, die uns jeden Halt nimmt 
und jeden Boden entreißt, weil wir ganz und ungehalten in sie hineinstürzen 
sollen. Denn in ihr und nur in ihr, nur im Feuer dieser Nähe Gottes selbst wer- 
den wir unser eigenes Wesen finden, das er uns in Liebe zugesprochen hat, 
und nur in ihr werden wir den Frieden der Weihnacht haben, den wir in 
allen unseren Liedern und Worten und Tränen eigentlich meinen. 




