
Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes 

Von Norbert L o h f i n k S. J., Frankfurt/Main 

Im Magnifikat der Muttergottes und im Lobgesang des Zacharias steht mehrmals 
wie ein Leitmotiv das Wort vom •Erbarmen", ja vom •Herzenserbarmen unseres 
Gottes" (Lk 1,50.54. 72.78). Das ist ein Wort an der Schwelle. Maria ist Laie, Zacha- 
rias Priester des Alten Bundes. Der Blick beider geht, getragen von den Verhei- 
ßungen Gottes an die Väter, auf den Neuen Bund, der nun anheben will. Aus der 
Gotteserfahrung des Alten Bundes sprechen sie von einem Geschehen im Herzen 
Gottes, das den Neuen Bund heraufführt. 

Das mag uns vor allem bedeuten, daß wir immer, wenn wir nach der Barmherzig- 
keit Gottes fragen, letztlich an den Neuen Bund, genauer gesagt auf Christus ver- 
wiesen sind. Gott hat sich zwar auch vor Christus der Menschen erbarmt. Aber erst 
von Christus her sind wir des Erbarmens Gottes und seiner Barmherzigkeit end- 
gültig sicher. 

Das bedarf vielleicht einer kleinen Erklärung. Nach der Schrift kommt Gottes 
Erbarmen aus seiner Freiheit. Gott muß sich nicht erbarmen. Daß er es tut, ist ein 
Wunder seiner Gnade, und nur weil er es tut, können wir sagen, er sei barmherzig. 
Immer steht im Hintergrund die Möglichkeit, daß er sich uns gegenüber auch ganz 
anders verhalten könnte, ohne Barmherzigkeit. Wie diese Freiheit Gottes gegen- 
über seinen Geschöpfen mit seiner Ewigkeit, Unendlichkeit und Unveränderlich- 
keit vereinbar ist, führt die Schrift nicht aus. Für sie scheint nur wichtig, daß uns in 
Gottes Barmherzigkeit wirklich seine freie Personalität gegenübertritt. Diese hat 
sich in unergründlicher Freiheit von Ewigkeit her dazu entschlossen, sich unser zu 
erbarmen. Nun ist alles, was aus Gottes Freiheit kommt, für uns erst erkennbar, 
wenn es hier auf Erden geschichtliche Wirklichkeit geworden ist. Das bedeutet aber 
für Gottes Erbarmen: Erst in der Menschwerdung seines Sohnes und in dessen Werk 
hat Gott seinen ewigen Ratschluß des Erbarmens unserer Wirklichkeit unwider- 
ruflich eingestiftet; und so wissen wir auch erst von Christus her endgültig, daß 
Gottes Freiheit sich seit Ewigkeit dahin entschlossen hat, hinter die vielen einzelnen 
Worte des Erbarmens, die im Laufe der Geschichte ergangen sind, nie mehr ein 
anderes Wort zu setzen, das sie wieder aufhöbe; daß also das Erbarmen wirklich 
das letzte Wort Gottes ist. Erst von Christus her kann Paulus sein Geschichtsbild 
entwerfen, nach dem am Ende aller Wege Gottes das Erbarmen steht. Das ist das 
Grundthema des Römerbriefs. •Gott hat alle im Ungehorsam zusammengeschlossen, 
um sich aller zu erbarmen" (Rom 11,32). 

Maria und Zacharias sehen den Neuen Bund aus dem Erbarmen Gottes hervor- 
wachsen. Sie sind unmittelbare Zeugen und Mitbeteiligte eines erregenden gött- 
lichen Dramas. Sie erleben den Wendepunkt und zugleich die nicht mehr überhol- 
bare Höhe der Heilsgeschichte. In diesem Augenblick kommt ihnen kein Wort so 
häufig über die Lippen wie das vom Erbarmen Gottes. •Sein Erbarmen währt von 
Geschlecht zu Geschlecht über alle, die ihn fürchten ... Er hat sich seines Knechtes 
Israels angenommen, zu gedenken seines Erbarmens" (Lk 1,50. 54). •Gepriesen sei 



Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes 409 

der Herr, der Gott Israels! Denn er hat sein Volk heimgesucht und ihm Erlösung 
bereitet . . . Erbarmen zu erweisen unseren Vätern ... um des herzlichen Erbarmens 
unseres Gottes willen" (L 1,68. 72. 78). Das alles sind Worte des Alten Bundes. Von 
dorther wissen Maria und Zacharias um Gottes Erbarmen, wissen sie, daß dieses 
Erbarmen immer wieder neu aus dem Herzen Gottes kommt und darum immer wie- 
der von neuem ein freies und unverdientes Geschenk seiner Gnade ist. Und sie wis- 
sen sogar um die Verheißung eines endgültigen, letzten, unaufhebbaren Erbarmens 
Gottes. Sie warten darauf, aber wie groß mag dann ihr Staunen und Nichtfassen- 
können gewesen sein, als sie zu ahnen begannen, daß an ihnen selbst, in ihrer Mitte 
und in ihren Kindern das alles nun Wirklichkeit werden sollte. Daher ihr seliger 
Jubel, ihr wiederholtes Preisen des barmherzigen Gottes. 

Wissen auch wir noch um das Geheimnis des Erbarmens Gottes? Wissen wir 
noch, was es heißt, daß Gott sich unser täglich erbarmt, daß dieses Erbarmen aus 
seiner Freiheit kommt und also auch nicht sein könnte? Oder ist uns die Barmher- 
zigkeit Gottes so sehr zu einer Selbstverständlichkeit geworden, daß sie uns zu 
einer falschen Sicherheit verleitet? Dann müßten auch wir wieder an den geschicht- 
lichen Ausgangspunkt des Erbarmens Gottes zurückgehen, in das Alte Testament. 
Von hierher könnte uns Heutigen das Wort vom Herzenserbarmen Gottes ganz 
neu aufgehen. Befragen wir darum einmal die Schriften des Alten Bundes nach 
der Geschichte des göttlichen Erbarmens. Wir werden darin unsere eigene Heils- 
geschichte wiederfinden. 

Der barmherzige Bundesgott 

Das volle Reden von Gottes Barmherzigkeit beginnt erst bei den Propheten. Aber 
die Anfänge reichen weiter zurück. Es gibt sehr alte Eigennamen, in denen Gottes 
Erbarmen ausgedrückt ist (1 Ch 2,9; 1 Sa 27,10 u. a.). Dann besitzen wir eine Ant- 
wort des Königs David auf die Frage des Propheten Gad, welche unter den an- 
gedrohten Strafen für die angemaßte Volkszählung er wählen wolle; er sagte: 
Lieber als in die Hände der Menschen möchte ich in die Hand Jahwes fallen, •denn 
sein Erbarmen ist groß" (2 Sa 24,14). Und schließlich gibt es einen theologisch 
bedeutsamen Text, dessen Entstehungszeit allerdings schwer zu ermitteln ist. Es 
handelt sich um ein Stück aus der Sinaitradition (Ex 33,18 f und 34,5 ff). Gehen wir 
darauf ein wenig ein! 

Er steht in folgendem Zusammenhang. Das Volk hat den Bund, den Gott mit ihm 
geschlossen hat, sofort gebrochen. Als Moses von der Sünde erfuhr, zerschmetterte 
er die Tafeln des Gesetzes. 3000 Menschen wurden zum Zeichen des Zornes Gottes 
im Lager getötet, und • die furchtbarste Strafe • Jahwe erklärte, er wolle nicht 
mehr inmitten des Volkes wohnen. Da trat Moses wieder vor Gott hin und versuchte 
dessen Sinn zu wenden. Schließlich gelang es. Der Herr versprach ihm, wieder im 
Volk wohnen zu wollen. Der ganze Bericht, vor allem das Ringen des Moses mit 
Gott, ist ein verwirrendes Hin und Her, für uns noch verwirrender, weil in diesen 
Kapiteln offensichtlich verschiedene Traditionen ineinandergearbeitet sind. Aber 
es ist doch eindeutig, daß die Texte, um die es uns geht, im Zusammenhang der 
Wiederversöhnung Gottes mit seinem Volk verstanden sein wollen. Gott gibt Moses 



410 Norbert Lohfink 

ein Unterpfand seiner neuen Huld. Er geht auf dem Berg an ihm vorüber und ruft 
dabei in neuer Weise seinen Namen aus. Das will heißen: er offenbart Moses und 
damit dem Volk eine neue Tiefe seines Wesens, nämlich seine Barmherzigkeit. 

Er verheißt seinen Vorübergang mit folgenden Worten: •Ich will all meine Schön- 
heit vor deinen Augen vorüberziehen lassen, und ich will den Namen Jahwes vor 
dir ausrufen (der darin besteht), daß ich mich zuneige, wem ich mich zuneigen will, 
daß ich mich erbarme, wessen ich mich erbarmen will" (Ex 33,19). Daß Jahwe ein 
Gott ist, der sich dem Volke zuneigt, ein gnädiger Gott also, das wußte das Volk 
schon seit dem Bundesschluß am Berg (vgl. Ex 20,6). Nun, in dieser neuen Offen- 
barung nach der Sünde des Volkes, zeigt sich Gottes Gnade als Barmherzigkeit. 
Gottes Barmherzigkeit ist also eine nähere Bestimmung der Gnade Gottes. Viel- 
leicht ließe sich ein gnädiger Gott denken, dessen Gnade bei einem Bundesbruch des 
Volkes an ihr Ende gekommen wäre. Aber Jahwe, der wirkliche Gott, ist nicht in 
solcher Weise gnädig. Seine Gnade überdauert die Sünde des Bundesvolkes und 
offenbart sich so als Erbarmen. 

Zugleich offenbart Gott, daß sein Erbarmen in Freiheit geschieht. •Ich erweise 
Erbarmen, wessen ich mich erbarmen will". Wir müssen diese Freiheit des Erbar- 
mens Gottes nach allen ihren Dimensionen ausspüren. Sicher ist sie zunächst die 
schlechthin souveräne Freiheit des Gottes, den niemand zum Erbarmen zwingen 
könnte, der aus eigenstem Entschluß heraus sich erbarmt. Dann ist sie Wahlfreiheit: 
gerade diesem Volk vor allen anderen Völkern wird Gnade gewährt • vgl. Ex 
33,16 und Rö 9,15. Aber vor allem ist es eine Freiheit von jeglichem Zwang und 
jeglicher Begrenzung der Gnade durch die Sünde des Menschen. Mag die Sünde noch 
so groß sein: wenn Gott sich des Volkes erbarmen will, dann kann er es auch und 
tut es. 

Und dennoch ist im Erbarmen Gottes auch wieder irgendwie ein Müssen. Das 
schimmert in Ex 34,6 durch, bei der eigentlichen Schilderung des Vorübergangs 
Jahwes auf dem Berg. Da ruft Gott: •Jahwe! Jahwe! Ein barmherziger und gnä- 
diger Gott! Langmütig und reich an Liebe und Treue! ....". Das Erbarmen Gottes 
ist hier also zusammengestellt mit •Liebe und Treue", einem Doppelausdruck, der 
die Treue zum eingegangenen Bund meint. Mögen also die Menschen den Bund 
brechen, Gott bleibt bei der einmal zugesagten Treue. Die Glut seiner Liebe zu 
diesem Volk kann nie ganz erlöschen, und droht sie einmal erstickt zu werden, dann 
flammt sie wieder neu auf als Erbarmen. Und so ist in Gott, nachdem er sich einmal 
mit diesem Volk eingelassen hat, ein geheimes Muß des Erbarmens. 

Das Geschehen am Sinai wurde Jahr für Jahr im israelitischen Kult wieder leben- 
dige Gegenwart. Das Volk wußte, daß in diesen Ereignissen seine religiöse Existenz 
gründete. So ist ihm auch an dem, was dort geschah, aufgegangen, daß Jahwe, sein 
Gott, ein barmherziger Gott ist. 

Osee, Prophet des Zornes und des Erbarmens 

Der letzte Prophet des Nordreichs war Osee, ein bildgewaltiger, leidenschaftlicher, 
aber auch feinfühliger Mensch. Sein Prophetenamt hatte ihm die letzte Rückzugs- 
möglichkeit in die Privatsphäre genommen: denn der Herr befahl ihm, eine Dirne 



Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes 411 

zu heiraten (Os 1,2). In der Liebe zu dieser immer wieder untreuen Frau wurden 
seine Tage bitter, in dieser dennoch nie aufgegebenen Liebe erfährt er aber auch wie 
kein anderer Prophet des Alten Bundes, was es ist um die erbarmende Liebe Gottes 
zu seinem ehebrecherischen Volk Israel. Die Kapitel 1•3 seines Buches lassen die 
Hauptereignisse seiner Ehe sichtbar werden, wenn auch manches undeutlich bleibt, 
weil alles sofort transparent gemacht wird für Gottes Liebe zum Volk Israel. Auf 
Gottes Befehl nahm er also Gomer, eine Dirne zur Frau, •denn ehebrecherisch ist 
das Land von Jahwe abgefallen" (Os I, 2). Die drei Kinder dieser Ehe bekommen 
symbolische Namen, so heißt etwa die Tochter: •Kein Erbarmen", •denn ich will 
mich nicht mehr über das Haus Israel liebend erbarmen" (Os 1, 6). Osee stellt Go- 
mer den Scheidebrief aus, denn auch Israel ist nicht mehr das Weib Gottes, und Gott 
nicht mehr der Ehemann Israels (vgl 2, 4 und 3, 1). Dann befiehlt ihm der Herr, sie, 
die sich ständig mit anderen Männern abgibt, wieder zu lieben, sie zurückzukaufen 
und für immer zu sich zu nehmen (Os 3,1), denn einst wird Gott auch Israel locken 
und es in die Wüste führen und ihm freundlich zu Herzen reden, und es wird will- 
fährig werden wie in den Tagen seiner Jugend (Os 2, 16), und Gott wird sich ihm 
für ewig verloben •auf Grund von Gerechtigkeit und Recht, in Liebe und Erbar- 
men, und ich will dich mir verloben in Treue, und du sollst mich, Jahwe, erken- 
nen" (Os 2, 21 f). Dann werden die Namen geändert. Aus •Kein Erbarmen" wird 
nun •Die Erbarmen empfangen hat" (Os 2, 3. 25). 

Das ist eine ganz neue und ursprüngliche Erfahrung des Erbarmens Gottes. Was 
hier Erbarmen genannt wird, ist Liebe, und zwar Liebe zu einem Geschöpf, das 
ihrer nicht wert ist. Wenn hier das Erbarmen irgendwie mit der Liebe identisch 
wird, dann dringt vielleicht der Ursprung des hebräischen Wortes für Erbarmen 
(rahamim) durch. Denn das Wort stammt aus einer Wurzel, die •Mutterschoß" be- 
deutet. Es mag zuerst die Rührung gemeint haben, die eine Mutter beim Anblick 
ihres Kindes erfassen kann. Ausgeweitet meinte es dann jedes ursprüngliche Sich- 
einswissen und Sicheinsfühlen mit einem Menschen, vor allem die Liebe von Vater 
und Mutter zu ihrem Kind, von Geschwistern und Gatten untereinander. Ein solch 
starkes, ergreifendes Gefühl wird natürlich vor allem wach, wenn der geliebte 
Mensch in Not geraten ist. Und so ist die konkrete Bedeutung dieses Wortes, das 
Liebe meint, im Alten Testament dann meistens: Mitleid, Erbarmen. Bei Osee hat 
es also seine volle, ursprüngliche Kraft. Es meint die unüberwindlich starke Liebe, 
die einem armen und in Not befindlichen Wesen gegenüber den Akzent des Erbar- 
mens besitzt. 

Gegenüber der Sicht des Erbarmens in Ex 33. 34 zeigen sich vor allem zwei we- 
sentliche Unterschiede. Dort geht dem Erbarmen Gottes der Bundesbruch des Volkes 
voraus. Da erst setzt es ein. Vorher ist Gottes Gnade und Bundestreue am Werk. 
Bei Osee spielt der Bundesgedanke keine so große Rolle mehr. Durch die zahlrei- 
chen und furchtbaren Sünden ist zu seiner Zeit jeder Bund in Frage gestellt. Der 
Gott, der sich dennoch zu diesem sündigen Volk herabläßt, ist nicht mehr verständ- 
lich, wenn nicht von Anfang an als Ursprung all seines Handelns schon eine gött- 
lich erbarmende Liebe gerade zu diesem Volk existiert hat. Gott liebt dieses Volk 
nicht wie Menschen einander lieben: zuerst nur Gutes erhoffend, und dann, wenn 



412 Norbert Lohfink 

nicht alles gut wird, auch sich erbarmend. Sondern von Anfang an weiß Gott, mit 
wem er es zu tun hat. Als er sich zum erstenmal erwählend dem Volke zuwandte, 
kannte er es schon als die arme Hure Israel. Und dennoch • oder vielleicht gerade 
deshalb? • begann er es zu lieben. 

Gottes Liebe zu seinem Volk ist also von Anfang an Erbarmen. Zugleich ist die- 
ses Erbarmen aber aus der Gegenwart in die Zukunft gerückt. Osee verheißt es dem 
Volk für später; •einst" wird Gott Israel wieder locken und sich ihm neu verlo- 
ben; vor dem Erbarmen steht zunächst, jetzt in der Gegenwart, Gottes übermäch- 
tiger Zorn. 

Dieser andere Unterschied gegenüber Ex 33. 34 wird noch deutlicher in der zwei- 
ten Hälfte des Buches Osee. Gott ist in seinem Zorn wie eine Motte und wie ein 
Wurmfraß, er hinterläßt eine eiternde Wunde, er rast wie ein Löwe und wie ein 
Pardel, wie eine Bärin, der man die Jungen weggenommen hat (vgl. Osee 5, 12 bis 
14; 13, 7 f). Vielleicht ist sein Zorn nichts anderes als maßlos enttäuschte Liebe. 
Unvermittelt brennen Zorn und Liebe in Gott nebeneinander. Das 11. Kapitel er- 
öffnet einen Blick in das Herz Gottes selbst, wo Liebe und Zorn miteinander um 
die Herrschaft ringen. Wir erfahren hier, was vor Osee noch niemand auszudrük- 
ken gewagt hatte: die innere Ratlosigkeit des liebenden und nicht wiedergeliebten 
Gottes. Er leidet darunter so sehr, daß er zornig sein und strafen muß: 

•Als Israel jung war, gewann ich es lieb, und aus Ägypten habe ich meinen Sohn 
gerufen. Je öfter ich es aber gerufen habe, desto weiter haben sie sich von mir ent- 
fernt, während sie Baalen Schlachtopfer darbrachten. Ich bin's gewesen, der Eph- 
raim am Gängelband geleitet und es auf die Arme genommen hat. Aber sie haben 
nicht erkannt, daß ich ihr Arzt bin. An Banden, wie sie für Menschen passen, habe 
ich sie an mich gezogen, an Seilen der Liebe ... Jetzt müssen sie zurück nach Ägyp- 
ten, oder der Assyrer mag ihr König werden, denn sie haben sich geweigert, um- 
zukehren. So soll denn das Schwert in ihren Städten umgehen und ihre Großen ver- 
nichten um ihrer Ratschläge willen ..." 

Und nun der Umschlag. Mag Gott zornig sein müssen, tiefer als all sein Zorn sitzt 
die Liebe; plötzlich bricht das göttliche Müssen dieser Liebe hervor, alles andere zur 
Seite schleudernd: 

•Wie könnte ich dich preisgeben, Ephraim, dich fahren lassen, Israel! Wie könnte 
ich mit dir verfahren wie einst mit Sodoma, ein Gomorrha aus dir machen! Mein 
Herz dreht sich mir im Leib herum, mein ganzes Erbarmen gerät in Wallung. Ich 
will meines Zornes Glut nicht auswirken, will Ephraim nicht nochmals vernichten". 

Und warum dieser plötzliche Ausbruch der Liebe, dieser Sieg des Erbarmens über 
den Zorn? •Denn Gott bin ich und nicht ein Mensch: als der Heilige wohne ich in 
deiner Mitte, und so will ich nicht in Zornesglut kommen" (Os 11, 1-9). Hier kommt 
das endzeitliche Erbarmen Gottes in Sicht. Denn wir müssen es wohl beachten: die- 
ser Seelenkampf spielt sich in Gott ab, während er tatsächlich das Volk dem Un- 
tergang und der Verbannung preisgibt! Im 14. Kapitel wird das Erbarmen der End- 
zeit dann in Bildern des Friedens geschildert. So ist Osee vielleicht der größte Kün- 
der der Barmherzigkeit Gottes im Alten Testament. Barmherzigkeit ist nach ihm 
schon das erste aller Gefühle Gottes gegenüber dem Volk; sie erhält bei ihm ihre 



Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes 413 

innere Glut dadurch, daß sie sich im Herzen Gottes immer wieder aus dem bren- 
nendsten Zorn herauslöst. Die Barmherzigkeit wird bei ihm zum erstenmal als die 
große Gottesgabe der Endzeit sichtbar, sie wird schließlich zu einem unwidersteh- 
lichen Erlebnis, weil auch das persönliche Lebensschicksal des Propheten selbst durch 
sie gekennzeichnet ist. Gerade Letzteres ist bedeutsam: Wir können Gottes Erbar- 
men nur erkennen von unserem eigenen Erbarmen her, oder genauer: wenn wir 
uns mit unserem Schicksal in Gottes Erbarmen hineinstellen, wenn wir uns in die 
Welt der Untreue und Haltlosigkeit hineinbinden und darin dann die Liebe wie 
eine Fahne aufrechterhalten, durch alle Enttäuschungen hindurch. Der unmittelbare 
Nachfolger Osees ist ja unser Herr selbst, der sich mit Zöllnern und Dirnen abgab. 

Das Gesetzbuch der Liebe 

Osees Theologie von Gottes Erbarmen bleibt zunächst einsam. Arnos, Isaias, Mi- 
chäas, die Propheten aus dem Südreich, werden von anderen Wirklichkeiten Gottes 
überwältigt: von seiner Allmacht und Heiligkeit. Einen Widerhall vernehmen wir 
dagegen aus dem Buche Deuteronomium. Mag diese Gesetzespredigt eine Sammlung 
sehr alter Gesetze umschließen, mag sie von Isaiasschülern redigiert sein: die theo- 
logischen Ideen, die ihr das innere Leben geben, stehen zu einem großen Teil Osee 
nahe. Das Gesetz erscheint nicht als eine Last, die dem Volk verpflichtend aufge- 
legt wird, sondern entspringt der besonderen Liebe Jahwes zu diesem Volk. Und 
sollte das Volk das Gesetz Gottes mißachten, dann ist die Liebe Jahwes bereit, sich 
nach Reue und Rückkehr des Volkes als Erbarmen zu zeigen. Ein kleiner Text mag 
das belegen: 

•Wenn alle diese Worte, der Segen und der Fluch, die ich dir vorgetragen habe, 
bei dir eintreffen werden, und du es unter allen Völkern, unter die Jahwe, dein 
Gott, dich verstoßen hat, dir zu Herzen nehmen wirst und du samt deinen Kindern 
von ganzem Herzen und mit ganzer Seele zu Jahwe, deinem Gott zurückkehrst und 
seinen Weisungen in allem, was ich dir heute gebiete, gehorsam bist: so wird Jahwe, 
dein Gott, dein Geschick wenden und sich deiner erbarmen und wird dich wieder 
aus allen Völkern sammeln, unter die Jahwe, dein Gott, dich zerstreut hat" (Dt 
30, 1-3 vgl. 4,31). 

Diese Gedanken sind irgendwie die Klammer, durch die all das verschiedene 
Material des Buches zusammengehalten wird. Natürlich hat der prophetische Be- 
griff des göttlichen Erbarmens hier eine entscheidende Verwandlung erfahren. Beim 
Propheten war das Erbarmen Gottes eine dem Menschen völlig unverfügbare irra- 
tionale Macht, und in letzter Perspektive wurde es zu einem endzeitlichen Heilsgut, 
das in sich die Kraft birgt zu allverwandelnder Erneuerung. Hier dagegen ist das 
Erbarmen Gottes eher eine innergeschichtliche und restaurative Macht. Es wird ge- 
währt, wenn bestimmte Bedingungen erfüllt sind: wenn man sich nämlich wieder 
zum Gesetz und seiner genauen Beobachtung zurückgewendet hat. Das alte Rechts- 
denken erhielt dadurch sicher neue, lebendige Dimensionen; aber das Wissen um 
Gottes Erbarmen läuft gleichzeitig Gefahr, von dorther verflacht und normalisiert 
zu werden. 



414 Norbert Lohfink 

Für uns ist eines wichtig: wir können an solchen Texten ablesen, wie man davon 
ergriffen sein kann, daß Gottes Erbarmen für jeden, der guten Willens ist, ständig 
und immer bereitsteht. 

•Tröstet mein Volk" 

Der Gang der Geschichte führt zur leiderfüllten Zeit des Exils. Kurz vor der Ver- 
nichtung des Nordreichs war Osee als Künder des göttlichen Erbarmens erweckt 
worden. So kommt nun kurz vor der Katastrophe des Südens sein erster großer 
Nachfolger: Jeremias. Dessen Theologie vom Erbarmen Gottes soll hier nicht nach- 
gezeichnet werden. Sie ähnelt in vielem der des Osee. Seine Sprache ist nicht mehr 
so urkräftig, dafür aber um so schmiegsamer und fühlender. Seit Jeremias gehört 
das Wort vom Erbarmen Gottes fest zu den Elementen jeder prophetischen Pre- 
digt. 

Wir wenden uns dem Trostbuch im zweiten Teil des Buches Isaias zu. Man darf 
wohl sagen: nie mehr ist zärtlicher und inniger von Jahwes Erbarmen geredet wor- 
den, nie mehr sind so viele und so leuchtende Bilder zu einem einzigen Bild der 
göttlichen Liebe zusammengefaßt worden wie in diesen Kapiteln, die das Volk im 
babylonischen Exil mit Hoffnung und Zuversicht erfüllen sollten. Ein Beispiel mag 
das zeigen: 

•Jubelt ihr Himmel und jauchze du Erde und ihr Berge brecht in Jubel aus. 
Denn Jahwe hat sein Volk getröstet und seiner Gebeugten sich erbarmt. Und trotz- 
dem hat Sion gesagt: Jahwe hat mich verlassen und der Allherr hat meiner ver- 
gessen'. Wird wohl ein Weib ihres Kindleins vergessen und sich nicht erbarmen 
über das Kind ihres Schoßes? Und sollten selbst Mütter seiner vergessen, so will ich 
doch deiner nicht vergessen. Siehe, auf meine Hände habe ich dich geschrieben: deine 
Mauern stehen mir allezeit vor Augen" (Is 49, 13-16). 

Wenn man das Besondere und Neue herausheben will, das hier vom göttlichen 
Erbarmen gesagt wird, so ist vor allem eines zu beachten: es ist nur noch vom endzeit- 
lichen Erbarmen Gottes die Rede. Natürlich verheißt das Buch den Heimzug aus 
der Gefangenschaft unter Kyros. Aber es schildert ihn ganz mit den Farben des 
Heiles der Endzeit. Was bei Osee am Ende, hinter dem göttlichen Zorn, immer kurz 
wie ein Horizont aufleuchtete, ist hier das eigentliche Thema. Die Dialektik von 
Zorn und Liebe in ihrer Unbegreiflichkeit ist nicht mehr da. Es herrscht eine Sicht, 
wo das alles weit zurückliegt. Das mag wohl auch bewirken, daß sich nun das Wesen 
des göttlichen Erbarmens aufzutun und zu entfalten scheint. Bis jetzt war eigentlich 
nie darüber geredet worden, worin das Erbarmen Gottes bestehe. Es war ganz 
selbstverständlich als Gegenwart Gottes, als die Führung und der Schutz des Volkes 
durch Gott aufgefaßt worden. In diesem Trostbuch nun enthüllt sich Gottes Gegen- 
wart. Sie wird in ihrem unergründlichen Wesen in den paradiesischen Symbolen der 
Endzeitschilderungen ausgebreitet. Dodi noch wichtiger ist etwas anderes: die in- 
nerste Mitte dessen, was göttliches Erbarmen heißt, wird spürbar: wo Gott sich 
erbarmt, sind die Sünden getilgt und wird ihrer nicht mehr gedacht (Is 43, 25). Das 
göttliche Erbarmen schafft ein neues Bewußtsein: •Juble, du Kinderlose, die du 
nicht Mutter geworden bist" • bei Osee hatte Israel Kinder aus dem Ehebruch; aber 



Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes 415 

das ist nicht mehr. • •Deine Nachkommenschaft wird verödete Städte neu bevöl- 
kern" • verödet durch den brennenden und sengenden Zorn Gottes; aber dessen 
gedenkt man nicht mehr. • •Du sollst die Schande deiner Jugendzeit vergessen 
und deines Witwenstandes nicht länger gedenken müssen" • aus der göttlichen 
Verstoßung ist also durch die Verschiebung der Perspektive ein Witwenstand ge- 
worden. • •Dein Eheherr und dein Erlöser (goel) ist Jahwe der Heerscharen" • 
Israel ist also nicht mehr die völlig Ausgelieferte, die keinerlei Anrecht auf die 
Zuwendung Jahwes besitzt, sondern Jahwe ist ihr ,goel' (das heißt der Verwandte, 
den das Gesetz verpflichtet, die in Sklaverei Geratene freizukaufen). • •Als die 
verlassene und im Herzen tiefbetrübte Gattin ruft dich Jahwe zurück. Wie könnte 
man auch die Jugendgeliebte verstoßen? spricht dein Gott". 

Nun ist alles wie auf den Kopf gestellt! Wer hatte eigentlich Unrecht getan? 
Es sieht ja so aus, als sei Jahwe der Schuldige an all dem Unheil, das Israel be- 
troffen hat! Wirklich, eine völlige Verwandlung aller Perspektiven. Sie geschieht 
durch das Erbarmen Jahwes, wie der nun folgende Vers zeigt: •Nur einen kurzen 
Augenblick lang habe ich dich verlassen, aber mit herzlichem Erbarmen will ich dich 
wieder heimholen. In überwallendem Zorn habe ich mein Angesicht einen Augen- 
blick lang vor dir verhüllt, aber mit unendlicher Huld will ich mich deiner nun wie- 
der erbarmen" (Is 54, 1. 3-7). 

Der Wandel gegenüber den früheren Propheten ist wohl deutlich. Es fehlt fast 
vollständig das eine Wort, das bisher so wichtig erschien, wenn vom Erbarmen 
Gottes die Rede war: das Wort Sünde. Mit allen Mitteln wird es umgangen. Der 
Prophet flieht vor ihm in eine Zimmerflucht andersartiger Bilder. An einer der we- 
nigen Stellen, an denen es auftaucht, wird gesagt, was daraus geworden ist: •Ich 
habe deine Übertretungen weggewischt wie eine Wolke und deine Sünden wie einen 
Nebel" (Is 44, 22). 

Aber darf das geschehen? Darf vor uns Menschen die Sünde verschwiegen wer- 
den, und sei es selbst von Gott? Für das Verständnis des Trostbuches ist eines sehr 
wichtig: es ist geschrieben für das Volk in der Not der Verbannung, für das Volk, 
das von der Last seiner Sünden niedergedrückt wird. Diesem Volk kann und muß 
gesagt werden, daß die Sünde einfach nicht mehr da ist, wenn Gottes Erbarmen 
aufleuchtet; daß alle Perspektiven des Bewußtseins sich verschieben, daß eine neue 
Weltstruktur entsteht: Welt ohne Sünde, Welt nur noch der Liebe zwischen Gott 
und Geschöpf; daß dann von hintenher die Vergangenheit ohne jede Bitterkeit er- 
scheinen wird, nur wie eine kurze Trennung von Gott, weil die Seligkeit des gött- 
lichen Erbarmens einen verklärenden Schein auf sie zurückwirft. 

So steht hinter den Schilderungen des Trostbuches im zweiten Teil des Buches 
Isaias die Überzeugung: Gott sei barmherzig, das heiße, er könne einfach durch seine 
Zuwendung alles neu machen, auch die Sünde und er wolle dies tun. Das ist sicher 
das Tiefste und Geheimnisvollste, das der Alte Bund über Gottes Barmherzigkeit 
je ausgesagt hat. Die Aussage ist so sublim, daß sie große Gefahren in sich birgt. 
Indem die Furchtbarkeit der Sünde vom Begriff des göttlichen Erbarmens lernge- 
halten wird, verliert dieser seine ihm immanente Spannung und Dynamik. Das 
Trostbuch war geschrieben für ein von Reue, Buße und Heimweh zerschlagenes Volk. 



416 Heinrich Backt 

Fehlt einem späteren Leser des Buches diese existentielle Voraussetzung, so mag 
ihm das Erbarmen Gottes hier rationalistisch und flach erscheinen gegenüber der 
irrationalen Urgewalt des Begriffs bei früheren Propheten. 

Auf dem Wege zum Neuen Testament 

Von nun an wird das Wort vom Erbarmen sehr häufig. Es wird Bestandteil be- 
stimmter Formeln und Redensarten, die stereotyp immer wieder auftauchen. Das 
heißt nicht, daß es von nun an keine religiöse Erfahrung des Erbarmens Gottes 
mehr gegeben habe. Nur verschob sich alles mehr auf die Ebene der Individual- 
frömmigkeit. Es lag jetzt am einzelnen Frommen, das Wort von der Barmherzig- 
keit Gottes, das ihm viele heilige Texte, vor allem auch die Psalmen, immer wieder 
anboten, mit Gehalt und Erlebnis zu füllen. Daß es wirklich lebendig geblieben 
ist, zeigt der Lobgesang des Zacharias und das Magnifikat Mariens. 

In Jesus Christus ist das Erbarmen Gottes leibhaft erschienen, und damit hat es 
sich endgültig als größer erwiesen als der Zorn Gottes. In Christus fügen sich all 
die Teilmomente der alttestamentlichen Offenbarung zusammen. Was dort noch 
ambivalent war, wird eindeutig, und die Mitte all dessen, was über Gottes Erbar- 
men zu sagen wäre, wird jetzt erst sichtbar: Gottes Erbarmen ist so sehr Mit-Leid, 
daß es zu einer Übernahme des menschlichen Leidens wird, zu stellvertretendem 
Leiden. (Aber auch das war, wie rückwärts von der Erfüllung her deutlich wird, 
in den Gottesknechtsliedern des Isaias schon verheißen.) 

Können wir nun nachvollziehen, was Maria und Zacharias in ihrem Herzen be- 
wegte, als sie vom •Erbarmen", vom •Herzenserbarmen" Gottes sprachen? 

Einfalt des Herzens • eine vergessene Tugend? 

Von Heinrich Bacht  S. J., Frankfurt am Main 

Karl Rahner hat vor einigen Jahren einen sehr empfehlenswerten Artikel über 
•Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament" geschrieben1. So sehr es über- 
raschen mag, daß über so wichtige Stücke christlicher Dogmatik der Schleier des Ver- 
gessens fallen konnte, so wird es vielen Lesern noch verwunderlicher sein zu hören, 
daß auch der christliche Tugendkanon seine Gezeiten kennt. Man wird meinen, daß 
das, was einmal lebendiger Besitz in der christlichen Einstellung zu den religiös- 
sittlichen Werten war, es für allezeit bleiben muß. Gewiß, es ist verständlich, daß 
jede Zeit die ihr besonders zugeordnete Tugend hat: bald ist es der Glaubensmut, 
bald die demütige Geduld oder der erobernde Seeleneifer und so fort. Aber man 
wird nur sehr widerstrebend zugeben, daß eine Tugend, die im Neuen Testament 
und auch noch in der Zeit der apostolischen Väter geradezu eine •Charaktermarke 
der Christen" war (Baumgarten), später nicht nur vergessen, sondern geradezu 

1 In: •Geist und Leben" 26 (1953) 339 ff. 




