Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes

Von Norbert Lohfink 8. J., Frankfurt/Main

Im Magnifikat der Muttergottes und im Lobgesang des Zacharias steht mehrmals
wie ein Leitmotiv das Wort vom ,Erbarmen®, ja vom ,Herzenserbarmen unseres
Gottes“ (Lk 1, 50. 54. 72. 78). Das ist ein Wort an der Schwelle. Maria ist Laie, Zacha-
rias Priester des Alten Bundes. Der Blick beider geht, getragen von den Verhei-
Rungen Gottes an die Viter, auf den Neuen Bund, der nun anheben will. Aus der
Gotteserfahrung des Alten Bundes sprechen sie von einem Geschehen im Herzen
Gottes, das den Neuen Bund herauffihrt.

Das mag uns vor allem bedeuten, da wir immer, wenn wir nach der Barmherzig-
keit Gottes fragen, letztlich an den Neuen Bund, genauer gesagt anf Christus ver-
wiesen sind. Gott hat sich zwar auch vor Christus der Menschen erbarmt. Aber erst
von Christus her sind wir des Erbarmens Gottes und seiner Barmherzigkeit end-
giltig sicher.

Das bedarf vielleicht einer kleinen Erklarung. Nach der Schrift kommt Gottes
Erbarmen aus seiner Freiheit. Gott muf sich nicht erbarmen. Daf er es tut, ist ein
Waunder seiner Gnade, und nur weil er es tut, konnen wir sagen, er sei barmherzig.
Immer steht im Hintergrund die Maglichkeit, dafl er sich uns gegeniber auch ganz
anders verhalten konnte, ohne Barmherzigkeit. Wie diese Freiheit Gottes gegen-
iiber seinen Geschopfen mit seiner Ewigkeit, Unendlichkeit und Unverdnderlich-
keit vereinbar ist, fithrt die Schrift nicht ans. Fir sie scheint nur wichtig, dafl uns in
Gottes Barmherzigkeit wirklich seine freie Personalitidt gegeniibertritt. Diese hat
sich in unergriindlicher Freiheit von Ewigkeit her dazu entschlossen, sich unser zu
erbarmen. Nun ist alles, was aus Gottes Freiheit kommt, fir uns erst erkennbar,
wenn es hier anf Erden geschichtliche Wirklichkeit geworden ist. Das bedeutet aber
fiir Gottes Erbarmen: Erst in der Menschwerdung seines Sohnes und in dessen Werk
hat Gott seinen ewigen Ratschlul des Erbarmens unserer Wirklichkeit unwider-
ruflich eingestiftet; und so wissen wir auch erst von Christus her endgiiltig, daff
Gottes Freiheit sich seit Ewigkeit dahin entschlossen hat, hinter die vielen einzelnen
Worte des Erbarmens, die im Laufe der Geschichte ergangen sind, nie mehr ein
anderes Wort zu setzen, das sie wieder aufhobe; dafl also das Erbarmen wirklich
das letzte Wort Gottes ist. Erst von Christus her kann Paulus sein Geschichtsbild
entwerfen, nach dem am Ende aller Wege Gottes das Erbarmen steht. Das ist das
Grundthema des Romerbriefs. ,Gott hat alle im Ungehorsam zusammengeschlossen,
um sich aller zu erbarmen® (Rém 11, 32).

Maria und Zacharias sehen den Neuen Bund aus dem Erbarmen Gottes hervor-
wachsen. Sie sind unmittelbare Zeugen und Mitbeteiligte eines erregenden gott-
lichen Dramas. Sie erleben den Wendepunkt und zugleich die nicht mehr tberhol-
bare Hohe der Heilsgeschichte. In diesem Augenblick kommt ihnen kein Wort so
hiufig Gber die Lippen wie das vom Erbarmen Gottes. ,Sein Erbarmen wahrt von
Geschlecht zu Geschlecht tiber alle, die ihn farchten ... Er hat sich seines Knechtes
Israels angenommen, zu gedenken seines Erbarmens® (Lk 1, 50. 54). ,Gepriesen sei



Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes ' 409

der Herr, der Gott Israels! Denn er hat sein Volk heimgesucht und ihm Erlésung
bereitet . . . Erbarmen zu erweisen unseren Vitern . .. um des herzlichen Erbarmens
unseres Gottes willen“ (L 1, 68. 72. 78). Das alles sind Worte des Alten Bundes. Von
dorther wissen Maria und Zacharias um Gottes Erbarmen, wissen sie, dafl dieses
Erbarmen immer wieder neu aus dem Herzen Gottes kommt und darum immer wie-
der von neuem ein freies und unverdientes Geschenk seiner Gnade ist. Und sie wis-
sen sogar um die Verheiflung eines endgiltigen, letzten, unaufhebbaren Erbarmens
Gottes. Sie warten darauf, aber wie grol mag dann ihr Staunen und Nichtfassen-
kdnnen gewesen sein, als sie zu ahnen begannen, dafl an ihnen selbst, in ihrer Mitte
und in ihren Kindern das alles nun Wirklichkeit werden sollte. Daher ihr seliger
Jubel, ihr wiederholtes Preisen des barmherzigen Gottes.

Wissen auch wir noch um das Geheimnis des Erbarmens Gottes? Wissen wir
noch, was es heiflt, dal Gott sich unser tdglich erbarmt, dal dieses Erbarmen aus
seiner Freiheit kommt und also auch nicht sein konnte? Oder ist uns die Barmher-
zigkeit Gottes so sehr zu einer Selbstverstindlichkeit geworden, dafl sie uns zu
einer falschen Sicherheit verleitet? Dann mifiten auch wir wieder an den geschicht-
lichen Ausgangspunkt des Erbarmens Gottes zuriickgehen, in das Alte Testament.
Von hierher kénnte uns Heutigen das Wort vom Herzenserbarmen Gottes ganz
neu aufgehen. Befragen wir darum cinmal die Schriften des Alten Bundes nach
der Geschichte des gottlichen Erbarmens. Wir werden darin unsere eigene Heils-
geschichte wiederfinden.

Der barmherzige Bundesgott

Das volle Reden von Gottes Barmherzigkeit beginnt erst bei den Propheten. Aber
die Anfinge reichen weiter zuriick. Es gibt sehr alte Eigennamen, in denen Gottes
Erbarmen ausgedriickt ist (1 Ch 2,9; 1 Sa 27,10 u. a.). Dann besitzen wir eine Ant-
wort des Konigs David auf die Frage des Propheten Gad, welche unter den an-
gedrohten Strafen fir die angemafite Volkszihlung er wihlen wolle; er sagte:
Lieber als in die Hinde der Menschen méchte ich in die Hand Jahwes fallen, ,denn
sein Erbarmen ist grof“ (2 Sa 24,14). Und schlieflich gibt es einen theologisch
bedeutsamen Text, dessen Entstehungszeit allerdings schwer zu ermitteln ist. Es
handelt sich um ein Stiick aus der Sinaitradition (Ex 33,18 f und 34, 5 ff). Gehen wir
darauf ein wenig ein!

Er steht in folgendem Zusammenhang. Das Volk hat den Bund, den Gott mit ihm
geschlossen hat, sofort gebrochen. Als Moses von der Siinde erfubr, zerschmetterte
er die Tafeln des Gesetzes. 3000 Menschen wurden zum Zeichen des Zornes Gottes
im Lager getotet, und — die furchtbarste Strafe — Jahwe erklirte, er wolle nicht
mehr inmitten des Volkes wohnen. Da trat Moses wieder vor Gott hin und versuchte
dessen Sinn zu wenden. Schlieflich gelang es. Der Herr versprach ithm, wieder im
Volk wohnen zu wollen. Der ganze Bericht, vor allem das Ringen des Moses mit -
Gott, ist ein verwirrendes Hin und Her, fiir uns noch verwirrender, weil in diesen
Kapiteln offensichtlich verschiedene Traditionen ineinandergearbeitet sind. Aber
es ist doch eindeutig, dafl die Texte, um die es uns geht, im Zusammenhang der
Wiederversohnung Gottes mit seinem Volk verstanden sein wollen. Gott gibt Moses



410 Norbert Lohfink

ein Unterpfand seiner neuen Huld. Er geht auf dem Berg an ihm voriiber und ruft
dabei in neuer Weise seinen Namen aus. Das will heiflen: er offenbart Moses und
damit dem Volk eine neue Tiefe seines Wesens, nimlich seine Barmherzigkeit.

Er verheifit seinen Voriibergang mit folgenden Worten: ,Ich will all meine Schén-
heit vor deinen Augen voriiberziehen lassen, und ich will den Namen Jahwes vor
dir ausrufen (der darin besteht), dafl ich mich zuneige, wem ich mich zuneigen will,
daf ich mich erbarme, wessen ich mich erbarmen will® (Ex 338,19). Dafl Jahwe ein
Gott ist, der sich dem Volke zuneigt, ein gnidiger Gott also, das wufite das Volk
schon seit dem Bundesschlufl am Berg (vgl. Ex 20,6). Nun, in dieser neuen Offen-
barung nach der Siinde des Volkes, zeigt sich Gottes Gnade als Barmherzigkeit.
Gottes Barmherzigkeit ist also eine nihere Bestimmung der Gnade Gottes. Viel-
leicht lieBe sich ein gniddiger Gott denken, dessen Gnade bei einem Bundesbruch des
Volkes an ihr Ende gekommen wire. Aber Jahwe, der wirkliche Gott, ist nicht in
solcher Weise gnidig. Seine Gnade iiberdauert die Sinde des Bundesvolkes und
offenbart sich so als Erbarmen.

Zugleich offenbart Gott, dafl sein Erbarmen in Freiheit geschieht. ,Ich erweise
Erbarmen, wessen ich mich erbarmen will“. Wir miissen diese Freiheit des Erbar-
mens Gottes nach allen ihren Dimensionen ausspiren. Sicher ist sie zunidchst die
schlechthin souverdne Freiheit des Gottes, den niemand zum Erbarmen zwingen
konnte, der aus eigenstem Entschluf heraus sich erbarmt. Dann ist sie Wahlfreiheit:
gerade diesem Volk vor allen anderen Volkern wird Gnade gewidhrt — vgl. Ex
38,16 und R6 9, 15. Aber vor allem ist es eine Freiheit von jeglichem Zwang und
jeglicher Begrenzung der Gnade durch die Sunde des Menschen. Mag die Siinde noch
so grof} sein: wenn Gott sich des Volkes erbarmen will, dann kann er es auch und
tut es.

Und dennoch ist im Erbarmen Gottes auch wieder irgendwie ein Miissen. Das
schimmert in Ex 34,6 durch, bei der eigentlichen Schilderung des Voriibergangs
Jahwes auf dem Berg. Da ruft Gott: ,Jahwe! Jahwe! Ein barmherziger und gna-
diger Gott! Langmitig und reich an Liebe und Treue! ...“ Das Erbarmen Gottes
ist hier also zusammengestellt mit ,Liebe und Treue®, einem Doppelausdruck, der
die Treue zum eingegangenen Bund meint. Mogen also die Menschen den Bund
brechen, Gott bleibt bei der einmal zugesagten Treue. Die Glut seiner Liebe zu
diesem Volk kann nie ganz erloschen, und droht sie einmal erstickt zu werden, dann
flammt sie wieder neu auf als Erbarmen. Und so ist in Gott, nachdem er sich einmal
mit diesem Volk eingelassen hat, ein geheimes Mufi des Erbarmens. »

Das Geschehen am Sinai wurde Jahr fir Jahr im israelitischen Kult wieder leben-
dige Gegenwart. Das Volk wuflte, dafl in diesen Ereignissen seine religiose Existenz
griindete. So ist ihm auch an dem, was dort geschah, aufgegangen, dafl Jahwe, sein
Gott, ein barmherziger Gott ist.

Osee, Prophet des Zornes und des Erbarmens

Der letzte Prophet des Nordreichs war Osee, ein bildgewaltiger, leidenschaftlicher,
aber auch feinfithliger Mensch. Sein Prophetenamt hatte ihm die letzte Ruckzugs-
moglichkeit in die Privatsphire genommen: denn der Herr befahl ihm, eine Dirne



Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes 411

zu heiraten (Os 1, 2). In der Liebe zu dieser immer wieder untreven Frau wurden
seine Tage bitter, in dieser dennoch nie aufgegebenen Liebe erfdhrt er aber auch wie
kein anderer Prophet des Alten Bundes, was es ist um die erbarmende Liebe Gottes
zu seinem ehebrecherischen Volk Israel. Die Kapitel 1—3 seines Buches lassen die
Hauptereignisse seiner Ehe sichtbar werden, wenn anch manches undeutlich bleibt,
weil alles sofort transparent gemacht wird fiir Gottes Liebe zum Volk Israel. Auf
Gottes Befehl nahm er also Gomer, eine Dirne zur Frau, ,denn ehebrecherisch ist
das Land von Jahwe abgefallen® (Os 1, 2). Die drei Kinder dieser Ehe bekommen
symbolische Namen, so heilt etwa die Tochter: ,Kein Erbarmen®, ,denn ich will
mich nicht mehr tiber das Haus Israel liebend erbarmen® (Os 1, 6). Osee stellt Go-
mer den Scheidebrief aus, denn auch Israel ist nicht mehr das Weib Gottes, und Gott
nicht mehr der Ehemann Israels (vgl 2, 4 und 3, 1). Dann befiehlt ihm der Herr, sie,
die sich stindig mit anderen Minnern abgibt, wieder zu lieben, sie zuriickzukaufen
und fiir immer zu sich zu nehmen (Os 3, 1), denn einst wird Gott auch Israel locken
und es in die Wiiste fithren und thm freundlich zu Herzen reden, und es wird will-
fahrig werden wie in den Tagen seiner Jugend (Os 2, 16), und Gott wird sich ihm
fiir ewig verloben ,auf Grund von Gerechtigkeit und Recht, in Liebe und Erbar-
men, und ich will dich mir verloben in Treue, und du sollst mich, Jahwe, erken-
nen® (Os 2,21 {). Dann werden die Namen geandert. Aus ,Kein Erbarmen® wird
nun ,Die Erbarmen empfangen hat“ (Os 2, 3. 25).

Das ist eine ganz neue und urspriingliche Erfahrung des Erbarmens Gottes. Was
hier Erbarmen genannt wird, ist Liebe, und zwar Liebe zu einem Geschdpf, das
ithrer nicht wert ist. Wenn hier das Erbarmen irgendwie mit der Liebe identisch
wird, dann dringt vielleicht der Ursprung des hebriischen Wortes fiir Erbarmen
(rahamim) durch. Denn das Wort stammt aus einer Wurzel, die ,Mutterscho}“ be-
deutet. Es mag zuerst die Rihrung gemeint haben, die eine Mutter beim Anblick
ithres Kindes erfassen kann. Ausgeweitet meinte es dann jedes urspriingliche Sich-
einswissen und Sicheinsfiihlen mit einem Menschen, vor allem die Liebe von Vater
und Mutter zu ihrem Kind, von Geschwistern und Gatten untereinander. Ein solch
starkes, ergreifendes Gefiihl wird natiirlich vor allem wach, wenn der geliebte
Mensch in Not geraten ist. Und so ist die konkrete Bedeutung dieses Wortes, das
Liebe meint, im Alten Testament dann meistens: Mitleid, Erbarmen. Bei Osee hat
es also seine volle, urspringliche Kraft. Es meint die unitberwindlich starke Liebe,
die einem armen und in Not befindlichen Wesen gegentber den Akzent des Erbar-
mens besitzt.

Gegeniiber der Sicht des Erbarmens in Ex 383. 34 zeigen sich vor allem zwei we-
sentliche Unterschiede. Dort geht dem Erbarmen Gottes der Bundesbruch des Volkes
voraus. Da erst setzt es ein. Vorher ist Gottes Gnade und Bundestreue am Werk.
Bei Osee spielt der Bundesgedanke keine so grofle Rolle mehr. Durch die zahlrei-
chen und furchtbaren Siinden ist zu seiner Zeit jeder Bund in Frage gestellt. Der
Gott, der sich dennoch zu diesem siindigen Volk herablafit, ist nicht mehr verstind-
lich, wenn nicht von Anfang an als Ursprung all seines Handelns schon eine gott-
lich erbarmende Liebe gerade zu diesem Volk existiert hat. Gott liebt dieses Volk
nicht wie Menschen einander lieben: zuerst nur Gutes erhoffend, und dann, wenn



412 Norbert Lohfink

nicht alles gut wird, auch sich erbarmend. Sondern von Anfang an weifl Gott, mit
wem ¢r es zu tun hat. Als er sich zum erstenmal erwihlend dem Volke zuwandte,
kannte er es schon als die arme Hure Israel. Und dennoch — oder vielleicht gerade
deshalb? — begann er es zu lieben.

Gottes Liebe zu seinem Volk ist also von Anfang an Erbarmen. Zugleich ist die-
ses Erbarmen aber aus der Gegenwart in die Zukunft geriickt. Osee verheifit es dem
Volk fir spater; ,einst’ wird Gott Israel wieder locken und sich ihm neu verlo-
ben; vor dem Erbarmen steht zunichst, jetzt in der Gegenwart, Gottes Gberméch-
tiger Zorn.

Dieser andere Unterschied gegeniiber Ex 33. 34 wird noch deutlicher in der zwei-
ten Halfte des Buches Osee. Gott ist in seinem Zorn wie eine Motte und wie ein
Wourmfraf}, er hinterldfit eine eiternde Wunde, er rast wie ein Lowe und wie ein
Pardel, wie eine Birin, der man die Jungen weggenommen hat (vgl. Osee 5, 12 bis
14; 13, 7 f). Vielleicht ist sein Zorn nichts anderes als maflos enttiuschte Liebe.
Unvermittelt brennen Zorn und Liebe in Gott nebeneinander. Das 11. Kapitel er-
6ffnet einen Blick in das Herz Gottes selbst, wo Liebe und Zorn miteinander um
die Herrschaft ringen. Wir erfahren hier, was vor Osee noch niemand auszudritk-
ken gewagt hatte: die innere Ratlosigkeit des liebenden und nicht wiedergeliebten
Gottes. Er leidet darunter so sehr, dafl er zornig sein und strafen mufi:

»Als Israel jung war, gewann ich es lieb, und aus Agypten habe ich meinen Sohn
gerufen. Je ofter ich es aber gerufen habe, desto weiter haben sie sich von mir ent-
fernt, wihrend sie Baalen Schlachtopfer darbrachten. Ich bin's gewesen, der Eph-
raim am Géngelband geleitet und es auf die Arme genommen hat. Aber sie haben
nicht erkannt, daf ich ithr Arzt bin. An Banden, wie sie fiir Menschen passen, habe
ich sie an mich gezogen, an Seilen der Liebe . .. Jetzt missen sie zuriick nach Agyp-
ten, oder der Assyrer mag ihr Konig werden, denn sie haben sich geweigert, um-
zukehren. So soll denn das Schwert in ihren Stddten umgehen und ihre Grofen ver-
nichten um ihrer Ratschlige willen. . .*

Und nun der Umschlag. Mag Gott zornig sein miissen, tiefer als all sein Zorn sitzt

die Liebe; piotzlich bricht das gottliche Miissen dieser Liebe hervor, alles andere zur
Seite schleudernd:

» Wie konnte ich dich preisgeben, Ephraim, dich fahren lassen, Israel! Wie kénnte
ich mit dir verfahren wie einst mit Sodoma, ein Gomorrha aus dir machen! Mein
Herz dreht sich mir im Leib herum, mein ganzes Erbarmen gerit in Wallung. Ich
will meines Zornes Glut nicht auswirken, will Ephraim nicht nochmals vernichten®.

Und warum dieser plétzliche Ausbruch der Liebe, dieser Sieg des Erbarmens tiber
den Zorn? ,Denn Gott bin ich und nicht ein Mensch: als der Heilige wohne ich in
deiner Mitte, und so will ich nicht in Zornesglut kommen® (Os 11, 1-9). Hier kommt
das endzeitliche Erbarmen Gottes in Sicht. Denn wir miissen es wohl beachten: die-
ser Seelenkampf spielt sich in Gott ab, wiahrend er tatsichlich das Volk dem Un-
tergang und der Verbannung preisgibt! Im 14. Kapitel wird das Erbarmen der End-
zeit dann in Bildern des Friedens geschildert. So ist Osee vielleicht der grofite Kiin-
der der Barmherzigkeit Gottes im Alten Testament. Barmherzigkeit ist nach ihm
schon das erste aller Gefiithle Gottes gegeniiber dem Volk; sie erhilt bei ihm ihre



Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Altén Testamentes 413

innere Glut dadurch, daf sie sich im Herzen Gottes immer wieder aus dem bren-
nendsten Zorn berauslést. Die Barmherzigkeit wird bei ihm zum erstenmal als die
grofle Gottesgabe der Endzeit sichtbar, sie wird schliefflich zu einem unwidersteh-
lichen Erlebnis, weil auch das personliche Lebensschicksal des Propheten selbst durch
sie gekennzeichnet ist. Gerade Letzteres ist bedeutsam: Wir konnen Gottes Erbar-
men nur erkennen von unserem eigenen Erbarmen her, oder genauver: wenn wir
uns mit unserem Schicksal in Gottes Erbarmen hineinstellen, wenn wir uns in die
Welt der Untrene nnd Haltlosigkeit hineinbinden nnd darin dann die Liebe wie
eine Fahne aufrechterhalten, durch alle Enttinschungen hindurch. Der unmittelbare
Nachfolger Osees ist ja unser Herr selbst, der sich mit Z6llnern und Dirnen abgab.

Das Gesetzbudh der Liebe

Osees Theologie von Gottes Erbarmen bleibt zunichst einsam. Amos, Isaias, Mi-
chias, die Propheten aus dem Siidreich, werden von anderen Wirklichkeiten Gottes
iiberwaltigt: von seiner Allmacht und Heiligkeit. Einen Widerhall vernehmen wir
dagegen aus dem Buche Deuteronomium. Mag diese Gesetzespredigt eine Sammlung
sebr alter Gesetze umschlieflen, mag sie von lsaiasschiilern redigiert sein: die theo-
logischen Ideen, die ihr das innere Leben geben, stehen zu einem grofien Teil Osee
nahe. Das Gesetz erscheint nicht als eine Last, die dem Volk verpflichtend aufge-
legt wird, sondern entspringt der besonderen Liebe Jahwes zu diesem Volk. Und
sollte das Volk das Gesetz Gottes miflachten, dann ist die Liebe Jahwes bereit, sich
nach Reue und Riickkehr des Volkes als Erbarmen zu zeigen. Ein kleiner Text mag
das belegen: ‘

» Wenn alle diese Worte, der Segen und der Fluch, die ich dir vorgetragen habe,
bei dir eintreffen werden, und du es unter allen Volkern, unter die Jahwe, dein
Gott, dich verstoflen hat, dir zu Herzen nehmen wirst und dn samt deinen Kindern
von ganzem Herzen und mit ganzer Seele zu Jahwe, deinem Gott zuriickkehrst und
seinen Weisungen in allem, was ich dir heute gebiete, gehorsam bist: so wird Jahwe,
dein Gott, dein Geschick wenden und sich deiner erbarmen und wird dich wieder
aus allen Volkern sammeln, unter die Jahwe, dein Gott, dich zerstreut hat® (Dt
30, 1-3 vgl. 4, 31).

Diese Gedanken sind irgendwie die Klammer, durch die all das verschiedene
Material des Buches zusammengehalten wird. Natiirlich hat der prophetische Be-
griff des gottlichen Erbarmens hier eine entscheidende Verwandlung erfahren. Beim
Propheten war das Erbarmen Gottes eine dem Menschen véllig unverfiigbare irra-
tionale Macht, nnd in letzter Perspektive wurde es zn einem endzeitlichen Heilsgut,
das in sich die Kraft birgt zu allverwandelnder Erneuerung. Hier dagegen ist das
Erbarmen Gottes eher eine innergeschichtliche und restaurative Macht. Es wird ge-
wihrt, wenn bestimmte Bedingungen erfiillt sind: wenn man sich nimlich wieder
zum Gesetz und seiner genanen Beobachtung zuriickgewendet hat. Das alte Rechts-
denken erhielt dadurch sicher neune, lebendige Dimensionen; aber das Wissen um
Gottes Erbarmen 1auft gleichzeitig Gefahr, von dorther verflacht und normalisiert
zu werden.



414 Noarbert Lohfink

Fir uns ist eines wichtig: wir kénnen an solchen Texten ablesen, wie man davon
ergriffen sein kann, daf Gottes Erbarmen fiir jeden, der guten Willens ist, stindig
und immer bereitsteht.

» I rostet mein Uolk“

Der Gang der Geschichte fiihrt zur leiderfiillten Zeit des Exils. Kurz vor der Ver-
nichtung des Nordreichs war Osee als Kiinder des gottlichen Erbarmens erweckt
worden. So kommt nun kurz vor der Katastrophe des Siidens sein erster grofier
Nachfolger: Jeremias. Dessen Theologie vom Erbarmen Gottes soll hier nicht nach-
gezeichnet werden. Sie dhnelt in vielem der des Osee. Seine Sprache ist nicht mehr
so urkréftig, dafiir aber um so schmicgsamer und fithlender. Seit Jeremias gehort
das Wort vom Erbarmen Gottes fest zu den Elementen jeder prophetischen Pre-
digt.

Wir wenden uns dem Trostbuch im zweiten Teil des Buches Isaias zu. Man darf
wohl sagen: nie mehr ist zirtlicher und inniger von Jahwes Erbarmen geredet wor-
den, nie mehr sind so viele und so leuchtende Bilder zu einem einzigen Bild der
gottlichen Liebe zusammengefaflt worden wie in diesen Kapiteln, die das Volk im
babylonischen Exil mit Hoffnung und Zuversicht erfiillen sollten. Ein Beispiel mag
das zeigen:

»Jubelt ihr Himmel und jauchze du Erde und ihr Berge brecht in Jubel aus.
Denn Jahwe hat sein Volk getréostet und seiner Gebeugten sich erbarmt. Und trotz-
dem hat Sion gesagt: ,Jahwe hat mich verlassen und der Allherr hat meiner ver-
gessen’. Wird wohl ein Weib ihres Kindleins vergessen und sich nicht erbarmen
iiber das Kind ihres Schofes? Und sollten selbst Miitter seiner vergessen, so will ich
doch deiner nicht vergessen. Siche, auf meine Hinde habe ich dich geschrieben: deine
Mauern stchen mir allezeit vor Augen® (Is 49, 13-16).

Wenn man das Besondere und Neue herausheben will, das hier vom géttlichen
Erbarmen gesagt wird, so ist vor allem eines zu beachten: es ist nur noch vom endzeit-
lichen Erbarmen Gottes die Rede. Natiirlich verheifit das Buch den Heimzug aus
der Gefangenschaft unter Kyros. Aber es schildert ihn ganz mit den Farben des

- Heiles der Endzeit. Was bei Osee am Ende, hinter dem géttlichen Zorn, immer kurz
wie ein Horizont aufleuchtete, ist hier das eigentliche Thema. Die Dialektik von
Zorn und Liebe in ihrer Unbegreiflichkeit ist nicht mehr da. Es herrscht eine Sicht,
wo das alles weit zuriickliegt. Das mag wohl auch bewirken, dafl sich nun das Wesen
des gottlichen Erbarmens aufzutun und zu entfalten scheint. Bis jetzt war eigentlich
nie dariiber geredet worden, worin das Erbarmen Gottes bestehe. Es war ganz
selbstverstindlich als Gegenwart Gottes, als die Fithrung und der Schutz des Volkes
durch Gott aufgefafit worden. In diesem Trostbuch nun enthiillt sich Gottes Gegen-
wart. Sie wird in ihrem unergriindlichen Wesen in den paradiesischen Symbolen der
Endzeitschilderungen ausgebreitet. Doch noch wichtiger ist etwas anderes: die in-
nerste Mitte dessen, was géttliches Erbarmen heifit, wird spirbar: wo Gott sich
erbarmt, sind die Stinden getilgt und wird ihrer nicht mehr gedacht (Is 43, 25). Das
gottliche Erbarmen schafft ein neues Bewufltsein: ,Juble, du Kinderlose, die du
nicht Mutter geworden bist — bei Osee hatte Israel Kinder aus dem Ehebruch; aber



Gottes Erbarmen in der Erfahrung des Alten Testamentes 413

das ist nicht mehr. — ,Deine Nacdikommensdchaft wird verodete Stiadte neu bevol-
kern“ — verodet durch den brennenden und sengenden Zorn Gottes; aber dessen
gedenkt man nicht mehr. — ,Du sollst die Schande deiner Jugendzeit vergessen
und deines Witwenstandes nicht linger gedenken milssen® — aus der goéttlichen
Verstoflung ist also durch die Verschicbung der Perspektive ein Witwenstand ge-
worden. — ,Dein Eheherr und dein Erloser (goel) ist Jahwe der Heerscharen® —
Israel ist also nicht mehr die vollig Ausgelieferte, die keinerlei Anrecht auf die
Zuwendung Jahwes besitzt, sondern Jahwe ist thr ,goel’ (das heifit der Verwandte,
den das Gesetz verpflichtet, die in Sklaverei Geratene freizukaufen). — ,Als die
verlassene und im Herzen tiefbetriibte Gattin ruft dich Jahwe zuriick. Wie kénnte
man auch die Jugendgeliebte verstoflen? spricht dein Gott“.

Nun ist alles wie auf den Kopf gestellt! Wer hatte eigentlich Unrecht getan?
Es sieht ja so aus, als sei Jahwe der Schuldige an all dem Unbheil, das Israel be-
‘troffen hat! Wirklich, eine véllige Verwandlung aller Perspektiven. Sie geschieht
durch das Erbarmen Jahwes, wie der nun folgende Vers zeigt: ,Nur einen kurzen
Augenblick lang habe ich dich verlassen, aber mit herzlichem Erbarmen will ich dich
wieder heimholen. In iberwallendem Zorn habe ich mein Angesicht einen Augen-
blick lang vor dir verhiillt, aber mit unendlicher Huld will ich mich deiner nun wie-
der erbarmen”® {Is 54, 1. 3-7).

Der Wandel gegeniiber den fritheren Propheten ist wohl deutlich. Es fehlt fast
vollstindig das eine Wort, das bisher so wichtig erschien, wenn vom Erbarmen
Gottes die Rede war: das Wort Siinde. Mit allen Mitteln wird es umgangen. Der
Prophet flieht vor ihm in eine Zimmerflucht andersartiger Bilder. An einer der we-
nigen Stellen, an denen es auftancht, wird gesagt, was daraus geworden ist: ,Ich

habe deine Ubertretungen weggewischt wie eine Wolke und deine Siinden wie einen
Nebel“ (Is 44, 22).

Aber darf das geschehen? Darf vor uns Menschen die Siinde verschwiegen wer-
den, und sei es selbst von Gott? Fiir das Verstindnis des Trostbuches ist eines sehr
wichtig: es ist geschrieben fiir das Volk in der Not der Verbannung, fir das Volk,
das von der Last seiner Siinden niedergedriickt wird. Diesem Volk kann und muf§
gesagt werden, dafl die Siinde einfach nicht mehr da ist, wenn Gottes Erbarmen
aufleuchtet; dafl alle Perspektiven des Bewuftseins sich verschieben, daf} eine neue
Weltstruktur entsteht: Welt ohne Siinde, Welt nur noch der Liebe zwischen Gott
und Geschopf; dafl dann von hintenher die Vergangenheit ohne jede Bitterkeit er-
scheinen wird, nur wie eine kurze Trennung von Gott, weil die Seligkeit des gott-
lichen Erbarmens einen verkldrenden Schein auf sie zuriickwirft.

So steht hinter den Schilderungen des Trostbuches im zweiten Teil des Buches
Isaias die Uberzeugung: Gott sei barmherzig, das heifle, er kénne einfach durch seine
Zuwendung alles neu machen, auch die Siinde und er wolle dies tun. Das ist sicher
das Tiefste und Geheimnisvollste, das der Alte Bund iiber Gottes Barmherzigkeit
je ausgesagt hat. Die Aussage ist so sublim, daf sie grofle Gefahren in sich birgt.
Indem die Furchtbarkeit der Siinde vom Begriff des gottlichen Erbarmens ternge-
halten wird, verliert dieser seine ihm immanente Spannung und Dynamik. Das
Trostbuch war geschrieben fir ein von Reue, Bufle und Heimweh zerschlagenes Volk.



416 Heinrich Bacht

Fehlt einem spiteren Leser des Buches diese existentielle Voraussetzung, so mag
ihm das Erbarmen Gottes hier rationalistisch und flach erscheinen gegeniiber der
irrationalen Urgewalt des Begriffs bei fritheren Propheten.

Auf dem Wege zum Neuen Testament

Von nun an wird das Wort vom Erbarmen sehr hiufig. Es wird Bestandteil be-
stimmter Formeln und Redensarten, die stereotyp immer wieder auftauchen. Das
heifit nicht, daff es von nun an keine religiose Erfahrung des Erbarmens Gottes
mehr gegeben habe. Nur verschob sich alles mehr auf die Ebene der Individual-
frommigkeit. Es lag jetzt am einzelnen Frommen, das Wort von der Barmherzig-
keit Gottes, das ihm viele heilige Texte, vor allem auch die Psalmen, immer wieder
anboten, mit Gehalt und Erlebnis zu fillen. Dafl es wirklich lebendig geblieben
ist, zeigt der Lobgesang des Zacharias und das Magnifikat Mariens.

In Jesus Christus ist das Erbarmen Gottes leibhaft erschienen, und damit hat es
sich endgiiltig als grofer erwiesen als der Zorn Gottes. In Christus fiigen sich all
die Teilmomente der alttestamentlichen Offenbarung zusammen. Was dort noch
ambivalent war, wird eindeutig, und die Mitte all dessen, was iiber Gottes Erbar-
men zu sagen wire, wird jetzt erst sichtbar: Gottes Erbarmen ist so sehr Mit-Leid,
daf es zu einer Ubernahme des menschlichen Leidens wird, zu stellvertretendem
Leiden. (Aber auch das war, wie rickwirts von der Erfilllung her deutlich wird,
in den Gottesknechtsliedern des Isaias schon verheifien.)

Konnen wir nun nachvollzichen, was Maria und Zacharias in ihrem Herzen be-
wegte, als sie vom ,Erbarmen*, vom ,Herzenserbarmen“ Gottes sprachen?

Einfalt des Herzens — eine vergessene Tugend ?

Von Heinrich Bacht S.J., Frankfurt am Main

Karl Rahner hat vor einigen Jahren einen sehr empfehlenswerten Artikel iber
»Vergessene Wahrheiten iiber das Buflsakrament® geschrieben!. So sehr es dber-
raschen mag, daf iiber so wichtige Stiicke christlicher Dogmatik der Schleier des Ver-
gessens fallen konnte, so wird es vielen Lesern noch verwunderlicher sein zu héren,
dafl auch der christliche Tugendkanon seine Gezeiten kennt, Man wird meinen, daf§
das, was einmal lebendiger Besitz in der christlichen Einstellung zu den religiés-
sittlichen Werten war, es fiir allezeit bleiben mufl. Gewif}, es ist verstandlich, daf
jede Zeit die ihr besonders zugeordnete Tugend hat: bald ist es der Glaubensmut,
bald die demittige Geduld oder der erobernde Seelencifer und so fort. Aber man
wird nur sehr widerstrebend zugeben, dafl eine Tugend, die im Neuen Testament
und auch noch in der Zeit der apostolischen Viter geradezu eine ,,Charaktermarke
der Christen® war (Baumgarten), spdter nicht nur vergessen, sondern geradezu

t In: ,Geist und Leben® 26 (1953) 339 f.





