
416 Heinrich Backt 

Fehlt einem späteren Leser des Buches diese existentielle Voraussetzung, so mag 
ihm das Erbarmen Gottes hier rationalistisch und flach erscheinen gegenüber der 
irrationalen Urgewalt des Begriffs bei früheren Propheten. 

Auf dem Wege zum Neuen Testament 

Von nun an wird das Wort vom Erbarmen sehr häufig. Es wird Bestandteil be- 
stimmter Formeln und Redensarten, die stereotyp immer wieder auftauchen. Das 
heißt nicht, daß es von nun an keine religiöse Erfahrung des Erbarmens Gottes 
mehr gegeben habe. Nur verschob sich alles mehr auf die Ebene der Individual- 
frömmigkeit. Es lag jetzt am einzelnen Frommen, das Wort von der Barmherzig- 
keit Gottes, das ihm viele heilige Texte, vor allem auch die Psalmen, immer wieder 
anboten, mit Gehalt und Erlebnis zu füllen. Daß es wirklich lebendig geblieben 
ist, zeigt der Lobgesang des Zacharias und das Magnifikat Mariens. 

In Jesus Christus ist das Erbarmen Gottes leibhaft erschienen, und damit hat es 
sich endgültig als größer erwiesen als der Zorn Gottes. In Christus fügen sich all 
die Teilmomente der alttestamentlichen Offenbarung zusammen. Was dort noch 
ambivalent war, wird eindeutig, und die Mitte all dessen, was über Gottes Erbar- 
men zu sagen wäre, wird jetzt erst sichtbar: Gottes Erbarmen ist so sehr Mit-Leid, 
daß es zu einer Übernahme des menschlichen Leidens wird, zu stellvertretendem 
Leiden. (Aber auch das war, wie rückwärts von der Erfüllung her deutlich wird, 
in den Gottesknechtsliedern des Isaias schon verheißen.) 

Können wir nun nachvollziehen, was Maria und Zacharias in ihrem Herzen be- 
wegte, als sie vom •Erbarmen", vom •Herzenserbarmen" Gottes sprachen? 

Einfalt des Herzens • eine vergessene Tugend? 

Von Heinrich Bacht  S. J., Frankfurt am Main 

Karl Rahner hat vor einigen Jahren einen sehr empfehlenswerten Artikel über 
•Vergessene Wahrheiten über das Bußsakrament" geschrieben1. So sehr es über- 
raschen mag, daß über so wichtige Stücke christlicher Dogmatik der Schleier des Ver- 
gessens fallen konnte, so wird es vielen Lesern noch verwunderlicher sein zu hören, 
daß auch der christliche Tugendkanon seine Gezeiten kennt. Man wird meinen, daß 
das, was einmal lebendiger Besitz in der christlichen Einstellung zu den religiös- 
sittlichen Werten war, es für allezeit bleiben muß. Gewiß, es ist verständlich, daß 
jede Zeit die ihr besonders zugeordnete Tugend hat: bald ist es der Glaubensmut, 
bald die demütige Geduld oder der erobernde Seeleneifer und so fort. Aber man 
wird nur sehr widerstrebend zugeben, daß eine Tugend, die im Neuen Testament 
und auch noch in der Zeit der apostolischen Väter geradezu eine •Charaktermarke 
der Christen" war (Baumgarten), später nicht nur vergessen, sondern geradezu 

1 In: •Geist und Leben" 26 (1953) 339 ff. 



Einfalt des Herzens • eine vergessene Taugend? 417 

nicht mehr verstanden worden ist. Und doch ist es so. Die Tugend, von der hier zu 
sprechen ist, liefert dafür den Beweis. 

Denn wer in unserer Zeit sich ernsthaft bemühen will, seinen Zeitgenossen von 
der Tugend der Herzenseinfalt zu sprechen, muß mit heftigem Widerstand rech- 
nen. Das Wort allein weckt schon Mißbehagen und Mißverständnisse, zumal wenn 
man es als Eigenschaftswort nimmt. Wer wollte schon gerne •einfältig" sein? Den 
Kindern kommt das zu, so sehr, daß •Kindessinn" und •Einfalt" uns als Tautologie 
erscheinen. Auch den geistig ein wenig Zurückgebliebenen, den Armen und Zukurz- 
gekommenen steht es wohl an, einfältig zu sein. Sie wecken dadurch Mitleid und 
entwaffnen das Drohen und Schelten der Starken. Aber für die anderen, die Gro- 
ßen, die Gesunden und Gescheiten ist Einfalt keine erwünschte Tugend. Sie hilft 
nichts im harten Lebenskampf, sie ist nicht aktiv, nicht kämpferisch, nicht gewandt 
genug. Es fehlt ihr der Lebensernst und die kühlrechnende Sachlichkeit. Sie weiß 
sich nicht zu schützen und zu schonen, sondern bietet dem Gegner die ungeschützte 
Seite dar. Der Einfältige glaubt zu leicht, vertraut zu rasch, wagt zu viel. Einfalt 
ist höchstens eine •ästhetische" Tugend; sie paßt darum so gut in das klassizisti- 
sche Schönheitsideal ä la Winckelmann, der für •edle Einfalt und stille Größe" sich 
begeisterte. Aber unsere Zeit hat es nicht mit Ästhetik und Schwärmerei zu tun, 
sondern mit viel handfesteren Dingen. Ihr Symbol ist nicht das •sonnengleiche" 
Auge, sondern die Hand, die das Werkzeug umklammert. Kein Mensch will heute 
als naiv gelten • aber Einfalt ist doch dem Vernehmen nach nur die Eindeut- 
schung von Naivität. 

Dabei geht es nicht nur um einen Wandel im Wortgebrauch, wie wir ihn ohne 
Beunruhigung auch sonst feststellen. Kein Mensch regt sich darüber auf, daß das 
Wort •niederträchtig", das noch vor 200 Jahren den guten Sinn von •demütig" 
hatte, heute etwas so ganz Entgegengesetztes meint. So ist es mit •Einfalt" nicht ge- 
gangen. Das Wort hat im wesentlichen noch seinen alten Bedeutungsgehalt, nur 
daß dieser Gehalt uns heute nicht mehr gefällt. Oder richtiger gesagt: Im Lauf der 
Geschichte hat sich die schon immer im Bedeutungsfeld von •Einfalt" ruhende 
Zwiespältigkeit zugunsten der abträglichen Wortbedeutung verschoben. Denn von 
jeher wurden mit dem gleichen Wort ganz entgegengesetzte Haltungen bezeichnet, 
je nachdem man an die Verfassung des Herzens und Gemütes oder an die Beschaf- 
fenheit des Verstandes und des Geistes dachte. Das einfältige Gemüt ist das reine, 
arglose und unschuldige Wesen eines Menschen. Der einfältige Geist aber oder der 
Mensch von einfältigem Verstand ist der, welcher beschränkt und lebensuntüchtig 
ist, der Tor mit dem Beigeschmack der Hilflosigkeit und Harmlosigkeit. Als Eigen- 
schaft des Herzens und Charakters meint Einfalt die Natürlichkeit, Ungekünstelt- 
heit und Schlichtheit des Wesens. Aber wenn sie auf den Verstand schlägt, dann 
gibt es • wenn das harte Wort hier gestattet ist • den •Einfaltspinsel", über den 
man den Kopf schüttelt. 

Aber die frommen Missionare der Frühzeit, die das Wort Einfalt als Lehnüber- 
setzung des lateinischen •simplex" (vgl. duplex, triplex) schufen, dachten nur an 
die guten Eigenschaften, wie ja auch in der Sprache der Bibel das Wort •simplex" 
nur im lobenden oder höchstens im neutralen Sinn erscheint. Aber das Wort ver- 
mochte seine Nähe zu seinem biblischen Quellort nicht zu halten. So wurde es im 



418 Heinrich Backt 

wachsenden Maße Bezeichnung für •albern", •eitel" bis hin zu •schlecht". Und 
heute ist es so, daß das Wort uns irgendwie irritiert. Wir spüren selbst dort, wo es 
die Einstellung des Herzens und Gemütes ausdrückt, den Widerspruch zur Kom- 
pliziertheit unseres Lebensstiles, den wir uns, der Not gehorchend, zurecht gemacht 
haben. Wir wissen im Grunde zu gut um dessen Schwächen, als daß nicht eine ge- 
heime Sehnsucht nach einer Tugend in uns lebte, die unsere Geteiltheit und Zer- 
rissenheit überwinden könnte. Aber auf der anderen Seite sind wir wieder so sehr 
davon überzeugt, daß es ohne die tausend Winkelzüge nicht geht, daß wir über ein 
platonisches Sehnen nicht hinauskommen. 

Aber wie die Dinge auch liegen mögen, eines bleibt bestehen: Wir haben kein 
Verhältnis mehr zur Herzenseinfalt und wissen nicht einmal mehr, daß sie eine 
Tugend meint, die nicht nur auch im Evangelium vorkommt und gepriesen wird, 
sondern die sogar in seiner Mitte steht, ohne die man kein wirklicher Christ ist, 
ohne die man nicht • um Jesu Worte zu gebrauchen (Mt 18, 3 par.) • ins Reich der 
Himmel eintritt. Es muß sich also lohnen, dem Sinngehalt, dem Wortfeld und der 
Bedeutungsgeschichte dieses Wortes nachzugehen. 

Diese Arbeit ist übrigens, wenigstens was die Menge der zu bewältigenden Li- 
teratur betrifft, nicht allzu schwer. Denn die biblischen Stellen lassen sich rasch 
übersehen. Die monographische Literatur zum Thema ist sogar erstaunlich klein • 
ein neuer Beweis übrigens, wie wenig man in der neueren Zeit auf diese Tugend 
aufmerksam wurde. Abgesehen von den Artikeln in den einschlägigen Lexika han- 
delt es sich um folgende drei Titel. Da ist (in der Reihenfolge des Erscheinens) zu- 
nächst der Artikel von G. Andre über die •Tugend der Einfalt bei den Apostoli- 
schen Vätern"2. Der Titel zeigt schon, daß Verf. sich um die •rückwärtigen Verbin- 
dungen" der Frage nicht gekümmert hat. Er bespricht zwar auch eine Reihe von neu- 
testamentlichen Stellen, an denen von der •Einfalt" die Rede ist. Aber er gräbt nicht 
tief genug, fragt vor allem nicht nach den alttestamentlichen Wurzeln. Diesen Man- 
gel sucht die Studie des Dominikaners C. Spicq über die •Tugend der Einfalt im 
Alten und Neuen Testament" auszugleichen3. Endlich ist noch die Monographie 
des Schweden Conny Edlund zu nennen •Das Auge der Einfalt. Eine Untersuchung 
zu Matth. 6, 22•23 undLuk. 11,34•35"4. Edlund geht es zwar unmittelbar nur um 
die Deutung der beiden genannten Bibelstellen, aber er hat dafür das ganze Ma- 
terial aus der Hl. Schrift aufgearbeitet, so daß man bei ihm vielleicht den besten 
Aufschluß über unsere Frage erhält. 

I. •Einfalt" im Neuen Testament 

Solange wir uns damit begnügen, jene Stellen im Neuen Testament zu sichten, 
an denen das griechische Wort OOTAOTT)?, begegnet, scheint unsere Aufgabe schnell 
erledigt zu sein. Denn die Belege sind auffallend selten. Das Wort begegnet nur 
zehnmal, davon zweimal im adjektivischen und einmal im adverbialen Gebrauch. 
Eine weitere Stelle (2 Kor 1,12) muß beiseite bleiben, da der Text nicht gesichert 

2 RechScRel 11 (1921) 306•327. 
» RevScPhilTheol 22 (1933) 5•26. 
4 Acta Semin. Neotest. Upsalensis, 19 (Lund 1952). 



Einfalt des Herzens • eine vergessene Tugend? 419 

ist. Auffallenderweise begegnet das Substantiv nur bei Paulus, das Adjektiv nur bei 
den Synoptikern (Mt und Lk). Wir gehen die Texte der Reihe nach durch. 

Im paränetischen Teil des Römerbriefes ermahnt Paulus die Christen von Rom, 
jeder solle die gerade ihm anvertrauten Gnadengaben gewissenhaft verwalten. 
Wem ein Amt aufgetragen ist, der soll es im Sinne dieses Amtes betreiben, ohne 
sich ein anderes Amt anzumaßen. Das gilt für die Propheten, die Lehrer, die Pre- 
diger. Und wem es gegeben ist, daß er anderen von dem Seinigen mitgibt, der 
möge es •in Einfalt" tun (Rom 12, 8). Schon die armenische Übersetzung hat dafür 
•in Freuden", und ähnlich geben viele neuere Exegeten wie Zorell es mit •frei- 
willig, gern, großzügig" wieder. Dagegen sollte eigentlich die Tatsache sprechen, 
daß im gleichen Vers denen, die Barmherzigkeit üben, die •Freudigkeit" als Eigen- 
schaft anempfohlen wird. Außerdem begreift man nicht, wie das griechische Wort 
auf einmal zu einer ihm von Haus aus ganz fremden Bedeutung kommen soll. Aber 
vielleicht ist dieser Wortgebrauch sonst bei Paulus zu belegen. Schauen wir also 
die anderen Stellen an. 

In 2 Kor begegnet uns unser Wort gleich viermal. Zu Eingang der beiden Kapi- 
tel 8 und 9, die von der Kollekte für die Jerusalemer Mutterkirche handeln, weist 
Paulus auf das rührende Beispiel der Gemeinden in Mazedonien hin, die trotz ihrer 
Armut so viel gespendet hatten. •Ihre tiefe Armut ist in den reichen Erweis ihrer 
.Einfalt' übergeströmt" (2 Kor 8, 2). Hier sind die meisten Ausleger und Überset- 
zer geneigt, das griechische Wort mit •Freigebigkeit", •Mildtätigkeit" o. ä. wieder- 
zugeben. Sie fühlen sich dabei durch die von Paulus selbst beigegebene Begründung 
bestätigt; sagt der Apostel doch, daß die guten Leute über ihre Kräfte hinaus solch 
reiche Spenden aus eigenem Antrieb aufgebracht haben (2 Kor 8, 3); somit weist 
er selbst ausdrücklich auf die beiden Elemente der •Freiwilligkeit" und •Groß- 
zügigkeit" hin. Im Zusammenhang mit der gleichen Angelegenheit gebraucht Pau- 
lus das Wort wiederum. In 2 Kor 9, 11 mahnt er die Korinther, sie sollten sich im 
Vertrauen auf Gottes Segen großzügig an der Kollekte beteiligen: gv navrl 
jtAoim^ouevoi EI; jtäaav ajtXoTiiTa. Die Vulg. übersetzt dies, dabei den Satz an das 
Vorausgehende anknüpfend, •ut in omnibus locupletati abundetis in omnem sim- 
plicitatem". Die moderne Exegese hört dagegen aus der Stelle wiederum einen 
Hinweis auf die •opfernde Güte" bzw. die •Mildtätigkeit" heraus. Ein gleiches gilt 
für 2 Kor 9, 13, wiewohl die konzentrierte Kürze des griechischen Wortlautes 

(ajtXoTrjTi tfj? xoivoovia; ei? aircoiic;) den Übersetzern einiges Kopfzerbrechen be- 
reitet, wie die stark divergierenden Übersetzungen beweisen. 

Der letzte Text im gleichen Brief steht in 2 Kor 11,3. Hier finden wir das griechische 
Wort in einem ganz anderen Zusammenhang. Paulus hat die Gemeinde von Ko- 
rinth wie eine keusche Braut einem einzigen Mann anverlobt, Christus. Aber nun 
ist er in Sorge, daß sie, wie einst Eva, sich verführen läßt und daß ihr Sinnen •von 
der Einfalt und der Reinheit auf Christus hin" abfällt. Hier ist offensichtlich mit 
dem für die übrigen Stellen meist akzeptierten Bedeutungsgehalt von •Freigebig- 
keit" oder •Hochherzigkeit" nichts anzufangen. Statt dessen übersetzt man hier 
durchweg das griechische Wort mit •Einfalt" bzw. •Schlichtheit", •lautere Hin- 
gabe". Das nur in einigen Codices beigefügte •und Reinheit" möchte Menge mit 



420 Heinrich Backt 

•lautere Gesinnung" übersetzen, während andere dem Wort seine unmittelbare 
Bedeutung von bräutlicher •Unberührtheit" lassen wollen. 

Die beiden letzten Stellen, die wir bei Paulus finden, liefern uns jene Wortver- 
bindung, die uns beim Hören des Wortes •Einfalt" am geläufigsten ist • •Ein- 
falt des Herzens". Beidemale, in Eph 6, 5 und in Kol 3, 22, mahnt der Apostel die 
Sklaven, ihren Herrn •in Herzenseinfalt zu dienen". Die Epheserstelle fügt noch 
hinzu •wie Christus". Worin sich diese Herzenseinfalt zu bekunden hat, wird 
nicht gesagt. Auf jeden Fall ist klar, daß die für die früheren Paulusstellen (außer 
2 Kor 11,3) vorgeschlagenen Übersetzungen hier nicht am Platze sind. Wir hätten 
somit bei Paulus einen doppelten Bedeutungsgehalt von •cpilorng" zu unterschei- 
den: an vier Stellen wäre damit so etwas wie •Freigebigkeit", •Großzügigkeit" 
oder •Güte" gemeint. An drei Stellen dagegen wäre das Wort mit •Einfalt" wie- 
derzugeben. Wir lassen zunächst noch die Frage offen, ob diese Bedeutungsdiffe- 
renz zurecht besteht. 

Das Adverbium •cbtXcög" begegnet im Neuen Testament nur ein einziges Mal, 
u. zw. in Jak 1, 5: Wer Weisheit begehrt, soll sie von Gott erbitten, der sie aidtööc 
verleiht, was die Vulg. mit •affluenter", d. h. •im Überfluß" übersetzt, während 
Menge es mit •ohne weiteres" wiedergibt; andere, wie Bauernfeind (bei Kittel I, 
385 f.), lassen offen, ob man das Wort mit •gebefreudig" oder mit •rückhaltlos", 
•ohne Bedenken" zu übersetzen hat. 

Endlich ist noch der adjektivische Gebrauch zu erwähnen; er kommt nur zwei- 
mal vor, eigentlich sogar nur einmal, da Lk 11,34 offenkundig Paralleltext zu 

Mt 6, 22 ist. Es handelt sich um die vieldiskutierte Stelle vom •einfältigen Auge", 
das dem •schlechten Auge" gegenübergestellt wird. Man muß die Studie von C. Ed- 
lund nachlesen, um zu sehen, welche Verlegenheit dieses Herrenwort den Exegeten 
seit langem bereitet. Und doch ist gerade hier die Stelle, die am ehesten den eigent- 
lichen Sinn wie auch die zentrale Bedeutung des biblischen Gebrauches von •Einfalt" 
zeigt. Das wird aber erst dann deutlich, wenn wir einerseits die alttestamentlich- 
jüdische Herkunft und anderseits die bedeutungsmäßige Umwelt des Wortes •Ein- 
falt" im Neuen Testament ins Auge fassen. Hier können die Arbeiten von C. 
Spicq und G. Edlund uns weiterführen. 

//. Die alttestamentlich-jüdische Herkunft von •Einfalt" 

Sobald man sich daran macht, die hebräischen Entsprechungen für die Tugend 
zu suchen, die in der Vulg. mit •simplicitas" wiedergegeben wird, erkennt man 
rasch, welchen Bedeutungsschwund eine Übersetzung mit sich bringen kann. An den 
54 Stellen, an denen die lateinische Bibel von •Einfalt" und •einfältig" spricht, hat 
das hebräische Original Ausdrücke, die ein viel breiteres Bedeutungsfeld ausfüllen, 
das von •ganz-ungeteilt-vollkommen" bis zu •wahr-aufrichtig-rechtschaffen" und 
zu •fehlerlos-untadelig-unschuldig-lauter" reicht. Alle diese Bedeutungen werden 
somit im Hebräischen wenn nicht gleichwertig, so doch als innig miteinander verbun- 
den gedacht. Sie lassen uns die •Amplitude" dessen ahnen, was wir vom alt- 
testamentlichen Gebrauch her unter der •Einfalt" mitzuverstehen haben. •Einfalt" 
wird so geradezu zum Inbegriff der Vollkommenheit. Von daher begreifen wir 



Einfalt des Herzens • eine vergessene Tugend? 421 

erst, daß gerade die großen Gestalten des Alten Testamentes dort, wo sie den 
Israeliten als die mahnenden Vorbilder gezeigt werden, mit dem Beiwort bezeich- 
net werden, das im Lateinischen nur sehr unzulänglich mit •simplex" wiedergege- 
ben wird. So heißt Job •vir simplex et rectus" (Joh 1, 1. 8). Aber schon der Ver- 
gleich mit der LXX, welche das •simplex" mit den beiden Bezeichnungen •wahr- 
haftig" und •untadelig" wiedergibt, zeigt, daß das hebräische Entsprechungswort 
eine viel weitere Spannweite haben muß. Die anderen Beiworte, mit denen Job an 
der gleichen Stelle ausgezeichnet wird, zeigen uns die Richtung an: Job war •ge- 
recht, gottesfurchtig, allem Bösen abgeneigt". Was also durch das lateinische •vir 
simplex et rectus" ausgedrückt werden soll, ist Jobs vollkommene Rechtschaffen- 
heit, in der er vor Gott wandelte. Tatsächlich hat das dem •simplex" zugeordnete 
hebräische Wort (tamim) die Grundbedeutung von •ganz", •vollkommen". Job 
ist somit der vollkommene Mann, der, wie Job 1, 2•5 zeigt, aufs gewissenhafteste 
bemüht ist, alle Satzungen Gottes zu erfüllen. Darin wird also schon sichtbar, von 
welcher Fülle und Tiefe her das lateinische •simplex" aufzufüllen ist. Ebenso ver- 
steht man, warum die •simplicitas" (oder richtiger die mit dem hebräischen Ent- 
sprechungswort gemeinte Tugend) einen so zentralen Platz in der israelitischen 
Frömmigkeit einnehmen konnte5. 

Das gleiche hebräische Wort ist verwandt, wo es gilt, die vorbildliche Haltung 
des Noe zu schildern. Nach Gen 6, 8 fand Noe Gnade vor dem Herrn, weil er ein 
•gerechter und vollkommener Mann" war, der •mit Gott wandelte" (Gen 6, 9). 
Warum die LXX und in ihrer Nachfolge die Vulg. diesmal statt •simplex" das 
Wort •perfectus" vorziehen, ist unwesentlich. Wichtig ist nur, daß das gleiche he- 
bräische Wort sowohl das eine wie das andere bedeuten kann. C. Edlund (S 32) 
weist zu Recht darauf hin, daß im Noe-Bericht erstmals •das große und inhalts- 
schwere Wort Bund" vorkommt. Wenn die Vollkommenheit des Noe so eindring- 
lich hervorgehoben wird, dann doch wohl deshalb, weil er so gänzlich den Forde- 
rungen des Bundes entsprach und er deshalb •ein Mann nach dem Herzen Got- 
tes" war. 

Dieser gleiche Zusammenhang zwischen •Bund" und •Vollkommenheit" er- 
scheint im Abrahams-Bericht. Nach Gen 17, 1 ff offenbarte sich Gott dem Abra- 
ham und sprach zu ihm: •... Wandle vor mir und sei vollkommen". Es ist wieder 
das gleiche hebräische Wort, das die LXX mit •untadelig", die Vulg. dagegen mit 
•vollkommen" wiedergibt, während es an anderen Stellen mit •simplex" übersetzt 
ist. 

Überblicken wir diese Texte, dann wird an den großen Patriarchen deutlich, was 
das hebräische Wort, um das es uns hier geht, meint: Es ist der Inbegriff dessen, 
was Gott von seinen auserwählten Dienern erwartet. Das ist aber offensichtlich 
viel mehr, als was wir aus dem Wort •Einfalt" herauszuhören pflegen. 

Der Vollständigkeit halber sei auf eine Stelle hingewiesen, an der das hebräische 
•tamim" innerhalb der Patriarchengeschichten in einem etwas anderen Sinne be- 
gegnet. Nach Gen 25, 27 war Jakob im Unterschied zu Esau, der als Jäger auf dem 
Feld umherschweifte, ein •Vir simplex", der in den Zelten wohnte. Nach Gunkel 

5 vgl. W. Bousset, Die Religion des Judentums (19263) 418 f. 



422 Heinrich Backt 

und anderen Auslegern6 hat das dahinterstehende hebräische Wort in diesem Be- 
richt wahrscheinlich nicht jene religiös-sittliche Note wie an den früher bespro- 
chenen Stellen, vielmehr ist es im Sinne eines bestimmten Kultur-Ideals gemeint, 
für das der Hirte mit seiner größeren Stabilität als der •ruhigere, ordentlichere 
Mann" galt, als der unstete Jäger. 

Doch kehren wir wieder zu der religiös-sittlichen Bedeutung des hebräischen 
Wortes für •simplex" zurück. Was in concreto die •Vollkommenheit" vom Men- 
schen verlangt, zeigt Job 31. Hier gibt der Dulder selbst Rechenschaft von seinem 
unsträflichen Wandel vor Gott und vor den Menschen. Es ist gleichsam der große 
Reinigungseid, den Job zur Feststellung seiner Unschuld leistet. Er gipfelt in der 
Forderung, Gott wolle ihn •auf gerechter Waage" wägen, dann werde seine •sim- 
plicitas" offenbar werden (31, 6). Der griechische Text liest hier cbtcoua, was Menge 
mit •Unschuld" wiedergibt. Aber das hebräische Wort meint doch noch mehr, näm- 
lich die •gänzliche Rechtschaffenheit" und •Vollkommenheit" (tummati). Auf jeden 
Fall reicht das, was wir gemeinhin unter •simplicitas" verstehen, nicht aus, um die 
Bedeutung dieser Stelle zu fassen. 

Wir fanden bei Paulus (Eph 6, 5; Kol 3, 22) die Verbindung •Einfalt des Her- 
zens". Es war zu vermuten, daß sie keine Neubildung des Apostels ist. Tatsächlich be- 
gegnet sie schon in den frühesten Büchern des Alten Testaments. In Gen 20, 5 (vgl. 
20, 6) entschuldigt sich Abimelech vor Gott, daß er völlig ahnungslos Sara zur Frau 
genommen habe, da er geglaubt habe, sie sei Abrahams Schwester. •In der Einfalt 
des Herzens", so •sagt er, •und in der Reinheit meiner Flände habe ich dies getan". 
Was hier die Vulg. mit •simplicitas cordis" und die LXX mit •xofrapct xapöia" 
(= reines Herz) wiedergibt, ist im Hebräischen allemal jenes Wort, das die •Ganz- 
heit" und •Vollkommenheit" bezeichnet. Abimelech hatte ein Herz ohne Hinterge- 
danken, seine Absicht war völlig tadellos und darum war auch sein Handeln lau- 
ter. Wenn somit in Gen 20, 5 die •Einfalt des Herzens" einigermaßen dem gleich- 
kommt, was wir unter der •bona fides" verstehen, dann bietet uns 3 Kön 9, 4 f 
einen Text, der dem Wort einen noch volleren Inhalt gibt. Hier verheißt Gott dem 
Salomon seinen Segen, wenn dieser vor ihm wie sein Vater David •in der Einfalt 
des Herzens und in Gerechtigkeit wandeln werde". Daß hier nicht mit dem uns 
geläufigen Verständnis von •Einfalt", aber auch nicht mit der Bedeutung von •guter 
Meinung" auszukommen ist, zeigt der Nachsatz: Salomon muß alle Gebote Gottes 
erfüllen und seine Satzungen und Rechtssprüche beobachten. Was von ihm gefor- 
dert ist, das ist ein Leben in vollkommener Rechtschaffenheit und Geradheit, ist die 
totale Hingabe an den göttlichen Dienst, ist eine unbedingte Loyalität, ist das, was 
die Schrift anderswo die •Wahrheit des Lebens" nennt. Mit Recht sagt C. Spicq 
(a. a. 0. 9): Wenn Salomon in einer solchen inneren Einstellung die Gebote Got- 
tes erfüllt, muß er ein Heiliger sein. Tatsächlich kommt das, was wir unter der sitt- 
lichen Heiligkeit verstehen, zumal wenn wir auf die Etymologie des deutschen 
Wortes zurückgehen, das es offenbar mit •heil = ganz" zu tun hat, am ehesten dem 
nahe, was das hebräische Äquivalent für die •Herzenseinfalt" meint. Sie ist, wie 
Ps 77, 78, 72 zeigt, die ganze Gottwohlgefälligkeit des von Gott Erwählten. Weder 

vgl. C Edlund 33 Anm. 3. 



Einfalt des Herzens • eine vergessene Tugend? 423 

die Übersetzung •Unschuld" (LXX und Vulg) noch •redliches Herz" (Menge) ver- 
mag den vollen Bedeutungsgehalt wiederzugeben. 

Das betont auch C. Edlund a. a. 0. 37 mit Recht, wenn er daran erinnert, daß 
in dem hebräischen Wort allemal das Moment der •Ganzheit" und •Vollkommen- 
heit" mitschwingt. Nur darf man, wie er richtig betont, nicht übersehen, daß •Voll- 
kommenheit" im Alten Testament einen anderen Klang hat als im •griechisch- 
abendländischen Sprachgebrauch" (ebd.). Die in Vulg. oft mit •Herzenseinfalt" 
wiedergegebene •Vollkommenheit des Herzens" bedeutet, daß Herz und Seele eines 
Menschen bei allem, was er tut, ganz gegenwärtig sind. •Sein Wille ist nicht geteilt 
oder gesplittert. Er wird nicht von doppelten Zielen beherrscht" (Edlund 38). In 
diesem Sinn ist das Wesen und das Handeln eines Menschen recht und aufrichtig. 
Wer so wandelt, ist durch und durch Ganzheit, sowohl gegenüber Gott wie gegen- 
über den Menschen. Die •simplicitas cordis" ist also nichts anderes als die •Ganz- 
heit des Wesens". 

In diesem Sinne ist dann auch eine Stelle wie 1 Chron 29,17 zu verstehen. David 
betet hier zu Gott: •Ich weiß, mein Gott, daß du die Herzen prüfst und die .Ein- 
falt' liebst. Und so bringe ich dir in der .Einfalt des Herzens' alles dar." Wenn die 
LXX hier (das erste) •simplicitas" mit •Gerechtigkeit" wiedergibt, kommt sie dem 
Gemeinten durchaus nahe. Denn um diese vollkommene Erfüllung des Gesetzes, 
die aus einem für den Willen Gottes weit geöffneten Herzen hervorgeht, handelt 
es sich hier tatsächlich. Die schlichte Hochherzigkeit und Großzügigkeit ist dabei 
auch mitgemeint; insofern haben die Übersetzer recht, welche, wie wir sahen, einen 
Teil der neutestamentlichen Stellen mit •Freigebigkeit", •Großzügigkeit" wieder- 
geben. Nur müssen sie sich klar sein, daß die mitverstandene Quelle solcher Gebe- 
bereitschaft viel reicher ist. 

Wir haben bislang uns im wesentlichen von den Stellen führen lassen, an denen 
in der lateinischen Bibel das Wort •Einfalt" (simplicitas) begegnet. Sie führten uns 
immer zu einem hebräischen Äquivalent, das in seiner Bedeutung viel reicher und 
tiefer ist als das, was wir aus unserem Wort •Einfalt" heraushören. Wir müssen, 
um das Gesagte zu ergänzen und zu vertiefen, aber auch den umgekehrten Weg 
gehen, und von den Stellen ausgehen, an denen dies hebräische Wort (tarn, tamim 
u. ä.) vorkommt, ohne das LXX oder Vulg es mit •Einfalt" wiedergeben. Wir 
müssen uns begnügen, aus dem reichen Material, das die früher genannten Autoren 
beigebracht haben, einige Belege auszuwählen. 

Ps 14 (15) bietet uns gleichsam die offizielle Antwort auf die Frage: Wer ist ein voll- 
kommener Israelit? Die konkrete Situation ist diese: der Pilger fragt, unter welchen 
Bedingungen er zum Tempelberg emporsteigen und am Kult teilnehmen kann. Der 
Priester antwortet an Gottes Statt und hält ihm einen Tugendspiegel vor. An der 

Spitze aller Forderungen und alles Nachfolgende zusammenfassend steht die nach 
dem •unschuldigen Wandel", welcher die andere nach dem •gerechten Handeln" 
parallel geschaltet ist. Was hier im Lateinischen bzw. Griechischen mit •makellos" 
•untadelig" wiedergegeben ist, ist jenes hebräische Wort, das anderswo mit •Ein- 
falt" übersetzt ist. Es meint • zumal in der auch hier wie sonst sehr oft begegnen- 
den Verknüpfung mit •Gerechtigkeit" • die gänzliche Bindung an Gott und seine 



424 Heinrich. Bacht 

Gebote, die Treue gegen ihn, die sich im Rechtverhalten gegen den Nächsten be- 
kundet und bewährt. Im übrigen ist die Stelle, wie C. Edlund (a. a. 0. 40) richtig 
bemerkt, ein überzeugender Beleg dafür, daß im Alten Testament Kult und Ethik 
keine Gegensätze sind. 

Einen ähnlichen Tugendspiegel, diesmal aber für den Gebrauch der Fürsten 
(Luther), enthält Ps 100 (101). Hier begegnet unser hebräisches Wort, das anders- 
wo mit •Einfalt" wiedergegeben ist, dreimal (v. 2 und 6). Die Vulg bzw. LXX gibt 
es mit •sündelos wandeln" bzw. mit •Reinheit des Herzens" wieder. 

Ps 17 (18) bringt uns gleich vier Belege. In v. 24 übersetzt Vulg bekanntlich: •Et 
ero immaculatus cum eo" • aber vom Hebräischen her ist der Sinn: •Und ich ge- 
höre ihm ganz!". Edlund (a. a. O. 42) weist mit Recht auf Deut 18, 13 hin, wo das- 
selbe als Forderung Gottes an Israel gesagt ist. An beiden Stellen bedeutet die seit 
der LXX gängige Übersetzung mit •Ohne Tadel", •makellos" eine Moralisierung, 
eine Verdünnung des echt-religiösen Begriffes" (ebd.). Desgleichen ist die Über- 
setzung in v. 31: •impolluta via" nicht glücklich. Luther hatte richtiger gesehen, 
wenn er von dem •vollkommenen Weg" Gottes sprach. • In v. 26 wird man das 
Hebräische am besten mit •getreu" •redlich" übersetzen; im Hintergrund steht der 
Bundesgedanke: Gegen einen getreuen Mann zeigt Gott sich getreu. • In v. 33 
glaubt Edlund (a. a. O.) aus dem Urtext, den die Vulg. wieder mit •immaculata 
via" übersetzt, sowohl das Moment •ganz", •vollkommen" wie auch die Bedeutung 
•glückbringend" herauszuhören. Diese Verbindung von •Ganzheit" und •Glück" 
ist, wie das deutsche Wort •Heil" zeigt, durchaus sachlich begründet. 

Wir könnten diese Belege um viele vermehren. Aber sie alle würden uns immer 
neu zeigen, daß jenes hebräische Wort, das in der Vulg (auch) mit •Einfalt" wie- 
dergegeben wird, von einer erstaunlichen Fülle ist. Darüber hinaus aber wird sicht- 
bar, welch zentrale Stellung die damit bezeichnete Haltung oder Tugend für die 
alttestamentliche Frömmigkeit besitzt. Es ist jene Rechtschaffenheit und Unbedingt- 
heit, die den Menschen ganz und immer an Gott bindet, die ihn aber auch des gött- 
lichen Segens sicher macht. Mit Recht weist C. Spicq (a. a. 0. 14) darauf hin, daß das 
wortarme Vocabularium der hebräischen Sprache so nuancenreich wird, sobald es 
darum geht, diese Wortgruppe •Vollkommenheit • Einfalt" zu schildern. •Voll- 
kommen-sein" besagt in der biblischen Sprache •auf dem Weg wandeln, der zu 
Gott führt", bedeutet darum •Gott zum Erbe gewählt haben", bedeutet •mit Herz 
und Geist nur an ihn gebunden sein". Von hier aus besagt es auch die •Einfalt" 
des Menschen, dessen Herz nicht geteilt ist, der nur eine Sorge hat, Gottes Willen 
zu tun und seine Gebote vollkommen zu erfüllen. Dann begreift sich auch die enge 
Bindung, die zwischen der so verstandenen •Einfalt" und der •Gerechtigkeit" be- 
steht. Denn ein so gearteter Mensch ist •gerecht". 

III. Die neutestamentliche •Einfalt" im Lichte des Alten Testaments 

Wir müssen nun nochmals zu unseren früher besprochenen Texten aus dem 
Neuen Testament zurückkehren. Hätten wir nur jene zehn Stellen, die wir im ersten 
Teil analysiert haben, würden wir kaum berechtigt sein zu behaupten, daß die •Ein- 
falt" im Neuen Testament eine irgendwie zentrale Rolle spielt. Aber wir wissen 



Einfalt des Herzens • eine vergessene Tugend? 425 

jetzt, daß •simplicitas" nur einer der Ausdrücke ist, mit denen in der Bibel die letzt- 
lich vom Israeliten geforderte Grundhaltung gegen Gottes Willen und Gebot um- 
schrieben wird. Noch am deutlichsten blickt diese Grundhaltung aus dem bei den 
Synoptikern (Mt 6, 22 = Lk 11, 34 f.) überlieferten Wort vom •einfältigen Auge". 
Wenn man weiß, daß für den Israeliten das Auge Ausdruck der Seele und der see- 
lischen Einstellung ist, dann versteht man rasch, was Jesus sagen will. Es geht ihm 
um die Unbedingtheit und Totalität der Hingabe des Menschen an Gott. Wo diese 
sicher gestellt ist, da ist der ganze Mensch in Ordnung. Wo sie fehlt, wo der Mensch 
innerlich geteilt ist, da ist alles Finsternis. Somit klingt in dem Logion von dem 
•einfältigen Auge" nur in neuer Weise das Grundmotiv der Bergpredigt auf, das 
kein anderes ist als der totale Anspruch Gottes auf den Menschen7. 

Desgleichen wissen wir jetzt besser, was Paulus in 2 Kor 11,3 mit der •simplici- 
tas quae est in Christo" meint. Es ist jene unbedingte Treue zu Christus und die 
totale Hingabe an ihn, welche die judaistischen Verführer in den Korinthern er- 
schüttern möchten8. Ebenso meint Eph 6, 5 wie auch Kol 3, 22 mit der •Einfalt des 
Herzens" jene •Ganzherzigkeit" und •Aufrichtigkeit", wie sie in dem hebräischen 
Äquivalent ausgedrückt ist9. Selbst Jak 1, 5 wird man richtiger im Lichte dieser 
Überlegungen deuten müssen: Das göttliche Geben wird hier mit einem falschen 
menschlichen Geben konfrontiert, das dem Beschenkten die Entgegennahme der Ga- 
be peinlich macht10. Gott fügt seinen Gaben keine Scheltworte bei, sondern er gibt 
•ohne Bedenken" und •ohne Vorbehalt", so wie Jesus es bei Mt 5, 45 ausgedrückt 
hatte. • Endlich wird man gut tun, die vier Paulustexte (Rom 12, 8; 2 Kor 8, 2 
9, 11. 13), an denen viele neuere Übersetzer das griechische änköxr[q mit •Frei- 
gebigkeit" o. ä. wiedergeben, stärker in das Licht des alttestamentlichen Denkens 
zu stellen; •in Einfalt" spenden bedeutet dann, •aus ganzem Herzen" und in die- 
sem Sinne •bereitwillig" und •großzügig spenden"11. 

Aber wie gesagt, diese Stellen allein reichen nicht aus, die Rolle der •Einfalt" 
im neutestamentlichen Ethos zu beschreiben. Wir müssen all jene Texte hinzuneh- 
men, in welchen Jesus sonstwie von diesem Geist der totalen Hingabe und des un- 
geteilten Gottesdienstes spricht. Das sind die Worte, die wie Mt 6, 21 davor war- 
nen, das Herz zu teilen oder zwei Herren dienen zu wollen. Das sind die anderen 
Jesusworte, in denen er vor der Verlogenheit und Zwiespältigkeit der Pharisäer 
warnt (vgl. Lk 11,37•54). Vor allem aber ist es jenes große Gebot, in welchem 
mit unnachahmlicher Eindringlichkeit die Ganzheit und Ungeteiltheit der gläubigen 
Hingabe an Gott zum Ausdruck kommt: •Du sollst den Herrn deinen Gott lieben 
aus deinem ganzen Herzen und aus deiner ganzen Seele und allen deinen Kräften 
und aus deinem ganzen Gemüt!" (Lk 10, 27 par.) 

Aber wir müssen noch ein Element hinzunehmen, wollen wir das volle Verständ- 
nis der neutestamentlichen •Einfalt" begreifen. Ohne Zweifel ist sie, wie gerade die 
eben genannten Herrenworte zeigen, eine betont aktive, und in diesem Sinne eine 
•männliche" Tugend. Doch es wäre völlig unbiblisch, wollten wir vergessen, daß 
am Grunde und am Anfang allen heilskräftigen Wirkens Gottes Gabe steht, die 

7 vgl. Edlund a.a.O. 102•113. 
8 vgl. ebd. 95 f.       » ebd. 97•99.        10 ebd.   100.        n ebd. 85•94. 



426 Heinrich Backt 

der Mensch in der Bereitschaft des Kindes entgegenzunehmen hat. Sicherlich gilt 
Jesu Forderung, daß niemand ins Himmelreich eingeht, der nicht den Willen Gottes 
tut. Aber noch mehr gilt das andere Wort, das uns Markus überliefert hat: •Wer 
das Reich Gottes nicht empfängt wie ein Kindlein, der wird nicht hineinkommen" 
(Mk 10, 15). C. Edlund (a. a. 0. 122) hat recht, wenn er in diesem Wort den be- 
sten Kommentar zu dem Wort vom •einfältigen Auge" sieht. Das •einfältige Herz" 
und der •Kindessinn" • beides meint ein und dasselbe, nämlich die Haltung tota- 
ler Hingabe an Gott, •jene Einfalt, die sich ungeteilt hingibt und fraglos sich 
schenken läßt"12. 

IV. Einfalt • eine vergessene Tugend? 

Wenn das aber nach biblischem Verständnis die •Einfalt des Herzens" ist, dann 
müssen wir die Frage, von der wir ausgingen, nochmals überdenken. Zum besseren 
Verständnis der Dinge soll eine Geschichte aus dem alten China helfen. Sie findet sich 
in einem Aufsatz von G. Rosenkranz über den •Geist Europas und die Religionen 
des Ostens"18. •Ein Anhänger des K'ung-tse (Konfuzius) riet einst einem Bauern, 
der sein Wasser mühsam aus einer Zisterne heraufschleppte, er solle sich einen 
Ziehbrunnen bauen. Darauf erwiderte der Bauer: ,Ich habe meinen Lehrer sagen 
hören: Wenn einer Maschinen benützt, so betreibt er all seine Geschäfte maschinen- 
mäßig; wer seine Geschäfte maschinenmäßig betreibt, der bekommt ein Maschinen- 
herz. Wenn einer aber ein Maschinenherz in seiner Brust hat, dem geht die reine 
Einfalt verloren. Bei wem die reine Einfalt hin ist, der wird ungewiß in den Regun- 
gen seines Geistes. Ungewißheit in den Regungen des Geistes ist etwas, das sich 
mit dem Tao (= ewiges Gesetz) nicht verträgt 

Hier ist auch von einer Einfalt die Rede, um deren Bewährung es jenem Chine- 
sen ging • und die (so müssen wir hinzufügen) • dem homo faber der Mensch- 
heit im Zeitalter der technischen Perfektion abhanden gekommen ist. Und so mag 
es andere Formen und Typen der •Einfalt" geben, die im Wandel der Kulturen 
und Zivilisationen vergessen werden können. Aber solcher Art ist die •Einfalt", 
welche die Bibel meint, gerade nicht, denn sie meint nicht den Menschen in seinem 
Verhalten zur Welt oder zu sich selbst, sondern in seinem •Wandeln vor Gott". 
Diese •Einfalt" ist stets bedroht und gefährdet, weil der erbsündliche Mensch unter 
der steten Versuchung der Lüge und Sünde, also der Geteiltheit und Gespaltenheit 
steht. Aber •vergessen" kann der Mensch sie nicht • es sei denn so, wie er auf Gott 
•vergessen" kann • in der Sünde des Abfalles und der Auflehnung (vgl. Rom 1,18). 

12 Dibelius, Jesus (1939) S. 102. 
13 ZeitschriftTheolKirche 47 (1950) 115. 




