416 Heinrich Bacht

Fehlt einem spiteren Leser des Buches diese existentielle Voraussetzung, so mag
ihm das Erbarmen Gottes hier rationalistisch und flach erscheinen gegeniiber der
irrationalen Urgewalt des Begriffs bei fritheren Propheten.

Auf dem Wege zum Neuen Testament

Von nun an wird das Wort vom Erbarmen sehr hiufig. Es wird Bestandteil be-
stimmter Formeln und Redensarten, die stereotyp immer wieder auftauchen. Das
heifit nicht, daff es von nun an keine religiose Erfahrung des Erbarmens Gottes
mehr gegeben habe. Nur verschob sich alles mehr auf die Ebene der Individual-
frommigkeit. Es lag jetzt am einzelnen Frommen, das Wort von der Barmherzig-
keit Gottes, das ihm viele heilige Texte, vor allem auch die Psalmen, immer wieder
anboten, mit Gehalt und Erlebnis zu fillen. Dafl es wirklich lebendig geblieben
ist, zeigt der Lobgesang des Zacharias und das Magnifikat Mariens.

In Jesus Christus ist das Erbarmen Gottes leibhaft erschienen, und damit hat es
sich endgiiltig als grofer erwiesen als der Zorn Gottes. In Christus fiigen sich all
die Teilmomente der alttestamentlichen Offenbarung zusammen. Was dort noch
ambivalent war, wird eindeutig, und die Mitte all dessen, was iiber Gottes Erbar-
men zu sagen wire, wird jetzt erst sichtbar: Gottes Erbarmen ist so sehr Mit-Leid,
daf es zu einer Ubernahme des menschlichen Leidens wird, zu stellvertretendem
Leiden. (Aber auch das war, wie rickwirts von der Erfilllung her deutlich wird,
in den Gottesknechtsliedern des Isaias schon verheifien.)

Konnen wir nun nachvollzichen, was Maria und Zacharias in ihrem Herzen be-
wegte, als sie vom ,Erbarmen*, vom ,Herzenserbarmen“ Gottes sprachen?

Einfalt des Herzens — eine vergessene Tugend ?

Von Heinrich Bacht S.J., Frankfurt am Main

Karl Rahner hat vor einigen Jahren einen sehr empfehlenswerten Artikel iber
»Vergessene Wahrheiten iiber das Buflsakrament® geschrieben!. So sehr es dber-
raschen mag, daf iiber so wichtige Stiicke christlicher Dogmatik der Schleier des Ver-
gessens fallen konnte, so wird es vielen Lesern noch verwunderlicher sein zu héren,
dafl auch der christliche Tugendkanon seine Gezeiten kennt, Man wird meinen, daf§
das, was einmal lebendiger Besitz in der christlichen Einstellung zu den religiés-
sittlichen Werten war, es fiir allezeit bleiben mufl. Gewif}, es ist verstandlich, daf
jede Zeit die ihr besonders zugeordnete Tugend hat: bald ist es der Glaubensmut,
bald die demittige Geduld oder der erobernde Seelencifer und so fort. Aber man
wird nur sehr widerstrebend zugeben, dafl eine Tugend, die im Neuen Testament
und auch noch in der Zeit der apostolischen Viter geradezu eine ,,Charaktermarke
der Christen® war (Baumgarten), spdter nicht nur vergessen, sondern geradezu

t In: ,Geist und Leben® 26 (1953) 339 f.



Einfalt des Herzens — eine vergessene Tugend? 417

nicht mehr verstanden worden ist. Und doch ist es so. Die Tugend, von der hier zu
sprechen ist, liefert dafiir den Beweis.

Denn wer in unserer Zeit sich ernsthaft bemithen will, seinen Zeitgenossen von
der Tugend der Herzenseinfalt zu sprechen, mufl mit heftigem Widerstand rech-
nen. Das Wort allein weckt schon Miflbehagen und Mifiverstindnisse, zumal wenn
man es als Eigenschaftswort nimmt. Wer wollte schon gerne ,einfaltig“ sein? Den
Kindern kommt das zu, so sehr, dafl ,Kindessinn® und ,Einfalt* uns als Tautologie
erscheinen. Auch den geistig ein wenig Zuriickgebliebenen, den Armen und Zukurz-
gekommenen steht es wohl an, einféltig zu sein. Sie wecken dadurch Mitleid und
entwaffnen das Drohen und Schelten der Starken. Aber fiir die anderen, die Gro-
Ren, die Gesunden und Gescheiten ist Einfalt keine erwiinschte Tugend. Sie hilft
nichts im harten Lebenskampf, sie ist nicht aktiv, nicht kimpferisch, nicht gewandt
genug. Es fehlt ihr der Lebensernst und die kithlrechnende Sachlichkeit. Sie weifl
sich nicht zu schiitzen und zu schonen, sondern bietet dem Gegner die ungeschiitzte
Seite dar. Der Einfaltige glaubt zu leicht, vertraut zu rasch, wagt zu viel. Einfalt
ist hochstens eine ,asthetische Tugend; sie pafit darum so gut in das klassizisti-
sche Schonheitsideal a la Winckelmann, der fiir , edle Einfalt und stille GrofRe sich
begeisterte. Aber unsere Zeit hat es nicht mit Asthetik und Schwéirmerei zu tun,
sondern mit viel handfesteren Dingen. Thr Symbol ist nicht das ,sonnengleiche®
Auge, sondern die Hand, die das Werkzeug umklammert. Kein Mensch will heute
als naiv gelten — aber Einfalt ist doch dem Vernehmen nach nur die Eindeut-
schung von Naivitit.

Dabei geht es nicht nur um einen Wandel im Wortgebrauch, wie wir ihn ohne
Beunruhigung auch sonst feststellen. Kein Mensch regt sich dariiber auf, dafl das
Wort ,niedertrachtig“, das noch vor 200 Jahren den guten Sinn von ,demiitig*
hatte, heute etwas so ganz Entgegengesetztes meint. So ist es mit , Einfalt® nicht ge-
gangen. Das Wort hat im wesentlichen noch seinen alten Bedeutungsgehalt, nur
daf dieser Gehalt uns heute nicht mehr gefallt. Oder richtiger gesagt: Im Lauf der
Geschichte hat sich die schon immer im Bedeutungsfeld von ,Finfalt“ ruhende
Zwiespiltigkeit zugunsten der abtriglichen Wortbedeutung verschoben. Denn von
jeher wurden mit dem gleichen Wort ganz entgegengesetzte Haltungen bezeichnet,
je nachdem man an die Verfassung des Herzens und Gemiites oder an die Beschaf-
fenheit des Verstandes und des Geistes dachte. Das einfiltige Gemiit ist das reine,
arglose und unschuldige Wesen eines Menschen. Der einfiltige Geist aber oder der
Mensch von einféltigem Verstand ist der, welcher beschrankt und lebensuntiichtig
ist, der Tor mit dem Beigeschmack der Hilflosigkeit und Harmlosigkeit. Als Eigen-
schaft des Herzens und Charakters meint Einfalt die Natiirlichkeit, Ungekiinstelt-
heit und Schlichtheit des Wesens. Aber wenn sie auf den Uerstand schligt, dann
gibt es — wenn das harte Wort hier gestattet ist — den ,Einfaltspinsel“, iiber den
man den Kopf schiittelt.

Aber die frommen Missionare der Frithzeit, die das Wort Einfalt als Lehniiber-
setzung des lateinischen ,simplex“ (vgl. duplex, triplex) schufen, dachten nur an
die guten Eigenschaften, wie ja auch in der Sprache der Bibel das Wort ,simplex®
nur im lobenden oder héchstens im neutralen Sinn erscheint. Aber das Wort ver-
mochte seine Nihe zu seinem biblischen Quellort nicht zu halten. So wurde es im



418 Heinrich Bacht

wachsenden Mafle Bezeichnung fir ,albern®, ,eitel“ bis hin zu ,schlecht®. Und
heute ist es so, dafl das Wort uns irgendwie irritiert. Wir spiiren selbst dort, wo es
die Einstellung des Herzens und Gemiites ansdrickt, den Widerspruch zur Kom-
pliziertheit unseres Lebensstiles, den wir uns, der Not gehorchend, zurecht gemacht
haben. Wir wissen im Grunde zu gut um dessen Schwichen, als dafl nicht eine ge-
heime Sehnsucht nach einer Tugend in uns lebte, die unsere Geteiltheit und Zer-
rissenheit Uberwinden kénnte. Aber auf der anderen Seite sind wir wieder so sehr
davon Uberzeugt, daf es ohne die tausend Winkelziige nicht geht, daf wir diber ein
platonisches Sehnen nicht hinauskommen.

Aber wie die Dinge auch liegen mégen, eines bleibt bestehen: Wir haben kein
Verhiltnis mehr zur Herzenseinfalt und wissen nicht einmal mehr, daf sie eine
Tugend meint, die nicht nur auch im Evangelium vorkommt und gepriesen wird,
sondern die sogar in seiner Mitte steht, ohne die man kein wirklicher Christ ist,
ohne die man nicht — um Jesu Worte zu gebrauchen (Mt 18, 8 par.) — ins Reich der
Himmel eintritt. Es muf} sich also lohnen, dem Sinngehalt, dem Wortfeld und der
Bedeutungsgeschichte dieses Wortes nachzugehen.

Diese Arbeit ist {ibrigens, wenigstens was die Menge der zu bewiltigenden Li-
teratur betrifft, nicht allzu schwer. Denn die biblischen Stellen lassen sich rasch
iibersehen. Die monographische Literatur zum Thema ist sogar erstaunlich klein —
ein neuer Beweis Gbrigens, wie wenig man in der neueren Zeit auf diese Tugend
aufmerksam wurde. Abgesehen von den Artikeln in den einschlagigen Lexika han-
delt es sich um folgende drei Titel. Da ist (in der Reihenfolge des Erscheinens) zu-
nichst der Artikel von G. André iiber die ,Tugend der Einfalt bei den Apostoli-
schen Vatern“2. Der Titel zeigt schon, dafl Verf. sich um die ,riickwirtigen Verbin-
dungen® der Frage nicht gekiimmert hat. Er bespricht zwar auch eine Reihe von neu-
testamentlichen Stellen, an denen von der ,Einfalt“ die Rede ist. Aber er grabt nicht
tief genng, fragt vor allem nicht nach den alttestamentlichen Wurzeln. Diesen Man-
gel sucht die Studie des Dominikaners C. Spicq tiber die ,Tugend der Einfalt im
Alten und Neuen Testament® auszugleichens. Endlich ist noch die Monographie
des Schweden Conny Edlund zu nennen ,Das Auge der Einfalt. Eine Untersuchung
zu Matth. 6, 22—23 und Luk. 11, 34—35%“4, Edlund geht es zwar unmittelbar nur um
die Deutung der beiden genannten Bibelstellen, aber er hat dafiir das ganze Ma-
terial aus der Hl. Schrift aufgearbeitet, so daff man bei ihm vielleicht den besten
Aufschluf} iiber unsere Frage erhailt.

1. ,Einfalt“ im Neuen Testament

Solange wir uns damit begniigen, jene Stellen im Neuen Testament zu sichten,
an denen das griechische Wort gnlérng begegnet, scheint unsere Aufgabe schnell
erledigt zu sein. Denn die Belege sind auffallend selten. Das Wort begegnet nur
zehnmal, davon zweimal im adjektivischen und einmal im adverbialen Gebrauch.
Eine weitere Stelle (2 Kor 1, 12) muf beiseite bleiben, da der Text nicht gesichert

2 RechScRel 11 (1921) 306—327.
3 RevScPhilThéol 22 (1933) 5—26.
4 Acta Semin. Neotest. Upsalensis, 19 (Lund 1952).



Einfalt des Herzens — eine vergessene Tugend? 419

ist. Auffallenderweise begegnet das Substantiv nur bei Paulus, das Adjektiv nur bei
den Synoptikern (Mt und Lk). Wir gehen die Texte der Reihe nach durch.

Im parinetischen Teil des Rémerbriefes ermahnt Paulus die Christen von Rom,
jeder solle die gerade ihm anvertrauten Gnadengaben gewissenhaft verwalten.
Wem ein Amt aufgetragen ist, der soll es im Sinne dieses Amtes betreiben, ohne
sich ein anderes Amt anzumaflen. Das gilt fir die Propheten, die Lehrer, die Pre-
diger. Und wem es gegeben ist, daf} er anderen von dem Seinigen mitgibt, der
moge es ,in Einfalt* tun (Rém 12, 8). Schon die armenische Ubersetzung hat dafiir
»in Freuden®, und dhnlich geben viele neuere Exegeten wie Zorell es mit ,frei-
willig, gern, grofiziigig“ wieder. Dagegen sollte eigentlich die Tatsache sprechen,
dafl im gleichen Vers denen, die Barmherzigkeit tiben, die ,Freudigkeit® als Eigen-
schaft anempfohlen wird. Auflerdem begreift man nicht, wie das griechische Wort
auf einmal zu einer ihm von Haus aus ganz fremden Bedeutung kommen soll. Aber
vielleicht ist dieser Wortgebrauch sonst bei Paulus zu belegen. Schauen wir also
die anderen Stellen an.

In 2 Kor begegnet uns unser Wort gleich viermal. Zu Eingang der beiden Kapi-
tel 8 und 9, die von der Kollekte fiir die Jerusalemer Mutterkirche handeln, weist
Paulus auf das rithrende Beispiel der Gemeinden in Mazedonien hin, die trotz ihrer
Armut so viel gespendet hatten. ,IThre tiefe Armut ist in den reichen Erweis ihrer
JEinfalt' dbergestromt® (2 Kor 8, 2). Hier sind die meisten Ausleger und Uberset-
zer geneigt, das griechische Wort mit ,Freigebigkeit®, ,Mildtitigkeit® o. 4. wieder-
zugeben. Sie fihlen sich dabei durch die von Paulus selbst beigegebene Begriindung
bestétigt; sagt der Apostel doch, dafl die guten Leute iber ihre Krifte hinaus solch
reiche Spenden aus eigenem Antrieb aufgebracht haben (2 Kor 8, 3); somit weist
er selbst ausdriicklich auf die beiden Elemente der ,Freiwilligkeit® und ,Grof}-
ziigigkeit® hin. Im Zusammenhang mit der gleichen Angelegenheit gebraucht Pau-
lus das Wort wiederum. In 2 Kor 9, 11 mahnt er die Korinther, sie sollten sich im
Vertrauen auf Gottes Segen grofziigig an der Kollekte beteiligen: v mavsi
mhovtilopevor gic ndoav Gmhdtyta. Die Vulg. tibersetzt dies, dabei den Satz an das
Vorausgehende ankniipfend, ,ut in omnibus locupletati abundetis in omnem sim-
plicitatem®. Die moderne Exegese hort dagegen aus der Stelle wiederum einen
Hinweis auf die ,opfernde Giite* bzw. die ,Mildtatigkeit* heraus. Ein gleiches gilt
fir 2 Kor 9,13, wiewohl die konzentrierte Kiirze des griechischen Wortlautes
(GmhdtnTe Tiic ®owwviag gig adtovg) den Ubersetzern einiges Kopfzerbrechen be-
reitet, wie die stark divergierenden Ubersetzungen beweisen.

Der letzte Text im gleichen Brief steht in 2 Kor 11, 3. Hier finden wir das griechische
Wort in einem ganz anderen Zusammenhang. Paulus hat die Gemeinde von Ko-
rinth wie eine keusche Braut einem einzigen Mann anverlobt, Christus. Aber nun
ist er in Sorge, daf sie, wie einst Eva, sich verfihren lafit und daf ihr Sinnen ,von
der Einfalt und der Reinheit auf Christus hin“ abfallt. Hier ist offensichtlich mit
dem fiir die tbrigen Stellen meist akzeptierten Bedeutungsgehalt von ,Freigebig-
keit“ oder ,Hochherzigkeit® nichts anzufangen. Statt dessen i{ibersetzt man hier
durchweg das griechische Wort mit ,Einfalt® bzw. ,Schlichtheit*, ,lautere Hin-
gabe“. Das nur in einigen Codices beigefiigte ,und Reinheit“ mdchte Menge mit



420 Heinrich Bacht

Slautere Gesinnung“ ubersetzen, wihrend andere dem Wort seine unmittelbare
Bedeutung von brautlicher ,Unberiihrtheit* lassen wollen.

Die beiden letzten Stellen, die wir bei Paulus finden, liefern uns jene Wortver-
bindung, die uns beim Horen des Wortes ,Einfalt® am geldufigsien ist — ,Ein-
falt des Herzens®. Beidemale, in Eph 6, 5 und in Kol 3, 22, mahnt der Apostel die
Sklaven, ihren Herrn ,in Herzenseinfalt zu dienen®. Die Epheserstelle fiigt noch
hinzu ,wie Christus“. Worin sich diese Herzenseinfalt zu bekunden hat, wird
nicht gesagt. Auf jeden Fall ist klar, dafl die fiir die fritheren Paulusstellen (aufler
2 Kor 11, 8) vorgeschlagenen Ubersetzungen hier nicht am Platze sind. Wir hitten
somit bei Paulus einen doppelten Bedeutungsgehalt von ,Gnhétng” zu unterschei-
den: an vier Stellen wire damit so etwas wie ,Freigebigkeit®, ,Grofzigigkeit”
oder ,Gute“ gemeint. An drei Stellen dagegen ware das Wort mit ,Einfalt* wie-
derzugeben. Wir lassen zundchst noch die Frage offen, ob diese Bedeutungsdiffe-
renz zurecht besteht.

Das Adverbium ,é&xhdc” begegnet im Neuen Testament nur ein einziges Mal,
u. zw. in Jak 1, 5: Wer Weisheit begehrt, soll sie von Gott erbitten, der sie Grxhdz
verleiht, was die Vulg. mit ,affluenter®, d. h. ,im Uberflufl“ @ibersetzt, wihrend
Menge es mit ,ohne weiteres” wiedergibt; andere, wie Bauernfeind (bei Kittel I,
385 1.), lassen offen, ob man das Wort mit ,gebefrendig® oder mit ,riickhaltlos,
~ohne Bedenken® zu ibersetzen hat.

Endlich ist noch der adjektivische Gebrauch zu erwihnen; er kommt nur zwei-
mal vor, eigentlich sogar nur einmal, da Lk 11, 34 offenkundig Paralleltext zu
Mt 6, 22 ist. Es handelt sich um die vieldiskutierte Stelle vom ,einfiltigen Auge®,
das dem ,schlechten Auge” gegeniibergestellt wird. Man mufl die Studie von C. Ed-
lund nachlesen, um zu sehen, welche Verlegenheit dieses Herrenwort den Exegeten
seit langem bereitet. Und doch ist gerade hier die Stelle, die am ehesten den eigent-
lichen Sinn wie auch die zentrale Bedeutung des biblischen Gebrauches von , Finfalt®
zeigt. Das wird aber erst dann deutlich, wenn wir einerseits die alttestamentlich-
judische Herkunft und anderseits die bedeutungsmafiige Umwelt des Wortes , Ein-
falt“ im Neuen Testament ins Auge fassen. Hier kénnen die Arbeiten von C.
Spicq und C. Edlund uns weiterfiihren.

1. Die alttestamentlich-jiidische Herkunft von ,Einfalt*

Sobald man sich daran macht, die hebrdischen Entsprechungen fiir die Tugend
zu suchen, die in der Vulg. mit ,simplicitas® wiedergegeben wird, erkennt man
rasch, welchen Bedeutungsschwund eine Ubersetzung mit sich bringen kann. An den
54 Stellen, an denen die lateinische Bibel von ,Einfalt* und ,einféltig* spricht, hat
das hebréische Original Ausdriicke, die ein viel breiteres Bedeutungsfeld ausfiillen,
das von ,ganz-ungeteilt-vollkommen® bis zu ,wahr-aufrichtig-rechtschaffen® und
zu ,fehlerlos-untadelig-unschuldig-lauter® reicht. Alle diese Bedeutungen werden
somit im Hebréischen wenn nicht gleichwertig, so doch als innig miteinander verbun-
den gedacht. Sie lassen uns die ,Amplitude” dessen ahnen, was wir vom alt-
testamentlichen Gebrauch her unter der ,Einfalt* mitzuverstchen haben. ,Finfalt®
wird so geradezu zum Inbegriff der Vollkommenheit. Von daher begreifen wir



Einfalt des Herzens — eine vergessene Tugend? 421

erst, dafl gerade die groflen Gestalten des Alten Testamentes dort, wo sie den
Israeliten als die mahnenden Vorbilder gezeigt werden, mit dem Beiwort bezeich-
net werden, das im Lateinischen nur sehr unzulinglich mit ,simplex® wiedergege-
ben wird. So heifit Job ,vir simplex et rectus” (Joh 1, 1. 8). Aber schon der Ver-
gleich mit der LXX, welche das ,simplex“ mit den beiden Bezeichnungen ,wahr-
haftig® und ,untadelig” wiedergibt, zeigt, dafl das hebrdische Entsprechungswort
eine viel weitere Spannweite haben muofl. Die anderen Beiworte, mit denen Job an
der gleichen Stelle ansgezeichnet wird, zeigen uns die Richtung an: Job war ,ge-
recht, gottesfiirchtig, allem Bdsen abgeneigt. Was also durch das lateinische ,vir
simplex et rectus® ausgedriickt werden soll, ist Jobs vollkommene Rechtschaffen-
heit, in der er vor Gott wandelte, Tatsdchlich hat das dem ,simplex® zugeordnete
hebriische Wort (tamim) die Grundbedentung von ,ganz®, ,vollkommen®. Job
ist somit der vollkommene Mann, der, wie Job 1, 2—5 zeigt, aufs gewissenhafteste
bemiiht ist, alle Satzungen Gottes zu erfiillen. Darin wird also schon sichtbar, von
welcher Fiille und Tiefe her das lateinische ,simplex® aufzufillen ist. Ebenso ver-
steht man, warum die ,simplicitas® (oder richtiger die mit dem hebriischen Ent-
sprechungswort gemeinte Tugend) einen so zentralen Platz in der israelitischen
Frommigkeit einnehmen konntes.

Das gleiche hebraische Wort ist verwandt, wo es gilt, die vorbildliche Haltung
des Noe zu schildern. Nach Gen 6, 8 fand Noe Gnade vor dem Herrn, weil er ein
»gerechter und vollkommener Mann“ war, der ,mit Gott wandelte“ (Gen 6, 9).
Warum die LXX und in jhrer Nachfolge die Vulg. diesmal statt ,simplex® das
Wort ,perfectus® vorziehen, ist unwesentlich. Wichtig ist nur, dafl das gleiche he-
briische Wort sowohl das eine wie das andere bedeuten kann. C. Edlund (S 32)
weist zu Recht darauf hin, daf im Noe-Bericht erstmals ,das grofle und inhalts-
schwere Wort Bund® vorkommt. Wenn die Vollkommenheit des Noe so eindring-
lich hervorgehoben wird, dann doch wohl deshalb, weil er so ginzlich den Forde-
rungen des Bundes entsprach und er deshalb ,ein Mann nach dem Herzen Got-
tes“ war.

Dieser gleiche Zusammenhang zwischen ,Bund“ und ,Vollkommenheit* er-
scheint im Abrahams-Bericht. Nach Gen 17,1 ff offenbarte sich Gott dem Abra-
ham nnd sprach zu ihm: ,... Wandle vor mir und sei vollkommen“. Es ist wieder
das gleiche hebriische Wort, das die LXX mit ,untadelig®, die Vulg. dagegen mit
»vollkommen® wiedergibt, wihrend es an anderen Stellen mit ,simplex® dibersetzt
ist.

Uberblicken wir diese Texte, dann wird an den groflen Patriarchen deutlich, was
das hebrdische Wort, um das es uns hier geht, meint: Es ist der Inbegriff dessen,
was Gott von seinen anserwihlten Dienern erwartet. Das ist aber offensichtlich
viel mehr, als was wir aus dem Wort ,Einfalt“ herauszuhéren pflegen.

Der Vollstindigkeit halber sei anf eine Stelle hingewiesen, an der das hebriische
»tamim® innerhalb der Patriarchengeschichten in einem etwas anderen Sinne be-
gegnet. Nach Gen 25, 27 war Jakob im Unterschied zu Esau, der als Jiger anf dem
Feld umherschweifte, ein , Vir simplex“, der in den Zelten wohnte. Nach Gunkel

5 vgl. W. Bousset, Die Religion des Judentums (19263) 418f.



422 : Heinrich Bacht

und anderen Auslegern® hat das dabinterstehende hebraische Wort in diesem Be-
richt- wahrscheinlich nicht jene religids-sittliche Note wie an den frither bespro-
chenen Stellen, vielmehr ist es im Sinne eines bestimmten Kultur-Ideals gemeint,
fiir das der Hirte mit seiner grofleren Stabilitiat als der ,ruhigere, ordentlichere
Mann® galt, als der unstete Jager.

Doch kehren wir wieder zu der religids-sittlichen Bedeutung des hebraischen
Wortes fiir ,simplex® zuriick. Was in concreto die , Vollkommenheit* vom Men-
schen verlangt, zeigt Job 31. Hier gibt der Dulder selbst Rechenschaft von seinem
unstraflichen Wandel vor Gott und vor den Menschen. Es ist gleichsam der grofie
Reinigungseid, den Job zur Feststellung seiner Unschuld leistet. Er gipfelt in der
Forderung, Gott wolle ihn ,auf gerechter Waage“ wiagen, dann werde seine ,,sim-
plicitas“ offenbar werden (31, 6). Der griechische Text liest hier gnonia, was Menge
mit ,Unschuld“ wiedergibt. Aber das hebridische Wort meint doch noch mehr, nim-
lich die ,gidnazliche Rechtschaffenheit” und , Vollkommenheit* (tummati). Auf jeden
Fall reicht das, was wir gemeinhin unter ,simplicitas“ verstehen, nicht aus, um die
Bedeutung dieser Stelle zu fassen.

Wir fanden bei Paulus (Eph 6, 5; Kol 3, 22) die Verbindung ,Einfalt des Her-
zens“. Es war zu vermuten, dafl sie keine Neubildung des Apostels ist. Tatsichlich be-
gegnet sie schon in den frithesten Biichern des Alten Testaments. In Gen 20, 5 (vgl.
20, 6) entschuldigt sich Abimelech vor Gott, dafl er v6llig ahnungsloes Sara zur Frau
genommen habe, da er geglaubt habe, sie sei Abrahams Schwester. ,In der Einfalt
des Herzens®, so ,sagt er, ,und in der Reinheit meiner Hinde habe ich dies getan®.
Was hier die Vulg. mit ,simplicitas cordis® und die LXX mit ,xadaod xapdia”
(= reines Herz) wiedergibt, ist im Hebriischen allemal jenes Wort, das die ,Ganz-
heit* und , Vollkommenheit® bezeichnet. Abimelech hatte ein Herz ohne Hinterge-
danken, seine Absicht war véllig tadellos und darum war auch sein Handeln lan-
ter. Wenn somit in Gen 20, 5 die ,Einfalt des Herzens“ einigermaflen dem gleich-
kommt, was wir unter der ,bona fides® verstehen, dann bietet uns 3 Kén 9,4 f
einen Text, der dem Wort einen noch volleren Inhalt gibt. Hier verheifit Gott dem
Salomon seinen Segen, wenn dieser vor ihm wie sein Vater David ,in der Einfalt
des Herzens und in Gerechtigkeit wandeln werde“. Dafl hier nicht mit dem uns
geléiuﬁgen Verstandnis von ,Einfalt”, aber auch nicht mit der Bedeutung von ,guter
Meinung” auszukommen ist, zeigt der Nachsatz: Salomon mufl alle Gebote Gottes
erfiillen und seine Satzungen und Rechtsspriiche beobachten. Was von ihm gefor-
dert ist, das ist ein Leben in vollkommener Rechtschaffenheit und Geradheit, ist die
totale Hingabe an den géttlichen Dienst, ist eine unbedingte Loyalitit, ist das, was
die Schrift anderswo die ,Wahrheit des Lebens” nennt. Mit Recht sagt C. Spicq
(a. a. 0. 9): Wenn Salomon in einer solchen inneren Einstellung die Gebote Got-
tes erfullt, mufl er ein Heiliger sein. Tatséichlich kommt das, was wir unter der sitt-
lichen Heiligkeit verstehen, zumal wenn wir auf die Etymologie des deutschen
Wortes zuriickgehen, das es offenbar mit ,heil = ganz® zu tun hat, am ehesten dem
nahe, was das hebriische Aquivalent fiir die ,Herzenseinfalt® meint. Sie ist, wie
Ps 77, 78, 72 zeigt, die ganze Gottwohlgefilligkeit des von Gott Erwihlten. Weder

8 vgl. C. Edlund 33 Anm. 3.



Einfalt des Herzens — eine vergessene Tugend? 423

die Ubersetzung ,Unschuld“ (LXX und Vulg) noch ,redliches Herz* (Menge) ver-
mag den vollen Bedeutungsgehalt wiederzugeben.

Das betont auch C. Edlund a. a. O. 37 mit Recht, wenn er daran erinnert, daf}
in dem hebriischen Wort allemal das Moment der ,Ganzheit“ und , Vollkommen-
heit” mitschwingt. Nur darf man, wie er richtig betont, nicht iibersehen, daf§ , Voll-
kommenheit“ im Alten Testament einen anderen Klang hat als im ,griechisch~
abendldndischen Sprachgebrauch® (ebd.). Die in Vulg. oft mit ,Herzenseinfalt*
wiedergegebene , Vollkommenheit des Herzens“ bedeutet, dafl Herz und Seele cines
Menschen bei allem, was er tut, ganz gegenwirtig sind. ,Sein Wille ist nicht geteilt
oder gesplittert. Er wird nicht von doppelten Zielen beherrscht* (Edlund 38). In
diesem Sinn ist das Wesen und das Handeln eines Menschen recht und aufrichtig.
Wer so wandelt, ist durch und durch Ganzheit, sowchl gegeniiber Gott wie gegen-
tiber den Menschen. Die ,simplicitas cordis® ist also nichts anderes als die ,Ganz-
heit des Wesens®.

In diesem Sinne ist dann auch eine Stelle wie 1 Chron 29, 17 zu verstehen. David
betet hier zu Gott: ,Ich weill, mein Gott, dafl du die Herzen priifst und die ,Ein-
falt’ liebst. Und so bringe ich dir in der ,Einfalt des Herzens' alles dar.“ Wenn die
LXX hier (das erste) ,simplicitas“ mit ,Gerechtigkeit® wiedergibt, kommt sie dem
Gemeinten durchaus nahe. Denn um diese vollkommene Erfiillung des Gesetzes,
die aus einem fir den Willen Gottes weit gedffneten Herzen hervorgeht, handelt
es sich hier tatsdchlich. Die schlichte Hochherzigkeit und Grofizugigkeit ist dabei
auch mitgemeint; insofern haben die Ubersetzer recht, welche, wie wir sahen, einen
Teil der neutestamentlichen Stellen mit ,Freigebigkeit“, ,GroBziigigkeit* wieder-
geben. Nur miissen sie sich klar sein, dafl die mitverstandene Quelle solcher Gebe-
bereitschaft viel reicher ist.

Wir haben bislang uns im wesentlichen von den Stellen fithren lassen, an denen
in der lateinischen Bibel das Wort ,Einfalt® (simplicitas) begegnet. Sie fithrten uns
immer zu einem hebriischen Aquivalent, das in seiner Bedeutung viel reicher und
tiefer ist als das, was wir aus unserem Wort ,Einfalt heraushoren. Wir missen,
um das Gesagte zu erganzen und zu vertiefen, aber auch den umgekehrten Weg
gehen, und von den Stellen ausgehen, an denen dies hebréische Wort (tam, tamim
u. 4.) vorkommt, ohne das LXX oder Vulg es mit ,Einfalt* wiedergeben. Wir
miissen uns begniigen, aus dem reichen Material, das die friher genannten Autoren
beigebracht haben, einige Belege auszuwihlen.

Ps 14 (15) bietet uns gleichsam die offizielle Antwort auf die Frage: Werist ein voll-
kommener Israelit? Die konkrete Situation ist diese: der Pilger fragt, unter welchen
Bedingungen er zum Tempelberg emporsteigen und am Kult teilnehmen kann. Der
Priester antwortet an Gottes Statt und halt ihm einen Tugendspiegel vor. An der
Spitze aller Forderungen und alles Nachfolgende zusammenfassend steht die nach
dem ,unschuldigen Wandel“, welcher die andere nach dem ,gerechten Handeln®
parallel geschaltet ist. Was hier im Lateinischen bzw. Griechischen mit ,makellos®
suntadelig® wiedergegeben ist, ist jenes hebridische Wort, das anderswo mit ,Fin-
falt“ {ibersetzt ist. Es meint — zumal in der auch hier wie sonst sehr oft begegnen-
den Verkniipfung mit ,Gerechtigkeit* — die génzliche Bindung an Gott und seine



424 Heinrich Badht

Gebote, die Treue gegen ihn, die sich im Rechtverhalten gegen den Nichsten be-
kundet und bewédhrt. Im ibrigen ist die Stelle, wie C. Edlund (a. a. O. 40) richtig
bemerkt, ein iiberzeugender Beleg dafiir, dafl im Alten Testament Kult und Ethik
keine Gegensitze sind.

Einen dhnlichen Tugendspiegel, diesmal aber fir den Gebrauch der Fiirsten
(Luther), enthalt Ps 100 (101). Hier begegnet unser hebriisches Wort, das anders-
wo mit ,Einfalt® wiedergegeben ist, dreimal (v. 2 und 6). Die Vulg bzw. LXX gibt
es mit ,siindelos wandeln® bzw. mit ,Reinheit des Herzens® wieder.

Ps 17 (18) bringt uns gleich vier Belege. In v. 24 Gbersetzt Vulg bekanntlich: ,Et
ero immaculatus cum eo” — aber vom Hebréischen her ist der Sinn: ,Und ich ge-
hore ithm ganz!“. Edlund (a. a. O. 42) weist mit Recht auf Deut 18, 13 hin, wo das-
selbe als Forderung Gottes an Israel gesagt ist. An beiden Stellen bedeutet die seit
der LXX gingige Ubersetzung mit ,Ohne Tadel®, ,makellos“ eine Moralisierung,
eine Verdiinnung des echt-religiésen Begriffes (ebd.). Desgleichen ist die Uber-
setzung in v. 31: ,impolluta via® nicht glicklich. Luther hatte richtiger gesehen,
wenn er von dem ,vollkommenen Weg® Gottes sprach. — In v. 26 wird man das
Hebraische am besten mit ,getren® ,redlich® Gbersetzen; im Hintergrund steht der
Bundesgedanke: Gegen einen getreuen Mann zeigt Gott sich getreu. — In v. 33
glaubt Edlund (a. a. O.) aus dem Urtext, den die Vulg. wieder mit ,immaculata
via“ iibersetzt, sowohl das Moment ,ganz®, ,vollkommen“ wie auch die Bedeutung
»glickbringend® herauszuhéren. Diese Verbindung von ,Ganzheit® und ,Gliick*
ist, wie das deutsche Wort ,Heil® zeigt, durchaus sachlich begriindet.

Wir kénnten diese Belege um viele vermehren. Aber sie alle wiirden uns immer
neu zeigen, dafl jenes hebrdische Wort, das in der Vulg (auch) mit ,Einfalt® wie-
dergegeben wird, von einer erstaunlichen Fulle ist. Dariiber hinaus aber wird sicht-
bar, welch zentrale Stellung die damit bezeichnete Haltung oder Tugend fiir die
alttestamentliche Frommigkeit besitzt. Es ist jene Rechtschaffenheit und Unbedingt-
heit, die den Menschen ganz und immer an Gott bindet, die ihn aber auch des gott-
lichen Segens sicher macht. Mit Recht weist C. Spicq (a. a. O. 14) darauf hin, daf} das
wortarme Vocabularium der hebriischen Sprache so niiancenreich wird, sobald es
darum geht, diese Wortgruppe ,, Vollkommenheit — Einfalt“ zu schildern. , Voll-
kommen-sein“ besagt in der biblischen Sprache ,auf dem Weg wandeln, der zu
Gott fihrt“, bedeutet darum ,Gott zum Erbe gewahlt haben“, bedeutet ,mit Herz
und Geist nur an ihn gebunden sein“. Von hier aus besagt es auch die ,Finfalt*
des Menschen, dessen Herz nicht geteilt ist, der nur eine Sorge hat, Gottes Willen
zu tun und seine Gebote vollkommen zu erfillen. Dann begreift sich auch die enge
Bindung, die zwischen der so verstandenen ,Finfalt* und der ,Gerechtigkeit® be-
steht. Denn ein so gearteter Mensch st ,gerecht”.

111. Die neutestamentliche ,Einfalt” im Lichte des Alten Testaments

Wir miissen nun nochmals zu unseren frither besprochenen Texten aus dem
Neuen Testament zuriickkehren. Hitten wir nur jene zehn Stellen, die wir im ersten
Teil analysiert haben, wiirden wir kaum berechtigt sein zu behaupten, daf die ,Ein-
falt* im Neuen Testament eine irgendwie zentrale Rolle spielt. Aber wir wissen



Einfalt des Herzens — eine vergessene Tugend? 425

jetat, dafl ,simplicitas® nur einer der Ausdriidke ist, mit denen in der Bibel die letzt-
lich vom Israeliten geforderte Grundhaltung gegen Gottes Willen und Gebot um-
schrieben wird. Noch am deutlichsten blickt diese Grundhaltung aus dem bei den
Synoptikern (Mt 6,22 = Lk 11, 34 f:) iberlieferten Wort vom ,einfiltigen Auge®.
Wenn man weif}, daf fiir den Israeliten das Auge Ausdruck der Seele und der see-
lischen Einstellung ist, dann versteht man rasch, was Jesus sagen will. Es geht ihm
um die Unbedingtheit und Totalitdt der Hingabe des Menschen an Gott. Wo diese
sicher gestellt ist, da ist der ganze Mensch in Ordnung. Wo sie fehlt, wo der Mensch
innerlich geteilt ist, da ist alles Finsternis. Somit klingt in dem Logion von dem
»einféltigen Auge® nur in neuer Weise das Grundmotiv der Bergpredigt auf, das
kein anderes ist als der totale Anspruch Gottes auf den Menschen?.

Desgleichen wissen wir jetzt besser, was Paulus in 2 Kor 11, 8 mit der ,simplici-
tas quae est in Christo“ meint. Es ist jene unbedingte Treue zu Christus und die
totale Hingabe an ihn, welche die judaistischen Verfithrer in den Korinthern er-
schiitttern mochten8. Ebenso meint Eph 6, 5 wie auch Kol 8, 22 mit der ,Einfalt des
Herzens* jene ,Ganzherzigkeit* und ,Aufrichtigkeit“, wie sie in dem hebriischen
Aquivalent ausgedrickt ist?. Selbst Jak 1,5 wird man richtiger im Lichte dieser
Uberlegungen deuten miissen: Das géttliche Geben wird hier mit einem falschen
menschlichen Geben konfrontiert, das dem Beschenkten die Entgegennahme der Ga-
be peinlich macht®®. Gott fiigt seinen Gaben keine Scheltworte bei, sondern er gibt
»ohne Bedenken® und ,ohne Vorbehalt®, so wie Jesus es bei Mt 5, 45 ausgedriickt
hatte, — Endlich wird man gut tun, die vier Paulustexte (Rém 12, 8; 2 Kor 8,2
9,11.13), an denen viele neuere Ubersetzer das griechische GmAdtg mit ,Frei-
gebigkeit o. 4. wiedergeben, stirker in das Licht des alttestamentlichen Denkens
zu stellen; ,in Finfalt* spenden bedeutet dann, ,aus ganzem Herzen* und in die-
sem Sinne ,bereitwillig® und ,grofiziigig spenden®1t,

Aber wie gesagt, diese Stellen allein reichen nicht aus, die Rolle der ,Einfalt*
im neutestamentlichen Ethos zu beschreiben, Wir miissen all jene Texte hinzuneh-
men, in welchen Jesus sonstwie von diesem Geist der totalen Hingabe und des un-
geteilten Gottesdienstes spricht. Das sind die Worte, die wie Mt 6, 21 davor war-
nen, das Herz zu teilen oder zwei Herren dienen zu wollen. Das sind die anderen
Jesusworte, in denen er vor der Verlogenheit und Zwiespiltigkeit der Pharisier
warnt (vgl. Lk 11, 37—54). Vor allem aber ist es jenes groe Gebot, in welchem
mit unnachahmlicher Eindringlichkeit die Ganzheit und Ungeteiltheit der gliubigen
Hingabe an Gott zum Ausdruck kommt: ,Du sollst den Herrn deinen Gott lieben
aus deinem ganzen Herzen und aus deiner ganzen Seele und allen deinen Kriften
und aus deinem ganzen Gemit!“ (Lk 10, 27 par.)

Aber wir miissen noch ein Element hinzunehmen, wollen wir das volle Verstind-
nis der neutestamentlichen ,Einfalt® begreifen. Ohne Zweifel ist sie, wie gerade die
eben genannten Herrenworte zeigen, eine betont aktive, und in diesem Sinne eine
»ménnliche“ Tugend. Doch es wire véllig unbiblisch, wollten wir vergessen, daf}
am Grunde und am Anfang allen heilskraftigen Wirkens Gottes Gabe steht, die

7 vgl. Edlund a.a.0. 102—113.
8 vgl. ebd. 951. 9 ebd. 97—99. 10 ebd. 100. 11 ebd. 85—94.



426 Heinrich Bacht

der Mensch in der Bereitschaft des Kindes entgegenzunehmen hat. Sicherlich gilt
Jesu Forderung, dafl niemand ins Himmelreich eingeht, der nicht den Willen Gottes
tut. Aber noch mehr gilt das andere Wort, das uns Markus tiberliefert hat: ,Wer
das Reich Gottes nicht empfingt wie ein Kindlein, der wird nicht hincinkommen*®
(Mk 10, 15). C. Edlund (a. a. O. 122) hat recht, wenn er in diesem Wort den be-
sten Kommentar zn dem Wort vom ,einfaltigen Auge” sicht. Das ,einféltige Herz®
und der ,Kindessinn® — beides meint ein und dasselbe, nimlich die Haltung tota-
ler Hingabe an Gott, ,jene Einfalt, die sich ungeteilt hingibt und fraglos sich
schenken 14ft“12.

1V. Einfalt — eine vergessene Tugend?

Wenn das aber nach biblischem Verstindnis die ,Einfalt des Herzens® ist, dann
miissen wir die Frage, von der wir ausgingen, nochmals iiberdenken. Zum besseren
Verstindnis der Dinge soll eine Geschichte aus dem alten China helfen. Sie findet sich
in einem Aufsatz von G. Rosenkranz iiber den ,Geist Europas und dic Religionen
des Ostens“13. Ein Anhinger des K'ung-tse (Konfuzius) riet einst einem Bauern,
der sein Wasser mithsam aus einer Zisterne heraufschleppte, er solle sich einen
Ziehbrunnen bauen. Darauf erwiderte der Bauer: ,Ich habe meinen Lehrer sagen
héren: Wenn einer Maschinen beniitzt, so betreibt er all seine Geschafte maschinen-
mifig; wer seine Geschifte maschinenmiflig betreibt, der bekommt ¢in Maschinen-
herz. Wenn einer aber ein Maschinenherz in seiner Brust hat, dem geht die reine
Einfalt verloren. Bei wem die reine Einfalt hin ist, der wird ungewifl in den Regun-
gen seines Geistes. Ungewiflheit in den Regungen des Geistes ist etwas, das sich
mit dem Tao (= ewiges Gesetz) nicht vertrdgt...“.

Hier ist auch von einer Einfalt die Rede, um deren Bewihrung es jenem Chine-
sen ging — und die {so milssen wir hinzufiigen) — dem homo faber der Mensch-
heit im Zeitalter der technischen Perfektion abhanden gekommen ist. Und so mag
es andere Formen und Typen der ,Einfalt“ geben, die im Wandel der Kulturen
und Zivilisationen vergessen werden konnen. Aber solcher Art ist die ,Einfalt®,
welche die Bibel meint, gerade nicht, denn sie meint nicht den Menschen in seinem
Verhalten zur Welt oder zu sich selbst, sondern in seinem ,Wandeln vor Gott®.
Diese , Einfalt“ ist stets bedroht und gefihrdet, weil der erbsiindliche Mensch unter
der steten Versuchung der Liige und Siinde, also der Geteiltheit und Gespaltenheit
steht. Aber ,vergessen“ kann der Mensch sie nicht — es sei denn so, wie er anf Gott
,vergessen® kann — in der Siinde des Abfalles und der Auflehnung {vgl. Rém 1, 18).

12 Dibelius, Jesus (1939) S. 102.
13 ZeitschriftTheolKirche 47 (1950) 115.






