Priesterliche Frommigkeit,
Ordensfrommigkeit, Laienfrommigkeit

Von Friedrich Wulf S.J., Minchen

Das Problem der ,Stinde“ in der Kirche ist nach wie vor Gegenstand einer leb-
haften Aussprachel. Es geht dabei in der Hauptsache um folgende Fragen: Was
begriindet einen kirchlichen Stand, was macht sein Wesen aus, wieviel Stinde gibt
es in der Kirche, wodurch unterscheiden sie sich voneinander und wie verhalten sie
sich zueinander, welches sind ihre theologischen Grundlagen, worin liegt ihre Auf-
gabe und ihre Bedeutung fiir Kirche und Welt, endlich, wie sieht die ihnen entspre-
chende Frommigkeit aus? Wir greifen von diesen Fragen hier nur die letztere auf.
Da ihre Beantwortung aber die Losung der anderen Fragen in etwa schon voraus-
setzt, werden auch diese hin und wieder beriihrt.

Man spricht fiir gewohnlich von drei kirchlichen Standen: vom Priesterstand, vom
Ordensstand? und vom Laienstand. Diese Redeweise besteht zu Recht. Denn wenn
es auch noch sehr umstritten ist, was einen kirchlichen Stand ausmacht und was ihn
begriindet3, wenn es insbesondere noch unklar bleibt, was der Laienstand oder wie
man heute gerne sagt: der , Weltstand der Laien“ theologisch gesehen ist, so werden
doch seit altersher in der katholischen Uberlieferung Priester, Monche und Laien -
immer wieder als kirchliche Stinde zusammen aufgezihlt, und diese Aufzihlung
gilt als erschopfend, so da das Personenrecht des kirchlichen Rechtsbuches diese
Dreiteilung als selbstverstiandlich voraussetzt. Die Rangfolge, in der diese ,Stinde”
im Laufe der Kirchengeschichte gesehen wurden, ist bei den einzelnen Schriftstellern
verschieden; bald nehmen die Kleriker, bald die Monche die Spitze der kirchlichen
Stindehierarchie eint. Das zeigt eine gewisse Unsicherheit. Bei genauerem Zusehen
erkennt man denn auch, daf es sich nicht um eine echte Dreiergruppe handelt, son-

1 Wir geben hier nur die Aufsdtze aus der jingsten Zeit an: Hermann Seiler, Fragen
um eine Theologie des Laien, in: Civitas, Monatsschrift des schweizerischen
Studentenvereins 11 (1956) 5. Heft (Sonderheft: Der Laie in der Kirche) 179 ff.; Hans Urs
von Balthasar, Wesen und Tragweite der Sdkularinstitute, in: Civitas,
s.0. 196ff.; Karl Rahner S. J., Bemerkungen zur Theologie der Sikular-
institute, in: Orientierung, Zirich, 20 (1956) Nr. 8, 30. April, S. 87ff.; Hans Urs von
Balthasar, Zur Theologie der Sdkularinstitute, in: Geist und Leben 29
(1956) 182£f.; Dominikus Thalkammer S. ], Das Gesprdch iiber die Stdnde in
der Kirche, in: Der Grofie Entschluff, 11 (1956) Septemberheft, S. 521f.

2 Besser nnd genauer wurde man vom ,Ratestand® sprechen, der alle umfafit, die die
evangelischen Rite im Vollsinn zur Grundlage ihres l.ebens gemacht haben, also auch die
Séakularinstitute, deren Mitglieder keine eigentlichen Ordensleute sind.

3 Das hingt hauptsachlich damit zusammen, dafl es kirchengeschichtlich gesehen keinen
eindeutigen Begriff des ,Standes“ gibt, und manche Fragen, wie die iiber den ,Weltstand
der Laien® nnd die Theologie des Laienstandes, erst heute in aller Klarheit gestellt werden.

¢ z.B. Mon. Germ. Capit. I, 274f: canonici, monachi et laici, umgekehrt bei Agobard
von Lyon: monachi, clerici, ceteri fideles (PL 104, 118). Abt Servatus Lupus von Ferriéres
nennt das Ménchtum im Vergleich zum bonum des Priesterstandes das melius (Mon. Germ.
Ep. VI, ep. 29, p. 36), wihrend Thomas von Aquin das Priestertum als die hohere Wiirde
bezeichnet (S. Th. 1la, Ilae 184a 8: praeeminentia ordinis quantum ad dignitatem). Im
Kirchenrecht haben die Priester vor den Religiosen die Prizedenz (CIC 491,2).



428 Friedrich Waulf

dern um zwei Zweiergruppen, indem einmal Klerus und Laien und dann wieder
Moénche und Laien einander gegeniibergestellt werdens. Die Riicksicht, unter der
der Laie in beiden Fallen genannt wird, ist jeweils eine andere. Wird er dem Klerus
gegeniibergestellt, dann ist von der Ordnung des Amtes die Rede, und diese Ord-
nung ist gottlichen Rechts, wird er vom Monchium unterschieden, dann geht es um
die Frage der Heiligkeit. Der Begriff des ,Standes wird alse in der Kirche in
einem zweifachen Sinne gebraucht. Will man darum das Wesentliche und Eigentim-
liche der priesterlichen Frommigkeit, der Ordensfrommigkeit und der Laienfrdm-
migkeit heraunsstellen, dann muff man von diesen beiden Ordnungen: des Amtes und
der Heiligkeit ausgehen. Auf sie geht alle Besonderheit standesbedingter Frommig-
keit zurick.

1. Ordensfrémmigkeit und Laienfrommigkeit

Wenn wir mit der Gegeniiberstellung von Ordensstand und Laienstand begin-
nen, so hat das seinen tiefen Grund. Die Heiligkeit, um die es in dieser Gegen-
fiberstellung geht, die Nachfolge Christi, die Angleichung an ihn, die Verdhnlichung
mit Gott, all das gehort zum innersten Bereich der neutestamentlichen Verkindi-
gung; es bildet daher die Grundlage jeglicher christlichen Frommigkeit, in welchem
Stand sie auch gelebt wird, welches immer die besonderen Aufgaben eines Standes
sein mogen. In dieser Betrachtungsweise sind wir an der Wurzel des christlichen
Heils, ans der alles Leben in der Gnade hervorgeht, an der Quelle, aus der alle
schépfen, hier sichten wir das Ziel, dem alle Christen zustreben miissen. Heiligkeit,
Nachfolge kann nun in zweifacher Form verwirklicht werden, einmal auf dem Weg
der Gebote und dann — nach dem Wort und Beispiel Christi — auf dem Weg
der evangelischen Rite. Aber diese beiden Wege sind nicht zwei voneinander un-
abhingige Groflen, sie laufen, um im Bild zu bleiben, nicht einfach nebeneinander
her, sondern sind in eigentiimlicher Weise miteinander verschlungen. Der Rat setzt
das Gebot varaus und vollendet es; das Gebot hinwiederum erhilt von den Riten
her seine christliche Wegweisung und Antriebe za seiner vollkommenen Erfillung.
Schon aus dieser Tatsache ergeben sich wichtige Folgerungen sowohl fiir die Ordens-
frommigkeit wie fiir die Laienfrommigkeit.

Die Ordensfrommigkeit hat nicht in erster Linie auflergewdhnliche Dinge zum
Inhalt, sondern die allgemein verpflichtenden Glaubensgeheimnisse und die fiir alle
geltenden Forderungen des Evangeliums. Weder das beschauliche noch das tatige —
karitative, apostolische — Leben ist ihr Eigentlichstes und Letztes, sondern die voll-
kommene Erfilllung der Gebote, vor allem des Grundgebotes der Gottes- und
Nichstenliebe. Wo dies iiber dem Gebet, sei es dem Chorgebet oder dem persén-
lichen Gebet, und wire es von mystischer Glut, iiber Bule und Sihne, iiber Klausur
und Gemeinschaftsleben, iiber apostolischer Arbeit und Krankendienst vergessen
wiirde, oder wenigstens nicht mehr geniigend im Bewufitsein stiinde, dort hitte die
Ordensfrémmigkeit den Boden verlaren, in dem sie wurzeln miifite, wire sie nicht
mehr evangelische Frommigkeit, sondern Menschenwerk. Nicht einmal Armuf,
Keuschheit (Jungfriulichkeit) und Gehorsam machen das Wesen der Ordensfrom-

5 CIC 107: ,Nach gottlicher Anordnung sind in der Kirche die Kleriker von den Laien
unterschieden®. CIC 491, 1: ,Die Religiosen haben den Vortritt vor den Laien®.



Priesterliche Frommigkeit, Ordensfromniigkeit, Laienfrémmigkeit 429

migkeit aus, obwohl sie doch den ,Stand der Vollkommenheit* begriinden und am
meisten kennzeichnen. Auch sie sind nicht Selbstzweck, sondern nur Weg zu dem
allen gemeinsamen Ziel, zur Vollkommenheit der Liebe. Die Armut soll den Men-
schen von seiner selbstsiichtigen Anhanglichkeit an den Besitz 16sen, damit er un-
gehinderter sei fiir die selbstlose Liebe, die Keuschheit soll ihn von der selbst-
siichtigen Besitznahme eines anderen Menschen frei halten, um sein Herz weiter
und hingabefahiger zu machen fiir viele, der Gehorsam soll ihm helfen, seinen
selbstslichtigen Figenwillen zu dberwinden, von sich selbst loszukommen, um hell-
hériger und bereiter zu werden fiir den Ruf der Liebe. Immer geht es um das
allen Menschen Aufgetragene, von allen zu Erreichende, um das Eine Notwendige,
fast mochte man sagen: um das Alltagliche, ndmlich im Alltag, in der Gewdhnlich-
keit des Lebens, im Verkehr mit den Menschen zu Ubende und zu Verwirklichende,
um die Umwandlung des selbstsiichtigen Menschen in den Menschen der Liebe, nicht
um ein Sonderideal, um eine Sondervollkommenheit, die nur einigen Auserwihlten
moglich wire und diese von den gewohnlichen Menschen unterschiede.

Das Ordensleben birgt in sich die Gefahr, sich von den Laien in einer falschen
Weise abzuschlieflen, ein Eigenleben zu fithren, das mit der wirklichen Welt und
ihren Aufgaben, ihren Prafungen und Bewihrungen nicht mehr geniigend zu tun
hat, die Eigentiimlichkeiten und Gewohnheiten der Ordensgemeinschaft, ihre be-
sonderen Ubungen und Téatigkeiten als etwas in sich Stehendes und Wertvolles zu
kultivieren und in ihrer Schitzung und Erfiillung die Vollkommenheit des Ordens-
standes zu sehen. Um einer solchen Gefahr zu entgehen, ist es fiir Ordensleute gut,
das Leben der Laien zu kennen, zu beobachten, wie sie nicht nur der Welt verfallen,
sondern auch mit ihr ringen, wie sie sich immer wieder von irdischen Giitern tren-
nen miissen, wie die Ehe, wenn sie treu gelebt wird, zur Selbstlosigkeit erzieht und
die Vielfalt menschlicher Abhingigkeitsverhdltnisse Gehorsam erheischt. Ein vom
Besitz innerlich losgeldster Mensch in der Welt, eine unter groflen Opfern gereifte
cheliche Liebe, e¢in selbstloser Familienvater, der sich und seine eigenen Wiinsche
vergessen zu haben scheint, kann fiir ein vertieftes Verstindnis des eigenen Ordens-
ideals, fiir das Erfassen des wesentlichen Sinnes von Armut, Keuschheit und Gehor-
sam von unschitzbarem Wert sein. Durch solche Erfahrungen wird wieder ins
Bewufitsein geriickt, worauf es in einem christlichen Leben letztlich ankommt, dafl
es die gewohnlichen Tugenden des Alltags sind, die den Christen als heilig erweisen:
Wahrhaftigkeit und Treue, Geduld und Ausdauer, Nachsicht und Verzeihen, Demut
und Giite.

Von hierher gesehen scheinen die durch die Kirche in jiingster Zeit bestatigten
und geforderten Weltlichen Institute eine besondere Aufgabe im Hinblick auf die
Darstellung und Sichtbarmachung des christlichen Heiligkeitsideals zu haben, indem
sie nach zwei Seiten hin beispielhaft sein konnen, fir die Ordensleute im engeren
Sinn wie fiir die Laien. Verwirklichen sie doch die evangelischen Réte mitten in der
Welt. Auflerlich von den Laien und ihrer Weltsituation wenig unterschieden, leben
sie im Grunde das Ideal des Ordenslebens. Den Laien konnen sie deutlich machen,
dafl auch das Leben in der Welt von den evangelischen Riten geprigt sein muf,
wenn es ein christliches sein will, den Ordensleuten, worauf das Ordensleben letzt-



430 Friedrich Waulf

lich abzielt, welche Aufgabe es fiir die Verdhristlichung und Erlosung der Welt hat.
Sie versinnbilden damit die Einheit des christlichen Heiligkeitsideals, das fiir alle
gultig ist und das am vollkommensten von Christus dem Herrn selbst dargelebt
wurde, der sowohl mitten in der Welt war, in Familie und Beruf, unter den Men-
schen weilend, ihre Freuden und Leiden teilend, wie auch aus der Welt heraus-
genommen, da er ,nichts hatte, wohin er sein Haupt legen konnte“ (Mt 8, 20), der
die Gewohnlichkeit eines Menschenlebens verband mit der Uberwindung der Welt
durch Armut, Keuschheit nnd Gehorsam.

Wie nun die Ordensfrémmigkeit nur dann dem Evangelium entspricht, wenn sie
auf das gewohnliche Leben schaut und mit der Welt der Laien in Verbindung bleibt,
so wird auch die Laienfrommigkeit nur dann dem Geiste Christi gerecht, wenn sie
auf die Ordensfrommigkeit blickt und von ihr wesentliche Antriebe empfingt. Fiir
eine tiefere Erfassung der evangelischen Grundlagen der Laienfrommigkeit muf}
man darum zunichst einmal das Zeichenhafte des Ordensstandes, seine vorbild-
hafte Bedeutung fiir alle Christen herausstellen. Worin besteht dieses Zeichenhafte
und Vorbildliche?

Durch die evangelischen Rite von Armut, Keuschheit und Gehorsam soll nicht nur
die siindige Welt, die Selbstsucht des Menschen iiberwunden werden; in ihnen wird
auch die zukiinftige Welt der Auferstchung und Herrlichkeit, die Vollendung des
Menschen in der Liebe zeichenhaft vorweggenommen. Im Himmel gibt es kein
Eigentum mehr, durch das der Besitz einer Sache dem einen gehdrte und dem an-
deren verwehrt wire, sondern alles gehért allen gemeinsam, ohne dafl der eine
den andern im Gebrauch oder Genufl der ewigen Giiter stéren wiirde. Und weiter:
»~Die von den Toten auferstehen, werden weder heiraten noch verheiratet, sondern
sind wie die Engel im Himmel“ (Mk 12, 25). Ihr Herz ist ungeteilt an Gott ver-
schenkt, aber in Gott ebenso ungeteilt an alle, die Gott lieben. Endlich: In der An-
schauung und im Besitz Gottes will der Selige des Himmels nicht mehr iiber sich
verfugen, sondern ganz Gott gehoren und ihn Gber sich verfiigen lassen; er konnte
gar nicht anders, da es seine eigene Vollendung ist, den unmittelbar erkannten
Gotteswillen in Liebe zu umfangen und darin an der Verherrlichung Gottes teil-
zunehmen. Nun nehmen zwar alle Christen die Herrlichkeit der Kinder Gottes in
der Gnade schon vorweg, aber der Ordensstand macht doch in besonderer Weise
sichtbar, wie dies in unserem Pilgerstand geschieht, nimlich im Zeichen und unter
der Verhiillung des Kreuzes. Da Christus der Herr diesen Weg fiir uns vorausge-
gangen ist, sollen auch wir ihn nachgehen; da er nns die Herrlichkeit des ewigen
Lebens am Kreuz erwirkt hat, sollen auch wir nur durch das Kreuz an dieser Herr-
lichkeit teilnehmen. Aber entscheidend ist doch, dafl es eben die Herrlichkeit ist,
die in den Zeichen von Armut, Keuschheit und Gehorsam dargestellt wird. In der
Freiheit vom Besitz soll ,das Hundertfaltige in dieser Welt* (Mk 10,29 f) der
oSchatz im Himmel“ (Lk 12, 33) aufleuchten, in der Freiheit von fleischlichen
Bindungen die Gréfle und Weite des gottverbundenen Herzens, in der Freiheit
von sich selbst die Verfigbarkeit fiir Gott, die hundertfiltige Ernte verheifit.

In dieser Zeichenhaftigkeit ist der Ordensstand Vorbild fir jeden Stand in der
Kirche. Er macht die theologische Grundstruktur unserer Anteilnahme an der Er-
16sung und damit den Weg zur Heiligkeit stellvertretend fiir die ganze Kirche deut-



Priesterliche Frommigkeit, Ordensfrommigkeit, Laienfrommigkeit 431

lich. Unter der Riicksicht des Strebens nach Vollkommenheit — nicht des Amtes! —
ist er darum nach dem Zeugnis der kirchlichen Uberlieferung der Stand der Voll-
kommenheit schlechthin, der einzige Stand; es gibt keine anderen Stande in der
Kirche, die als solche in dhnlicher Klarheit zeigten, worin das Wesen der christ-
lichen Heiligkeit besteht und auf welchem Wege sie erreicht wird, es gibt nur einen
Vollkommenheitsstand“8. In ihm soll die Losschdlung des selbstsiichtigen Menschen
von den Geschdpfen exemplarisch, vorbildhaft fiir alle Christen gelebt werden, in
ihm soll aber ebenso exemplarisch die Herrlichkeit des ewigen Lebens, die Voll-
endung des Menschen in der Liebe anfleuchten. Wo dies nicht geschieht, kommt
der Einzelne im Orden seiner Berufsgnade nicht nach, erfiillt er nicht seine
Standespflichten. Darum darf auch niemand zu diesem Stand zugelassen wer-
den, der nicht in besonderer Weise von Gott zu ihm bernfen wire. Diese Be-
rufung ist wieder einzig in ihrer Art. Es gibt — von der christlichen Vollkom-
menheit her gesehen! — keine besondere Berufung zum Laienstand oder Welt-
stand. Und auch die Berufung zum Priesterstand ist eine andere als die zam Ordens-
stand; sie steht als solche nicht unter dem Zeichen der subjektiven Aneignung der
Erlésung, sondern des objektiven Amtes, der Anteilnahme am Hohenpriestertum
Christi, der Austeilung der Erlgsungsgnaden; ihr Kriterium ist darum auch nicht
in erster Linie das Verlangen nach der christlichen Heiligkeit, sondern die Ge-
eignetheit, die selbstverstindlich nicht nur natirliche Gaben, sondern auch Tu-
genden, (ein bestimmtes Mafl von) Heiligkeit voraussetzt?.

An solchen Uberlegungen wird ohne weiteres klar, warum Ordensfrommigkeit
und Laienfrémmigkeit {entsprechend die priesterliche Frémmigkeit) nicht so von-
einander verschieden sind, wie man das in neuerer Zeit 6fter behanptet. Bei dem
an sich berechtigten Bemithen um die Herausarbeitung einer den Laien und ihren
Aufgaben angepafiten Frémmigkeit hat man nicht immer geniigend beachtet, daf
die ein wenig argwOhnisch und als esoterisch betrachtete ,Monchsfrommigkeit®
gerade kein Sonderideal sein will, sondern nur die allgemein giiltigen Grundlagen,
die tiefste Schicht der christlichen Frommigkeit iiberhaupt hervorhebt. Jeden Christen
ruft Gott tiglich im Sinne der Réite {und es gibt unendlich viele Rite!), denn jede
Gnade ist Gnade Christi, das heifit aber des Kreuzes, die darum zunachst immer
aus der Welt herausruft, zum Kreuz hin und erst im Krenz zur Glorie. Jedes Stre-
ben nach Vollkommenheit {und dazu sind alle Christen verpflichtet!) hat darum -
etwas mit Armut, Keuschheit und Gehorsam zu tun, mit der Losschdlung vom ma-
teriellen Besitz, von Menschen und von sich selbst. Niemand darf sich einreden, er
sei durch seinen Stand nur an bestimmte Forderungen gebunden, die man von
vornherein festlegen konnte, nicht mehr und nicht weniger; wer das tite, wiirde auf
die Dauer nicht einmal die Substanz der Gebote halten.

Die Loslosung von selbstsiichtigen Bindungen an die Giter dieser Welt for-

8 Wir sehen von der Meinung des hl. Thomas ab, der auch den Bischofsstand als ,Stand
der Vollkommenheit“ bezeichnet, weil hier der Begriff des Vollkommenheitsstandes in einem
anderen Sinne gebraucht wird als beim Ordensstand; es fehlt ihm der Vorbildcharakter,
auf den es uns in unserem Zusammenhang ankommt.

7 So Thomas von Aquin, S. Th. IIa Ilae 183 a8; zur Erginzung IIa Ilae 184 a8 c:
»Durdch die heilige Priesterweihe wird man mit den erhabensten Aufgaben betraut ... dazu
ist eine groflere Heiligkeit erfordert, als sie der Ordensstand verlangt®.



432 Friedrich Wulf

dert vom Laien nicht nur diesen und jenen aufleren Verzicht, sondern ein viel tie-
feres inneres Sich-Trennen im ganzen. Anders wird er Gott nicht niher kommen,
wird er nicht zur selbstlosen Liebe gelangen. Das in Armut, Keuschheit und Gehor-
sam sich kundtuende schmerzliche Sterben bleibt niemandem erspart. Am deut-
lichsten zeigt sich das vielleicht in der Ehe. Bald sind es die dufleren Verhiltnisse,
die hier ein Sterben-miissen mit sich bringen: Wohnungsnot, Kinderzahl, Krank-
heit, wirtschaftliche Sorgen, erzwungene Trennung der Ehegatten, bald eine natiir-
liche gegenseitige Entfremdung, wie sie nicht selten und nicht immer schuldhaft
im Laufe der Zeit eintritt, oder auch seelische Not, psychische Erkrankungen. Am
tiefsten reicht jenes Sterben, das rein um Gottes willen auf sich genommen und
erfahren wird, wenn ndmlich die Ehegatten von der Liebe Gottes gezogen wer-
den und deren Werben nachkommen, ohne damit aufzuhéren, sich gegenseitig ihre
ganze Zuneigung zu schenken. Nirgendwo wird wohl auch mehr die innere Ver-
wandtschaft der eigenen Frommigkeit mit der des Ordensstandes empfunden.

Das von Christus geforderte Sterben wird aber nur dann dem Sinn und Ziel der
Frohen Botschaft entsprechen, wenn es auch etwas von dem Reichtum des neuen
Lebens aufscheinen lafit. Wenn den engeren Nachfolgern Jesu, den Aposteln und
Jingern, fur das Verlassen von Vater und Mutter, Bruder und Schwester, Haus
und Hof das ,Hundertfdltige in dieser Welt... und in der kiinftigen Welt das
ewige Leben® vom Herrn verheifen wurde, dann gilt diese Verheilung auch de-
nen, die das Verlassen innerhalb und im Gebrauch der Giiter dieser Welt vollzie-
hen, den Laien. Alles, was der Mensch aus Liebe zu Gott und um des Nichsten
willen herschenkt, erhilt er tausendfach zuriick, in einer Weise, die nur der kennt,
der zu opfern gelernt hat. Je weniger er Dingen und Menschen gierig, um sich und
seinen Vorteil besorgt, unlauter und ehrgeizig gegeniibertritt, um so mehr er6ff-
nen sie sich ihm und vertrauen sich thm an, wahrend Selbstsucht blind macht und
die Welt als verschlossen und feindselig empfinden 148t. Verlassen und Sterben,
von denen das Evangelium so oft spricht, bedeuten also keineswegs, dafl sich der
Christ in rein spirituelle Gefilde zuriickzuziehen habe, um dort sein wahres Gliick
zu finden. Im Gegenteil, gerade der Christ sollte mit offenen und klaren Augen den
echten Gittern dieser Welt begegnen, und weil er es mit reinem, lauterem Herzen
tut (sofern nur das der Fall ist!}, wird er in ganz anderer Weise als der Selbstsiich-
tige ihrer Schonheit und Innigkeit, ihres verborgenen Glanzes und ihres Adels
gewahr, Je mehr er sie 14f8t, um so mehr gehdren sie ihm, besitzt er sie. Hier gilt das
Wort des Apostels: ,Alles ist euer, ihr aber seid Christi* (1 Kor 3,23).

Will man die auf dem Verhiltnis und der inneren Einheit von Gebot und Rat
aufbauende Frommigkeit theologisch kennzeichnen, so kénnte man sagen, dafl sie
in erster Linie durch das Geheimnis von Tod und Auferstehung Christi, von
Kreuz und Glorie bestimmt sei. Sie ist damit einmal eine Frommigkeit des
Weges, des Auszugs aus dieser Welt, des Hiniibergangs in das ewige Leben, des
Hinter- Jesus-Hergehens. ,Wer mir nachfolgen will, der verleugne sich selbst (als
kenne er sich nicht mehr) und nehme (wie ein zom Tod Verurteilter) sein Kreuz auof
sich und so folge er mir“(Mk 8, 34). Sie ist aber auch eine Frommigkeit des Zieles,
des Schon-Angekommenseins, des engelgleichen Lebens, der Anbetung und der
Liebe. ,Seid ihr also mit Christus auferstanden, so suchet, was droben ist, wo Chri-



Pnesterlzdze Frommigkeit, Ordensfrommigkeit, Laienfrommigkeit 433

stus zur Rechten Gottes sitzt. Was droben ist, habt im Sinn, nicht was auf Erden®
(Kol 3, 11). Dabei gehen Weg und Ziel gleichsam ineinander iber. Im Sterben zeigt
sich das Leben, im Tod die Auferstehung, hinter dem Kreuz leuchtet die Glorie her-
vor, Karfreitag und Ostern sind nur ein Fest, das grofle Fest der Erlosung. ,Gott,
der befahl, daf aus der Finsternis Licht sich entziinde, lieR es auch in unseren Herzen
aufstrahlen, um die Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes auf dem Antlitz Jesu Christi
erglanzen zu lassen. Wir tragen jedoch diesen Schatz in zerbrechlichen Geféfien®
(2 Kor 4, 6f). ,Als Sterbende und siehe, wir leben, als Geziichtigte und doch nicht
getotet, als Travernde, doch stets voll Freude, als Arme und doch viele bereichernd,
als Habenichtse und doch alles besitzend“ (2 Kor 6, 9f). Unmittelbar ist es eine
Frommigkeit, die auf die Vollendung des Einzelnen abzielt, nicht der Gemeinschaft,
nicht der Welt, weder der hiesigen noch der zukiinftigen. Denn es geht in ihr um
die personliche Berufung, um persénliche Nachfolge, um personliche Anteilnahme
an Kreuz und Herrlichkeit Christi. Das heifit aber nicht, als strebe der Christ in ihr
nur nach der eigenen Heiligkeit, wie es dem Mdnchtum oft genug vorgeworfen wor-
den ist. Nachfolge Christi bedeutet vielmehr Mitgeopfert- und -gekreuzigtwerden zur
Erlésung des Menschengeschlechtes, um ,,zu ergianzen im eigenen Fleisch, was an den '
Drangsalen Christi noch aussteht” (Kol 1, 24). Und ebenso ist engelgleiches Leben
nicht nur personliche Seligkeit, sondern weil diese in der Vollendung in der Liebe
besteht, ein Fiir-andere-da-sein, selbstloses Helfen und Verschenken, Wohlwollen,
Verzeihen und Gitte. Eine Frommigkeit, die durch das Streben nach der persénlichen
Vollkommenheit gekennzeichnet ist, wird notwendig zu einer apostolischen From-
migkeit, auch wenn sie sich in schweigender Anbetung vor Gott und in kultischem
Dienst auswirkte. Immer stiinde sie unter dem Gesetz der Stellvertretung fiir andere,
des Dienstes am Néchsten, und auch fiir sie wirde das Herrenwort gelten: ,Eine gro-
flere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt fiir seine Freunde® (Joh 15, 13).

11. Priesterliche Frommigkeit und Laienfrommigkeit

Wir haben nun von der Ordnung des Amtes in der Kirche und der auf ihr sich
griindenden Fréommigkeit zn handeln. Wenn wir vom kirchlichen Amt sprechen, dann
meinen wir fiir gewohnlich und mit Recht den Klerus. Es gibt aber im Raum der Kir-
che auch ,Amter®, die den Laien eigentiimlich sind und speziell ihnen zukommen.
Sie liegen zwar nicht auf der gleichen Ebene wie die der kirchlichen Hierarchie. In
bezug auf die Regierungs- und Weihegewalt gibt es in der Kirche kraft gottlicher
Einrichtung nur die Gliederung von Lehrenden und Hérenden, Spendenden und
Empfangenden. Aber gerade durch den Empfang einiger Sakramente werden auch
den Laien Vollmachten gegeben in Hinsicht auf den gottlichen Dienst, zur Mitarbeit
am Reiche Gottes und zum Aufbau des Leibes Christi. Da ist zunichst einmal das
Fhesakrament, das einen Stand begriindet und Amtsgnaden verleiht. Man nennt es
darum auch ofter das Sakrament der Elternweihe und setzt es gern in Parallele zur
Priesterweihe. Aber auch Taufe und Firmung haben eine innere Nihe zum Weihe-
sakrament. Sie prigen wie dieses der Secle ein unausloschliches, gnadenhaftes Zei-
chen ein, durch das der Gliubige Anteil am Hohenpriestertum Christi erhalt. Sie
haben darum auch wie das Weihesakrament konsekratorische Wirkung. Thomas von



434 " Friedrich Waulf

Aquin sagt. durch sie werde ,der Mensch durch eine gewisse Weihe geheiligt, weil
ndmlich zum gottlichen Kult bestellt“s. Diese auf der Gnade beruhenden Weihen,
Beauftragungen, Dienste und Amter, die Christi Erlosungswerk hier auf Erden fort-
setzen sollen und Thn, den Herrn selbst in verschiedener Weise und Stufung repra-
sentieren, sind der Ausgangspunkt und der Quellgrund bestimmter Frommigkeits-
haltungen; sie kénnen den Beauftragten in ungemein tiefer Weise formen und pra-
gen, indem sie einen Reichtun von Motiven fiir das Beten und Handeln zur Ver-
fiigung stellen. Davon soll nun die Rede sein.

Allen auf einer sakramentalen Weihe beruhenden Vollmachten, allen kirchlichen
Amtern gemeinsam ist, dafl sie an Stelle Christi und in seinem Auftrag ausgeiibt
werden; in der Ehe kommt noch hinzn, daf die brautliche Begegnung des Herrn mit
seiner Kirche abgebildet wird. Immer ist eine grofie Nahe zur Sendung Christi, zu
seinem Hohenpriestertum, seinem Koénigsamt, zum Herrn als Haupt des Leibes der
Kirche gegeben. Es ist nicht der persénliche Jesus der individuellen Nachfolge, der
reprisentiert und vertreten wird, sondern der von Gott verheilene und gesandte
Christus, in seiner amtlichen Eigenschaft als Herr der Schopfung und der Kirche,
als Vollbringer und Vollender des Erlésungswerkes. Die daraus sich ergebende
Frommigkeit ist darum direkt nicht auf die eigene Vollkommenheit ausgerichtet,
die vielmehr vorausgesetzt wird, sondern anf die Vollendung der Gemeinschaft, der
Kirche, der Menschheit. Der Priester, sagt Thomas von Aquin, sei durch die Weihe
zu einem ,Vollender der anderen (perfector aliorum) bestellt worden; Weihe-
sakrament und Ehe seien auf die ,, Vollkommenheit der Gemeinschaft hingeordnet“?.
Von hierher eignet dieser Frommigkeit sowohl ein personaler wie ein institu-
tioneller Bezug. Zunichst der personale Bezug. Wer ein Amt innehat, hat fiir
andere zu sorgen, christlich gesehen: auch fiir andere stellvertretend zu leiden. Man
erinnert sich an die Haltung des Vélkerapostels, der ,persénlich ausgeschlossen, fern
von Christus sein mdchte fur seine Brider, seine Stammesgenossen dem Fleische
nach“ (Rém 9, 8). Alle Formen der Nichstenliebe bekommen vom Amt her eine
besondere Note. Dazu tritt der institutionelle Bezug. Denn die Gemeinschaft ist mehr
als eine Summe von Einzelpersonen. Sie hat ihr Eigensein und bedarf zu ihrer Ent-
faltung der Umwelt, des Raumes, gesellschaftlicher Gebilde und Einrichtungen. Das
bringt mit sich, dall es hier nicht in erster Linie um die jenseitige Welt, um die
eschatologische Vollendung geht, sondern um die irdische Heilsordnung, um die
Ausbreitung des Reiches Gottes in dieser Zeit, um den Aufbau des Leibes Christi,
um die sichtbare Kirche, um die Erlésung der Welt und der Schépfung als solcher,
ihrer naturrechtlichen Institutionen und profanen Sachbereiche. Sucht man nach dem
theologischen Fundament, auf der eine solche institutionelle Frommigkeit in spe-
zieller Weise aufruht, dann ist es nicht so sehr das Geheimnis von Tod und Auf-
erstehung, das in jedem Fall die Mitte der christlichen Heilsordnung ausmacht,
sondern die Geheimnisse des Anfangs und des Endes der Erldsung, nimlich der In-
karnation sowie der endgiiltigen Aufrichtung des Reiches Gottes hier auf Erden
durch den wiederkommenden Herrn. Durch ihre Ausrichtung auf die sichtbare Welt

8 S. Th. I11, 63 a. 6 ad 2; ,der (sakramentale) Charakter vermittelt eine gewisse geistliche
Vollmacht, die sich auf alles bezieht, was den géttlichen Kult betrifft® (ebd. a. 2 ¢).
9 S, Th. Suppl. qu. 34 a. 2¢ und ad 2.



Priesterliche Frommigkeit, Ordensfrommigkeit, Laienfrommigkeit 435

erfahrt diese Frommigkeit eine Nihe zur miihevollen Berufsarbeit, durch ihren
Ausblick auf das Ende aller Heilsgeschichte erhilt sie aber auch eine groflartige
Weite, Zuversicht und Kraft; selbst die Leiden Christi in seinem Leibe der Kirche
lassen den Sieg schon durchscheinen.

In diese allgemeine Charakterisierung der Frémmigkeit, die auf dem Amt in der
Kirche griindet, fiigt sich nun das Besondere der Frommigkeit des Priestertums und
des Laienstandes ohne Schwierigkeiten eimn.

Der Priester steht und handelt aufgrund der sakramentalen Weihe sowie der
Sendung und Beauftragung durch den Bischof, den Nachfolger der Apostel, in ein-
zigartiger Weise in der Person Christi. Will man darum sein Wesen kurz und
treffend kennzeichnen, so kann man einfach sagen, er sei der Geweihte und Ge-
sandte. Davon mufl nun auch sein Geist und sein Herz erfiillt sein; das muf} seiner
Frommigkeit eine erste Ausrichtung geben. Er darf nicht mehr alles tun, was Men-
schen in der Welt durchaus mit gutem Gewissen tun kénnen, und zwar nicht nur
wegen des damit vielleicht verbundenen Argernisses, sondern weil er als Geweihter
einen sakralen Charakter bekommen hat, dem Profanen entzogen worden ist. Er
ist ein Herausgenommener, ein Ausgesonderter, ein Erwihlter. Sein eigentlicher
Wohnort ist nicht mehr die Welt, in der gewéhnlichen Gemeinschaft der Menschen,
sondern das Heiligtum, die Stétte des Kultes, des Gebetes und Opfers Christi. Dort
mufl er darum mit seinen Gedanken, seinen Wiinschen und Empfindungen zu Hause
sein. Davon muf} auch fiir die ihm Anvertrauten etwas spirbar werden, nicht durch
ein betont frommes Auftreten und Gebaren, nicht durch einen unertréglichen pasto-
ralen Ton, sondern vom Kern der Person her. Wo immer er auftritt, nicht zuletzt im
Gegeniiber von Mensch zu Mensch, muf} eine priesterliche Haltung und Gesinnung
durchscheinen, mufl der Herr irgendwie erfahrbar mitgegenwirtig sein. — Dem
Geweihtsein gesellt sich das Gesandtsein hinzu. Gesandtsein heifit eine Botschaft
weitergeben, einen Auftrag ansfithren miissen. Das verleiht der priesterlichen From-
migkeit einerseits etwas Prophetisches, Grofes und Erhabenes, aber auch den Cha-
rakter des Dienens und Verfiigtwerdens. Das Bewufitsein eines heiligen Miissens
kann sowohl emporreifien wie auch demiitig machen und sogar bedriicken. Der Prie-
ster ist immer Herr und Knecht zugleich; Herr, weil er an der Autoritit Gottes und
Christi teilnimmt, Knecht, weil er in deren Dienst steht und zum Diener der Men-
schen bestellt ist. Die Getauften werden ihm darum Ehrfurcht entgegenbringen,
haben aber auch ein Recht auf sein Dienen: in der Verkiindigung des Wortes und
in der Spendung der Sakramente.

Schon auns diesem ersten Aufrifl wird ersichtlich, dafl die Frommigkeit des Prie-
sters nach zwei Seiten hin schaut, einmal auf Gott und dann auf die Menschen, auf
den einzelnen wie anf die Kirche als ganze. Sie hat einen eindeutig mittlerischen
Charakter. Das 1dfit sich sehr schon an der Art und Weise entfalten, wie der Prie-
ster am dreifachen Amt Christi, am Lehramt, Priesteramt und Hirtenamt teilnimmt.

Dem Priester ist das Wort Gottes zur Bewahrung und zur Verkiindigung anver-
traut. Predigt, Unterricht und Unterweisung werden darum seine Frémmigkeit
entscheidend mitpragen. Man konnte diese geradezu eine Frommigkeit des Wortes
nennen, weil sie vom Worte Gottes herkommt und seiner Verkiindigung dient. Der



436 Friedrich Wulf

Priester mnf} wegen der ihm von Christus durch seinen Bischof aufgegebenen Auf-
gabe mehr mit der Schrift und der Uberlieferung nmgehen als der gewdhnliche
Christ. Auch wenn die Kirche es ithm nicht ansdriicklich zur Pflicht machte (CIC 125,
126), wire er aufgrund seines besonderen Auftrages zum Studium und zum Medi-
tieren des Wortes Gottes angehalten. Er mof) zuvor selbst von diesem Wort durch-
drungen und erfiillt sein, ehe er es verkiindigt. Und auch der Vollzug der Verkiin-
digung ist wieder ein Akt seiner Frommigkeit. Ja, dieser Vollzug offenbart, wenn
er das ist, was er sein soll, dhnlich wie der Vollzug der Heiligen Geheimnisse von
Opfer und Sakrament, ein wesentliches Element priesterlicher Frommigkeit. Er zeigt,
wie sehr der Priester sich selbst zuriickstellen und vergessen mufi. Kommt es doch
bei der Verkiindigung nicht in erster Linie auf das natiirliche Talent des Verkiindi-
gers an, auf seine Rhetorik nnd Gescheitheit, sondern darauf, dafl das Wort Gottes
rein und unverfilscht zum Ténen kommt. Die Verkiindigung ist ein pneumati-
scher Vorgang, in dem das Wort Gottes wie von einem Herold proklamiert wird,
so dafl der eigentliche Redende, ndmlich Gott, zu Wort kommt und den Gléinbigen
gegenwartig wird. Das aber hat zur Voranssetzung, dafl der Verkiindiger sich dem
Worte Gottes hingibt, innerlich auf es hérend und es mit dem Herzen aufnehmend;
er ist nur Diener des Wortes. Die Art und Weise, in der er es weitergibt, hat wie-
derum dienende Funktion. Er darf sich nicht selbst darstellen wollen, sondern muf}
auf die Horer bedacht sein, muf sich ihnen und ihrer Aufnahmefihigkeit anpassen;
er ist auch in der Verkiindigung nichts als ein Diener.

Der Zusammenhang zwischen dem Priesteramt im engeren Sinne und der prie-
sterlichen Frommigkeit liegt auf der Hand. ,Wer dem géttlichen Dienst geweiht
ist?, sagt Thomas von Aquin, ,erlangt eine konigliche Wiirde und mnfl vollkom-
men in der Tugend sein“1®. ,Zur rechten Ausiibung der Weihegewalten geniigt
(nach ihm) nicht jede beliebige Tugend, sondern ist eine ganz ausgezeichnete Tu-
gend erforderlich, damit so diejenigen, die durch den Empfang der Weihe {iber das
Christliche Volk gesetzt werden, es auch durch das Verdienst der Heiligkeit iiber-
ragen“1!. Insbesondere erfordert nach Thomas der Dienst am Altar, der Christus
dem Herrn selbst gilt, eine grofere innere Heiligkeit, als sie der Ordensstand ver-
langt. Darum siindigt auch der Priester, der etwas der Heiligkeit Widersprechendes
tut, schwerer, als der Ordensmann, der die heiligen Weihen nicht besitzt!2. Und auch
die Art und Weise priesterlicher Heiligkeit wird durch die Ansiibung der Weihe-
gewalten mitgeprigt. Am Altar, bei der Ausspendung der Sakramente wird dem
Priester klar, daf} er nicht nur der Geweihte ist, sondern auch ein Weihender, ein
Segnender, ein Gnaden Spendender, ein Verwandelnder, ,Diener Christi und Aus-
teiler der Geheimnisse Gottes* (1 Kor 4,1). Seine Frommigkeit ist kultischer Art. Das
muf sich in seinem religiosen Bewufitsein widerspiegeln. Ihm ist die Konsekration
der Menschen und der Welt fiir Gott aufgegeben. Was immer er anfafit und be-
ginnt, soll durch ihn geheiligt werden; die Menschen, denen er begegnet, sollen aus
dem Umgang mit ikm heiliger hervorgehen.

Endlich noch das Hirtenamt. In der Leitung der Glaubigen, soweit sie ihm vom

30 IV Sent, dist. 24, qu. 1, a. 2.
1 Suppl. qu. 35, a. 1, ad 3.
12 §.Th. 11, qu. 184, a. 8.



Priesterliche Frommigkeit, Ordensfrommigkeit, Laienfrommigkeit 437

Bischof anvertraut ist, reprasentiert der Priester den himmlischen Vater, vertritt er
Christus, ,den Hirten und Bischof eurer Seelen“ (1 Petr 2, 25), den ,erhabenen Hir-
ten der Schafe“ (Hebr 13, 20). Er mufl darum in der Seelsorge Vater und Hirt sein,
er muf dic Eigenschaften des ,guten Hirten“ haben. Dazu hat er nicht nur von
vornherein die Gnaden des Amtes bekommen, dazu eifert ihn auch die Ausiibung
seines Amtes an. Welcher Priester wiirde nicht durch den Umgang mit den Menschen
michtige Antriebe zur Heiligkeit erfahren, zum Helfen, Verzeihen und Erbarmen,
wenn er menschlicher Armseligkeit begegnet, zu nevem Eifer und zur Demut, wenn
andere ihm ihr Herz eréffnen, sich Rat holen, sich in der hl. Beichte vor ihm ver-
demiitigen, sich seiner Leitung anvertrauen und unterwerfen.

So kann man wohl sagen, daf} es keinen Stand und Beruf gibt, der so unmittelbar
zur Heiligkeit aufruft und zugleich die Form der Frommigkeit so mitpragt wie der
des Priesters. Wenn Heiligkeit Vollendung in der Liebe besagt, dann erzieht das
Priestertum dazu in auflergewdhnlicher Weise. Das priesterliche Tun ist Da-sein-
fir-andere. Selbst im innersten Bezirk seiner Seele, im Beten, steht der Priester
stellvertretend fiir andere. Alles, was er als Priester tut, tut er wirksam nur im Na-
men der Kirche: die Darbringung des Opfers wie die Spendung der Sakramente, die
Verkiindigung des Wortes Gottes wie das Beten des Stundengebctes. Die Kirche aber
ist Christus, und Christus ist ,fiir uns und um unseres Heiles willen vom Himmel
herabgestiegen“. So hat die priesterliche Frommigkeit ihr Ziel darin, den Laien
besser dienen zu konnen, ihnen behilflich zu sein zu ihrem eigenen Heil wie auch
zur Heiligung der Welt, zur Wiederherstellung der urspriinglichen Ordnung, da-
mit ,Gott alles in ajlem sei® (1 Kor 15, 28).

Die Frommigkeit des Laien, soweit sie auf einem ,Amt“ in der Kirche beruht,
geht auf die drei Sakramente der Taufe, der Firmung und der Ehe zuriick. Sie sind
die Quelle aller neutestamentlichen Berufungen, die den Laien zur Verchristlichung
und Miterlosung der Welt zuteil werden. Am klarsten tritt das bei der Ehe hervor.
Hier féllt die naturrechtliche Institution mit dem Sakrament zusammen. Die Ehe
als solche ist durch die sakramentale Gnade geheiligt. Damit wird die im Sakrament
deutlich werdende gottliche Berufung einem ganz bestimmten weltlichen Sinn- und
Aufgabenfeld zugewiesen. Alles, was eine Ehe ausmacht: das Verhiltnis der Ehe-
gatten zueinander, die Kinder, das Heim, die Arbeit fiir den Unterhalt und das
Fortkommen der Familie, all dies gehért zugleich in den Bereich der Erlosung und
Heiligung der Welt, ist Gegenstand christlicher Frommigkeit. Was diese Frommig-
keit vor allem kennzeichnet, ist die Gemeinsamkeit der Gedanken, der Empfindun-
gen und des Strebens, des Betens und des Opferns, des Sich-Freuens und des Leidens.
Ihr Ziel ist die Gestaltung einer christlichen Gemeinschaft der Liebe, in deren Mitte
Christus wohnt, ja deren Mitte Er selbst ist. In der Familie soll nicht nur der Ein-
zelne, sondern ein Bereich der Schopfung, eine Gemeinschaft die Erlosungsordnung,
die neue Schopfung, den neuen Himmel und die neue Erde widerspiegeln. ,Siehe,
das Zelt Gottes unter den Menschen! Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden
sein Volk sein“ (Geh Offb 21, 3). Und so wie Reich Gottes in dieser Weltzeit nur
in der Kirche und durch die Kirche verwirklicht wird, so ist auch das christliche
Hauswesen als Abbild der himmlischen Familie ,eine Kirche im kleinen“13. Damit



4338 Friedrich Wulf

ist aber nicht gesagt, dafl die Familie in sich abgeschlossen sein dirfte. Sie muf
vielmehr als solche — nicht nur der Einzelne in ihr — zor Umwelt und Mitwelt
hin gedffnet sein. Sie ist durch das Sakrament fiir das Ganze beauftragt und ver-
antwortlich. Diese ihre Weltaufgabe erfiillt sie schon durch das gute Beispiel, das
sie in der Uffentlichkeit gibt, wenn sie als Familie auftritt, etwa in der Haus-
gemeinschaft, in gemeinsam verbrachten Ferien, in der Kirche (gemeinsamer Mef-
besuch und Kommunionempfang) usw. Noch mehr durch das Verhiltnis zu anderen
Familien, zu Verwandtschaft, Nachbarschaft und Freundeskreis. Sowohl Werke
der Nichstenliebe wie auch Formen des geistigen und gesellschaftlichen Kontaktes
gehoren zu ihren religiosen Aufgaben und darum auch zum Bereich ihrer Frommig-
keit, woraus ersichtlich wird, wie weit der Bogen der Laienfrommigkeit gespannt
werden mufl.

Daf auch mit der Taufe eine Weihe fiir die Welt gegeben ist, wird vielfach iiber-
sehen. Zwar scheint die Taufe zunichst einmal anf das {ibernatiirliche Leben des
Einzelnen ausgerichtet zu sein; Thomas von Aquin sieht gerade darin den wesent-
lichen Unterschied zur Firmung, die eine Beauftragung fiir andere, fiir die Kirche
und das Reich Gottes besagel4, Aber christliches Leben in der Welt kann gar nicht
sein, ohne dafl nicht zugleich auch das Stiick Welt mitgeheiligt wird, in dem es sich
entfaltet. Und eben darauf beruht wieder eine bestimmte Form der Laienfrommig-
keit. Thre e r s t e Anfgabe besteht darin, Gott in allen Bereichen der Welt: auf der
Strafle, im Biiro, in der Fabrik, in der Umgebung der Gottlosen anwesend zu ma-
chen. Und da jede Anwesenheit Gottes in einem heiligen Menschenleben iiber sich
selbst hinaus wirkt, ist jeder Christ schon durch sein blofles Dasein eine Quelle,
aus der andere schopfen konnen, ein Funke, der entziindet, ein Licht, das leuchtet.
Je mehr es solche Quellen und Brennpunkte christlichen Lebens in der Welt gibt,
je mehr ein christliches Milieu geschaffen, eine christliche (oder auch nur mensch-
liche) Atmosphire verbreitet wird, nm so besser sind die Voraussetzungen fir das
Wachsen des Reiches Gottes. Eine zw e ite Aufgabe der vom Sakrament der Taufe
inspirierten Laienfrommigkeit besteht in der aktiven christlichen Gestaltung der
Welt, ihrer Sachwerte, Einrichtungen und Bereiche. Alles, womit ein Christ in
Arbeit und Beruf handelnd und wirkend umgeht: die Dinge des tdglichen Lebens.
das Handwerk, die Maschine, die wissenschaftliche Forschung, die Wirtschaft, die
Politik, der Sport, das Vergniigen soll von ihm erldst und geheiligt werden, so
dafl menschliches und christliches Leben sich in ibnen entfalten kann und etwas
von Gottes Ordnung in ihnen aufleuchtet. Er soll die Welt von dem Fluch erlosen,
der durch die Siinde auf allem lastet. Er kann die Kleidung zu dem machen, was
sie sein soll, zum Ausdruck der Seele, die Erholung zum Widerschein reiner Freude,
die Formen des gesellschaftlichen Lebens zu Moglichkeiten echter menschlicher Be-
gegnung, er kann seiner Arbeit den Charakter der Fron und ihre Ausrichtung auf
ein reines Gewinnstreben nehmen, er kann sie menschenwiirdiger gestalten, er kann
christlichen Geist in das wirtschaftliche und politische Machtstreben hineintragen.
So kommt wenigstens an der Stelle, wo ein Christ steht, auch in jene Bereiche des
Lebens, die am meisten das Zeichen der Verfallenheit des Menschen an die Siinde

13 In Epist. ad Ephes. c. 5, hom. 20, n. 5 (PG 62, 1421.).
14 S Th. IIl qu. 72, a. 5 c; ebd. ad 2.



Priesterliche Frommigkeit, Ordensfrommigkeit, Laienfrommigkeit 439

an sich tragen, ein Zug echten Menschentums, christlicher Dienstbereitschaft und
Liebe. Das heifit jedesmal, dafl die Erlésung in der Welt wirksam wird. — Daraus
ergibt sich nun noch eine dritte Aufgabe der auf dem Taufsakrament beruhen-
den Laien- und Weltfrémmigkeit. Der Christ, der im Auftrag Gottes und im Geist
Christi die Welt mitgestaltet, nimmt an der Schépferrolle und an der herrscher-
lichen Stellung Gottes teil. Selbst von allem Irdischen innerlich gelost, mit Chri-
stus gestorben und auferstanden, soll er in Freiheit iiber die Dinge herrschen und
sie auf das Lob Gottes ausrichten. Er nimmt damit in etwa schon jene konigliche
Rolle vorweg, die er einmal im ewigen Leben an der Seite Christi spielen soll, ndm-
lich unter Gottes Oberhoheit Herr der Schépfung zu sein.

Endlich noch das Sakrament der Firmung. In ihm wird die gottliche Beauftra-
gung unmittelbar deutlich. Denn ,der Gefirmte erhilt gleichsam von Amts wegen
(quasi ex officio) die (geistliche) Vollmacht, den Glauben an Christus 6ffentlich
zu bekennen“15, Er gehort der ,militia christiana“1s, dem christlichen Kriegsheer
an, dem die Verteidigung und Ausbreitung des Glaubens obliegt. Wahrend die mit
dem Taufsakrament verbundenen Weltaufgaben des Christen von allgemeiner
Geltung sind (die Taufe als Sakrament des christlichen Lebens verpflichtet immer
und iiberall), kennt das Firmsakrament nur besondere, klar umgrenzte Anfgaben
(die Firmung verpflichtet von Fall zu Fall). Das hat sic gemeinsam mit dem Weihe-
sakrament. ,Durch die Weihe und die Firmung werden die Christgldubigen zu
speziellen Amtern und Dienstleistungen (ad aliqua specialia officia) beauftragt®17,
sagt Thomas von Aquin. So kann der Christ aufgrund des Firmsakramentes in
einer bestimmten Situation zum Bekenntnis und zur Verteidigung des Glaubens
verpflichtet sein. Er kann sich aber auch vor Gott verpflichtet fithlen, diesen oder
jenen Beruf zu ergreifen, diese oder jene besondere Aufgabe (z. B. politischer Na-
tur) zu iibernehmen, sei es, weil seine Talente dafiir sprechen, sei es, weil wieder
die Situation es erheischt. Auf das Firmsakrament gehen dann endlich noch die
besonderen Beauftragungen durch die kirchliche Hierarchie zuriick, die also den
Bereich der Actio catholica, des Laienapostolats im engeren Sinn ausmachen.

Damit ist alles gesagt und eingeordnet, was irgendwie Gegenstand der Laien-
frommigkeit sein kann. Sie umfafit ein weites Gebiet und ist sehr vielgestaltig, aber
immer geht es ihr um das eine, um die Erlésung und Heiligung der Welt, damit
Gottes Herrlichkeit in ihr aufstrahle.

Uberschaut man noch einmal die verschiedenen Formen der christlichen Frém-
migkeit: die priesterliche Frommigkeit, die Ordensfrommigkeit und die Laien-
frommigkeit, dann sieht man gleich, dafl es sich nur um Typen handelt, die in ihrer
abstrakten Gestalt nirgendwo vorkommen. Im konkreten Leben gehen sie oft in-
einander iiber. Priester kénnen zugleich Ordensleute oder Mitglieder von welt-
lichen Instituten sein, Laien kénnen in der Welt die Jungfriulichkeit und einen
an den evangelischen Rat grenzende Armut leben. Das entspricht durchaus dem
Reichtum der christlichen Frommigkeit. Diese hat viele Moglichkeiten der Ent-
faltung und ungezihlte Formen. Sie alle aber miissen in der Mannigfaltigkeit im-
mer wieder ihre wesentlichere Einheit widerspiegeln.

15 ebd. a.5¢. 16 ¢bd. a. 10,ad 2.
17§, Th, 111, qu. 65, a. 3, ad 2.





