
Priesterliche Frömmigkeit, 

Ordensfrömmigkeit, Laienfrömmigkeit 

Von Friedrich Wulf  S. J., München 

Das Problem der •Stände" in der Kirche ist nach wie vor Gegenstand einer leb- 
haften Aussprache1. Es geht dabei in der Hauptsache um folgende Fragen: Was 
begründet einen kirchlichen Stand, was macht sein Wesen aus, wieviel Stände gibt 
es in der Kirche, wodurch unterscheiden sie sich voneinander und wie verhalten sie 
sich zueinander, welches sind ihre theologischen Grundlagen, worin liegt ihre Auf- 
gabe und ihre Bedeutung für Kirche und Welt, endlich, wie sieht die ihnen entspre- 
chende Frömmigkeit aus? Wir greifen von diesen Fragen hier nur die letztere auf. 
Da ihre Beantwortung aber die Lösung der anderen Fragen in etwa schon voraus- 
setzt, werden auch diese hin und wieder berührt. 

Man spricht für gewöhnlich von drei kirchlichen Ständen: vom Priesterstand, vom 
Ordensstand2 und vom Laienstand. Diese Redeweise besteht zu Recht. Denn wenn 
es auch noch sehr umstritten ist, was einen kirchlichen Stand ausmacht und was ihn 
begründet3, wenn es insbesondere noch unklar bleibt, was der Laienstand oder wie 
man heute gerne sagt: der •Weltstand der Laien" theologisch gesehen ist, so werden 
doch seit altersher in der katholischen Überlieferung Priester, Mönche und Laien 
immer wieder als kirchliche Stände zusammen aufgezählt, und diese Aufzählung 
gilt als erschöpfend, so daß das Personenrecht des kirchlichen Rechtsbuches diese 
Dreiteilung als selbstverständlich voraussetzt. Die Rangfolge, in der diese •Stände" 
im Laufe der Kirchengeschichte gesehen wurden, ist bei den einzelnen Schriftstellern 
verschieden; bald nehmen die Kleriker, bald die Mönche die Spitze der kirchlichen 
Ständehierarchie ein4. Das zeigt eine gewisse Unsicherheit. Bei genauerem Zusehen 
erkennt man denn auch, daß es sich nicht um eine echte Dreiergruppe handelt, son- 

1 Wir geben hier nur die Aufsätze aus der jüngsten Zeit an: Hermann Seiler, Fragen 
um eine Theologie des Laien, in: Civitas, Monatsschrift des schweizerischen 
Studentenvereins 11 (1956) 5. Heft (Sonderheft: Der Laie in der Kirche) 179 ff.; Hans Urs 
von Balthasar, Wesen und Tragweite der Säkularinstitute, in: Civitas, 
s. o. 196 ff.; Karl Rahner S. ]., Bemerkungen zur Theologie der Säkular- 
inst i t u t e , in: Orientierung, Zürich, 20 (1956) Nr. 8, 30. April, S. 87 ff.; Hans Urs von 
Balthasar, Zur Theologie der Säkularinstitute, in: Geist und Leben 29 
(1956) 182 ff.; Dominikus Thalhammer S. ]., Das Gespräch über die Stände in 
der K i r c h e , in: Der Große Entschluß, 11 (1956) Septemberheft, S. 521 f. 

2 Besser und genauer würde man vom •Rätestand" sprechen, der alle umfaßt, die die 
evangelischen Räte im Vollsinn zur Grundlage ihres Lebens gemacht haben, also auch die 
Säkularinstitute, deren Mitglieder keine eigentlichen Ordensleute sind. 

3 Das hängt hauptsächlich damit zusammen, daß es kirchengeschichtlich gesehen keinen 
eindeutigen Begriff des •Standes" gibt, und manche Fragen, wie die über den •Weltstand 
der Laien" und die Theologie des Laienstandes, erst heute in aller Klarheit gestellt werden. 

4 z.B. Mon. Germ. Capit. I, 274f: canonici, monachi et laici, umgekehrt bei Agobard 
von Lyon: monachi, clerici, ceteri fideles (PL 104, 118). Abt Servatus Lupus von Ferneres 
nennt das Mönchtum im Vergleich zum bonum des Priesterstandes das melius (Mon. Germ. 
Ep. VI, ep. 29, p. 36), während Thomas von Aquin das Priestertum als die höhere Würde 
bezeichnet (S. Th. 11a, Ilae 184 a 8: praeeminentia ordinis quantum ad dignitatem). Im 
Kirchenrecht haben die Priester vor den Religiösen die Präzedenz (CIC 491,2). 



428 Friedrich Wulf 

dem um zwei Zweiergruppen, indem einmal Klerus und Laien und dann wieder 
Mönche und Laien einander gegenübergestellt werden5. Die Rücksicht, unter der 
der Laie in beiden Fällen genannt wird, ist jeweils eine andere. Wird er dem Klerus 
gegenübergestellt, dann ist von der Ordnung des Amtes die Rede, und diese Ord- 
nung ist göttlichen Rechts, wird er vom Mönchtum unterschieden, dann geht es um 
die Frage der Heiligkeit. Der Begriff des •Standes" wird also in der Kirche in 
einem zweifachen Sinne gebraucht. Will man darum das Wesentliche und Eigentüm- 
liche der priesterlichen Frömmigkeit, der Ordensfrömmigkeit und der Laienfröm- 
migkeit herausstellen, dann muß man von diesen beiden Ordnungen: des Amtes und 
der Heiligkeit ausgehen. Auf sie geht alle Besonderheit standesbedingter Frömmig- 
keit zurück. 

/. Ordensfrömmigkeit und Laienfrömmigkeit 

Wenn wir mit der Gegenüberstellung von Ordensstand und Laienstand begin- 
nen, so hat das seinen tiefen Grund. Die Heiligkeit, um die es in dieser Gegen- 
überstellung geht, die Nachfolge Christi, die Angleichung an ihn, die Verähnlichung 
mit Gott, all das gehört zum innersten Bereich der neutestamentlichen Verkündi- 
gung; es bildet daher die Grundlage jeglicher christlichen Frömmigkeit, in welchem 
Stand sie auch gelebt wird, welches immer die besonderen Aufgaben eines Standes 
sein mögen. In dieser Betrachtungsweise sind wir an der Wurzel des christlichen 
Heils, aus der alles Leben in der Gnade hervorgeht, an der Quelle, aus der alle 
schöpfen, hier sichten wir das Ziel, dem alle Christen zustreben müssen. Heiligkeit, 
Nachfolge kann nun in zweifacher Form verwirklicht werden, einmal auf dem Weg 
der Gebote und dann • nach dem Wort und Beispiel Christi • auf dem Weg 
der evangelischen Räte. Aber diese beiden Wege sind nicht zwei voneinander un- 
abhängige Größen, sie laufen, um im Bild zu bleiben, nicht einfach nebeneinander 
her, sondern sind in eigentümlicher Weise miteinander verschlungen. Der Rat setzt 
das Gebot voraus und vollendet es; das Gebot hinwiederum erhält von den Räten 
her seine christliche Wegweisung und Antriebe zu seiner vollkommenen Erfüllung. 
Schon aus dieser Tatsache ergeben sich wichtige Folgerungen sowohl für die Ordens- 
frömmigkeit wie für die Laienfrömmigkeit. 

Die Ordensfrömmigkeit hat nicht in erster Linie außergewöhnliche Dinge zum 
Inhalt, sondern die allgemein verpflichtenden Glaubensgeheimnisse und die für alle 
geltenden Forderungen des Evangeliums. Weder das beschauliche noch das tätige • 
karitative, apostolische • Leben ist ihr Eigentlichstes und Letztes, sondern die voll- 
kommene Erfüllung der Gebote, vor allem des Grundgebotes der Gottes- und 
Nächstenliebe. Wo dies über dem Gebet, sei es dem Chorgebet oder dem persön- 
lichen Gebet, und wäre es von mystischer Glut, über Buße und Sühne, über Klausur 
und Gemeinschaftsleben, über apostolischer Arbeit und Krankendienst vergessen 
würde, oder wenigstens nicht mehr genügend im Bewußtsein stünde, dort hätte die 
Ordensfrömmigkeit den Boden verloren, in dem sie wurzeln müßte, wäre sie nicht 
mehr evangelische Frömmigkeit, sondern Menschenwerk. Nicht einmal Armut, 
Keuschheit (Jungfräulichkeit) und Gehorsam machen das Wesen der Ordensfröm- 

5 CIC 107: •Nach göttlicher Anordnung sind in der Kirche die Kleriker von den Laien 
unterschieden". CIC 491, 1: •Die Religiösen haben den Vortritt vor den Laien". 



Priesterliche Frömmigkeit, Ordensfrömmigkeit, Laienfrömmigkeit 429 

migkeit aus, obwohl sie doch den •Stand der Vollkommenheit" begründen und am 
meisten kennzeichnen. Auch sie sind nicht Selbstzweck, sondern nur Weg zu dem 
allen gemeinsamen Ziel, zur Vollkommenheit der Liebe. Die Armut soll den Men- 
schen von seiner selbstsüchtigen Anhänglichkeit an den Besitz lösen, damit er un- 
gehinderter sei für die selbstlose Liebe, die Keuschheit soll ihn von der selbst- 
süchtigen Besitznahme eines anderen Menschen frei halten, um sein Herz weiter 
und hingabefähiger zu machen für viele, der Gehorsam soll ihm helfen, seinen 
selbstsüchtigen Eigenwillen zu überwinden, von sich selbst loszukommen, um hell- 
höriger und bereiter zu werden für den Ruf der Liebe. Immer geht es um das 
allen Menschen Aufgetragene, von allen zu Erreichende, um das Eine Notwendige, 
fast möchte man sagen: um das Alltägliche, nämlich im Alltag, in der Gewöhnlich- 
keit des Lebens, im Verkehr mit den Menschen zu Übende und zu Verwirklichende, 
um die Umwandlung des selbstsüchtigen Menschen in den Menschen der Liebe, nicht 
um ein Sonderideal, um eine Sondervollkommenheit, die nur einigen Auserwählten 
möglich wäre und diese von den gewöhnlichen Menschen unterschiede. 

Das Ordensleben birgt in sich die Gefahr, sich von den Laien in einer falschen 
Weise abzuschließen, ein Eigenleben zu führen, das mit der wirklichen Welt und 
ihren Aufgaben, ihren Prüfungen und Bewährungen nicht mehr genügend zu tun 
hat, die Eigentümlichkeiten und Gewohnheiten der Ordensgemeinschaft, ihre be- 
sonderen Übungen und Tätigkeiten als etwas in sich Stehendes und Wertvolles zu 
kultivieren und in ihrer Schätzung und Erfüllung die Vollkommenheit des Ordens- 
standes zu sehen. Um einer solchen Gefahr zu entgehen, ist es für Ordensleute gut, 
das Leben der Laien zu kennen, zu beobachten, wie sie nicht nur der Welt verfallen, 
sondern auch mit ihr ringen, wie sie sich immer wieder von irdischen Gütern tren- 
nen müssen, wie die Ehe, wenn sie treu gelebt wird, zur Selbstlosigkeit erzieht und 
die Vielfalt menschlicher Abhängigkeitsverhältnisse Gehorsam erheischt. Ein vom 
Besitz innerlich losgelöster Mensch in der Welt, eine unter großen Opfern gereifte 
eheliche Liebe, ein selbstloser Familienvater, der sich und seine eigenen Wünsche 
vergessen zu haben scheint, kann für ein vertieftes Verständnis des eigenen Ordens- 
ideals, für das Erfassen des wesentlichen Sinnes von Armut, Keuschheit und Gehor- 
sam von unschätzbarem Wert sein. Durch solche Erfahrungen wird wieder ins 
Bewußtsein gerückt, worauf es in einem christlichen Leben letztlich ankommt, daß 
es die gewöhnlichen Tugenden des Alltags sind, die den Christen als heilig erweisen: 
Wahrhaftigkeit und Treue, Geduld und Ausdauer, Nachsicht und Verzeihen, Demut 
und Güte. 

Von hierher gesehen scheinen die durch die Kirche in jüngster Zeit bestätigten 
und geförderten Weltlichen Institute eine besondere Aufgabe im Hinblick auf die 
Darstellung und Sichtbarmachung des christlichen Heiligkeitsideals zu haben, indem 
sie nach zwei Seiten hin beispielhaft sein können, für die Ordensleute im engeren 
Sinn wie für die Laien. Verwirklichen sie doch die evangelischen Räte mitten in der 
Welt. Äußerlich von den Laien und ihrer Weltsituation wenig unterschieden, leben 
sie im Grunde das Ideal des Ordenslebens. Den Laien können sie deutlich machen, 
daß auch das Leben in der Welt von den evangelischen Räten geprägt sein muß, 
wenn es ein christliches sein will, den Ordensleuten, worauf das Ordensleben letzt- 



430 Friedrich Wulf 

lieh abzielt, welche Aufgabe es für die Verchristlichung und Erlösung der Welt hat. 
Sie versinnbilden damit die Einheit des christlichen Heiligkeitsideals, das für alle 
gültig ist und das am vollkommensten von Christus dem Herrn selbst dargelebt 
wurde, der sowohl mitten in der Welt war, in Familie und Beruf, unter den Men- 
schen weilend, ihre Freuden und Leiden teilend, wie auch aus der Welt heraus- 
genommen, da er •nichts hatte, wohin er sein Haupt legen konnte" (Mt 8, 20), der 
die Gewöhnlichkeit eines Menschenlebens verband mit der Überwindung der Welt 
durch Armut, Keuschheit und Gehorsam. 

Wie nun die Ordensfrömmigkeit nur dann dem Evangelium entspricht, wenn sie 
auf das gewöhnliche Leben schaut und mit der Welt der Laien in Verbindung bleibt, 
so wird auch die Laienfrömmigkeit nur dann dem Geiste Christi gerecht, wenn sie 
auf die Ordensfrömmigkeit blickt und von ihr wesentliche Antriebe empfängt. Für 
eine tiefere Erfassung der evangelischen Grundlagen der Laienfrömmigkeit muß 
man darum zunächst einmal das Zeichenhafte des Ordensstandes, seine vorbild- 
hafte Bedeutung für alle Christen herausstellen. Worin besteht dieses Zeichenhafte 
und Vorbildliche? 

Durch die evangelischen Räte von Armut, Keuschheit und Gehorsam soll nicht nur 
die sündige Welt, die Selbstsucht des Menschen überwunden werden; in ihnen wird 
auch die zukünftige Welt der Auferstehung und Herrlichkeit, die Vollendung des 
Menschen in der Liebe zeichenhaft vorweggenommen. Im Himmel gibt es kein 
Eigentum mehr, durch das der Besitz einer Sache dem einen gehörte und dem an- 
deren verwehrt wäre, sondern alles gehört allen gemeinsam, ohne daß der eine 
den andern im Gebrauch oder Genuß der ewigen Güter stören würde. Und weiter: 
•Die von den Toten auferstehen, werden weder heiraten noch verheiratet, sondern 
sind wie die Engel im Himmel" (Mk 12,25). Ihr Herz ist ungeteilt an Gott ver- 
schenkt, aber in Gott ebenso ungeteilt an alle, die Gott lieben. Endlich: In der An- 
schauung und im Besitz Gottes will der Selige des Himmels nicht mehr über sich 
verfügen, sondern ganz Gott gehören und ihn über sich verfügen lassen; er könnte 
gar nicht anders, da es seine eigene Vollendung ist, den unmittelbar erkannten 
Gotteswillen in Liebe zu umfangen und darin an der Verherrlichung Gottes teil- 
zunehmen. Nun nehmen zwar alle Christen die Herrlichkeit der Kinder Gottes in 
der Gnade schon vorweg, aber der Ordensstand macht doch in besonderer Weise 
sichtbar, wie dies in unserem Pilgerstand geschieht, nämlich im Zeichen und unter 
der Verhüllung des Kreuzes. Da Christus der Herr diesen Weg für uns vorausge- 
gangen ist, sollen auch wir ihn nachgehen; da er uns die Herrlichkeit des ewigen 
Lebens am Kreuz erwirkt hat, sollen auch wir nur durch das Kreuz an dieser Herr- 
lichkeit teilnehmen. Aber entscheidend ist doch, daß es eben die Herrlichkeit ist, 
die in den Zeichen von Armut, Keuschheit und Gehorsam dargestellt wird. In der 
Freiheit vom Besitz soll •das Hundertfältige in dieser Welt" (Mk 10,29 f) der 
•Schatz im Himmel" (Lk 12,33) aufleuchten, in der Freiheit von fleischlichen 
Bindungen die Größe und Weite des gottverbundenen Herzens, in der Freiheit 
von sich selbst die Verfügbarkeit für Gott, die hundertfältige Ernte verheißt. 

In dieser Zeichenhaftigkeit ist der Ordensstand Vorbild für jeden Stand in der 
Kirche. Er macht die theologische Grundstruktur unserer Anteilnahme an der Er- 
lösung und damit den Weg zur Heiligkeit stellvertretend für die ganze Kirche deut- 



Priesterliche Frömmigkeit, Ordensfrömmigkeit, Laienfrömmigkeit 431 

lieh. Unter der Rücksicht des Strebens nach Vollkommenheit • nicht des Amtes! • 
ist er darum nach dem Zeugnis der kirchlichen Überlieferung der Stand der Voll- 
kommenheit schlechthin, der einzige Stand; es gibt keine anderen Stände in der 
Kirche, die als solche in ähnlicher Klarheit zeigten, worin das Wesen der christ- 
lichen Heiligkeit besteht und auf welchem Wege sie erreicht wird, es gibt nur einen 
Vollkommenheitsstand"6. In ihm soll die Losschälung des selbstsüchtigen Menschen 
von den Geschöpfen exemplarisch, vorbildhaft für alle Christen gelebt werden, in 
ihm soll aber ebenso exemplarisch die Herrlichkeit des ewigen Lebens, die Voll- 
endung des Menschen in der Liebe aufleuchten. Wo dies nicht geschieht, kommt 
der Einzelne im Orden seiner Berufsgnade nicht nach, erfüllt er nicht seine 
Standespflichten. Darum darf auch niemand zu diesem Stand zugelassen wer- 
den, der nicht in besonderer Weise von Gott zu ihm berufen wäre. Diese Be- 
rufung ist wieder einzig in ihrer Art. Es gibt • von der christlichen Vollkom- 
menheit her gesehen! • keine besondere Berufung zum Laienstand oder Welt- 
stand. Und auch die Berufung zum Priesterstand ist eine andere als die zum Ordens- 
stand; sie steht als solche nicht unter dem Zeichen der subjektiven Aneignung der 
Erlösung, sondern des objektiven Amtes, der Anteilnahme am Hohenpriestertum 
Christi, der Austeilung der Erlösungsgnaden; ihr Kriterium ist darum auch nicht 
in erster Linie das Verlangen nach der christlichen Heiligkeit, sondern die Ge- 
eignetheit, die selbstverständlich nicht nur natürliche Gaben, sondern auch Tu- 
genden, (ein bestimmtes Maß von) Heiligkeit voraussetzt7. 

An solchen Überlegungen wird ohne weiteres klar, warum Ordensfrömmigkeit 
und Laienfrömmigkeit {entsprechend die priesterliche Frömmigkeit) nicht so von- 
einander verschieden sind, wie man das in neuerer Zeit öfter behauptet. Bei dem 
an sich berechtigten Bemühen um die Herausarbeitung einer den Laien und ihren 
Aufgaben angepaßten Frömmigkeit hat man nicht immer genügend beachtet, daß 
die ein wenig argwöhnisch und als esoterisch betrachtete •Mönchsfrömmigkeit" 
gerade kein Sonderideal sein will, sondern nur die allgemein gültigen Grundlagen, 
die tiefste Schicht der christlichen Frömmigkeit überhaupt hervorhebt. Jeden Christen 
ruft Gott täglich im Sinne der Räte (und es gibt unendlich viele Räte!), denn jede 
Gnade ist Gnade Christi, das heißt aber des Kreuzes, die darum zunächst immer 
aus der Welt herausruft, zum Kreuz hin und erst im Kreuz zur Glorie. Jedes Stre- 
ben nach Vollkommenheit (und dazu sind alle Christen verpflichtet!) hat darum 
etwas mit Armut, Keuschheit und Gehorsam zu tun, mit der Losschälung vom ma- 
teriellen Besitz, von Menschen und von sich selbst. Niemand darf sich einreden, er 
sei durch seinen Stand nur an bestimmte Forderungen gebunden, die man von 
vornherein festlegen könnte, nicht mehr und nicht weniger; wer das täte, würde auf 
die Dauer nicht einmal die Substanz der Gebote halten. 

Die Loslösung  von selbstsüchtigen Bindungen an  die Güter  dieser Welt for- 

6 Wir sehen von der Meinung des hl. Thomas ab, der auch den Bischofsstand als •Stand 
der Vollkommenheit" bezeichnet, weil hier der Begriff des Vollkommenheitsstandes in einem 
anderen Sinne gebraucht wird als beim Ordensstand; es fehlt ihm der Vorbildcharakter, 
auf den es uns in unserem Zusammenhang ankommt. 

7 So Thomas von Aquin, S. Th. Ha Ilae 183 a3; zur Ergänzung Ha Ilae 184 a8 c: 
•Durch die heilige Priesterweihe wird man mit den erhabensten Aufgaben betraut... dazu 
ist eine größere Heiligkeit erfordert, als sie der Ordensstand verlangt". 



432 Friedrich Wulf 

dert vom Laien nicht nur diesen und jenen äußeren Verzicht, sondern ein viel tie- 
feres inneres Sich-Trennen im ganzen. Anders wird er Gott nicht näher kommen, 
wird er nicht zur selbstlosen Liebe gelangen. Das in Armut, Keuschheit und Gehor- 
sam sich kundtuende schmerzliche Sterben bleibt niemandem erspart. Am deut- 
lichsten zeigt sich das vielleicht in der Ehe. Bald sind es die äußeren Verhältnisse, 
die hier ein Sterben-müssen mit sich bringen: Wohnungsnot, Kinderzahl, Krank- 
heit, wirtschaftliche Sorgen, erzwungene Trennung der Ehegatten, bald eine natür- 
liche gegenseitige Entfremdung, wie sie nicht selten und nicht immer schuldhaft 
im Laufe der Zeit eintritt, oder auch seelische Not, psychische Erkrankungen. Am 
tiefsten reicht jenes Sterben, das rein um Gottes willen auf sich genommen und 
erfahren wird, wenn nämlich die Ehegatten von der Liebe Gottes gezogen wer- 
den und deren Werben nachkommen, ohne damit aufzuhören, sich gegenseitig ihre 
ganze Zuneigung zu schenken. Nirgendwo wird wohl auch mehr die innere Ver- 
wandtschaft der eigenen Frömmigkeit mit der des Ordensstandes empfunden. 

Das von Christus geforderte Sterben wird aber nur dann dem Sinn und Ziel der 
Frohen Botschaft entsprechen, wenn es auch etwas von dem Reichtum des neuen 
Lebens aufscheinen läßt. Wenn den engeren Nachfolgern Jesu, den Aposteln und 
Jüngern, für das Verlassen von Vater und Mutter, Bruder und Schwester, Haus 
und Hof das •Hundertfältige in dieser Welt... und in der künftigen Welt das 
ewige Leben" vom Herrn verheißen wurde, dann gilt diese Verheißung auch de- 
nen, die das Verlassen innerhalb und im Gebrauch der Güter dieser Welt vollzie- 
hen, den Laien. Alles, was der Mensch aus Liebe zu Gott und um des Nächsten 
willen herschenkt, erhält er tausendfach zurück, in einer Weise, die nur der kennt, 
der zu opfern gelernt hat. Je weniger er Dingen und Menschen gierig, um sich und 
seinen Vorteil besorgt, unlauter und ehrgeizig gegenübertritt, um so mehr eröff- 
nen sie sich ihm und vertrauen sich ihm an, während Selbstsucht blind macht und 
die Welt als verschlossen und feindselig empfinden läßt. Verlassen und Sterben, 
von denen das Evangelium so oft spricht, bedeuten also keineswegs, daß sich der 
Christ in rein spirituelle Gefilde zurückzuziehen habe, um dort sein wahres Glück 
zu finden. Im Gegenteil, gerade der Christ sollte mit offenen und klaren Augen den 
echten Gütern dieser Welt begegnen, und weil er es mit reinem, lauterem Herzen 
tut (sofern nur das der Fall ist!), wird er in ganz anderer Weise als der Selbstsüch- 
tige ihrer Schönheit und Innigkeit, ihres verborgenen Glanzes und ihres Adels 
gewahr. Je mehr er sie läßt, um so mehr gehören sie ihm, besitzt er sie. Hier gilt das 
Wort des Apostels: •Alles ist euer, ihr aber seid Christi" (1 Kor 3,23). 

Will man die auf dem Verhältnis und der inneren Einheit von Gebot und Rat 
aufbauende Frömmigkeit theologisch kennzeichnen, so könnte man sagen, daß sie 
in erster Linie durch das Geheimnis von Tod und Auferstehung Christi, von 
Kreuz und Glorie bestimmt sei. Sie ist damit einmal eine Frömmigkeit des 
Weges, des Auszugs aus dieser Welt, des Hinübergangs in das ewige Leben, des 
Hinter-Jesus-Hergehens. •Wer mir nachfolgen will, der verleugne sich selbst (als 
kenne er sich nicht mehr) und nehme (wie ein zum Tod Verurteilter) sein Kreuz auf 
sich und so folge er mir"(Mk 8, 34). Sie ist aber auch eine Frömmigkeit des Zieles, 
des Schon-Angekommenseins, des engelgleichen Lebens, der Anbetung und der 
Liebe. •Seid ihr also mit Christus auferstanden, so suchet, was droben ist, wo Chri- 



Priesterliche Frömmigkeit, Ordensfrömmigkeit, Laienfrömmigkeit 433 

stus zur Rechten Gottes sitzt. Was droben ist, habt im Sinn, nicht was auf Erden" 
(Kol 3, 1 f). Dabei gehen Weg und Ziel gleichsam ineinander über. Im Sterben zeigt 
sich das Leben, im Tod die Auferstehung, hinter dem Kreuz leuchtet die Glorie her- 
vor, Karfreitag und Ostern sind nur ein Fest, das große Fest der Erlösung. •Gott, 
der befahl, daß aus der Finsternis Licht sich entzünde, ließ es auch in unseren Herzen 
aufstrahlen, um die Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes auf dem Antlitz Jesu Christi 
erglänzen zu lassen. Wir tragen jedoch diesen Schatz in zerbrechlichen Gefäßen" 
(2 Kor 4, 6f). •Als Sterbende und siehe, wir leben, als Gezüchtigte und doch nicht 
getötet, als Trauernde, doch stets voll Freude, als Arme und doch viele bereichernd, 
als Habenichtse und doch alles besitzend" (2 Kor 6, 9f). Unmittelbar ist es eine 
Frömmigkeit, die auf die Vollendung des Einzelnen abzielt, nicht der Gemeinschaft, 
nicht der Welt, weder der hiesigen noch der zukünftigen. Denn es geht in ihr um 
die persönliche Berufung, um persönliche Nachfolge, um persönliche Anteilnahme 
an Kreuz und Herrlichkeit Christi. Das heißt aber nicht, als strebe der Christ in ihr 
nur nach der eigenen Heiligkeit, wie es dem Mönchtum oft genug vorgeworfen wor- 
den ist. Nachfolge Christi bedeutet vielmehr Mitgeopfert- und -gekreuzigtwerden zur 
Erlösung des Menschengeschlechtes, um •zu ergänzen im eigenen Fleisch, was an den 
Drangsalen Christi noch aussteht" (Kol 1, 24). Und ebenso ist engelgleiches Leben 
nicht nur persönliche Seligkeit, sondern weil diese in der Vollendung in der Liebe 
besteht, ein Für-andere-da-sein, selbstloses Helfen und Verschenken, Wohlwollen, 
Verzeihen und Güte. Eine Frömmigkeit, die durch das Streben nach der persönlichen 
Vollkommenheit gekennzeichnet ist, wird notwendig zu einer apostolischen Fröm- 
migkeit, auch wenn sie sich in schweigender Anbetung vor Gott und in kultischem 
Dienst auswirkte. Immer stünde sie unter dem Gesetz der Stellvertretung für andere, 
des Dienstes am Nächsten, und auch für sie würde das Herrenwort gelten: •Eine grö- 
ßere Liebe hat niemand, als wer sein Leben hingibt für seine Freunde" (Joh 15, 13). 

//. Priesterliche Frömmigkeit und Laienfrömmigkeit 

Wir haben nun von der Ordnung des Amtes in der Kirche und der auf ihr sich 
gründenden Frömmigkeit zu handeln. Wenn wir vom kirchlichen Amt sprechen, dann 
meinen wir für gewöhnlich und mit Recht den Klerus. Es gibt aber im Raum der Kir- 
che auch •Ämter", die den Laien eigentümlich sind und speziell ihnen zukommen. 
Sie liegen zwar nicht auf der gleichen Ebene wie die der kirchlichen Hierarchie. In 
bezug auf die Regierungs- und Weihegewalt gibt es in der Kirche kraft göttlicher 
Einrichtung nur die Gliederung von Lehrenden und Hörenden, Spendenden und 
Empfangenden. Aber gerade durch den Empfang einiger Sakramente werden auch 
den Laien Vollmachten gegeben in Hinsicht auf den göttlichen Dienst, zur Mitarbeit 
am Reiche Gottes und zum Aufbau des Leibes Christi. Da ist zunächst einmal das 
Ehesakrament, das einen Stand begründet und Amtsgnaden verleiht. Man nennt es 
darum auch öfter das Sakrament der Elternweihe und setzt es gern in Parallele zur 
Priesterweihe. Aber auch Taufe und Firmung haben eine innere Nähe zum Weihe- 
sakrament. Sie prägen wie dieses der Seele ein unauslöschliches, gnadenhaftes Zei- 
chen ein, durch das der Gläubige Anteil am Hohenpriestertum Christi erhält. Sie 
haben darum auch wie das Weihesakrament konsekratorische Wirkung. Thomas von 



434 Friedrich Wulf 

Aquin sagt, durch sie werde •der Mensch durch eine gewisse Weihe geheiligt, weil 
nämlich zum göttlichen Kult bestellt"8. Diese auf der Gnade beruhenden Weihen, 
Beauftragungen, Dienste und Ämter, die Christi Erlösungswerk hier auf Erden fort- 
setzen sollen und Ihn, den Herrn selbst in verschiedener Weise und Stufung reprä- 
sentieren, sind der Ausgangspunkt und der Quellgrund bestimmter Frömmigkeits- 
haltungen; sie können den Beauftragten in ungemein tiefer Weise formen und prä- 
gen, indem sie einen Reichtum von Motiven für das Beten und Handeln zur Ver- 
fügung stellen. Davon soll nun die Rede sein. 

Allen auf einer sakramentalen Weihe beruhenden Vollmachten, allen kirchlichen 
Ämtern gemeinsam ist, daß sie an Stelle Christi und in seinem Auftrag ausgeübt 
werden; in der Ehe kommt noch hinzu, daß die bräutliche Begegnung des Herrn mit 
seiner Kirche abgebildet wird. Immer ist eine große Nähe zur Sendung Christi, zu 
seinem Hohenpriestertum, seinem Königsamt, zum Herrn als Haupt des Leibes der 
Kirche gegeben. Es ist nicht der persönliche Jesus der individuellen Nachfolge, der 
repräsentiert und vertreten wird, sondern der von Gott verheißene und gesandte 
Christus, in seiner amtlichen Eigenschaft als Herr der Schöpfung und der Kirche, 
als Vollbringer und Vollender des Erlösungswerkes. Die daraus sich ergebende 
Frömmigkeit ist darum direkt nicht auf die eigene Vollkommenheit ausgerichtet, 
die vielmehr vorausgesetzt wird, sondern auf die Vollendung der Gemeinschaft, der 
Kirche, der Menschheit. Der Priester, sagt Thomas von Aquin, sei durch die Weihe 
zu einem •Vollender der anderen" (perfector aliorum) bestellt worden; Weihe- 
sakrament und Ehe seien auf die •Vollkommenheit der Gemeinschaft hingeordnet"9. 
Von hierher eignet dieser Frömmigkeit sowohl ein personaler wie ein institu- 
tioneller Bezug. Zunächst der personale Bezug. Wer ein Amt innehat, hat für 
andere zu sorgen, christlich gesehen: auch für andere stellvertretend zu leiden. Man 
erinnert sich an die Haltung des Völkerapostels, der •persönlich ausgeschlossen, fern 
von Christus sein möchte für seine Brüder, seine Stammesgenossen dem Fleische 
nach" (Rom 9, 3). Alle Formen der Nächstenliebe bekommen vom Amt her eine 
besondere Note. Dazu tritt der institutionelle Bezug. Denn die Gemeinschaft ist mehr 
als eine Summe von Einzelpersonen. Sie hat ihr Eigensein und bedarf zu ihrer Ent- 
faltung der Umwelt, des Raumes, gesellschaftlicher Gebilde und Einrichtungen. Das 
bringt mit sich, daß es hier nicht in erster Linie um die jenseitige Welt, um die 
eschatologische Vollendung geht, sondern um die irdische Heilsordnung, um die 
Ausbreitung des Reiches Gottes in dieser Zeit, um den Aufbau des Leibes Christi, 
um die sichtbare Kirche, um die Erlösung der Welt und der Schöpfung als solcher, 
ihrer naturrechtlichen Institutionen und profanen Sachbereiche. Sucht man nach dem 
theologischen Fundament, auf der eine solche institutionelle Frömmigkeit in spe- 
zieller Weise aufruht, dann ist es nicht so sehr das Geheimnis von Tod und Auf- 
erstehung, das in jedem Fall die Mitte der christlichen Heilsordnung ausmacht, 
sondern die Geheimnisse des Anfangs und des Endes der Erlösung, nämlich der In- 
karnation sowie der endgültigen Aufrichtung des Reiches Gottes hier auf Erden 
durch den wiederkommenden Herrn. Durch ihre Ausrichtung auf die sichtbare Welt 

8 S. Th. III, 63 a. 6 ad 2; •der (sakramentale) Charakter vermittelt eine gewisse geistliche 
Vollmacht, die sich auf alles bezieht, was den göttlichen Kult betrifft" (ebd. a. 2 c). 

» S. Th. Suppl. qu. 34 a. 2 c und ad 2. 



Priesterliche Frömmigkeit, Ordensfrömmigkeit, Laienfrömmigkeit 43b 

erfährt diese Frömmigkeit eine Nähe zur mühevollen Berufsarbeit, durch ihren 
Ausblick auf das Ende aller Heilsgeschichte erhält sie aber auch eine großartige 
Weite, Zuversicht und Kraft; selbst die Leiden Christi in seinem Leibe der Kirche 
lassen den Sieg schon durchscheinen. 

In diese allgemeine Charakterisierung der Frömmigkeit, die auf dem Amt in der 
Kirche gründet, fügt sich nun das Besondere der Frömmigkeit des Priestertums und 
des Laienstandes ohne Schwierigkeiten ein. 

Der Priester steht und handelt aufgrund der sakramentalen Weihe sowie der 
Sendung und Beauftragung durch den Bischof, den Nachfolger der Apostel, in ein- 
zigartiger Weise in der Person Christi. Will man darum sein Wesen kurz und 
treffend kennzeichnen, so kann man einfach sagen, er sei der Geweihte und Ge- 
sandte. Davon muß nun auch sein Geist und sein Herz erfüllt sein; das muß seiner 
Frömmigkeit eine erste Ausrichtung geben. Er darf nicht mehr alles tun, was Men- 
schen in der Welt durchaus mit gutem Gewissen tun können, und zwar nicht nur 
wegen des damit vielleicht verbundenen Ärgernisses, sondern weil er als Geweihter 
einen sakralen Charakter bekommen hat, dem Profanen entzogen worden ist. Er 
ist ein Herausgenommener, ein Ausgesonderter, ein Erwählter. Sein eigentlicher 
Wohnort ist nicht mehr die Welt, in der gewöhnlichen Gemeinschaft der Menschen, 
sondern das Heiligtum, die Stätte des Kultes, des Gebetes und Opfers Christi. Dort 
muß er darum mit seinen Gedanken, seinen Wünschen und Empfindungen zu Hause 
sein. Davon muß auch für die ihm Anvertrauten etwas spürbar werden, nicht durch 
ein betont frommes Auftreten und Gebaren, nicht durch einen unerträglichen pasto- 
ralen Ton, sondern vom Kern der Person her. Wo immer er auftritt, nicht zuletzt im 
Gegenüber von Mensch zu Mensch, muß eine priesterliche Haltung und Gesinnung 
durchscheinen, muß der Herr irgendwie erfahrbar mitgegenwärtig sein. • Dem 
Geweihtsein gesellt sich das Gesandtsein hinzu. Gesandtsein heißt eine Botschaft 
weitergeben, einen Auftrag ausführen müssen. Das verleiht der priesterlichen Fröm- 
migkeit einerseits etwas Prophetisches, Großes und Erhabenes, aber auch den Cha- 
rakter des Dienens und Verfügtwerdens. Das Bewußtsein eines heiligen Müssens 
kann sowohl emporreißen wie auch demütig machen und sogar bedrücken. Der Prie- 
ster ist immer Herr und Knecht zugleich; Herr, weil er an der Autorität Gottes und 
Christi teilnimmt, Knecht, weil er in deren Dienst steht und zum Diener der Men- 
schen bestellt ist. Die Getauften werden ihm darum Ehrfurcht entgegenbringen, 
haben aber auch ein Recht auf sein Dienen: in der Verkündigung des Wortes und 
in der Spendung der Sakramente. 

Schon aus diesem ersten Aufriß wird ersichtlich, daß die Frömmigkeit des Prie- 
sters nach zwei Seiten hin schaut, einmal auf Gott und dann auf die Menschen, auf 
den einzelnen wie auf die Kirche als ganze. Sie hat einen eindeutig mittlerischen 
Charakter. Das läßt sich sehr schön an der Art und Weise entfalten, wie der Prie- 
ster am dreifachen Amt Christi, am Lehramt, Priesteramt und Hirtenamt teilnimmt. 

Dem Priester ist das Wort Gottes zur Bewahrung und zur Verkündigung anver- 
traut. Predigt, Unterricht und Unterweisung werden darum seine Frömmigkeit 
entscheidend mitprägen. Man könnte diese geradezu eine Frömmigkeit des Wortes 
nennen, weil sie vom Worte Gottes herkommt und seiner Verkündigung dient. Der 



436 Friedridi Wulf 

Priester muß wegen der ihm von Christus durch seinen Bischof aufgegebenen Auf- 
gabe mehr mit der Schrift und der Überlieferung umgehen als der gewöhnliche 
Christ. Auch wenn die Kirche es ihm nicht ausdrücklich zur Pflicht machte (CIC 125, 
126), wäre er aufgrund seines besonderen Auftrages zum Studium und zum Medi- 
tieren des Wortes Gottes angehalten. Er muß zuvor selbst von diesem Wort durch- 
drungen und erfüllt sein, ehe er es verkündigt. Und auch der Vollzug der Verkün- 
digung ist wieder ein Akt seiner Frömmigkeit. Ja, dieser Vollzug offenbart, wenn 
er das ist, was er sein soll, ähnlich wie der Vollzug der Heiligen Geheimnisse von 
Opfer und Sakrament, ein wesentliches Element priesterlicher Frömmigkeit.Er zeigt, 
wie sehr der Priester sich selbst zurückstellen und vergessen muß. Kommt es doch 
bei der Verkündigung nicht in erster Linie auf das natürliche Talent des Verkündi- 
gers an, auf seine Rhetorik und Gescheitheit, sondern darauf, daß das Wort Gottes 
rein und unverfälscht zum Tönen kommt. Die Verkündigung ist ein pneumati- 
scher Vorgang, in dem das Wort Gottes wie von einem Herold proklamiert wird, 
so daß der eigentliche Redende, nämlich Gott, zu Wort kommt und den Gläubigen 
gegenwärtig wird. Das aber hat zur Voraussetzung, daß der Verkündiger sich dem 
Worte Gottes hingibt, innerlich auf es hörend und es mit dem Herzen aufnehmend; 
er ist nur Diener des Wortes. Die Art und Weise, in der er es weitergibt, hat wie- 
derum dienende Funktion. Er darf sich nicht selbst darstellen wollen, sondern muß 
auf die Hörer bedacht sein, muß sich ihnen und ihrer Aufnahmefähigkeit anpassen; 
er ist auch in der Verkündigung nichts als ein Diener. 

Der Zusammenhang zwischen dem Priesteramt im engeren Sinne und der prie- 
sterlichen Frömmigkeit liegt auf der Hand. •Wer dem göttlichen Dienst geweiht 
ist", sagt Thomas von Aquin, •erlangt eine königliche Würde und muß vollkom- 
men in der Tugend sein"10. •Zur rechten Ausübung der Weihegewalten genügt 
(nach ihm) nicht jede beliebige Tugend, sondern ist eine ganz ausgezeichnete Tu- 
gend erforderlich, damit so diejenigen, die durch den Empfang der Weihe über das 
Christliche Volk gesetzt werden, es auch durch das Verdienst der Heiligkeit über- 
ragen"11. Insbesondere erfordert nach Thomas der Dienst am Altar, der Christus 
dem Herrn selbst gilt, eine größere innere Heiligkeit, als sie der Ordensstand ver- 
langt. Darum sündigt auch der Priester, der etwas der Heiligkeit Widersprechendes 
tut, schwerer, als der Ordensmann, der die heiligen Weihen nicht besitzt12. Und auch 
die Art und Weise priesterlicher Heiligkeit wird durch die Ausübung der Weihe- 
gewalten mitgeprägt. Am Altar, bei der Ausspendung der Sakramente wird dem 
Priester klar, daß er nicht nur der Geweihte ist, sondern auch ein Weihender, ein 
Segnender, ein Gnaden Spendender, ein Verwandelnder, •Diener Christi und Aus- 
teiler der Geheimnisse Gottes" (1 Kor 4,1). Seine Frömmigkeit ist kultischer Art. Das 
muß sich in seinem religiösen Bewußtsein widerspiegeln. Ihm ist die Konsekration 
der Menschen und der Welt für Gott aufgegeben. Was immer er anfaßt und be- 
ginnt, soll durch ihn geheiligt werden; die Menschen, denen er begegnet, sollen aus 
dem Umgang mit ihm heiliger hervorgehen. 

Endlich noch das Hirtenamt. In der Leitung der Gläubigen, soweit sie ihm vom 

10 IV Sent, dist. 24, qu. 1, a. 2. 
11 Suppl. qu. 35, a. 1, ad 3. 
12 S.Th. II, qu. 184, a. 8. 



Priesterliche  Frömmigkeit, Ordensfrömmigkeit,  Laienfrömmigkeit 437 

Bischof anvertraut ist, repräsentiert der Priester den himmlischen Vater, vertritt er 
Christus, •den Hirten und Bischof eurer Seelen" (1 Petr 2, 25), den •erhabenen Hir- 
ten der Schafe" (Hebr 13, 20). Er muß darum in der Seelsorge Vater und Hirt sein, 
er muß die Eigenschaften des •guten Hirten" haben. Dazu hat er nicht nur von 
vornherein die Gnaden des Amtes bekommen, dazu eifert ihn auch die Ausübung 
seines Amtes an. Welcher Priester würde nicht durch den Umgang mit den Menschen 
mächtige Antriebe zur Heiligkeit erfahren, zum Helfen, Verzeihen und Erbarmen, 
wenn er menschlicher Armseligkeit begegnet, zu neuem Eifer und zur Demut, wenn 
andere ihm ihr Herz eröffnen, sich Rat holen, sich in der hl. Beichte vor ihm ver- 
demütigen, sich seiner Leitung anvertrauen und unterwerfen. 

So kann man wohl sagen, daß es keinen Stand und Beruf gibt, der so unmittelbar 
zur Heiligkeit aufruft und zugleich die Form der Frömmigkeit so mitprägt wie der 
des Priesters. Wenn Heiligkeit Vollendung in der Liebe besagt, dann erzieht das 
Priestertum dazu in außergewöhnlicher Weise. Das priesterliche Tun ist Da-sein- 
für-andere. Selbst im innersten Bezirk seiner Seele, im Beten, steht der Priester 
stellvertretend für andere. Alles, was er als Priester tut, tut er wirksam nur im Na- 
men der Kirche: die Darbringung des Opfers wie die Spendung der Sakramente, die 
Verkündigung des Wortes Gottes wie das Beten des Stundengebetes. Die Kirche aber 
ist Christus, und Christus ist •für uns und um unseres Heiles willen vom Himmel 
herabgestiegen". So hat die priesterliche Frömmigkeit ihr Ziel darin, den Laien 
besser dienen zu können, ihnen behilflich zu sein zu ihrem eigenen Heil wie auch 
zur Heiligung der Welt, zur Wiederherstellung der ursprünglichen Ordnung, da- 
mit •Gott alles in allem sei" (1 Kor 15, 28). 

Die Frömmigkeit des Laien, soweit sie auf einem •Amt" in der Kirche beruht, 
geht auf die drei Sakramente der Taufe, der Firmung und der Ehe zurück. Sie sind 
die Quelle aller neutestamentlichen Berufungen, die den Laien zur Verchristlichung 
und Miterlösung der Welt zuteil werden. Am klarsten tritt das bei der Ehe hervor. 
Hier fällt die naturrechtliche Institution mit dem Sakrament zusammen. Die Ehe 
als solche ist durch die sakramentale Gnade geheiligt. Damit wird die im Sakrament 
deutlich werdende göttliche Beruf ung einem ganz bestimmten weltlichen Sinn- und 
Aufgabenfeld zugewiesen. Alles, was eine Ehe ausmacht: das Verhältnis der Ehe- 
gatten zueinander, die Kinder, das Heim, die Arbeit für den Unterhalt und das 
Fortkommen der Familie, all dies gehört zugleich in den Bereich der Erlösung und 
Heiligung der Welt, ist Gegenstand christlicher Frömmigkeit. Was diese Frömmig- 
keit vor allem kennzeichnet, ist die Gemeinsamkeit der Gedanken, der Empfindun- 

gen und des Strebens, des Betens und des Opferns, des Sich-Freuens und des Leidens. 
Ihr Ziel ist die Gestaltung einer christlichen Gemeinschaft der Liebe, in deren Mitte 
Christus wohnt, ja deren Mitte Er selbst ist. In der Familie soll nicht nur der Ein- 
zelne, sondern ein Bereich der Schöpfung, eine Gemeinschaft die Erlösungsordnung, 
die neue Schöpfung, den neuen Himmel und die neue Erde widerspiegeln. •Siehe, 
das Zelt Gottes unter den Menschen! Er wird bei ihnen wohnen, und sie werden 
sein Volk sein" (Geh Offb 21, 3). Und so wie Reich Gottes in dieser Weltzeit nur 
in der Kirche und durch die Kirche verwirklicht wird, so ist auch das christliche 
Hauswesen als Abbild der himmlischen Familie •eine Kirche im kleinen"13. Damit 



438 Friedrich Wulf 

ist aber nicht gesagt, daß die Familie in sich abgeschlossen sein dürfte. Sie muß 
vielmehr als solche • nicht nur der Einzelne in ihr • zur Umwelt und Mitwelt 
hin geöffnet sein. Sie ist durch das Sakrament für das Ganze beauftragt und ver- 
antwortlich. Diese ihre Weltaufgabe erfüllt sie schon durch das gute Beispiel, das 
sie in der Öffentlichkeit gibt, wenn sie als Familie auftritt, etwa in der Haus- 
gemeinschaft, in gemeinsam verbrachten Ferien, in der Kirche (gemeinsamer Meß- 
besuch und Kommunionempfang) usw. Noch mehr durch das Verhältnis zu anderen 
Familien, zu Verwandtschaft, Nachbarschaft und Freundeskreis. Sowohl Werke 
der Nächstenliebe wie auch Formen des geistigen und gesellschaftlichen Kontaktes 
gehören zu ihren religiösen Aufgaben und darum auch zum Bereich ihrer Frömmig- 
keit, woraus ersichtlich wird, wie weit der Bogen der Laienfrömmigkeit gespannt 
werden muß. 

Daß auch mit der Taufe eine Weihe für die Welt gegeben ist, wird vielfach über- 
sehen. Zwar scheint die Taufe zunächst einmal auf das übernatürliche Leben des 
Einzelnen ausgerichtet zu sein; Thomas von Aquin sieht gerade darin den wesent- 
lichen Unterschied zur Firmung, die eine Beauftragung für andere, für die Kirche 
und das Reich Gottes besage14. Aber christliches Leben in der Welt kann gar nicht 
sein, ohne daß nicht zugleich auch das Stück Welt mitgeheiligt wird, in dem es sich 
entfaltet. Und eben darauf beruht wieder eine bestimmte Form der Laienfrömmig- 
keit. Ihre erste Aufgabe besteht darin, Gott in allen Bereichen der Welt: auf der 
Straße, im Büro, in der Fabrik, in der Umgebung der Gottlosen anwesend zu ma- 
chen. Und da jede Anwesenheit Gottes in einem heiligen Menschenleben über sich 
selbst hinaus wirkt, ist jeder Christ schon durch sein bloßes Dasein eine Quelle, 
aus der andere schöpfen können, ein Funke, der entzündet, ein Licht, das leuchtet. 
Je mehr es solche Quellen und Brennpunkte christlichen Lebens in der Welt gibt, 
je mehr ein christliches Milieu geschaffen, eine christliche (oder auch nur mensch- 
liche) Atmosphäre verbreitet wird, um so besser sind die Voraussetzungen für das 
Wachsen des Reiches Gottes. Eine zweite Aufgabe der vom Sakrament der Taufe 
inspirierten Laienfrömmigkeit besteht in der aktiven christlichen Gestaltung der 
Welt, ihrer Sachwerte, Einrichtungen und Bereiche. Alles, womit ein Christ in 
Arbeit und Beruf handelnd und wirkend umgeht: die Dinge des täglichen Lebens, 
das Handwerk, die Maschine, die wissenschaftliche Forschung, die Wirtschaft, die 
Politik, der Sport, das Vergnügen soll von ihm erlöst und geheiligt werden, so 
daß menschliches und christliches Leben sich in ihnen entfalten kann und etwas 
von Gottes Ordnung in ihnen aufleuchtet. Er soll die Welt von dem Fluch erlösen, 
der durch die Sünde auf allem lastet. Er kann die Kleidung zu dem machen, was 
sie sein soll, zum Ausdruck der Seele, die Erholung zum Widerschein reiner Freude, 
die Formen des gesellschaftlichen Lebens zu Möglichkeiten echter menschlicher Be- 
gegnung, er kann seiner Arbeit den Charakter der Fron und ihre Ausrichtung auf 
ein reines Gewinnstreben nehmen, er kann sie menschenwürdiger gestalten, er kann 
christlichen Geist in das wirtschaftliche und politische Machtstreben hineintragen. 
So kommt wenigstens an der Stelle, wo ein Christ steht, auch in jene Bereiche des 
Lebens, die am meisten das Zeichen der Verfallenheit des Menschen an die Sünde 

13 In Epist. ad Ephes. c. 5, hom. 20. n. 5 (PG 62, 142 f.). 
14 S. Th. III qu. 72, a. 5 c; ebd. ad 2. 



Priesterliche Frömmigkeit, Ordensfrömmigkeit, Laienfrömmigkeit 439 

an sich tragen, ein Zug echten Menschentums, christlicher Dienstbereitschaft und 
Liebe. Das heißt jedesmal, daß die Erlösung in der Welt wirksam wird. • Daraus 
ergibt sich nun noch eine dritte Aufgabe der auf dem Tauf Sakrament beruhen- 
den Laien- und Weltfrömmigkeit. Der Christ, der im Auftrag Gottes und im Geist 
Christi die Welt mitgestaltet, nimmt an der Schöpferrolle und an der herrscher- 
lichen Stellung Gottes teil. Selbst von allem Irdischen innerlich gelöst, mit Chri- 
stus gestorben und auferstanden, soll er in Freiheit über die Dinge herrschen und 
sie auf das Lob Gottes ausrichten. Er nimmt damit in etwa schon jene königliche 
Rolle vorweg, die er einmal im ewigen Leben an der Seite Christi spielen soll, näm- 
lich unter Gottes Oberhoheit Herr der Schöpfung zu sein. 

Endlich noch das Sakrament der Firmung. In ihm wird die göttliche Beauftra- 
gung unmittelbar deutlich. Denn •der Gefirmte erhält gleichsam von Amts wegen 
(quasi ex officio) die (geistliche) Vollmacht, den Glauben an Christus öffentlich 
zu bekennen"15. Er gehört der •militia Christiana"16, dem christlichen Kriegsheer 
an, dem die Verteidigung und Ausbreitung des Glaubens obliegt. Während die mit 
dem Taufsakrament verbundenen Weltaufgaben des Christen von allgemeiner 
Geltung sind (die Taufe als Sakrament des christlichen Lebens verpflichtet immer 
und überall), kennt das Firmsakrament nur besondere, klar umgrenzte Aufgaben 
(die Firmung verpflichtet von Fall zu Fall). Das hat sie gemeinsam mit dem Weihe- 
sakrament. •Durch die Weihe und die Firmung werden die Christgläubigen zu 
speziellen Ämtern und Dienstleistungen (ad aliqua specialia officia) beauftragt"17, 
sagt Thomas von Aquin. So kann der Christ aufgrund des Firmsakramentes in 
einer bestimmten Situation zum Bekenntnis und zur Verteidigung des Glaubens 
verpflichtet sein. Er kann sich aber auch vor Gott verpflichtet fühlen, diesen oder 
jenen Beruf zu ergreifen, diese oder jene besondere Aufgabe (z. B. politischer Na- 
tur) zu übernehmen, sei es, weil seine Talente dafür sprechen, sei es, weil wieder 
die Situation es erheischt. Auf das Firmsakrament gehen dann endlich noch die 
besonderen Beauftragungen durch die kirchliche Hierarchie zurück, die also den 
Bereich der Actio catholica, des Laienapostolats im engeren Sinn ausmachen. 

Damit ist alles gesagt und eingeordnet, was irgendwie Gegenstand der Laien- 
frömmigkeit sein kann. Sie umfaßt ein weites Gebiet und ist sehr vielgestaltig, aber 
immer geht es ihr um das eine, um die Erlösung und Heiligung der Welt, damit 
Gottes Herrlichkeit in ihr aufstrahle. 

Überschaut man noch einmal die verschiedenen Formen der christlichen Fröm- 
migkeit: die priesterliche Frömmigkeit, die Ordensfrömmigkeit und die Laien- 
frömmigkeit, dann sieht man gleich, daß es sich nur um Typen handelt, die in ihrer 
abstrakten Gestalt nirgendwo vorkommen. Im konkreten Leben gehen sie oft in- 
einander über. Priester können zugleich Ordensleute oder Mitglieder von welt- 
lichen Instituten sein, Laien können in der Welt die Jungfräulichkeit und einen 
an den evangelischen Rat grenzende Armut leben. Das entspricht durchaus dem 
Reichtum der christlichen Frömmigkeit. Diese hat viele Möglichkeiten der Ent- 
faltung und ungezählte Formen. Sie alle aber müssen in der Mannigfaltigkeit im- 
mer wieder ihre wesentlichere Einheit widerspiegeln. 

16 ebd. a. 5 c. 16 ebd. a. 10, ad 2. 
17 S. Th. III, qu. 65, a. 3, ad 2. 




