Der Einflu§ der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu
auf das moderne Ordensleben

Von Jean BeyerS. J., Lowen

Ignatius von Loyola hat seinem Orden meisterhafte Satzungen gegeben. Das
Leben und Wirken seiner geistlichen Sohne wird fiir immer von den Konstitutionen
gepragt sein, die den Geist des Stifters, vorab seiner Exerzitien, in die begeistert-
niichterne Sprache eines religidsen Gesetzbuches gefafit haben.

Die ignatianischen Konstitutionen blieben in ihrem Einfluf nicht auf die Gesell-
schaft Jesu beschrinkt. Sie entsprachen vielmehr in einer Weise den Erfordernissen
und dem Geist einer neuen Zeit, dafl ihre Ideale und Grundsitze, ihre Losungen
und Neuerungen iiber den Bereich des eigenen Ordens hinausgreifen mufiten. Uber-
all dort, wo der Geist Gottes Menschen anrief, die Forderungen der Zeit an die
Kirche zu erkennen und darauf zu antworten, konnten sie in den Konstitutionen des
hl. Ignatius Mafistibe und Anregungen fir ihre eigenen Griindungen finden. Das
galt nicht nur fir das 16. und 17. Jahrhundert. Der providentielle Auftrag des gro-
Ben Ordensstifters erstreckt sich bis in unsere Tage, so dafl kiirzlich jemand sagen
konnte, Ignatius sei der eigentliche Griinder der ,Weltlichen Institute“, da er in
seinen Konstitutionen die beherrschenden Prinzipien des neuen Standes der Voll-
kommenheit schon entwickelt habel.

Was den ignatianischen Konstitutionen firr das neuzeitliche Ordensleben eine
solche Bedentung verleiht, ist das ihnen zugrunde liegende und in ihnen entfaltete
neue Vollkommenheitsideal, in welchem das Streben nach Heiligkeit so innerlich
und umfassend mit der Arbeit am Seelenheil des Néichsten verkniipft ist, wie es bis
dahin in der Kirche nicht der Fall gewesen war. Entscheidend fir ihren tatsachlichen
Einflufl war aber vor allem die unerbittliche Folgerichtigkeit, mit der das einmal er-
kannte Ideal fir die konkrete Gestaltung des Ordenslebens, fiir die Lebensweise
der Gemeinschaft und des einzelnen, fiir Gebet und Arbeit fruchtbar gemacht wurde.
Die wesentlichen Neuerungen, die von nun an immer wieder erstrebt werden, sind
bekannt: der Verzicht auf das eigentlich monastische Leben mit Klausur, Chorgebet
und feierlichem Gottesdienst; das Fortfallen des Habits und vieler kiosterlicher Ge-

wohnheiten, die fir ein Ordensleben als unersetzlich galten. Dafiir nimmt das
Apostolat cine beherrschende Stellung ein. Keinerlei hemmende Bindungen sol-
len die Arbeit behindern. Kein Bereich apostolischen Wirkens ist grundsitzlich ver-
schlossen. Uberall sollen die Mitglieder der Gesellschaft zur Verfiigung stehen, wo
ibre Dienste fir das Reich Gottes verlangt werden. Der Orden wird einheitlich und
straff geleitet und weil sich dem Papst als seinem obersten Herrn in besonderer
Weise verpflichtet. Nur der gottverbundene und vom Geiste Christi erfiillte Ordens-
mann wird ein solches Apostolat fruchtbar ausiiben kénnen. Ignatius verlangt dar-
um eine langdauernde Erprobung und Ausbildung seiner Séhne. Zwei Dinge sind
es vor allem, die sie auf ihren apostolischen Wegen begleiten sollen: der Geist des

1 Huck C.SS.R., Er grocien idealen, Lowen 1953.



Die Konstitutionen der Gesellschafl Jesu auf das moderne Ordensleben 441

Gebetes und der Geist des Gehorsams. Aber weder Gebet noch Gehorsam sind ein
Sonderbezirk des Ordenslebens; sie sind aufs engste mit dem Apostolat verknipft.
Wer dem Erléser nachfolgen will, soll in allen Dingen Gott suchen und darum immer
mehr seinen Eigenwtillen aufgeben. Man kann ein solches Ideal nur verstehen, wenn
man weif}, dafl Ignatius Mystiker gewesen ist, der alles in einem groflen Zusammen-
hang schaute und in allem Tun und Wirken ein Kontemplativer blieb.

Es ist bis heute erstaunlich, dafl es Ignatius gelang, fiir seine neue Lebensweise
und fiir die Hauptpunkte seiner Konstitutionen die kirchliche Billigung zu finden.
Mehr als einer der minnlichen Orden hatte schon betrichtliche Anpassungen an das
Apostolat vorgenommen. Aber keiner hatte die traditionellen Formen des Ordens-
lebens in wesentlichen Stiicken angetastet. lgnatius war radikal. Und er hatte Er-
folg. Aber es geniigte, dafl auch nur einer ihn nachahmen wollte, und schon zeigte
sich, welchen Widerspruch die Neuerungen in der damaligen Zeit fanden. Das macht
der Fall Mary Wards deutlich?. Sie hatte die Kiithnheit, das ignatianische Ideal im
weiblichen Ordensleben zu verwirklichen. Thre beklagenswerte Geschichte 1afit er-
kennen, wie wenig die christliche Welt darauf vorbereitet war, den Schritt in eine
neue Zeit zu tun. Es sollte Jahrhunderte dauern, bis man die ,Neuerungen® des
Ordenslebens allgemein gelten lieB. Mary Ward wird verurteilt. Thr Institut auf-
geldst. Aber erst als dieses in seiner vollen Urspriinglichkeit wieder auflebt, erhalt
das weibliche Ordensleben jene Elastizitat, die ein umfassendes Apostolat verlangt,
das den schwierigsten Zeitverhiltnissen, den verschiedensten Menschen, Schauplitzen
und Kulturbereichen angepafit ist. Es ist immer noch erregend, dieser Entwicklung
im einzelnen nachzugeben. Erst dann erhellt, in welchem Umfang und in welcher
Tiefe die Konstitutionen des hl. Ignatius das moderne Ordensleben beeinflufit haben.

Mary Ward wurde in England, mitten in der Verfolgungszeit, am 23. Januar 1595
als Kind einer katholischen Adelsfamilie geboren. Nachdem sie drei Jahre lang
Pfértnerin bei den Klarissen von St. Omer gewesen war, wollte sie ihren Plan eines
Ordensinstituts, das den Unterricht und die Erziehung junger Madchen aus birger-
lichen Kreisen und aus dem Adel zum Ziel hatte, verwirklichen. Thr Ideal antwor-
tete auf die Notwendigkeiten ihrer Heimat. Die Verfolgung erlaubte weder Klausur
noch Chorgebet. Man mufBite sich frei bewegen konnen, ohne als katholische Ordens-
frau erkannt zu werden. Man mufite sich verborgen halten und den Midchen die
Betrevung zukommen lassen, die sie frither in den Klostern erhalten hatten. Die
wenigen Gruppen frommer Frauen, die auerhalb der Klostermauern Unterricht er-
teilten — ausgenommen einige Gruppen von Ursulinen —, kiimmerten sich nur um
das einfache Volks.

Mary hatte in Flandern die Jesuiten kennen gelernt und in einer Vision die Worte
vernommen: ,Nimm die Regel des hl. Ignatius!“ Im Jahre 1616 legte sie ihren Plan
einer Neugriindung nach dem Vorbild der Gesellschaft Jesu in Rom vor, der sich
folgendermaflen zusammenfassen lafit:

2 Joseph Grisar, Maria Ward anf dem Weg zu einem newen Frauentum. In:
»Stimmen der Zeit* Bd. 152 (1953) 11f.
3 So nach einer Mitteilung von P. J. Creusen S. J.,, Rom.



442 Jean Beyer

1. ,Nach dem Beispiel Christi und seiner heiligen Mutter eine danernde Lebens-
form annehmen, um an der eigenen Vervollkommnung zu arbeiten; uns dem Heil
des Nachsten widmen, und zwar durch die Erziehung junger Madchen oder durch
jedes andere Mittel, das unserer Zeit angemessen ist oder durch das nach dem Ur-
teil anderer unsere Anstrengungen etwas zur Ehre Gottes und zur Ausbreitung der
katholischen Kirche heitragen kénnen®.

2. Nur vom Papst abhingen; weder ein Orden noch irgendjemand sonst, wer es
auch sei, soll iiber uns Gewalt, Autoritat oder Jurisdiktion ausitben,

3. Unsere Aufgaben ohne Klausur erfilllen kénnen.

4. Befreitsein vom Tragen des Ordenskleides; sich kleiden diirfen nach der Sitte
des Landes, in dem wir leben.

5. Erlaubnis, selbst nach den Gelitbden solche auszuschlieflen, die fiir das Ordens-
leben nicht geeignet scheinen oder in irgendeiner Weise hinderlich sind oder Un-
ruhe stiften.

Schon diese wenigen Punkte zeigen die grofle Ahnlichkeit mit der Gesellschaft
Jesu. Diese Ahnlichkeit erstreckte sich bis zu den kleinsten Einzelheiten der Regel
des hl. Ignatius. So dachte Mary Ward z. B. an 4 Klassen von Mitgliedern: Pro-
fessen, geistliche Helferinnen, Scholastikerinnen und Laienschwestern.

Das Werk Mary Wards hatte zunachst einen groflen Erfolg; ihr Apostolat war
beachtlich. Eine erste Griindung fand 1614 in St. Omer statt. Paul V. sprach ihr
kriftig Mut zu. Eine zweite Griindung erfolgte in London, wo die Schwestern durch
ihr Apostolat von Familie zu Familie ¢in leuchtendes Beispiel gaben. Im Jahre 1616
billigte der Papst ihr Vorhaben. Eine Griindung fand in Liittich statt, wo der Erfolg
so grofl war, dafl im Jahre 1617 dort ein Noviziat eréffnet werden mufite. Dann
folgten dank der Gunst des Fiirsterzbischofs die Griindungen von Trier und Kéln.
Nach dem Tode Pauls V. begab sich Mary Ward nach Rom, um die Unterstittzung
Gregors XV. zu finden. Aber der Widerstand war bereits so gewachsen, dafl ihr
Werk dem Untergang nahe schien. Sie bat, in Rom arbeiten zu dirfen, um sich durch
Tatsachen rechifertigen zu konnen. Sie erdffnete eine Schule fiir arme Kinder. Wie-
der war der Erfolg groff. Neue Griindungen liefen nicht lange auf sich warten: 1623
in Neapel, 1624 in Perugia. Doch auch die Feinde liefen nicht ab. Die Schule in Rom
wurde wieder geschlossen und Mary Ward kehrte nach England zuriick. 1627 griin-
dete sie ein Haus in Minchen, dank der wohlwollenden Aufnahme, die Kurfiirst
Maximilian von Bayern ihr gewidhrte. Friedrich II. schlug ihr eine Griindung in
Wien vor. Schliefllich folgten noch die Griindungen in Prefburg und Prag.

Indes wurde die Opposition immer michtiger, das Haus in Liittich mufite ge-
schlossen werden und Rom verfiigte die Unterdriickung des neuen Ordens. Mary
Ward begab sich erncut nach Rom, stellte sich Urban VIII. vor, der eine neue Unter-
suchung ihrer Angelegenheit verlangte. Nach Miinchen zuriickgekehrt, exfuhr sie von
der endgilltigen Aufhebung ihres Werkest und von ihrer Verurteilung als Hare-
tikerin und Schismatikerin. Sie wurde im Kloster der Klarissen in Miinchen ge-
fangengesetzt. Der Papst befreite sic zwar wieder, als er davon horte. Aber 10 Hau-
ser waren unterdessen aufgeldst und 300 Schwestern iiberallhin verstreut. In Miin-

4 Bulle Urbans VIII vom 13, Januar 1631.



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu und das moderne Ordensleben 443

chen blieb eine kleine Gruppe zusammen und erhielt die Erlanbnis, weiterzubestehen.
Mary ging noch einmal nach Rom, wurde von neuem sehr viterlich von Urban VIII.
empfangen, der ihr Haus in Minchen genehmigte und im Jahre 1633 die Griindung
einer neuen Schule fir Arme in Rom erlaubte. Schwerkrank verlie sie im Jahre
1637 Rom endgiiltig, nahm Aufenthalt in Spa und kehrte 1642 nach England zuriick.
Sie starb am 28. Januar 1645 in Yorkshire.

Was hatte man Mary Ward vorgeworfen?

Thr Erfolg weckte verstindliche Eifersucht. Die Ahnlichkeit ihres Institut mit der
Gesellschaft Jesu trug ihr manche Feinde cin. 1616 mufite der Bischof von St. Omer
die ,Englischen Friulein® gegen folgende Angriffe verteidigen: Sie machen Berufe
abspenstig, beanspruchen den Titel ,Ordensfrauen® und unternchmen apostolische
Auftrige in England. Verleumderische Berichte wurden nach Rom geschickt. Der
Erzbischof von Prag sah in der Leitung durch die Generaloberin ein Eingreifen in
seine Rechte und beklagte sich dariiber in Rom. Im Jahre 1628 bot der Sekretir der
Propagandakongregation, der zu den Jesniten in grofem Gegensatz stand, seinen
ganzen EinfluB auf, um das Institut zu unterdriicken. Seine Anklageschrift enthilt
folgende Punkte:

1. Es ist unerhort, dafl Frauen apostolisch titig sind.

2. Das Institut steht im Widerspruch mit den Bestimmungen des Konzils von
Trient (Klansur, mogliche Entlassung von Ordensmitgliedern, Chorgebet).

3. Die Mitglieder maflen sich das Recht an, vor hochgestellten Ménnern und vor
Priestern dber geistliche Dinge zu reden; sie sprechen in katholischen Zirkeln und
eignen sich widerrechtlich geistliche Befugnisse an.

4, Man befiirchtet, dafl sie Irrtiimern der verschiedensten Art verfallen konnten.

Trotz der giinstigen Gutachten von so bedeutenden Theologen wie den Jesuiten
Lessius und Suarez wurde das Institut aufgeldst und Mary Ward als der Héresie
verddchtig gefangengesetzt. Diese falschen Beschuldigungen, die heute widerlegt
sind, sollten noch lange lebendig bleiben und wurden in gutem Glauben zu einem
Teil von Benedikt XIV. in jener Bulle? wieder aufgegriffen, die das Institut der
Englischen Friulein — in den offiziellen Dokumenten hiefen sie , Jesuitinnen® —
neu organisieren sollte.

War das Institut der ,Englischen Friaulein® iiberhaupt ginzlich unterdriickt ge-
wesen? Zwei Hiuser bestanden mit der Billigung des Papstes weiter: das rémische
Haus nahe bei Santa Maria Maggiore, sowie das Miinchner Haus bis zum Jahre
1703. Clemens XI. billigte das Werk Mary Wards aufs neue, ohne allerdings eine
besondere Sympathie dafiir zu bekunden. Er wollte nicht den Eindruck erwecken, als
berichtige er das Urteil Urbans VIII. Vierzig Jahre spiter rief die zentrale Form
der Leitung des Instituts aufs neue Schwierigkeiten hervor. Benedikt X1V., der
grofle Kanonist, versuchte, die von den Bischéfen ausgeiibte Autoritit dber die
Kldster mit der zentralen Leitung in Ubereinstimmung zu bringen. Er tat das da-
durch, dafl er den Bischofen die Versetzung von Mitgliedern des Instituts vorbehielt
und die Generaloberin verpflichtete, den Bischofen von jedem Hausbesuch in ihren
Didzesen zu unterrichten.

5 Quamvis iusto vom 30. April 1749.



444 Jean Beyer

Das mindeste, was man sagen kann, ist, dafl diese Gesetzgebung unhaltbar war.
Sie unterwarf die Generaloberin eigenmichtigen bischéflichen Eingriffen, aner-
kannte jedoch anderseits die zentrale Regierungsweise, die einmal allen apostoli-
schen ,Ordensgemeinschaften® eigentiimlich werden sollte; sie gestattete ein ,Or-
densleben“ ohne Klausur und ein titiges Apostolat der Erziehung, der Hilfeleistung
und der Krankenpflege. Diese Regelung sah indessen nicht das unmittelbare Aposto-
lat vor, das Mary Ward fiir ihre ,Ordensfrauen” geplant hatte. .

Es ist zu beachten, dafl die Gemeinschaft der Englischen Fraulein zwar anerkannt

und gebilligt war, aber noch nicht als ,Ordensinstitut. Man mufite noch bis zur
Konstitution ,Conditae a Christo“ vom 8. Dezember 1900 warten, bis die Ablegung
der drei einfachen Geliibde den Wert einer Ordensprofeff erhielt. Eine wohl zu
spekulative Theologie hatte die feierlichen Geliibde als wesentlich fiir den Ordens-
stand erklért, und es sollte Jahrhunderte dauern, ehe dieser Standpunkt {iberwun-
.den wurde. Die romische Praxis war iibrigens in diesem Punkt recht eigentiimlich.
Zunichst war sie von extremer doktrindrer Strenge und einem Rigorismus, der bis
zur Harte ging. Spiter billigte sie zogernd einige Institute mit einfachen Gelitbden,
die sie aber nicht als Ordensinstitute anerkennen wollte. In den ,Collectanea® des
Kardinals Bizarri, dem Sekretir der Kongregation der Bischofe und Ordensleute,
stellt man fest, dafl von 1816—1850 nur sieben Institute von Rom approbiert wur-
den, darunter zwei fir Kleriker. Von 1850—1862 werden 117 Institute approbiert,
aber die Begriffe ,Ordensmitglied“ und ,Profef“ sind in ihren Konstitutionen nicht
zu finden. Noch in den rémischen Antworten vom 25. April 1896 und vom 12. Fe-
bruar 1897 besteht man darauf, daf die Religiosen mit einfachen Gelilbden keine
eigentlichen Ordensleute seien.

Kompetenzstreitigkeiten zwangen den Heiligen Stuhl, das Problem neu zu iber-
denken. Der Ordinarius des Ortes, an dem eine Kongregation entstanden war oder
an dem die Generaloberin residierte, wollte iiber das ganze Institut eine wirkliche
Gewalt behalten. Dies konnte nicht geschehen, ohne die Rechte der anderen Bischofe
zu verletzen, auf deren Gebieten ein Institut seine Tochtergriindungen vorgenom-
men hatte. Das Eingreifen mehrerer Bischofe in die Leitung ein und derselben Kon-
gregation drohte anderseits deren Wirksamkeit véllig lahmzulegen und sprengte
notwendigerweise ihre einheitliche Leitung. Das alles bewog Leo XIII., zwischen
Kongregationen des Ditzesanrechts und Kongregationen papstlichen Rechts zu un-
terscheiden und soviel wie méglich den Einflu der Bischéfe auf die Leitung pépst-
licher Institute zu beschrdnken.

Ein Jahr nach ithrer Verdffentlichung wurde die Konstitution Leos XIII. durch
ein wichtiges Dokument ergénzt. Die Kongregation fur die Bischofe und Ordens-
leute gab eine Sammlung von Normen heraus, die den Konsultoren und Offizialen
der Kongregation Richtlinien bei der Prifung und Billigung neuer Institute und
ihrer Satzungen geben sollten. In ihnen war die Erfahrung von mehreren Jahrhun-
derten verarbeitet und ein Muster fiir die Verfassung moderner Kongregationen
vorgelegt. Der Nachdruck, der auf die Richtlinien im ganzen und auf ihren genauen
Wortlaut im einzelnen gelegt wurde, hatte eine wenig giinstige Wirkung auf das
neuzeitliche Ordensleben. Die urspringliche Gestalt mancher Institute wurde der
neuen juridischen Struktur zum Opfer gebracht, der ,Geist® wurde vom ,Buch-



Die Konstitutionen der Ge;tellsdzaﬂ Jesu auf das moderne Ordensleben 445

staben® getrennt und den Direktorien oder Consuetudinarien (Handbiichern mit den
im Orden tiblichen Gebrauchen) vorbehalten. Hier nahm der Geist eine ,aszetische®
Form an, die losgelost war vom wirklichen Leben, von den Satzungen und selbst
den Urspriingen des Instituts. Wenn so viele moderne Kongregationen Nachwuchs-
sorgen haben, liegt es nicht vielleicht auch an einem Mangel an Lebenskraft? Ist
dieses Leben aber nicht erstickt worden durch jenes Rechtssystem, das auf ihm
lastete?

Angesichts der dauvernd wachsenden Zahl von Griindungen mufite Rom erneut
eingreifen. Es forderte fiir jede neue Approbation durch eine Dibzese das vorher
zu erteilende ,Nihil Obstat des Heiligen Stuhles.

Das kirchliche Rechtsbuch wahrt die guten Wirkungen dieser papstlichen Eingriffe:
zentrale Leitung, ausreichende Exemption, um die Einheit und Kraft der Ordens-
institute zu gewihrleisten, besonders, wenn sie sich {iber mehrere Didzésen er-
strecken; die Freiheit der Obern in der Zulassung ist sogar noch grofler geworden.
Doch das juridische System, das mit dem Gesetzbuch kam, sollte die Vereinheit-
lichung, die man in der vorausgegangenen Periode angestrebt hatte, noch weiter-
treiben und die Angleichung der Kongregationen an die eigentlichen Orden noch
mehr begiinstigen. Diese gesetzgeberische Arbeit bestitigte im ganzen genommen
jene Neuerungen, die Mary Ward ins Auge gefaflt und die ihr apostolischer Wage-
mut gefordert hatte. Sie brachte notwendig eine teilweise Anwendung der Konsti-
tutionen des hl. Ignatins anf das weibliche Ordensleben mit sich.

Eilte Mary Ward damit, daf} sie die Ideen des hl. Ignatius aufgriff, ihrer Zeit zu
weit voraus? Man hat dies glauben wollen. Heute kann man nur bedauern, dafd sie
nicht verstanden worden ist. War ihr Bemiihen, das eigene Institut dem der Ge-
sellschaft Jesu anzugleichen, iibertrichen? Wir wagen es nicht zu behaupten. Ihre
Auffassungen vom weiblichen Apostolat und von der Sturktur der Ordensgenos-
senschaften, die sich dem Apostolat widmen, sollten vor allem im 19. Jahrhun-
dert iiber alle Widerstinde triumphieren. Allerdings kann man nicht sagen, daf}
dieser Triumph ein vollstindiger ist. Das Ideal des hl. Ignatius hat sich im weib-
lichen Ordensleben noch nicht voll durchgesetzt. Wurde es in den mannlichen Kon-
gregationen bis zur letzten Konsequenz verwirklicht? Das ist eine schwierige Frage,
auf die wir am Schlufl unserer Arbeit eine Antwort zn geben suchen.

Jedenfalls wurde Mary Ward nach und nach von den Verleumdungen befreit, die
Ursache ihres Untergangs waren. Pins X. sah keine Schwierigkeit mehr, Mary
Ward als die Griinderin der heutigen ,Englischen Fraulein“ zu betrachten. Pius X1.
sagte in einem Breve an die Generaloberin aus Anlaf des dreihundertjahrigen Be-
stehens des Instituts, Mary Ward ,habe den Weg zu einem neuen Typus weiblicher
Orden freigelegt“. Man fordert heute ihre Seligsprechung. Schliefilich zitiert auch
Pius XII. in seiner Ansprache vom 14. Oktober 1951 beim Weltkongref der Laien
in Rom Mary Ward als eine der beiden grofien Gestalten der Kirchengeschichte, die
die Frau immer mehr in das moderne Apostolat einfiithrtes.

Die Ideale Mary Wards, die so heftigen Widerstand erfuhren, waren nicht fiir
immer untergegangen. Immer wieder lebten sie auf in den Herzen glihender Men-
schen, die Christus liebten und die Bediirfnisse seiner Kirche sahen.

5 A.A.S. 43 (1951) 785.



446 Jean Beyer

Man hat die Ordensfraven Mary Wards in den offiziellen Dokumenten ,, Jesuitin-
nen® genannt. Indes, selbst zur Zeit, als Mary Ward mit dem Weltklerus Ausein-
andersetzungen erlebte, der ihr vorwarf, von der Gesellschaft Jesu abhingig zu
sein, erfubr sie keinen Schutz von den Jesuiten. Der Ordensgeneral Vitelleschi wies
die englischen Patres im Gegenteil an, sich nicht mit ihr zu befassen. So konnten
also die Jesuiten sie nicht verteidigen, auch nicht gegen jeme, die gleicherweise
Feinde Mary Wards und der Gesellschaft Jesu waren. , Jesuitinnen® im echten Sinn
waren nur die Mitglieder jener Kongregation, die 1545 durch Isabel Roser gegrin-
det wurde und deren Leitung Ignatius von Loyola persénlich durch Paul III. anf-
erlegt war. Der Heilige lie sich aber im folgenden Jahre von diesem Auftrag be-
freien; Isabel kehrte nach Spanien zuriick und wurde Klarissin.

Weniger Aufsehen als der Versuch Mary Wards erregte die Initiative, die von
Anna de Xainctonge ausging?. Unter der Schutzherrschaft der hl. Ursula grindete
sie im 16. Jahrhundert eine der ersten ,Gesellschaften® von ,Ordensfrauen®, die
ohne Klausur lebten und sich dem Lehrberuf widmeten. Geboren in Dijon im Jahre
1567, fiihlte sich Anna ,unwiderstehlich dazu gedringt®, eine Gemeinschaft von
Frauen zu griinden, die mit der Arbeit an ihrer eigenen Vervollkommnung das Be-
mithen um die Vervollkommnung des Néchsten verbanden. Eines Tages vernahm
sie im Gebet eine Stimme, die sie aufforderte, die Heimat und das Elternhaus zu
verlassen, sich in die Stadt Déle zu begeben und dort einen neuen Orden nach dem
Vorbild der Gesellschaft Jesu zu griinden. In Déle fand sie Gefihrtinnen, ,die kei-
nen anderen Wunsch kannten, als sich Gott fiir immer zu weihen®. ,Sie fiihlten sich
michtig angetrieben, Anna zu folgen..., um sich ganz der Unterweisung junger
Leute ihres Geschlechtes zu widmen, sie gute Sitten zu lehren und all das, was ein
christliches Madchen wissen mufl, an ihnen vor allem die geistlichen Werke der
Barmherzigkeit zu liben, so gut es nur ihre Krifte vermochten und die kirchliche
Obrigkeit es fur richtig hielt; dies alles aus reiner und aufrichtiger Liebe, ohne auf
irgendeine Belohnung oder ein Entgelt in dieser Welt Anspruch zu erheben®.

In der Uberzeugung, die Klavsur kénne ihren frommen und nutzlichen Absichten
wie auch der geistlichen Hilfeleistung, die ihre Berufung notwendig mit sich brachte,
hinderlich sein, beschlossen sie, sich ihr nicht zu unterwerfen. Auf diese Weise
glaubten sie besser zur Verherrlichung Gottes durch die Heiligung des Néchsten
beitragen und leichter die hl. Sakramente empfangen, sowie den Predigten und
Gottesdiensten in der Kirche der Jesuiten beiwohnen zu konnen. Die Vater der Ge-
sellschaft Jesu wollten sie zu ihren Seelenfithrern wahlen iiberall, wo sie sich nieder-
liefRens.

Auch Anna de Xainctonge erlebte Anfeindungen. Die gelehrtesten Theologen
von Déle und Dijon unterzogen ihren Plan einer strengen Priifung, tadelten und
bekdmpften ihn. Aber dann siegte sie und fand sogar die Zustimmung jener, die

7 J. Morey, La Uénérable Anne de Xainctonge, fondatrice de la Compagnie de Sainte
Ursule au Comté de Bourgogne. Eiude historique d’aprés les archives et les maunuscrits ori-
ginaux. Besangon 1901, 2 vol.; E. Mariémy, Conire vents et marées, Anne de Xaincton-
ge. Toulouse 1954. — Wir haben die ,,Constitutions et Régles des religieuses de la Compa-
gnie de Sainte Ursule” (ed. 1927) eingesehen.

8 Vgl. die historische Bemerkung in: , Constitutions...* S. 7,



I3

Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu und das moderne Ordensleben 447

sie am heftigsten bekdmpft hatten. Am 16. Juni 1606 wurde der neue Orden ge-
grindet.

Schon im Jahre 1608 erwihnt Paul V. anerkennend das Institut in einer Bulle,
die den Ursulinen von Déle neue Ablisse schenkt. 1648 spricht Innozenz X. eine
formelle Bestatigung aus?. Dasselbe wiederholt Innozenz XI. im Jahre 167810. Die
Satzungen tragen die Ziige der ignatianischen Konstitutionen: Einheitliche Leitung,
kein Ordenskleid — man wihlte die Kleidung, wie sie gottesfiirchtige Frauen und
fromme Witwen jener Zeit trugen. Ubrigens ,kleideten sich die neuen Schwestern
wihrend der ersten 8 Monate der Grindung so wie vor ihrem Eintritt, jede nach
ihrem Stand“. Erst vom Frihjahr 1607 an trugen sie ein einheitliches Kleid. Es war
seinfach und bescheiden und hatte einen religiosen Charakter, obwohl es ein welt-
liches war“11, ,Thr Gesicht blieb sichtbar®, berichtet P. Orcet, ,um aller Welt durch
ihre natiirliche und ungezwungene Bescheidenheit zu zeigen, dafl die Liebe ebenso
wie ihre Geliibde sie unldslich mit Gott verbanden, auch ohne den Schutz von Klo-
stermauern®12, Alle Schwierigkeiten, die man Anna de Xainctonge bereitete, kon-
zentrierten sich auf die Forderung nach der Klausur. Der Verzicht auf die Klausur
war aber fiir sie ein wesentliches Moment ihrer neuen Gemeinschaft. In einem offi-
ziellen Schreiben, in dem sie den Plan ihrer Grundung darlegte, verlieh sie ihren
Gedanken deutlichen Ausdruck?s.

Der Bischof von Lausanne, Suffragan des abwesenden Bischofs von Ddle, billigte
diesen Plan voll und ganz. Die Griindungsurkunde der ,Ursulinen“ von Déle war
endgiiltig ausgefertigt. Thr ganzes Leben lang mufite aber Anna de Xainctonge ihre
Grundprinzipien eines angepafiten Apostolates verteidigen. Sie tat es kraftvoll und
mutig. Und auch ihre Tochter hielten daran fest gegen alle hartndckige Meinung der
Zeit, die klosterliche Klausur sei fiir die Vollkommenheit notwendig. Nach dem
Tode der Stifterin lieB sich ein Haus zur Annabme der Klausur bewegen. Dieser
Abfall konnte jedoch nur die Grundeinstellung bestirken. Auch heute noch ver-
zichten die Ursulinen auf die Klausur. ,Um wirksamer an der Heiligung des Nich-
sten arbeiten zu kénnen, ist die Klausur nicht vorgeschrieben®, heifit es im Artikel 9
ibrer Satzungen. Seit 1926 hat man jedoch diesem Artikel eine Klausel zngefgt,
die seine Eindeutigkeit einschrankt: ,Es ist indes jene Klausur einzuhalten, die das
Kanonische Recht den Hiusern weiblicher Ordensgenossenschaften auferlegt® (can.
604).

Die Ursulinen vertauschten spater ihr weltliches Kleid mit dem Schleier. Die
Kopfbedeckung der Witwen aus der Bourgogne erschien in Porrentruy ungewohn-
lich und schiitzte die Schwestern nicht geniigend gegen die starke Kilte dieser Ge-
gend. Sie wurde deshalb durch eine andere ersetzt, die die Schultern umhiillte und
bis zum Giirtel reichte. Das ist die Tracht, die die Ursulinen heute noch tragen. Sie
ist von jetzt ab ein Ordensgewand!

Auch auf die Gelilbde mufite sich Anna de Xainctonge die Angriffe der geléhrten

® Breve ,Pietatis et christianae caritatis® vom 8 Mai 1648; der Papst
spricht von der ,Pia mulierum tantum Congregatio sub invocatione Sanctac Ursulae
auctoritate ordinaria perpetuo erecta et instituta“.

10 Antwort der Heiligen Kongregation der Ordensleute vom 30. Juli 1678.

] Morey, aa0, I, 383f. 13 ebd. 297 ff.



448 Jean Beyer

Theologen gefallen lassen. Sie wollte anf die feierlichen Geliibde verzichten und
glaubte, die einfachen (damals als private betrachtet) hitten denselben Grad der
Weihe an Gott. Als ein Karmeliterpater einer Novizin vorhielt, sie sei keine Or-
densfran, und diese dadurch ganz verwirrt wurde, sagte Anna de Xainctonge zu
ihr: ,Kiimmern Sie sich nicht um die Meinungen der Menschen, Schwester. Alle Or-
densleute der frithen Kirche, von den Aposteln angefangen bis zu Papst Innozenz I1.
(1140), haben nur einfache Geliibde abgelegt, und diese nicht einmal lant, wie wir
es tun. Wir haben dafiir das Zeugnis der hl. Cyprian, Basilius, Hieronymus und
Gregors d. Gr. Dieser erzahlt auch, dafl seine drei Tanten nur durch einfache Ge-
liibde an Gott gebunden waren. Wir haben iiberdies noch das Geliibde der Bestin-
digkeit (stabilitas), das jene heiligen Menschen nicht hatten, und dieses Gelitbde
verbindet uns anf eine ganz besondere Weise mit Christns, dem Herrn. Eine Ordens-
fran, um es genau zu sagen, ist an Gott gebunden durch die Verpflichtung, die evan-
gelischen Rate zu beobachten. Das trifft fiir uns zu, und wir verbinden damit die
genaue Einhaltung unserer Konstitutionen. Sie diirfen sich daher nicht bemiihen
zu erfahren, ob jhnen das Gutdiinken der Geschopfe die Titel und Privilegien des
Ordensstandes zugesteht oder verweigert. Begniigen Sie sich damit, dessen Pflichten
vor Gott, den Engeln und den Heiligen zu erfiillen“14,

Die Ursulinen legten nicht die feierlichen Gelibde ab, die sie zur Klansur ver-
pilichtet hitten. Um jedoch den nnwiderruflichen Charakter ihrer Hingabe an Gott
auszudriicken, den sonst die feierlichen Gelilbde betonen, legten sie das Gelilbde
der Bestindigkeit im Institut ab. Anna de Xainctonge erklirte ihren Téchtern, die
vor einer solchen Bindung zuriickschreckten: ,Zweifelt ihr etwa daran, dafl Gott
euch in unsere Gesellschaft berufen hat? Wenn ihr dariiber nicht im Zweifel seid,
und das glaube ich, so diirft ihr fest versichert sein, dafl Er euch erwihlt hat, das
Reich Gottes auszubreiten, und dafl Er euch dazu die Gnade geben wird. Habt ihr
nicht den festen Willen, dafiir zu arbeiten, oder habt ihr diesen Willen vielleicht
nur fiir ein paar Tage? Gewif} nicht, wir wollen uns ja nicht bleff ein halbes oder
ganzes Jahr lang einsetzen. Wir haben unser Leben und unsere Kraft als ein Ganz-
opfer dargebracht, wir sind entschlossen, sie im Dienste der Gesellschaft zu ver-
brauchen. Unser Entschluf} steht fest, die Tage, die uns noch gegeben sind, fiir die
Arbeit zur Ehre Gottes zu verwenden. Ist darum das Gelitbde der Bestindigkeit
nicht der Ausdruck eures glilhenden Verlangens? Warum schreckt ihr also davor
zuriick? ... Die Ordensfranen mit Klausur nehmen sich durch die feierlichen Ge-
liibde die Moglichkeit einer Rudkkehr, wir verzichten durch unser Geliibde der Be-
standigkeit freiwillig darauf, das ist der ganze Unterschied®.

Im iibrigen hat es den Anschein, als ob die Ursulinen nicht ausdriicklich die drei
Geliibde ablegten. Sie gelobten Keuschheit und Bestindigkeit; Armut und Gehor-
sam waren im Gelobnis der Bestindigkeit einschluflweise mitenthalten. Auch eine
Reihe von alten Orden legen nicht ausdriicklich drei Geliibde ab und verpflichten
sich nur zum Gehorsam nach der Regel. Man kann den Wert dieser Art von Bin-
dung also nicht bestreiten; Anna de Xainctonge konnte deswegen etwas Analoges
schaffen, zumal als Versuch.

14 ehd. 32f.



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu und das moderne Qrdensleben 449

Ohne es zu wissen, war ihr der ganze Gedankengang vertraut, der den hl. Igna-
tius bestimmte, als es die Art der Bindung festzulegen galt, mit der die Kandidaten
des Ordens vor ihrer feierlichen Profef Gott und dem Orden gegeniiber verpflich-
tet sein sollten. Zuerst erlaubt er diesen, das private Geliibde der Keuschheit ab-
zulegen. Spiter gestattet er ihnen die drei privaten Geliitbde, kommt dann auf die
erste Form wieder zuriick und fiigt dazu das Gelilbde, in die Gesellschaft einzu- -
treten und jenen Grad anzunehmen, den ihnen der General zuweisen werde. Das
band sie ihrerseits an die Bestindigkeit in ihrer Berufung und verpflichtete sie zu
vollkommener Hingabe und Indifferenz. Diese Geliibde, die nach zweijahrigem
Noviziat abgelegt werden, sind heute die drei einfachen ewigen Geliibde der Scho-
lastiker, die noch immer mit dem Versprechen zum Eintritt in die Gesellschaft ver-
bunden werden. Es ist bekannt, welch ungewéhnlichen Dispute diese neue Art der
Bindung bei den Theologen ausldste, und wie Papst Gregor XIII. zweimal deswegen
eingreifen mufite. Erst im Jahre 1900 erfuhr die Frage ihre endgiiltige Losung durch
die Konstitution ,Conditae a Christo“ Leos XIII. Darin wird ausgesprochen, dafl
die einfachen o6ffentlichen Geliibde geniligen, um den Ordensstand kanonisch zu be-
griinden. Aber Anna de Xainctonge hatte weiter gesehen. Fiir sie ging es um die
endgiiltige Ubergabe an Gott durch das Versprechen, nach den evangelischen Réten
zu leben. Wenn man bedenkt, dafl sie Ordensgewand und Klausur ablehnte, sieht
man, wie sehr sie ihrer Zeit dadurch voraus war und sich jenem Lebensideal naherte,
das Pius XII. in der Konstitution ,Provida Mater Ecclesia“ vom 2. Februar 1947
gebilligt hat.

Die Ursulinen haben ihr Geliibde der Bestindigkeit beibehalten. Uber seine erste
Bedeutung hinaus verbiirgt es die Kennzeichnung ihres Instituts als ,Orden®. Die
Konstitutionen von 1926 sprechen es noch heute so aus: ,Kraft des Geliibdes der Be-
stindigkeit kann man keinen Neuerungen in Dingen zustimmen, die das Institut
in wesentlichen Punkten ausmachen, wie die Beobachtung der Geliibde in der er-
klirten Weise, die Verpflichtung zum Unterricht der Jugend und der Verzicht auf
die Klausur®15.

Anne de Xainctonge hat, vielleicht ohne es zu wissen, in der Nachfolge des hl.
Ignatius das Ideal eines gottgeweihten Lebens erneuert. Man mufl die sachgerechte
und sichere Uberzeugung bewundern, zu der nur sie mit so viel Kithnheit gestanden
zu haben scheint. Man kann dabei ein gewisses Bedauern nicht unterdriicken, dafl
dieser neue Geist in der Kirche nicht von Bestand war und nicht wachsen konnte, ob-
wohl er ihr doch so notwendig war. Aber man muflite den ,Richtern“ Annas de
Xainctonge Rechnung tragen, jenen Theologen und Kanonisten, die sich noch auf
einige Jahrhunderte hinaus das weibliche Ordensleben ohne pépstliche Klausur nicht
denken konnten.

Jeanne de Lestonac, die 1949 heiliggesprochen wurde, griindete im Jahre 1606
die ,Tochter der Gesellschaft Unserer Lieben Frau®. Ihr Name zeigt zur Geniige
ihre Absicht, sich so weit wie moglich an die Konstitutionen der Gesellschaft
Jesu anzulehnen und fiir die weibliche Jugend das zu leisten, was die Jesuiten fur

15 Constitutions a.a.0. S, 45, n. 36, e.



‘450 Jean Beyer

die Mannesjugend taten. Wer die Geschichte ihrer Griindung kennt, weif}, dafl dies
unbestreitbar die Absicht der Jeanne de Lestonac war?s,

Am Kolleg von Bordeaux wirkten im Jahre 1605 zwei heiligmiflige Jesuiten.
die Patres de Bordes und Raymond. Sie bedauerten die betritbliche Lage, in der sich
die weibliche Jugend befand, da sie ohne Schulen war. Im Gebet baten sie Gott um
Hilfe. Am 23. September 1605 wurden sie am Altar von einem durchdringenden
Licht erleuchtet. Sie erkannten, Gott wiinsche die Schaffung eines neuen Frauen-
ordens nach dem Vorbild der Gesellschaft Jesu.

Die Patres teilten sich gegenseitig diesen géttlichen Gunsterweis mit. Sie diber-
legten, ob nicht Madame de Montferrant, bekannt wegen ihrer ausgezeichneten
Tugend, die Eignung besitze, eine solche Griindung zu unternehmen. Pater de Le-
stonac S. J., ihr Bruder, der am selben Kolleg wirkte, iibernabhm die Vermittlung
zwischen P. de Bordes und seiner Schwester. An einem der folgenden Tage bat P. de
Bordes wahrend der hl. Messe den Herrn, ihm den Menschen zu bezeichnen, der
die Griindung des neuven Ordens vornehmen sollte. Da wies ihn der hl. Petrus auf
die gottesfiirchtige Witwe, die nahe beim Altar kniete. Diese sah sich ihrerseits
von einem besonderen Licht ergriffen und horte eine innere Stimme, die ihr auf-
trug, die Wahl anzunehmen, zu der man sie ausersehen hatte. Neun junge Midchen
schlossen sich ihr an. ,

Der Plan des Instituts wurde Kardinal de Sourdis, dem Erzbischof von Bordeaux,
vorgelegt und erhielt die kirchliche Billigung am 7. April 1607. Im Griindungs-
breve gab Paul V. der ,Compagnie de Notre-Dame“ die Regeln der Gesellschaft
Jesu. Er war glicklich iiber die Bildung dieses neuen Ordens und duflerte: ,Ich
sterbe zufrieden, nachdem ich einen Orden errichtet habe, dessen Ziel das Heil der
Seelen ist und der in der Kirche die Reinheit des Glaubens und der Sitten pflegen
soll“. Kurze Zeit spiter empfing der Papst P. Aquaviva, den General der Gesell-
schaft Jesu, und sagte ihm: ,Pater General, ich habe Ihnen Schwestern zur Seite
gegeben. Es sind tugendhafte Frauen, die den Menschen ihres Geschlechtes die glei-
chen Dienste leisten wollen, die Sie der ganzen Christenheit zuteil werden lassen.

Die Heilige wurde auf iibernatiirliche Weise darauf aufmerksam gemacht, dafl
das pépstliche Breve gewahrt worden sei. Am 29. Januar 1608 gliederte der Kar-
dinal-Erzbischof von Bordeaux den neuen Orden, was Kleidung und Privilegien
anlangt, dem Benediktinerorden an. Im Mirz 1609 unterzeichnete Heinrich IV.
das konigliche Schreiben, das den Orden in Frankreich erlaubte. Kein anderes In-
stitut erhielt im 16. Jahrhundert von seiten des Hl. Vaters eine Empfehlung mit so
ausdriicklichem Hinweis auf die Konstitutionen und den Geist des hl. Ignatius.

Was Mary Ward nicht gelungen war, haben andere nach ihr versucht, jedoch
vergeblich. Es bleibt trotzdem bemerkenswert, dafl der Geist und die Konstitutionen
des hl. Ignatius nicht nur die modernen Kongregationen in starkem Mafle beein-
flult haben, sondern auch mehrere altere Institute, die urspriinglich ganz nach der
Regel des hl. Augustinus oder irgendeines anderen groflen Ordens lebend, nun dorch
die Anpassung an die Forderungen des Apostolats dem neuen Einfluf Rechnung
" trugen.



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu auf das moderne Ordensleben 451

Unter den iltesten ,jesuitischen Griindungen fithren wir den interessanten Fall
des Instituts der ,Frauen vom hl. Andreas“ (Dames de Saint-André) an.

1231 gegriindet, waren diese Frauen zuerst Krankenschwestern. Eine Bulle Inno-
zenz' IV. vom 28. Oktober 1249 stellte ibre Hiuser und Giter unter den besonde-
ren Schutz des Hl. Stuhles. In Tournai gewéhrten sie Reisenden und Pilgern Unter-
kunft und Verpflegung. Spiter nahmen sie — dank der Grofimut ihrer Wohltdter —
Waisen und Kranke beiderlei Geschlechts auf. Klemens IV. gewihrte ihren Wohl-
tatern Abldsse. Johann XXII. schrieb neue Ablisse fir alle aus, welche die dem
hl. Andreas geweihte Klosterkirche besuchten oder dem Hospital Wohltaten er-
wiesen. Nach drei Jahrhunderten der frommen Hingabe iberlebten nur noch 4
Schwestern den Tod der Oberin (1589). Sie ibernahmen in dieser schwierigen Zeit,
aus dem Wunsch nach einem beschaulichen Leben, mit Genehmigung ihres Bischofs
eine klasterliche und monastische Lebensweise. Unter der Oberin, Mutter de La-
laniez, wurde P. Civoré aus dem Noviziat der Jesuiten in Tournai damit beauftragt,
die Regel des hl. Augustinus fiir die neuen Bediirfnisse der Ordensfrauen und die
neue Ausrichtung ihres Klosters zu ,iibersetzen®, wie man damals sagte — wir wiir-
den heute von ,Anpassung“ sprechen. In diesen umgearbeiteten Konstitutionen
trifft man auf den Geist des Stifters der Gesellschaft Jesu.

Erbaut durch das beschauliche Leben des neuen Klosters, vertrauten ihm einige
Eltern, nach der Gewohnheit der Zeit, ihre Kinder an. St. Andreas wurde 1690 Er-
ziehungsstitte fir junge Midchen — und damit begann ein glinzender Abschnitt
in der Geschichte des Klosters. Trotz der Drangsalierungen durch Josef II. und den
Riickschlag durch die Franzosische Revolution wurde das Werk der Schwestern mit
Erfolg gekront. Am 28. November 1796 wurden die Klostergebaude durch die Ja-
kobiner geschlossen und verkauft, die Ordensfrauen vertrieben. Aber schon bald dar-
auf, im Jahre 1801, errichteten sie ein neues Erziehungsinstitut, das allerdings erst
im Jahre 1830 seine endgtltige Organisation erhielt. Damals nahm sich Msgr.
Labis, Bischof von Tournai, seiner an. Er iiberlegte, welche Regel er ,seinen teuren
Tdochtern von St. Andreas“ geben sollte. P. Roothan, der Jesuitengeneral, der auf
der Durdchreise durch Belgien war, beauftragte P. Jennesseaux vom Kolleg in Bru-
gelette, die Konstitutionen des hl. Ignatius fiir die Frauven von St. Andreas ins Fran-
z0sische zu Ubersetzen. Diese nahmen sie, umgearbeitet, als neue Regeln ihres In-
stituts an. Endlich verkiindete am 14. April 1857 Msgr. Gonella, Nuntius in Briis-
sel, im Auftrag des HI. Stubles feierlich die Konstitutionen, die P. Jennesseaux fiir
St. Andreas ausgearbeitet hatte. 1922 wurden sie erneut gepriift und von der Reli-
giosenkongregation bestitigt.

Die Frauen von St. Andreas sind dem Geist ihrer Konstitutionen treu geblieben.
Sie haben sich immer den Erfordernissen der Zeit angepafit, so auch zuletzt am
8. September 1955: An diesem Tag gestattete ihnen Msgr. Himmer, Bischof von
Tournai, eine Gemeinschaft (,Pia Unio“) von Gliubigen zu griinden, die in der
Welt leben, sich aber Gott geweiht haben und im Geiste mit St. Andreas verbunden
sein wollen. Diese bilden mit den Ordensfrauen eine Familie und betitigen sich
hiufig in der gleichen Erziehungsarbeit wie sie, als Laienlehrerinnen oder als Fiih-
rerinnen der Katholischen Aktion.

Der Fall von St. Andreas ist einmalig. Wir kennen kein Institut, das eine dhnlich



452 Jean Beyer

treue Verbindung mit dem hl. Ignatius aufweisen konnte. Seine Satzungen beginnen
mit dem sogenannten ,Examen Generale, das man wie in der Gesellschaft Jesu
den Kandidaten vorlegt; dann folgen in 10 Teilen die eigentlichen Konstitutionen,
ziemlich genau der Einteilung der ignatianischen Konstitutionen entsprechend. Die
Generaloberin wird mit ihren Assistentinnen auf Lebenszeit gewahlt, so wie es der
hl. Ignatius vorsieht. Die Kongregation ist noch zu klein — sie zihlt 343 Mit-
glieder —, um selbstindige Provinzen zu haben. Ihre Mitglieder machen ein Postu-
lat, zwei Jahre Noviziat und das dritte Probejahr (Tertiat). Zweimal machen die
Schwestern die Grofien Exerzitien des hl. Ignatius. Thr Apostolat besteht nicht nur
in Unterricht und Erziehung, sondern umfafit auch Missionsarbeit, Gruppen- und
Einzelexerzitien sowie Krankenpflege. Die Exerzitienhiuser liegen ,vorwiegend an
Statten der Frommigkeit, wie den Wallfahrtsorten, um fiir eine mdglichst grofie
Zahl von Seelen Gutes tun zu konnen®7,

Ein weiteres, noch jingeres Institut, die ,Romische Union der Ursulinen®, weist
in seinen derzeitigen Konstitutionen deutlich ignatianische Finflisse auf. Seine Ge-
schichte ist in mehr als einem Punkt Spiegel der Wechselfille und Schwierigkeiten
des Ordenslebens.

Zur selben Zeit, als Ignatius von Gott zur Griindung eines Ordens berufen wurde,
hatte die hl. Angela von Merici die Idee ,einer Gemeinschaft von Jungfrauen, die
mitten in der Welt blieben, ohne jedoch deren Geist anzunehmen, so wie es die
Jungfrauen der ersten christlichen Jahrhunderte getan hatten®.

Am 25. November 1535 schlossen sich Angela und ihre Gefahrtinnen unter dem
Schutz der hl. Ursula zusammen und empfingen gemeinsam in der Kirche St. Afra
in Brescia die hl. Kommunion. 1536 diktierte sie die erste Regel, die keinerlei aus-
driickliche Bindung — weder Geliibde noch Versprechen — vorsah. Eine einfache
Eintragung ins Register der Gesellschaft bezeichnete die Zugehorigkeit zum neuen
»,Orden“. Die Mitglieder lebten in ihrer Familie oder in den H&usern, in deren
Diensten sie standen. Die Leitung der Gesellschaft war sehr einfach: Eine gewahlte
Generaloberin und ein Rat von vier ,Ratschwestern“. Vier Witwen und vier an-
gesehene Biirger der Stadt nahmen die Tochter der hl. Ursula unter thren Schutz
firr den Fall, daf die Umgebung ihnen das Leben der Vollkommenheit, zu dem
sie sich verpflichtet hatten, unmdglich madhte.

1544 erkannte Paul III. diesen ,Orden“ an und erlaubte den Oberinnen — so
wie er es in der Bestatigungsbulle fiir die Gesellschaft Jesu tat —, die Konstitutio-
nen zu verfassen, auch Anderungen vorzunehmen und den Gegebenheiten von Ort
und Zeit anzupassen. Diese Klausel, die es dem hl. Ignatius gestattete, die Kon-
stitutionen der Gesellschaft Jesu in einem einheitlichen Geist zu schreiben, wurde
den armen Tochtern der hl. Ursula zum Verhangnis. In der Zerstreuung hatten sie
nimlich nicht mehr die notige Unabhéangigkeit, um den cinheitlichen Geist zu wah-
ren. Mehrere Gruppen verlangten nach dem klésterlichen Leben und nahmen die
Regel des hl. Augustinus, des hl. Franz oder die des Karmel an. In Mailand 4dnderte
der hl. Karl Borromius die urspriingliche Regel zum Gebrauch derer, ,die gemein-
schaftlich leben wollten“. So entstanden mehrere Gruppen von ,Kongregierten®,
die jedoch in dem Sinne mit den ,Weltlichen“ in Verbindung blieben, daf Postu-

17 Constitutions des Dames de Saint-André, P. VII, ¢. 2, n. 4.



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu und das moderne Ordensleben 453

lantinnen nur aufgenommen wurden, wenn sie zuvor als , Weltliche“ gelebt hatten.
Im Zuge der Gesetzgebung Pius V. schlossen sich die Ursulinen in Kldstern zu-
sammen und wurden Nonnen. Alle diese Griindungen iiberlebten die Franzésische
Revolution nicht. Als 1844 der Erzbischof von Mailand die Gesellschaft unter dem
Namen ,Ursulinen vom hl. Karl“ wiederherstellte, machte er sie zn Ordensfrauen
mit einfachen Gelilbden und gab ihnen eine Generaloberin. In den verschiedenen
Landern bildeten sich mehrere Kongregationen in derselben Weise. Leo XIII. for-
derte diese Kongregationen und die selbstindigen Hiuser, die noch Widerstand
leisteten, auf, sich in einer ,Romischen Union® zu vereinigen. Diese zeigt heute
ein erfreuliches Leben, hat aber noch nicht alle ,kongregierte* Téchter der hl. Ur-
sula erfafitts,

Auch die Konstitutionen der ,Rémischen Union® zeigen spiirbar den Einflul des
hl. Ignatius. Sie werden zwar mit der Regel des hl. Augustinus eingeleitet, aber
Geist und juridische Struktur sind ignatianisch. Das ist sehr verstindlich fiir den,
der die Absichten der Griinderin Angela Merici und ihr kithnes Vorhaben kennt,
mitten in der Welt ein Leben der Vollkommenheit im Dienste des Apostolats zu
fithren.

Wie soll man diesen Einfluf der Konstitutionen des hl. Ignatius erkliren? Es
handelt sich nicht um den Einfluf} irgendeines unbekannten Verfassers ,moderner®
Konstitutionen. Der Orden der hl Ursula ist seiner Tradition treu geblieben. Bei
der Umformung des ,Weltlichen Instituts® der Angela Merici in einen monasti-
schen Orden??, die sich zwischen 1612 und 1650 in Frankreich vollzog, nahm man
anstelle der urspriinglichen Regel der hl. Angela die des hl. Augustinus an, eine
der vier groflen Ordensregeln, die von der Kirche anerkannt waren2?. Durch die
Errichtungsbullen erhielten die Bischofe vom HI. Stuhl die Erlaubnis, Konstitutio-
nen aufzustellen. Eine grofie Vielfalt war das Ergebnis!

In den meisten der auf diese Weise entstandenen Statuten macht sich ein igna-
tianischer Einflufl mehr oder weniger geltend. Manche Prilaten scheinen kein an-
deres Anliegen gehabt zu haben, als genaue praktische Verhaltensregeln zu geben,
da die Augustinusregel zu unbestimmt und allgemein war. Zwei dieser Texte
waren das Werk von Oratorianern: der Entwurf von Msgr. Zamet verbreitete sich
in den Klostern der Bourgogne, cin anderer wurde von P. Bourgoing fiir die Ursu-
linen der Grafschaft Venaissain und fiir die Provence verfafit.

Unter den Kléstern des Ordens in Frankreich ging von den Hiusern in Paris,
Lyon und Bordeaux der grofite Einflufl aus. In Paris schuf P. de Latour, damals
Rektor des Kollegs von Clermont, eine Zusammenfassung verschiedener Statuten,
die schon im Gebrauche waren, und fiigte die vom hl. Ignatius iibernommenen

18 Vgl. Mére Marie Vianney Boschet O.S.U,, Les origenes de I'Union Ro-
maine jusqu'd sa fondation 1900; in: Histoire de 'Union Romaine de 1'Ordre de Sainte
Ursule, 1. vol., Rom 1951. — Wir verdanken der Ehrw. Mutter Boschet wertvolle Hinweise,
die wir in unserern Uberblick verwertet haben.

1# Vgl. Mére G. Guendré O.8. U, Docteur des lettres, Au coeur des spiritualités.
Catherine Ronquet, mystique et éducatrice (1602—1651), Paris 1952.

® Man erinnere sich, welche Schwicrigkeiten Ignatius hatte, eine kirchliche Billigung
zu erlangen, ohne einer der vier grofien Ordensregeln folgen zu miissen, auf die gewisse
Kardinile in Anwendung der Dckrete des Lateran-Konzils das gesamte Ordensleben be-
schriankt wissen wollten.



454 Jean Beyer

Artikel tiber die Armut und den Gehorsam hinzu®l. In Lyon iiberarbeitete und
verkiirzte eine der ersten Oberinnen im Auftrag des Bischofs Msgr. de Marquemont
den Pariser Text. Diese verkiirzten Konstitutionen erfuhren eine weite Verbreitung.
In Bordeaux schrieb Kardinal de Sourdis den ersten Ursulinen das Summarium
der ignatianischen Konstitutionen mit den Allgemeinen Regeln und den Regeln
der Bescheidenheit vor, ohne sich um eine Anpassung an die Ordensfrauen zu
kiimmern: er scheint sich damit begniigt zu haben, alles zu entfernen, was die den
Priestern vorbehaltenen apostolischen Aufgaben betraf und unvereinbar mit dem
Leben einer klavsurierten Klosterfrau war?2. Diesen Text tibernahm auch das
Kloster von Tours. Im Laufe der Jahrhunderte wurden nur geringfiigige Ande-
rungen an ihm vorgenommen; er blieb in diesen Klostern und ihren Tochtergriin-
dungen in Kraft. Besonders von Bordeaux ging eine grofle Zahl von Griindungen
in Frankreich wie im Ausland aus. Nach der Franzdsischen Revolution iibernahmen
die Kloster, die wiederhergestellt werden konnten, die alten Konstitutionen aufier
den feierlichen Gelitbden, wenigstens in Frankreich und Belgien. Die Jesuiten
beschiftigten sich damals mehr mit der Griindung neuer Kongregationen und
hatten zu dieser Zeit keinen nennenswerten Einflufl auf die Konstitutionen der
Ursulinen.

Als auf Veranlassung Leos XII1. die Romische Union geschaffen wurde, nahm
man auf deren erstem Generalkapitel im Jahre 1900 eine neue Zusammenstellung
der Satzungen vor und ging dabei vor allem von den Texten von Paris, Bordeaux
und Lyon aus. Vieles wurde aus den Konstitutionen von Bordeaux, die ausge-
sprochene ignatianische Abschnitte enthielten, iibernommen. Ein Blick auf die
heutigen Konstitutionen lassen diese leicht erkennen: das ganze Swmmarium der
ignatianischen Konstitutionen findet sich dort, wenn auch auf verschiedene Stellen
verteilt; es bildet ohne Zweifel die aszetische Grundlage. Wie man uns sagte,
bedurfte es eigener Schritte bei der Religiosenkongregation, um diese Abschnitte
im Jahre 1928 bei der Revision der Konstitutionen nach den Normen des Kirchen-
rechtes und deren Approbation auf 7 Jahre zu erhalten. Aus Nonnen wurden die
Ursulinen der Romischen Union zu Ordensfrauen mit einfachen Gelibden, um sich
frei ihrer Aufgabe als Lehrerinnen widmen zu konnen. 195128 erhielten sie die
Erlaubnis, den vollstindigen Verzicht auf Eigentum zu leisten, den die feierlichen
Gelitbde voraussetzen. Werden diese selbst ihnen bald gestattet werden? Wie
dem auch sei, ein apostolischer Geist bewegt sie, der den Absichten der Griinderin
sehr verwandt ist und der sie antreibt, ihre von ignatianischem Geist erfillten Kon-
stitutionen mit noch groflerem Eifer zu leben.

21 Ein Exemplar dieser Ausgabe der Statuten (1623) findet sich in der Nationalbibliothck
zu Paris.

22 Diese Texte finden sich in den Départementsarchiven der Gironde. — An dieser Stelle
danken wir Mutter Guendré O.S. U. fir ibre bereitwilligen Auskinfte.

23 Reskript Nr. 2987/35 T. 30 vom 31. Mai 1951.

Forts. folgt






