
Der Einfluß der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 
auf das moderne Ordensleben 

Von Jean B e y e r S. J., Löwen 

Ignatius von Loyola hat seinem Orden meisterhafte Satzungen gegeben. Das 
Leben und Wirken seiner geistlichen Söhne wird für immer von den Konstitutionen 
geprägt sein, die den Geist des Stifters, vorab seiner Exerzitien, in die begeistert- 
nüchterne Sprache eines religiösen Gesetzbuches gefaßt haben. 

Die ignatianischen Konstitutionen blieben in ihrem Einfluß nicht auf die Gesell- 
schaft Jesu beschränkt. Sie entsprachen vielmehr in einer Weise den Erfordernissen 
und dem Geist einer neuen Zeit, daß ihre Ideale und Grundsätze, ihre Lösungen 
und Neuerungen über den Bereich des eigenen Ordens hinausgreifen mußten. Über- 
all dort, wo der Geist Gottes Menschen anrief, die Forderungen der Zeit an die 
Kirche zu erkennen und darauf zu antworten, konnten sie in den Konstitutionen des 
hl. Ignatius Maßstäbe und Anregungen für ihre eigenen Gründungen finden. Das 
galt nicht nur für das 16. und 17. Jahrhundert. Der providentielle Auftrag des gro- 
ßen Ordensstifters erstreckt sich bis in unsere Tage, so daß kürzlich jemand sagen 
konnte, Ignatius sei der eigentliche Gründer der •Weltlichen Institute", da er in 
seinen Konstitutionen die beherrschenden Prinzipien des neuen Standes der Voll- 
kommenheit schon entwickelt habe1. 

Was den ignatianischen Konstitutionen für das neuzeitliche Ordensleben eine 
solche Bedeutung verleiht, ist das ihnen zugrunde liegende und in ihnen entfaltete 
neue Vollkommenheitsideal, in welchem das Streben nach Heiligkeit so innerlich 
und umfassend mit der Arbeit am Seelenheil des Nächsten verknüpft ist, wie es bis 
dahin in der Kirche nicht der Fall gewesen war. Entscheidend für ihren tatsächlichen 
Einfluß war aber vor allem die unerbittliche Folgerichtigkeit, mit der das einmal er- 
kannte Ideal für die konkrete Gestaltung des Ordenslebens, für die Lebensweise 
der Gemeinschaft und des einzelnen, für Gebet und Arbeit fruchtbar gemacht wurde. 
Die wesentlichen Neuerungen, die von nun an immer wieder erstrebt werden, sind 
bekannt: der Verzicht auf das eigentlich monastische Leben mit Klausur, Chorgebet 
und feierlichem Gottesdienst; das Fortfallen des Habits und vieler klösterlicher Ge- 
wohnheiten, die für ein Ordensleben als unersetzlich galten. Dafür nimmt das 
Apostolat eine beherrschende Stellung ein. Keinerlei hemmende Bindungen sol- 
len die Arbeit behindern. Kein Bereich apostolischen Wirkens ist grundsätzlich ver- 
schlossen. Überall sollen die Mitglieder der Gesellschaft zur Verfügung stehen, wo 
ihre Dienste für das Reich Gottes verlangt werden. Der Orden wird einheitlich und 
straff geleitet und weiß sich dem Papst als seinem obersten Herrn in besonderer 
Weise verpflichtet. Nur der gottverbundene und vom Geiste Christi erfüllte Ordens- 
mann wird ein solches Apostolat fruchtbar ausüben können. Ignatius verlangt dar- 
um eine langdauernde Erprobung und Ausbildung seiner Söhne. Zwei Dinge sind 
es vor allem, die sie auf ihren apostolischen Wegen begleiten sollen: der Geist des 

1 H u c k C. S S. R., Er groeien idealen, Löwen 1953. 



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu auf das moderne Ordensleben 441 

Gebetes und der Geist des Gehorsams. Aber weder Gebet noch Gehorsam sind ein 
Sonderbezirk des Ordenslebens; sie sind aufs engste mit dem Apostolat verknüpft. 
Wer dem Erlöser nachfolgen will, soll in allen Dingen Gott suchen und darum immer 
mehr seinen Eigenwillen aufgeben. Man kann ein solches Ideal nur verstehen, wenn 
man weiß, daß Ignatius Mystiker gewesen ist, der alles in einem großen Zusammen- 
hang schaute und in allem Tun und Wirken ein Kontemplativer blieb. 

Es ist bis heute erstaunlich, daß es Ignatius gelang, für seine neue Lebensweise 
und für die Hauptpunkte seiner Konstitutionen die kirchliche Billigung zu finden. 
Mehr als einer der männlichen Orden hatte schon beträchtliche Anpassungen an das 
Apostolat vorgenommen. Aber keiner hatte die traditionellen Formen des Ordens- 
lebens in wesentlichen Stücken angetastet. Ignatius war radikal. Und er hatte Er- 
folg. Aber es genügte, daß auch nur einer ihn nachahmen wollte, und schon zeigte 
sich, welchen Widerspruch die Neuerungen in der damaligen Zeit fanden. Das macht 
der Fall Mary Wards deutlich2. Sie hatte die Kühnheit, das ignatianische Ideal im 
weiblichen Ordensleben zu verwirklichen. Ihre beklagenswerte Geschichte läßt er- 
kennen, wie wenig die christliche Welt darauf vorbereitet war, den Schritt in eine 
neue Zeit zu tun. Es sollte Jahrhunderte dauern, bis man die •Neuerungen" des 
Ordenslebens allgemein gelten ließ. Mary Ward wird verurteilt. Ihr Institut auf- 
gelöst. Aber erst als dieses in seiner vollen Ursprünglichkeit wieder auflebt, erhält 
das weibliche Ordensleben jene Elastizität, die ein umfassendes Apostolat verlangt, 
das den schwierigsten Zeitverhältnissen, den verschiedensten Menschen, Schauplätzen 
und Kulturbereichen angepaßt ist. Es ist immer noch erregend, dieser Entwicklung 
im einzelnen nachzugehen. Erst dann erhellt, in welchem Umfang und in welcher 
Tiefe die Konstitutionen des hl. Ignatius das moderne Ordensleben beeinflußt haben. 

Mary Ward wurde in England, mitten in der Verfolgungszeit, am 23. Januar 1595 
als Kind einer katholischen Adelsfamilie geboren. Nachdem sie drei Jahre lang 
Pförtnerin bei den Klarissen von St. Omer gewesen war, wollte sie ihren Plan eines 
Ordensinstituts, das den Unterricht und die Erziehung junger Mädchen aus bürger- 
lichen Kreisen und aus dem Adel zum Ziel hatte, verwirklichen. Ihr Ideal antwor- 
tete auf die Notwendigkeiten ihrer Heimat. Die Verfolgung erlaubte weder Klausur 
noch Chorgebet. Man mußte sich frei bewegen können, ohne als katholische Ordens- 
frau erkannt zu werden. Man mußte sich verborgen halten und den Mädchen die 
Betreuung zukommen lassen, die sie früher in den Klöstern erhalten hatten. Die 
wenigen Gruppen frommer Frauen, die außerhalb der Klostermauern Unterricht er- 
teilten • ausgenommen einige Gruppen von Ursulinen •, kümmerten sich nur um 
das einfache Volk3. 

Mary hatte in Flandern die Jesuiten kennen gelernt und in einer Vision die Worte 
vernommen: •Nimm die Regel des hl. Ignatius!" Im Jahre 1616 legte sie ihren Plan 
einer Neugründung nach dem Vorbild der Gesellschaft Jesu in Rom vor, der sich 
folgendermaßen zusammenfassen läßt: 

2 Joseph   Grisar, Maria Ward auf dem Weg zu einem neuen Frauentum.  In: 
•Stimmen der Zeit" Bd. 152 (1953) 1 ff. 

3 So nach einer Mitteilung von P. J. Creusen S. J., Rom. 



442 Jean Beyer 

1. •Nach dem Beispiel Christi und seiner heiligen Mutter eine dauernde Lebens- 
form annehmen, um an der eigenen Vervollkommnung zu arbeiten; uns dem Heil 
des Nächsten widmen, und zwar durch die Erziehung junger Mädchen oder durch 
jedes andere Mittel, das unserer Zeit angemessen ist oder durch das nach dem Ur- 
teil anderer unsere Anstrengungen etwas zur Ehre Gottes und zur Ausbreitung der 
katholischen Kirche beitragen können". 

2. Nur vom Papst abhängen; weder ein Orden noch irgendjemand sonst, wer es 
auch sei, soll über uns Gewalt, Autorität oder Jurisdiktion ausüben. 

3. Unsere Aufgaben ohne Klausur erfüllen können. 
4. Befreitsein vom Tragen des Ordenskleides; sich kleiden dürfen nach der Sitte 

des Landes, in dem wir leben. 
5. Erlaubnis, selbst nach den Gelübden solche auszuschließen, die für das Ordens- 

leben nicht geeignet scheinen oder in irgendeiner Weise hinderlich sind oder Un- 
ruhe stiften. 

Schon diese wenigen Punkte zeigen die große Ähnlichkeit mit der Gesellschaft 
Jesu. Diese Ähnlichkeit erstreckte sich bis zu den kleinsten Einzelheiten der Regel 
des hl. Ignatius. So dachte Mary Ward z. B. an 4 Klassen von Mitgliedern: Pro- 
fessen, geistliche Helferinnen, Scholastikerinnen und Laienschwestern. 

Das Werk Mary Wards hatte zunächst einen großen Erfolg; ihr Apostolat war 
beachtlich. Eine erste Gründung fand 1614 in St. Omer statt. Paul V. sprach ihr 
kräftig Mut zu. Eine zweite Gründung erfolgte in London, wo die Schwestern durch 
ihr Apostolat von Familie zu Familie ein leuchtendes Beispiel gaben. Im Jahre 1616 
billigte der Papst ihr Vorhaben. Eine Gründung fand in Lüttich statt, wo der Erfolg 
so groß war, daß im Jahre 1617 dort ein Noviziat eröffnet werden mußte. Dann 
folgten dank der Gunst des Fürsterzbischofs die Gründungen von Trier und Köln. 
Nach dem Tode Pauls V. begab sich Mary Ward nach Rom, um die Unterstützung 
Gregors XV. zu finden. Aber der Widerstand war bereits so gewachsen, daß ihr 
Werk dem Untergang nahe schien. Sie bat, in Rom arbeiten zu dürfen, um sich durch 
Tatsachen rechtfertigen zu können. Sie eröffnete eine Schule für arme Kinder. Wie- 
der war der Erfolg groß. Neue Gründungen ließen nicht lange auf sich warten: 1623 
in Neapel, 1624 in Perugia. Doch auch die Feinde ließen nicht ab. Die Schule in Rom 
wurde wieder geschlossen und Mary Ward kehrte nach England zurück. 1627 grün- 
dete sie ein Haus in München, dank der wohlwollenden Aufnahme, die Kurfürst 
Maximilian von Bayern ihr gewährte. Friedrich II. schlug ihr eine Gründung in 
Wien vor. Schließlich folgten noch die Gründungen in Preßburg und Prag. 

Indes wurde die Opposition immer mächtiger, das Haus in Lüttich mußte ge- 
schlossen werden und Rom verfügte die Unterdrückung des neuen Ordens. Mary 
Ward begab sich erneut nach Rom, stellte sich Urban VIII. vor, der eine neue Unter- 
suchung ihrer Angelegenheit verlangte. Nach München zurückgekehrt, erfuhr sie von 
der endgültigen Aufhebung ihres Werkes4 und von ihrer Verurteilung als Häre- 
tikerin und Schismatikerin. Sie wurde im Kloster der Klarissen in München ge- 
fangengesetzt. Der Papst befreite sie zwar wieder, als er davon hörte. Aber 10 Häu- 
ser waren unterdessen aufgelöst und 300 Schwestern überallhin verstreut. In Mün- 

Bulle Urbans VIII vom 13. Januar 1631. 



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu und das moderne Ordensleben 443 

dien blieb eine kleine Gruppe zusammen und erhielt die Erlaubnis, weiterzubestehen. 
Mary ging noch einmal nach Rom, wurde von neuem sehr väterlich von Urban VIII. 
empfangen, der ihr Haus in München genehmigte und im Jahre 1633 die Gründung 
einer neuen Schule für Arme in Rom erlaubte. Schwerkrank verließ sie im Jahre 
1637 Rom endgültig, nahm Aufenthalt in Spa und kehrte 1642 nach England zurück. 
Sie starb am 28. Januar 1645 in Yorkshire. 

Was hatte man Mary Ward vorgeworfen? 

Ihr Erfolg weckte verständliche Eifersucht. Die Ähnlichkeit ihres Institut mit der 
Gesellschaft Jesu trug ihr manche Feinde ein. 1616 mußte der Bischof von St. Omer 
die •Englischen Fräulein" gegen folgende Angriffe verteidigen: Sie machen Berufe 
abspenstig, beanspruchen den Titel •Ordensfrauen" und unternehmen apostolische 
Aufträge in England. Verleumderische Berichte wurden nach Rom geschickt. Der 
Erzbischof von Prag sah in der Leitung durch die Generaloberin ein Eingreifen in 
seine Rechte und beklagte sich darüber in Rom. Im Jahre 1628 bot der Sekretär der 
Propagandakongregation, der zu den Jesuiten in großem Gegensatz stand, seinen 
ganzen Einfluß auf, um das Institut zu unterdrücken. Seine Anklageschrift enthält 
folgende Punkte: 

1. Es ist unerhört, daß Frauen apostolisch tätig sind. 
2. Das Institut steht im Widerspruch mit den Bestimmungen des Konzils von 

Trient (Klausur, mögliche Entlassung von Ordensmitgliedern, Chorgebet). 
3. Die Mitglieder maßen sich das Recht an, vor hochgestellten Männern und vor 

Priestern über geistliche Dinge zu reden; sie sprechen in katholischen Zirkeln und 
eignen sich widerrechtlich geistliche Befugnisse an. 

4. Man befürchtet, daß sie Irrtümern der verschiedensten Art verfallen könnten. 
Trotz der günstigen Gutachten von so bedeutenden Theologen wie den Jesuiten 

Lessius und Suarez wurde das Institut aufgelöst und Mary Ward als der Häresie 
verdächtig gefangengesetzt. Diese falschen Beschuldigungen, die heute widerlegt 
sind, sollten noch lange lebendig bleiben und wurden in gutem Glauben zu einem 
Teil von Benedikt XIV. in jener Bulle5 wieder aufgegriffen, die das Institut der 
Englischen Fräulein • in den offiziellen Dokumenten hießen sie •Jesuitinnen" • 
neu organisieren sollte. 

War das Institut der •Englischen Fräulein" überhaupt gänzlich unterdrückt ge- 
wesen? Zwei Häuser bestanden mit der Billigung des Papstes weiter: das römische 
Haus nahe bei Santa Maria Maggiore, sowie das Münchner Haus bis zum Jahre 
1703. Clemens XI. billigte das Werk Mary Wards aufs neue, ohne allerdings eine 
besondere Sympathie dafür zu bekunden. Er wollte nicht den Eindruck erwecken, als 
berichtige er das Urteil Urbans VIII. Vierzig Jahre später rief die zentrale Form 
der Leitung des Instituts aufs neue Schwierigkeiten hervor. Benedikt XIV., der 
große Kanonist, versuchte, die von den Bischöfen ausgeübte Autorität über die 
Klöster mit der zentralen Leitung in Übereinstimmung zu bringen. Er tat das da- 
durch, daß er den Bischöfen die Versetzung von Mitgliedern des Instituts vorbehielt 
und die Generaloberin verpflichtete, den Bischöfen von jedem Hausbesuch in ihren 
Diözesen zu unterrichten. 

6 Quamvis iusto vom 30. April 1749. 



444 Jean Beyer 

Das mindeste, was man sagen kann, ist, daß diese Gesetzgebung unhaltbar war. 
Sie unterwarf die Generaloberin eigenmächtigen bischöflichen Eingriffen, aner- 
kannte jedoch anderseits die zentrale Regierungsweise, die einmal allen apostoli- 
schen •Ordensgemeinschaften" eigentümlich werden sollte; sie gestattete ein •Or- 
densleben" ohne Klausur und ein tätiges Apostolat der Erziehung, der Hilfeleistung 
und der Krankenpflege. Diese Regelung sah indessen nicht das unmittelbare Aposto- 
lat vor, das Mary Ward für ihre •Ordensfrauen" geplant hatte. 

Es ist zu beachten, daß die Gemeinschaft der Englischen Fräulein zwar anerkannt 
und gebilligt war, aber noch nicht als •Ordensinstitut". Man mußte noch bis zur 
Konstitution •Conditae a Christo" vom 8. Dezember 1900 warten, bis die Ablegung 
der drei einfachen Gelübde den Wert einer Ordensprofeß erhielt. Eine wohl zu 
spekulative Theologie hatte die feierlichen Gelübde als wesentlich für den Ordens- 
stand erklärt, und es sollte Jahrhunderte dauern, ehe dieser Standpunkt überwun- 
den wurde. Die römische Praxis war übrigens in diesem Punkt recht eigentümlich. 
Zunächst war sie von extremer doktrinärer Strenge und einem Rigorismus, der bis 
zur Härte ging. Später billigte sie zögernd einige Institute mit einfachen Gelübden, 
die sie aber nicht als Ordensinstitute anerkennen wollte. In den •Collectanea" des 
Kardinals Bizarri, dem Sekretär der Kongregation der Bischöfe und Ordensleute, 
stellt man fest, daß von 1816•1850 nur sieben Institute von Rom approbiert wur- 
den, darunter zwei für Kleriker. Von 1850•1862 werden 117 Institute approbiert, 
aber die Begriffe •Ordensmitglied" und •Profeß" sind in ihren Konstitutionen nicht 
zu finden. Noch in den römischen Antworten vom 25. April 1896 und vom 12. Fe- 
bruar 1897 besteht man darauf, daß die Religiösen mit einfachen Gelübden keine 
eigentlichen Ordensleute seien. 

Kompetenzstreitigkeiten zwangen den Heiligen Stuhl, das Problem neu zu über- 
denken. Der Ordinarius des Ortes, an dem eine Kongregation entstanden war oder 
an dem die Generaloberin residierte, wollte über das ganze Institut eine wirkliche 
Gewalt behalten. Dies konnte nicht geschehen, ohne die Rechte der anderen Bischöfe 
zu verletzen, auf deren Gebieten ein Institut seine Tochtergründungen vorgenom- 
men hatte. Das Eingreifen mehrerer Bischöfe in die Leitung ein und derselben Kon- 
gregation drohte anderseits deren Wirksamkeit völlig lahmzulegen und sprengte 
notwendigerweise ihre einheitliche Leitung. Das alles bewog Leo XIII., zwischen 
Kongregationen des Diözesanrechts und Kongregationen päpstlichen Rechts zu un- 
terscheiden und soviel wie möglich den Einfluß der Bischöfe auf die Leitung päpst- 
licher Institute zu beschränken. 

Ein Jahr nach ihrer Veröffentlichung wurde die Konstitution Leos XIII. durch 
ein wichtiges Dokument ergänzt. Die Kongregation für die Bischöfe und Ordens- 
leute gab eine Sammlung von Normen heraus, die den Konsultoren und Offizialen 
der Kongregation Richtlinien bei der Prüfung und Billigung neuer Institute und 
ihrer Satzungen geben sollten. In ihnen war die Erfahrung von mehreren Jahrhun- 
derten verarbeitet und ein Muster für die Verfassung moderner Kongregationen 
vorgelegt. Der Nachdruck, der auf die Richtlinien im ganzen und auf ihren genauen 
Wortlaut im einzelnen gelegt wurde, hatte eine wenig günstige Wirkung auf das 
neuzeitliche Ordensleben. Die ursprüngliche Gestalt mancher Institute wurde der 
neuen juridischen Struktur zum Opfer gebracht, der •Geist" wurde vom •Buch- 



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu auf das moderne Ordensleben 445 

staben" getrennt und den Direktorien oder Consuetudinarien (Handbüchern mit den 
im Orden üblichen Gebräuchen) vorbehalten. Hier nahm der Geist eine •aszetische" 
Form an, die losgelöst war vom wirklichen Leben, von den Satzungen und selbst 
den Ursprüngen des Instituts. Wenn so viele moderne Kongregationen Nachwuchs- 
sorgen haben, liegt es nicht vielleicht auch an einem Mangel an Lebenskraft? Ist 
dieses Leben aber nicht erstickt worden durch jenes Rechtssystem, das auf ihm 
lastete? 

Angesichts der dauernd wachsenden Zahl von Gründungen mußte Rom erneut 
eingreifen. Es forderte für jede neue Approbation durch eine Diözese das vorher 
zu erteilende •Nihil Obstat" des Heiligen Stuhles. 

Das kirchliche Rechtsbuch wahrt die guten Wirkungen dieser päpstlichen Eingriffe: 
zentrale Leitung, ausreichende Exemption, um die Einheit und Kraft der Ordens- 
institute zu gewährleisten, besonders, wenn sie sich über mehrere Diözösen er- 
strecken; die Freiheit der Obern in der Zulassung ist sogar noch größer geworden. 
Doch das juridische System, das mit dem Gesetzbuch kam, sollte die Vereinheit- 
lichung, die man in der vorausgegangenen Periode angestrebt hatte, noch weiter- 
treiben und die Angleichung der Kongregationen an die eigentlichen Orden noch 
mehr begünstigen. Diese gesetzgeberische Arbeit bestätigte im ganzen genommen 
jene Neuerungen, die Mary Ward ins Auge gefaßt und die ihr apostolischer Wage- 
mut gefordert hatte. Sie brachte notwendig eine teilweise Anwendung der Konsti- 
tutionen des hl. Ignatius auf das weibliche Ordensleben mit sich. 

Eilte Mary Ward damit, daß sie die Ideen des hl. Ignatius aufgriff, ihrer Zeit zu 
weit voraus? Man hat dies glauben wollen. Heute kann man nur bedauern, daß sie 
nicht verstanden worden ist. War ihr Bemühen, das eigene Institut dem der Ge- 
sellschaft Jesu anzugleichen, übertrieben? Wir wagen es nicht zu behaupten. Ihre 
Auffassungen vom weiblichen Apostolat und von der Sturktur der Ordensgenos- 
senschaften, die sich dem Apostolat widmen, sollten vor allem im 19. Jahrhun- 
dert über alle Widerstände triumphieren. Allerdings kann man nicht sagen, daß 
dieser Triumph ein vollständiger ist. Das Ideal des hl. Ignatius hat sich im weib- 
lichen Ordensleben noch nicht voll durchgesetzt. Wurde es in den männlichen Kon- 
gregationen bis zur letzten Konsequenz verwirklicht? Das ist eine schwierige Frage, 
auf die wir am Schluß unserer Arbeit eine Antwort zu geben suchen. 

Jedenfalls wurde Mary Ward nach und nach von den Verleumdungen befreit, die 
Ursache ihres Untergangs waren. Pius X. sah keine Schwierigkeit mehr, Mary 
Ward als die Gründerin der heutigen •Englischen Fräulein" zu betrachten. Pius XI. 
sagte in einem Breve an die Generaloberin aus Anlaß des dreihundertjährigen Be- 
stehens des Instituts, Mary Ward •habe den Weg zu einem neuen Typus weiblicher 
Orden freigelegt". Man fordert heute ihre Seligsprechung. Schließlich zitiert auch 
Pius XII. in seiner Ansprache vom 14. Oktober 1951 beim Weltkongreß der Laien 
in Rom Mary Ward als eine der beiden großen Gestalten der Kirchengeschichte, die 
die Frau immer mehr in das moderne Apostolat einführte6. 

Die Ideale Mary Wards, die so heftigen Widerstand erfuhren, waren nicht für 
immer untergegangen. Immer wieder lebten sie auf in den Herzen glühender Men- 
schen, die Christus liebten und die Bedürfnisse seiner Kirche sahen. 

« A.A.S. 43 (1951) 785. 



446 Jean Beyer 

Man hat die Ordensfrauen Mary Wards in den offiziellen Dokumenten •Jesuitin- 
nen" genannt. Indes, selbst zur Zeit, als Mary Ward mit dem Weltklerus Ausein- 
andersetzungen erlebte, der ihr vorwarf, von der Gesellschaft Jesu abhängig zu 
sein, erfuhr sie keinen Schutz von den Jesuiten. Der Ordensgeneral Vitelleschi wies 
die englischen Patres im Gegenteil an, sich nicht mit ihr zu befassen. So konnten 
also die Jesuiten sie nicht verteidigen, auch nicht gegen jene, die gleicherweise 
Feinde Mary Wards und der Gesellschaft Jesu waren. •Jesuitinnen" im echten Sinn 
waren nur die Mitglieder jener Kongregation, die 1545 durch Isabel Roser gegrün- 
det wurde und deren Leitung Ignatius von Loyola persönlich durch Paul III. auf- 
erlegt war. Der Heilige ließ sich aber im folgenden Jahre von diesem Auftrag be- 
freien; Isabel kehrte nach Spanien zurück und wurde Klarissin. 

Weniger Aufsehen als der Versuch Mary Wards erregte die Initiative, die von 
Anna de Xainctonge ausging7. Unter der Schutzherrschaft der hl. Ursula gründete 
sie im 16. Jahrhundert eine der ersten •Gesellschaften" von •Ordensfrauen", die 
ohne Klausur lebten und sich dem Lehrberuf widmeten. Geboren in Dijon im Jahre 
1567, fühlte sich Anna •unwiderstehlich dazu gedrängt", eine Gemeinschaft von 
Frauen zu gründen, die mit der Arbeit an ihrer eigenen Vervollkommnung das Be- 
mühen um die Vervollkommnung des Nächsten verbanden. Eines Tages vernahm 
sie im Gebet eine Stimme, die sie aufforderte, die Heimat und das Elternhaus zu 
verlassen, sich in die Stadt Dole zu begeben und dort einen neuen Orden nach dem 
Vorbild der Gesellschaft Jesu zu gründen. In Dole fand sie Gefährtinnen, •die kei- 
nen anderen Wunsch kannten, als sich Gott für immer zu weihen". •Sie fühlten sich 
mächtig angetrieben, Anna zu folgen..., um sich ganz der Unterweisung junger 
Leute ihres Geschlechtes zu widmen, sie gute Sitten zu lehren und all das, was ein 
christliches Mädchen wissen muß, an ihnen vor allem die geistlichen Werke der 
Barmherzigkeit zu üben, so gut es nur ihre Kräfte vermöchten und die kirchliche 
Obrigkeit es für richtig hielt; dies alles aus reiner und aufrichtiger Liebe, ohne auf 
irgendeine Belohnung oder ein Entgelt in dieser Welt Anspruch zu erheben". 

In der Überzeugung, die Klausur könne ihren frommen und nützlichen Absichten 
wie auch der geistlichen Hilfeleistung, die ihre Berufung notwendig mit sich brachte, 
hinderlich sein, beschlossen sie, sich ihr nicht zu unterwerfen. Auf diese Weise 
glaubten sie besser zur Verherrlichung Gottes durch die Heiligung des Nächsten 
beitragen und leichter die hl. Sakramente empfangen, sowie den Predigten und 
Gottesdiensten in der Kirche der Jesuiten beiwohnen zu können. Die Väter der Ge- 
sellschaft Jesu wollten sie zu ihren Seelenführern wählen überall, wo sie sich nieder- 
ließen8. 

Auch Anna de Xainctonge erlebte Anfeindungen. Die gelehrtesten Theologen 
von Dole und Dijon unterzogen ihren Plan einer strengen Prüfung, tadelten und 
bekämpften ihn. Aber dann siegte sie und fand sogar die Zustimmung jener, die 

7 J. M o r ey , La Venerable Anne de Xainctonge, fondatrice de la Compagnie de Sainte 
Ursule au Comte de Bourgogne. Etude historique d'apres les archives et les manuscrits ori- 
ginaux. Besancon 1901, 2 vol.; E. Mariemy, Contre vents et marees, Anne de Xaincton- 
ge. Toulouse 1954. • Wir haben die •Constitutions et Regies des religieuses de la Compa- 
gnie de Sainte Ursule" (ed. 1927) eingesehen. 

8 Vgl. die historische Bemerkung in: •Constitutions...", S. 7. 



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu und das moderne Ordensleben 447 

sie am heftigsten bekämpft hatten. Am 16. Juni 1606 wurde der neue Orden ge- 
gründet. 

Schon im Jahre 1608 erwähnt Paul V. anerkennend das Institut in einer Bulle, 
die den Ursulinen von Dole neue Ablässe schenkt. 1648 spricht Innozenz X. eine 
formelle Bestätigung aus9. Dasselbe wiederholt Innozenz XI. im Jahre 167810. Die 
Satzungen tragen die Züge der ignatianischen Konstitutionen: Einheitliche Leitung, 
kein Ordenskleid • man wählte die Kleidung, wie sie gottesfürchtige Frauen und 
fromme Witwen jener Zeit trugen. Übrigens •kleideten sich die neuen Schwestern 
während der ersten 8 Monate der Gründung so wie vor ihrem Eintritt, jede nach 
ihrem Stand". Erst vom Frühjahr 1607 an trugen sie ein einheitliches Kleid. Es war 
•einfach und bescheiden und hatte einen religiösen Charakter, obwohl es ein welt- 
liches war"11. •Ihr Gesicht blieb sichtbar", berichtet P. Orcet, •um aller Welt durch 
ihre natürliche und ungezwungene Bescheidenheit zu zeigen, daß die Liebe ebenso 
wie ihre Gelübde sie unlöslich mit Gott verbanden, auch ohne den Schutz von Klo- 
stermauern"12. Alle Schwierigkeiten, die man Anna de Xainctonge bereitete, kon- 
zentrierten sich auf die Forderung nach der Klausur. Der Verzicht auf die Klausur 
war aber für sie ein wesentliches Moment ihrer neuen Gemeinschaft. In einem offi- 
ziellen Schreiben, in dem sie den Plan ihrer Gründung darlegte, verlieh sie ihren 
Gedanken deutlichen Ausdruck13. 

Der Bischof von Lausanne, Suffragan des abwesenden Bischofs von Dole, billigte 
diesen Plan voll und ganz. Die Gründungsurkunde der •Ursulinen" von Dole war 
endgültig ausgefertigt. Ihr ganzes Leben lang mußte aber Anna de Xainctonge ihre 
Grundprinzipien eines angepaßten Apostolates verteidigen. Sie tat es kraftvoll und 
mutig. Und auch ihre Töchter hielten daran fest gegen alle hartnäckige Meinung der 
Zeit, die klösterliche Klausur sei für die Vollkommenheit notwendig. Nach dem 
Tode der Stifterin ließ sich ein Haus zur Annahme der Klausur bewegen. Dieser 
Abfall konnte jedoch nur die Grundeinstellung bestärken. Auch heute noch ver- 
zichten die Ursulinen auf die Klausur. •Um wirksamer an der Heiligung des Näch- 
sten arbeiten zu können, ist die Klausur nicht vorgeschrieben", heißt es im Artikel 9 
ihrer Satzungen. Seit 1926 hat man jedoch diesem Artikel eine Klausel zugefügt, 
die seine Eindeutigkeit einschränkt: •Es ist indes jene Klausur einzuhalten, die das 
Kanonische Recht den Häusern weiblicher Ordensgenossenschaften auferlegt" (can. 
604). 

Die Ursulinen vertauschten später ihr weltliches Kleid mit dem Schleier. Die 
Kopfbedeckung der Witwen aus der Bourgogne erschien in Porrentruy ungewöhn- 
lich und schützte die Schwestern nicht genügend gegen die starke Kälte dieser Ge- 
gend. Sie wurde deshalb durch eine andere ersetzt, die die Schultern umhüllte und 
bis zum Gürtel reichte. Das ist die Tracht, die die Ursulinen heute noch tragen. Sie 
ist von jetzt ab ein Ordensgewand! 

Auch auf die Gelübde mußte sich Anna de Xainctonge die Angriffe der gelehrten 

9 Breve •Pietatis et christianae caritatis" vom 8. Mai 1648; der Papst 
spricht von der •Pia mulierum tantum Congregatio sub invocatione Sanctae Ursulae 
auctoritate ordinaria perpetuo erecta et instituta". 

10 Antwort der Heiligen Kongregation der Ordensleute vom 30. Juli 1678. 
11 J. M o r e y , a.a.O., I, 383 f. 13 ebd. 297 ff. 



448 jean Beyer 

Theologen gefallen lassen. Sie wollte auf die feierlichen Gelübde verzichten und 
glaubte, die einfachen (damals als private betrachtet) hätten denselben Grad der 
Weihe an Gott. Als ein Karmeliterpater einer Novizin vorhielt, sie sei keine Or- 
densfrau, und diese dadurch ganz verwirrt wurde, sagte Anna de Xainctonge zu 
ihr: •Kümmern Sie sich nicht um die Meinungen der Menschen, Schwester. Alle Or- 
densleute der frühen Kirche, von den Aposteln angefangen bis zu Papst Innozenz II. 
(1140), haben nur einfache Gelübde abgelegt, und diese nicht einmal laut, wie wir 
es tun. Wir haben dafür das Zeugnis der hl. Cyprian, Basilius, Hieronymus und 
Gregors d. Gr. Dieser erzählt auch, daß seine drei Tanten nur durch einfache Ge- 
lübde an Gott gebunden waren. Wir haben überdies noch das Gelübde der Bestän- 
digkeit (stabilitas), das jene heiligen Menschen nicht hatten, und dieses Gelübde 
verbindet uns auf eine ganz besondere Weise mit Christus, dem Herrn. Eine Ordens- 
frau, um es genau zu sagen, ist an Gott gebunden durch die Verpflichtung, die evan- 
gelischen Räte zu beobachten. Das trifft für uns zu, und wir verbinden damit die 
genaue Einhaltung unserer Konstitutionen. Sie dürfen sich daher nicht bemühen 
zu erfahren, ob ihnen das Gutdünken der Geschöpfe die Titel und Privilegien des 
Ordensstandes zugesteht oder verweigert. Begnügen Sie sich damit, dessen Pflichten 
vor Gott, den Engeln und den Heiligen zu erfüllen"14. 

Die Ursulinen legten nicht die feierlichen Gelübde ab, die sie zur Klausur ver- 
pflichtet hätten. Um jedoch den unwiderruflichen Charakter ihrer Hingabe an Gott 
auszudrücken, den sonst die feierlichen Gelübde betonen, legten sie das Gelübde 
der Beständigkeit im Institut ab. Anna de Xainctonge erklärte ihren Töchtern, die 
vor einer solchen Bindung zurückschreckten: •Zweifelt ihr etwa daran, daß Gott 
euch in unsere Gesellschaft berufen hat? Wenn ihr darüber nicht im Zweifel seid, 
und das glaube ich, so dürft ihr fest versichert sein, daß Er euch erwählt hat, das 
Reich Gottes auszubreiten, und daß Er euch dazu die Gnade geben wird. Habt ihr 
nicht den festen Willen, dafür zu arbeiten, oder habt ihr diesen Willen vielleicht 
nur für ein paar Tage? Gewiß nicht, wir wollen uns ja nicht bloß ein halbes oder 
ganzes Jahr lang einsetzen. Wir haben unser Leben und unsere Kraft als ein Ganz- 
opfer dargebracht, wir sind entschlossen, sie im Dienste der Gesellschaft zu ver- 
brauchen. Unser Entschluß steht fest, die Tage, die uns noch gegeben sind, für die 
Arbeit zur Ehre Gottes zu verwenden. Ist darum das Gelübde der Beständigkeit 
nicht der Ausdruck eures glühenden Verlangens? Warum schreckt ihr also davor 
zurück? . .. Die Ordensfrauen mit Klausur nehmen sich durch die feierlichen Ge- 
lübde die Möglichkeit einer Rückkehr, wir verzichten durch unser Gelübde der Be- 
ständigkeit freiwillig darauf, das ist der ganze Unterschied". 

Im übrigen hat es den Anschein, als ob die Ursulinen nicht ausdrücklich die drei 
Gelübde ablegten. Sie gelobten Keuschheit und Beständigkeit; Armut und Gehor- 
sam waren im Gelöbnis der Beständigkeit einschlußweise mitenthalten. Auch eine 
Reihe von alten Orden legen nicht ausdrücklich drei Gelübde ab und verpflichten 
sich nur zum Gehorsam nach der Regel. Man kann den Wert dieser Art von Bin- 
dung also nicht bestreiten; Anna de Xainctonge konnte deswegen etwas Analoges 
schaffen, zumal als Versuch. 

" ebd. 32f. 



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu und das moderne Ordensleben 449 

Ohne es zu wissen, war ihr der ganze Gedankengang vertraut, der den hl. Igna- 
tius bestimmte, als es die Art der Bindung festzulegen galt, mit der die Kandidaten 
des Ordens vor ihrer feierlichen Profeß Gott und dem Orden gegenüber verpflich- 
tet sein sollten. Zuerst erlaubt er diesen, das private Gelübde der Keuschheit ab- 
zulegen. Später gestattet er ihnen die drei privaten Gelübde, kommt dann auf die 
erste Form wieder zurück und fügt dazu das Gelübde, in die Gesellschaft einzu- 
treten und jenen Grad anzunehmen, den ihnen der General zuweisen werde. Das 
band sie ihrerseits an die Beständigkeit in ihrer Berufung und verpflichtete sie zu 
vollkommener Hingabe und Indifferenz. Diese Gelübde, die nach zweijährigem 
Noviziat abgelegt werden, sind heute die drei einfachen ewigen Gelübde der Scho- 
lastiker, die noch immer mit dem Versprechen zum Eintritt in die Gesellschaft ver- 
bunden werden. Es ist bekannt, welch ungewöhnlichen Dispute diese neue Art der 
Bindung bei den Theologen auslöste, und wie Papst Gregor XIII. zweimal deswegen 
eingreifen mußte. Erst im Jahre 1900 erfuhr die Frage ihre endgültige Lösung durch 
die Konstitution •Conditae a Christo" Leos XIII. Darin wird ausgesprochen, daß 
die einfachen öffentlichen Gelübde genügen, um den Ordensstand kanonisch zu be- 
gründen. Aber Anna de Xainctonge hatte weiter gesehen. Für sie ging es um die 
endgültige Übergabe an Gott durch das Versprechen, nach den evangelischen Räten 
zu leben. Wenn man bedenkt, daß sie Ordensgewand und Klausur ablehnte, sieht 
man, wie sehr sie ihrer Zeit dadurch voraus war und sich jenem Lebensideal näherte, 
das Pius XII. in der Konstitution •Provida Mater Ecclesia" vom 2. Februar 1947 
gebilligt hat. 

Die Ursulinen haben ihr Gelübde der Beständigkeit beibehalten. Über seine erste 
Bedeutung hinaus verbürgt es die Kennzeichnung ihres Instituts als •Orden". Die 
Konstitutionen von 1926 sprechen es noch heute so aus: •Kraft des Gelübdes der Be- 
ständigkeit kann man keinen Neuerungen in Dingen zustimmen, die das Institut 
in wesentlichen Punkten ausmachen, wie die Beobachtung der Gelübde in der er- 
klärten Weise, die Verpflichtung zum Unterricht der Jugend und der Verzicht auf 
die Klausur"15. 

Anne de Xainctonge hat, vielleicht ohne es zu wissen, in der Nachfolge des hl. 
Ignatius das Ideal eines gottgeweihten Lebens erneuert. Man muß die sachgerechte 
und sichere Überzeugung bewundern, zu der nur sie mit so viel Kühnheit gestanden 
zu haben scheint. Man kann dabei ein gewisses Bedauern nicht unterdrücken, daß 
dieser neue Geist in der Kirche nicht von Bestand war und nicht wachsen konnte, ob- 
wohl er ihr doch so notwendig war. Aber man mußte den •Richtern" Annas de 
Xainctonge Rechnung tragen, jenen Theologen und Kanonisten, die sich noch auf 
einige Jahrhunderte hinaus das weibliche Ordensleben ohne päpstliche Klausur nicht 
denken konnten. 

Jeanne de Lestonac, die 1949 heiliggesprochen wurde, gründete im Jahre 1606 
die •Töchter der Gesellschaft Unserer Lieben Frau". Ihr Name zeigt zur Genüge 
ihre Absicht, sich so weit wie möglich an die Konstitutionen der Gesellschaft 
Jesu anzulehnen und für die weibliche Jugend das zu leisten, was die Jesuiten für 

16 Constitutions a.a.O. S. 45, n. 36, e. 



450 Jean Beyer 

die Mannesjugend taten. Wer die Geschichte ihrer Gründung kennt, weiß, daß dies 
unbestreitbar die Absicht der Jeanne de Lestonac war18. 

Am Kolleg von Bordeaux wirkten im Jahre 1605 zwei heiligmäßige Jesuiten, 
die Patres de Bordes und Raymond. Sie bedauerten die betrübliche Lage, in der sich 
die weibliche Jugend befand, da sie ohne Schulen war. Im Gebet baten sie Gott um 
Hilfe. Am 23. September 1605 wurden sie am Altar von einem durchdringenden 
Licht erleuchtet. Sie erkannten, Gott wünsche die Schaffung eines neuen Frauen- 
ordens nach dem Vorbild der Gesellschaft Jesu. 

Die Patres teilten sich gegenseitig diesen göttlichen Gunsterweis mit. Sie über- 
legten, ob nicht Madame de Montferrant, bekannt wegen ihrer ausgezeichneten 
Tugend, die Eignung besitze, eine solche Gründung zu unternehmen. Pater de Le- 
stonac S. J., ihr Bruder, der am selben Kolleg wirkte, übernahm die Vermittlung 
zwischen P. de Bordes und seiner Schwester. An einem der folgenden Tage bat P. de 
Bordes während der hl. Messe den Herrn, ihm den Menschen zu bezeichnen, der 
die Gründung des neuen Ordens vornehmen sollte. Da wies ihn der hl. Petrus auf 
die gottesfürchtige Witwe, die nahe beim Altar kniete. Diese sah sich ihrerseits 
von einem besonderen Licht ergriffen und hörte eine innere Stimme, die ihr auf- 
trug, die Wahl anzunehmen, zu der man sie ausersehen hatte. Neun junge Mädchen 
schlössen sich ihr an. 

Der Plan des Instituts wurde Kardinal de Sourdis, dem Erzbischof von Bordeaux, 
vorgelegt und erhielt die kirchliche Billigung am 7. April 1607. Im Gründungs- 
breve gab Paul V. der •Compagnie de Notre-Dame" die Regeln der Gesellschaft 
Jesu. Er war glücklich über die Bildung dieses neuen Ordens und äußerte: •Ich 
sterbe zufrieden, nachdem ich einen Orden errichtet habe, dessen Ziel das Heil der 
Seelen ist und der in der Kirche die Reinheit des Glaubens und der Sitten pflegen 
soll". Kurze Zeit später empfing der Papst P. Aquaviva, den General der Gesell- 
schaft Jesu, und sagte ihm: •Pater General, ich habe Ihnen Schwestern zur Seite 
gegeben. Es sind tugendhafte Frauen, die den Menschen ihres Geschlechtes die glei- 
chen Dienste leisten wollen, die Sie der ganzen Christenheit zuteil werden lassen". 

Die Heilige wurde auf übernatürliche Weise darauf aufmerksam gemacht, daß 
das päpstliche Breve gewährt worden sei. Am 29. Januar 1608 gliederte der Kar- 
dinal-Erzbischof von Bordeaux den neuen Orden, was Kleidung und Privilegien 
anlangt, dem Benediktinerorden an. Im März 1609 unterzeichnete Heinrich IV. 
das königliche Schreiben, das den Orden in Frankreich erlaubte. Kein anderes In- 
stitut erhielt im 16. Jahrhundert von Seiten des Hl. Vaters eine Empfehlung mit so 
ausdrücklichem Hinweis auf die Konstitutionen und den Geist des hl. Ignatius. 

Was Mary Ward nicht gelungen war, haben andere nach ihr versucht, jedoch 
vergeblich. Es bleibt trotzdem bemerkenswert, daß der Geist und die Konstitutionen 
des hl. Ignatius nicht nur die modernen Kongregationen in starkem Maße beein- 
flußt haben, sondern auch mehrere ältere Institute, die ursprünglich ganz nach der 
Regel des hl. Augustinus oder irgendeines anderen großen Ordens lebend, nun durch 
die Anpassung an die Forderungen des Apostolats dem neuen Einfluß Rechnung 
trugen. 



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu auf das moderne Ordensleben 451 

Unter den ältesten •jesuitischen" Gründungen führen wir den interessanten Fall 
des Instituts der •Frauen vom hl. Andreas" (Dames de Saint-Andre) an. 

1231 gegründet, waren diese Frauen zuerst Krankenschwestern. Eine Bulle Inno- 
zenz' IV. vom 28. Oktober 1249 stellte ihre Häuser und Güter unter den besonde- 
ren Schutz des Hl. Stuhles. In Tournai gewährten sie Reisenden und Pilgern Unter- 
kunft und Verpflegung. Später nahmen sie • dank der Großmut ihrer Wohltäter • 
Waisen und Kranke beiderlei Geschlechts auf. Klemens IV. gewährte ihren Wohl- 
tätern Ablässe. Johann XXII. schrieb neue Ablässe für alle aus, welche die dem 
hl. Andreas geweihte Klosterkirche besuchten oder dem Hospital Wohltaten er- 
wiesen. Nach drei Jahrhunderten der frommen Hingabe überlebten nur noch 4 
Schwestern den Tod der Oberin (1589). Sie übernahmen in dieser schwierigen Zeit, 
aus dem Wunsch nach einem beschaulichen Leben, mit Genehmigung ihres Bischofs 
eine klösterliche und monastische Lebensweise. Unter der Oberin, Mutter de La- 
laniez, wurde P. Civore aus dem Noviziat der Jesuiten in Tournai damit beauftragt, 
die Regel des hl. Augustinus für die neuen Bedürfnisse der Ordensfrauen und die 
neue Ausrichtung ihres Klosters zu •übersetzen", wie man damals sagte • wir wür- 
den heute von •Anpassung" sprechen. In diesen umgearbeiteten Konstitutionen 
trifft man auf den Geist des Stifters der Gesellschaft Jesu. 

Erbaut durch das beschauliche Leben des neuen Klosters, vertrauten ihm einige 
Eltern, nach der Gewohnheit der Zeit, ihre Kinder an. St. Andreas wurde 1690 Er- 
ziehungsstätte für junge Mädchen • und damit begann ein glänzender Abschnitt 
in der Geschichte des Klosters. Trotz der Drangsalierungen durch Josef II. und den 
Rückschlag durch die Französische Revolution wurde das Werk der Schwestern mit 
Erfolg gekrönt. Am 28. November 1796 wurden die Klostergebäude durch die Ja- 
kobiner geschlossen und verkauft, die Ordensfrauen vertrieben. Aber schon bald dar- 
auf, im Jahre 1801, errichteten sie ein neues Erziehungsinstitut, das allerdings erst 
im Jahre 1830 seine endgültige Organisation erhielt. Damals nahm sich Msgr. 
Labis, Bischof von Tournai, seiner an. Er überlegte, welche Regel er •seinen teuren 
Töchtern von St. Andreas" geben sollte. P. Roothan, der Jesuitengeneral, der auf 
der Durchreise durch Belgien war, beauftragte P. Jennesseaux vom Kolleg in Bru- 
gelette, die Konstitutionen des hl. Ignatius für die Frauen von St. Andreas ins Fran- 
zösische zu übersetzen. Diese nahmen sie, umgearbeitet, als neue Regeln ihres In- 
stituts an. Endlich verkündete am 14. April 1857 Msgr. Gonella, Nuntius in Brüs- 
sel, im Auftrag des Hl. Stuhles feierlich die Konstitutionen, die P. Jennesseaux für 
St. Andreas ausgearbeitet hatte. 1922 wurden sie erneut geprüft und von der Reli- 
giosenkongregation bestätigt. 

Die Frauen von St. Andreas sind dem Geist ihrer Konstitutionen treu geblieben. 
Sie haben sich immer den Erfordernissen der Zeit angepaßt, so auch zuletzt am 
8. September 1955: An diesem Tag gestattete ihnen Msgr. Himmer, Bischof von 
Tournai, eine Gemeinschaft (•Pia Unio") von Gläubigen zu gründen, die in der 
Welt leben, sich aber Gott geweiht haben und im Geiste mit St. Andreas verbunden 
sein wollen. Diese bilden mit den Ordensfrauen eine Familie und betätigen sich 
häufig in der gleichen Erziehungsarbeit wie sie, als Laienlehrerinnen oder als Füh- 
rerinnen der Katholischen Aktion. 

Der Fall von St. Andreas ist einmalig. Wir kennen kein Institut, das eine ähnlich 



452 Jean Beyer 

treue Verbindung mit dem hl. Ignatius aufweisen könnte. Seine Satzungen beginnen 
mit dem sogenannten •Examen Generale", das man wie in der Gesellschaft Jesu 
den Kandidaten vorlegt; dann folgen in 10 Teilen die eigentlichen Konstitutionen, 
ziemlich genau der Einteilung der ignatianischen Konstitutionen entsprechend. Die 
Generaloberin wird mit ihren Assistentinnen auf Lebenszeit gewählt, so wie es der 
hl. Ignatius vorsieht. Die Kongregation ist noch zu klein • sie zählt 343 Mit- 
glieder •, um selbständige Provinzen zu haben. Ihre Mitglieder machen ein Postu- 
lat, zwei Jahre Noviziat und das dritte Probejahr (Tertiat). Zweimal machen die 
Schwestern die Großen Exerzitien des hl. Ignatius. Ihr Apostolat besteht nicht nur 
in Unterricht und Erziehung, sondern umfaßt auch Missionsarbeit, Gruppen- und 
Einzelexerzitien sowie Krankenpflege. Die Exerzitienhäuser liegen •vorwiegend an 
Stätten der Frömmigkeit, wie den Wallfahrtsorten, um für eine möglichst große 
Zahl von Seelen Gutes tun zu können"17. 

Ein weiteres, noch jüngeres Institut, die •Römische Union der Ursulinen", weist 
in seinen derzeitigen Konstitutionen deutlich ignatianische Einflüsse auf. Seine Ge- 
schichte ist in mehr als einem Punkt Spiegel der Wechselfälle und Schwierigkeiten 
des Ordenslebens. 

Zur selben Zeit, als Ignatius von Gott zur Gründung eines Ordens berufen wurde, 
hatte die hl. Angela von Merici die Idee •einer Gemeinschaft von Jungfrauen, die 
mitten in der Welt blieben, ohne jedoch deren Geist anzunehmen, so wie es die 
Jungfrauen der ersten christlichen Jahrhunderte getan hatten". 

Am 25. November 1535 schlössen sich Angela und ihre Gefährtinnen unter dem 
Schutz der hl. Ursula zusammen und empfingen gemeinsam in der Kirche St. Afra 
in Brescia die hl. Kommunion. 1536 diktierte sie die erste Regel, die keinerlei aus- 
drückliche Bindung • weder Gelübde noch Versprechen • vorsah. Eine einfache 
Eintragung ins Register der Gesellschaft bezeichnete die Zugehörigkeit zum neuen 
•Orden". Die Mitglieder lebten in ihrer Familie oder in den Häusern, in deren 
Diensten sie standen. Die Leitung der Gesellschaft war sehr einfach: Eine gewählte 
Generaloberin und ein Rat von vier •Ratschwestern". Vier Witwen und vier an- 
gesehene Bürger der Stadt nahmen die Töchter der hl. Ursula unter ihren Schutz 
für den Fall, daß die Umgebung ihnen das Leben der Vollkommenheit, zu dem 
sie sich verpflichtet hatten, unmöglich machte. 

1544 erkannte Paul III. diesen •Orden" an und erlaubte den Oberinnen • so 
wie er es in der Bestätigungsbulle für die Gesellschaft Jesu tat •, die Konstitutio- 
nen zu verfassen, auch Änderungen vorzunehmen und den Gegebenheiten von Ort 
und Zeit anzupassen. Diese Klausel, die es dem hl. Ignatius gestattete, die Kon- 
stitutionen der Gesellschaft Jesu in einem einheitlichen Geist zu schreiben, wurde 
den armen Töchtern der hl. Ursula zum Verhängnis. In der Zerstreuung hatten sie 
nämlich nicht mehr die nötige Unabhängigkeit, um den einheitlichen Geist zu wah- 
ren. Mehrere Gruppen verlangten nach dem klösterlichen Leben und nahmen die 
Regel des hl. Augustinus, des hl. Franz oder die des Karmel an. In Mailand änderte 
der hl. Karl Borromäus die ursprüngliche Regel zum Gebrauch derer, •die gemein- 
schaftlich leben wollten". So entstanden mehrere Gruppen von •Kongregierten", 
die jedoch in dem Sinne mit den •Weltlichen" in Verbindung blieben, daß Postu- 

17 Constitutions des Dames de Saint-Andre, P. VII, c. 2, n. 4. 



Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu und das moderne Ordensleben 453 

lantinnen nur aufgenommen wurden, wenn sie zuvor als •Weltliche" gelebt hatten. 
Im Zuge der Gesetzgebung Pius V. schlössen sich die Ursulinen in Klöstern zu- 
sammen und wurden Nonnen. Alle diese Gründungen überlebten die Französische 
Revolution nicht. Als 1844 der Erzbischof von Mailand die Gesellschaft unter dem 
Namen •Ursulinen vom hl. Karl" wiederherstellte, machte er sie zu Ordensfrauen 
mit einfachen Gelübden und gab ihnen eine Generaloberin. In den verschiedenen 
Ländern bildeten sich mehrere Kongregationen in derselben Weise. Leo XIII. for- 
derte diese Kongregationen und die selbständigen Häuser, die noch Widerstand 
leisteten, auf, sich in einer •Römischen Union" zu vereinigen. Diese zeigt heute 
ein erfreuliches Leben, hat aber noch nicht alle •kongregierte" Töchter der hl. Ur- 
sula erfaßt18. 

Auch die Konstitutionen der •Römischen Union" zeigen spürbar den Einfluß des 
hl. Ignatius. Sie werden zwar mit der Regel des hl. Augustinus eingeleitet, aber 
Geist und juridische Struktur sind ignatianisch. Das ist sehr verständlich für den, 
der die Absichten der Gründerin Angela Merici und ihr kühnes Vorhaben kennt, 
mitten in der Welt ein Leben der Vollkommenheit im Dienste des Apostolats zu 
führen. 

Wie soll man diesen Einfluß der Konstitutionen des hl. Ignatius erklären? Es 
handelt sich nicht um den Einfluß irgendeines unbekannten Verfassers •moderner* 
Konstitutionen. Der Orden der hl. Ursula ist seiner Tradition treu geblieben. Bei 
der Umformung des •Weltlichen Instituts" der Angela Merici in einen monasti- 
schen Orden19, die sich zwischen 1612 und 1650 in Frankreich vollzog, nahm man 
anstelle der ursprünglichen Regel der hl. Angela die des hl. Augustinus an, eine 
der vier großen Ordensregeln, die von der Kirche anerkannt waren20. Durch die 
Errichtungsbullen erhielten die Bischöfe vom Hl. Stuhl die Erlaubnis, Konstitutio- 
nen aufzustellen. Eine große Vielfalt war das Ergebnis! 

In den meisten der auf diese Weise entstandenen Statuten macht sich ein igna- 
tianischer Einfluß mehr oder weniger geltend. Manche Prälaten scheinen kein an- 
deres Anliegen gehabt zu haben, als genaue praktische Verhaltensregeln zu geben, 
da die Augustinusregel zu unbestimmt und allgemein war. Zwei dieser Texte 
waren das Werk von Oratorianern: der Entwurf von Msgr. Zamet verbreitete sich 
in den Klöstern der Bourgogne, ein anderer wurde von P. Bourgoing für die Ursu- 
linen der Grafschaft Venaissain und für die Provence verfaßt. 

Unter den Klöstern des Ordens in Frankreich ging von den Häusern in Paris, 
Lyon und Bordeaux der größte Einfluß aus. In Paris schuf P. de Latour, damals 
Rektor des Kollegs von Clermont, eine Zusammenfassung verschiedener Statuten, 
die schon im Gebrauche waren, und fügte die vom hl. Ignatius übernommenen 

18 Vgl. Mere Marie Vianney Boschet O. S. U., Les origenes de l'Union Ro- 
maine jusquä sa fondation 1900; in: Histoire de l'Union Romaine de l'Ordre de Sainte 
Ursule, I. vol., Rom 1951. • Wir verdanken der Ehrw. Mutter Boschet wertvolle Hinweise, 
die wir in unserem Überblick verwertet haben. 

19 Vgl. Mere G. G u e n d r e O. S. U., Docteur des lettres, Au coeur des spiritualites. 
Catherine Ronquet, mystique et educatrice (1602•1651), Paris 1952. 

20 Man erinnere sich, welche Sdiwierigkeiten Ignatius hatte, eine kirchliche Billigung 
zu erlangen, ohne einer der vier großen Ordensregeln folgen zu müssen, auf die gewisse 
Kardinäle in Anwendung der Dekrete des Lateran-Konzils das gesamte Ordensleben be- 
schränkt wissen wollten. 



454 Jean Beyer 

Artikel über die Armut und den Gehorsam hinzu21. In Lyon überarbeitete und 
verkürzte eine der ersten Oberinnen im Auftrag des Bischofs Msgr. de Marquemont 
den Pariser Text. Diese verkürzten Konstitutionen erfuhren eine weite Verbreitung. 
In Bordeaux schrieb Kardinal de Sourdis den ersten Ursulinen das Summarium 
der ignatianischen Konstitutionen mit den Allgemeinen Regeln und den Regeln 
der Bescheidenheit vor, ohne sich um eine Anpassung an die Ordensfrauen zu 
kümmern: er scheint sich damit begnügt zu haben, alles zu entfernen, was die den 
Priestern vorbehaltenen apostolischen Aufgaben betraf und unvereinbar mit dem 
Leben einer klausurierten Klosterfrau war22. Diesen Text übernahm auch das 
Kloster von Tours. Im Laufe der Jahrhunderte wurden nur geringfügige Ände- 
rungen an ihm vorgenommen; er blieb in diesen Klöstern und ihren Tochtergrün- 
dungen in Kraft. Besonders von Bordeaux ging eine große Zahl von Gründungen 
in Frankreich wie im Ausland aus. Nach der Französischen Revolution übernahmen 
die Klöster, die wiederhergestellt werden konnten, die alten Konstitutionen außer 
den feierlichen Gelübden, wenigstens in Frankreich und Belgien. Die Jesuiten 
beschäftigten sich damals mehr mit der Gründung neuer Kongregationen und 
hatten zu dieser Zeit keinen nennenswerten Einfluß auf die Konstitutionen der 

Ursulinen. 

Als auf Veranlassung Leos XIII. die Römische Union geschaffen wurde, nahm 
man auf deren erstem Generalkapitel im Jahre 1900 eine neue Zusammenstellung 
der Satzungen vor und ging dabei vor allem von den Texten von Paris, Bordeaux 
und Lyon aus. Vieles wurde aus den Konstitutionen von Bordeaux, die ausge- 
sprochene ignatianische Abschnitte enthielten, übernommen. Ein Blick auf die 
heutigen Konstitutionen lassen diese leicht erkennen: das ganze Summarium der 
ignatianischen Konstitutionen findet sich dort, wenn auch auf verschiedene Stellen 
verteilt; es bildet ohne Zweifel die aszetische Grundlage. Wie man uns sagte, 
bedurfte es eigener Schritte bei der Religiosenkongregation, um diese Abschnitte 
im Jahre 1928 bei der Revision der Konstitutionen nach den Normen des Kirchen- 
rechtes und deren Approbation auf 7 Jahre zu erhalten. Aus Nonnen wurden die 
Ursulinen der Römischen Union zu Ordensfrauen mit einfachen Gelübden, um sich 
frei ihrer Aufgabe als Lehrerinnen widmen zu können. 195123 erhielten sie die 
Erlaubnis, den vollständigen Verzicht auf Eigentum zu leisten, den die feierlichen 
Gelübde voraussetzen. Werden diese selbst ihnen bald gestattet werden? Wie 
dem auch sei, ein apostolischer Geist bewegt sie, der den Absichten der Gründerin 
sehr verwandt ist und der sie antreibt, ihre von ignatianischem Geist erfüllten Kon- 
stitutionen mit noch größerem Eifer zu leben. 

21 Ein Exemplar dieser Ausgabe der Statuten (1623) findet sich in der Nationalbibliothek 
zu Paris. 

22 Diese Texte finden sich in den Departementsarchiven der Gironde. • An dieser Stelle 
danken wir Mutter Guendre 0. S. U. für ihre bereitwilligen Auskünfte. 

23 Reskript Nr. 2987/35 T. 30 vom 31. Mai 1951. 
Forts, folgt 




