IM S PIEGEL DER ZETIT

Ronchamp: Ein Bauwerk und seine religiose Bedeutung

Die Entwicklung des modernen Kirchenbaus 16st in interessierten Kreisen ebenso Begei-
sterung wie Besorgnis aus. Begeisterung weckt das neue Leben, das sich in den Sakral-
architekturen auf der ganzen Welt Bahn bricht, Besorgnis erregt die Gestalt der Bauten, die
gelegentlich den Sinn fiir die katholische Uberlieferung vermissen lafit. Wie bei allen leben-
digen Vorgingen stehen wir hier vor der Aufgabe, zwischen Unkrant und Weizen unterschei-
den zu miissen. Dem gldubigen Christen bereitet es dabei grofie Freude zu erfahren, wie die
Kirche sowohl in ihren grundsitzlichen Auflerungen wie in ihrem tatsichlichen Vorgehen sich
ihrem Herrn und Meister verwandt zeigt,der gesagt hat: ,Lasset beides zusammen wachsen
bis zur Ernte!“ (Mt 13, 20). So 143t die , Instructio de arte sacra® dem kiinstlerischen Schaffen
weiten Spielraum, und die ausgefiihrten Bauten beweisen, dafl die Grofiziigigkeit der Kirche
nicht nur Theorie geblieben ist. Den Auseinandersetzungen, die unsere Zeit kennzeichnen,
ruhig zuschauen kann nur eine Institution, die ihrer iiberzeitlichen Sendung gewifl ist. Im Ge-
gensatz zu der Ruhe, die die Kirche im Streit der Meinungen beseelt, beobachten wir bei
ibren Kindern — seien es nun Fachleute oder Laien — jene wachsende Erregung, die alle
Fragen der modernen Kunst im Menschen der Gegenwart wachrufen. Man weifl oder ahnt
die Entscheidung, vor der unsere Zeit steht, und bemiht sich, die Griinde fiir nund wider zn
erfassen.

Unter den zahlreichen Kirchenbauten, die in den letzten Jahren entstanden sind, bhat die
Marienwallfabrtskirche von Ronchamp — ein Bau des Architekten Charles-Edouard Jean-
neret, der sich selbst Le Corbusier nennt (geb. 1887) — die Uffentlichkeit in besonderer
Weise beschiftigt!. Das Werk hat begeisterte Zustimmung und schirfste Ablehnung ge-
funden. Allein, man kann sich nicht des Eindrucks erwehren, dafl sich die Diskussion um
Ronchamp nur in einem Vorfeld zu bewegen scheint. Man stellt die Frage nach dieser oder
jener kiinstlerischen Form und nach der Sakralitit der Elemente. Die Frage nach der gei-
stigen Struktur, nach dem Gesamtverstindnis der Kirche, das in solchen Architekturen
sichtbar wird, klingt nur selten an. Welches Kirchenbewuf8tsein prigt sich in diesem Bau
aus? Diese Frage beansprucht theologische Aufmerksamkeit. Um aber zu einem theologischen
Urteil iber das Werk zu gelaugeu, mufl notwendigerweise zunichst seine Grundlage, die

1 Einige Hinweise auf die Literatur:

L’art sacré, Jahrgang 1955, Heft 1/2. Paris (Sonderheft Ronchamp).

Mauer, Otto: Ronchamp. In ,,Wort und Wahrheit®, Heft 11/1955.

wgigner, Gladys: Ronchamp und die moderne Kunst. In ,Orientierung“, Heft 19/1955.

iirich 1955,

Das Werk, Heft 12/1954 Winterthur (Sonderheft neue Kirchen und kirchliche Kunst in -
der Schweiz). '

Sontheimer, Gladys: Le Corbusiers erster Kirchenbau. In ,Dokumente®, Heft 4/1955
Offenburg.

Birchler, Linus: Ronchamp und die Folgen. In ,Orientierung, Heft 14/15, 1956.

Willy Canziani, Donath: Das innere und duflere Prinzip der Kirchenbaukunst. In
»Orientierung“ Heft 17/1956.

HeinzevAnton: Ronchamp, Le Corbusiers erster Kirchenbau. Recklinghausen 1956, Pau-
us-Verlag.

Silvio Galizia | llsemarie Galizia Fafibinder: Le Corbusiers Wallfahrtskapelle in Ron-
champ: Notre-Dame-du Haut. In ,Das Miinster* Heft 1/2, Miinchen 1956.

Ebenso ,Das Minster* Heft 7/8 Miinchen 1956, S. 281. ,,Zur Diskussion um Ronchamp*
gg.idg.)]und S. 282 ,Ronchamp — ein Meilenstein des Kirchenbaues®, von Herbert

uck S. J.

Fuchs Alois: Die Wallfahriskapelle Le Corbusiers in Ronchamp. Paderborn 1956. Ver-

lag Ferdinand Schoningh.



456 Im Spiegel der Zeit

kiinstlerische Gestalt und das Gesetz, nach dem es errichtet wurde, beschrieben werden. Erst
dann 148t sich seine religiose Bedeutung wiirdigen. Der Hinweis auf Einzelformen und
subjektive Eindriide hilft kaum weiter.

I. Die Fkiinstlerische Struktur

Wollte man den Menschen der Antike und des Mittelalters mit einem Begriff beschreiben,
so kénnte man sagen, er sei ein Wesen, das zwischen heilig und unheilig zu unterscheiden
vermochte. Mit einer erstaunlichen Sicherheit baute der Mensch der Vergangenheit Werk-
statt, Wohnung und Tempel, ohne dafl jemals der Gedanke aufgekommen wire, den Tempel
eine Fabrik zu nennen und umgekehrt. Den modernen Menschen dagegen hat eine merk-
wiirdige Unruhe befallen: Er vermag nicht mehr zwischen sakral und profan zu unter-
scheiden. Unaufhérlich bemiihen sich Theologen, Kunstkritiker und Laien darauf hinzu-
weisen, daf diese Form heilig sei und jene weltlich. Untersucht man aber die Gestalten und
Gedanken, so vergeht die Sicherheit wie Nebel in der Sonne, und eine nagende Ungewifiheit
bleibt zuriick: Wir wissen nicht mehr, wie das Heilige aussieht. In Bild und Ban experimen-
tiert man, ohne eine gilltige Form fiir unsere religiose Welt gefunden zu haben.

Nun gehen gerade die Auseinandersetzungen iiber Ronchamp von diesem fiir uns so
schwer zu fassenden Begriff aus. Die cinen verwenden zu seiner Kennzeichnung theologische
und heilsgeschichtliche Bilder. Sie sprechen von der Arche Noa oder dem Schiff der Kirche.
um sogleich die Antwort ihrer Gegner zu vernchmen, die das Bauwerk fir einen Beton-
bunker oder ein Elektrizitdtswerk erkliren. Deshalb scheint es wenig angebracht, das Be-
griffspaar heilig - unheilig zur Grundlage einer Diskussion {iber die moderne Kirchenbau-
kunst zu machen. Wollen wir die Kirche von Ronchamp begreifen, miissen wir bescheidener
anfangen. Nicht die theologische, sondern die philosophische Fragestellung ist vorher zu
kliren. Als Gegensatz bictet sich fiir unsere Untersuchung die philosophische Unterscheidung
zwischen sinnenhafter Erscheinung und geistiger Struktur an, die auch in der Kunstgeschichte
‘jhren Niederschlag gefunden hat. Es ist die Wende vom Realismus und Impressionismus
hin zum Expressionismus und zur Abstraktion, die den Umbruch in der neueren Kunst-
geschichte herbeigefithrt hat. Wihrend dem Impressionismus die Erscheinung der Dinge,
Eindrudk und Oberfliche, erstes Anliegen war, geht es der Kunst des 20. Jahrhunderts um die
Gestaltung des geistigen Erlebnisses auf dem Grund der Seele, ohne Riicksicht auf die
suflere Erscheinung. ,Inbegriff“ nicht ,Augenschein® heiflt das Programm der modernen
Kunst. Le Corbusier hat sich eindeutig und sogar sehr radikal fiir dieses Programm ausge-
sprochen: ,Der Geist, der die Natur beseelt, ist ein Geist der Ordnung; wir lernen ihn
kennen. Wir unterscheiden zwischen dem, was wir sehen, und dem, was wir lernen oder
wissen. Die Aufgabe des Menschen wird bewiltigt vom Wissen des Menschen. Wir verwer-
fen also das Aussehen der Dinge, um uns an das zu halten, was die Dinge sind“2.

Obwohl in diesem Gegensatz, der das Aussehen der Dinge ihrem Sein gegeniiber-
stellt, die Grundfrage der Kunst von Le Corbusier anklingt, méchten wir — um sicher zu
gehen — eine noch einfachere Unterscheidung an den Anfang setzen: Jede Architektur geht
aus von dem Zwedk eines Baues. Sie beachtet vor allem seinen Gebrauchswert. Erst wenn der
Arditekt den Gebranch des Gebaudes erfafit hat, kann er in der Formgebung seine Bedeu-
tung beriicksichtigen. Mit anderen Worten: Wir beginnen mit jener grundlegenden Unter-
scheidung zwischen Form und Materie, die dem Kiinstler wie dem Philosephen in gleicher
Weise vertraut ist.

Das Material war in Ronchamp vorgegeben. Es waren die Bruchstiicke eines neugotischen
Baues, die nach den Artilleriekdmpfen des Jahres 1944 auf diesem siidlichen Hiigel der Vo-
gesen iibriggeblieben waren. Der Architekt benutzte die Triimmer und jenes Baumaterial
der Gegenwart, das der Formgebung unbeschrankte Freiheit bietet, den Beton. Mit diesem
Baumaterial bemiihte sich der Architekt, den Forderungen des Bauherrn gerecht zu werden:
Er mufite einen Raum fiir die Gemeinde schaffen und einen Altarraum. Dem Gnadenbild
sollte sein Ort gegeben werden, und einige Kapellen fiir Privatmessen, bezichungsweise fir

2 Knauers Lexikon Moderner Kunst: Le Corbusier. S. 160.



Im Spiegel der Zeit 457

kleinere Pilgergruppen, waren zu erstellen. Sakristei, Beichtstuhl und Altar im Freien waren
erfordert. Das heifit also alles, was eine katholische Wallfahrtskirche benotigt.

Der Ardchitekt ging auf alle diese Forderungen ein. Halten wir bei diesen grnndlegenden
Forderungen des Kultes einmal inne. Wir fragen uns, ob man das Gebiunde einem anderen
Zwedk oder Gebrauch zufithren konnte. Das ist zu verneinen. Die Lichtverhiltnisse,
der Raum, Grundrisse und Wand machen es geradezu unméglich, aus dem Bau ein Elektri-
zitdtswerk oder eine Wohnung zu machen. Selbst fiir eine Festung, cinen Bunker, ist er nicht
zu gebrauchen. Die Winde sind dafiir zu diinn, der Bau auf dem Pliigel zu exponiert,
cine Sicherung gegen moderne Kriegsmittel kaum vorhanden. Mit anderen Worten: die
Ausdricke ,Elektrizititswerk®, ,Betonbunker® haben keinerlei sachliche Stiitze, sondern
bringen Analogien und subjektive Meinungen zum Ausdruck. Sie beachten nur den Eindrudk,
das Erscheinungsbild, ohne der Sache gerecht zn werden.

Jeanneret hatte noch eine Reihe weiterer Nutzwerte bei der Baufithrung zu bericksich-
tigen. So schuf er in der merkwiirdigen Stiitze des Daches fiir den dufleren Altarraum ein
Gelafl, das man ,Biiro“ nennt. Im Norden kann man iiber eine Treppe eine Art Wohnung
oder Heimraum betreten, dessen Tir jetzt die Aufschrift ,Gnide” trigt. Der Raum ist also
dem Fihrer oder Sakristan bestimmt. Und das Dach bildete der Architekt als gewaltige
Mulde, in der sich das Regenwasser sammelt, um in die Zisterne der Westseite abgeleitet
zu werden; denn auf dem Berg ist Wasser eine Kostbarkeit. So bemerken wir rein vom
Zwedk her ein liberaus vielschichtiges Gebiude, das Eigenart zeigt nnd mit keinem anderen
Bau verwechselt werden kann.

Sdhreiten wir weiter von der Materie zur Form, vom Zweck zum Stil, so beobachten wir
zwar in der Wallfahrtskirche von Ronchamp eine Fiille von Gestaltungen, im Grunde aber
keine eigentlich neuen Stilelemente. Das Wesen dieser Form haben die Kunstbeauftragten
der Erzdibzese Paderborn? durchaus erfafit, wenn sie von der ,Willkiir“ des Baues sprechen.
Aber diese ,Willkiir“ — man setzt dafiir besser Freiheit — ist durchaus kein neues Struktnr-
prinzip, das in Ronchamp erstmalig auftritt, sondern charakterisiert die gesamte moderne
Ardchitektur. In dem Augenblick, in dem die Technik, in dem Stahl, Beton und Glas die
Maglichkeiten boten, jeden Baugedanken zu verwirklichen, wurde diese Freiheit zum Stil-
prinzip der modernen Baukunst. Tatsichlich finden wir namentlich in der Schweiz solche
aus Beton ,gegossene” Bauten. Wir erinnern an St. Antonius in Basel. Mag Karl Moser
auch in der dulleren Gestalt dieser Kirche und in ihrem Raum vieles beibehalten haben,
was an die traditionelle Sakralarchitektur erinnert, so den rechteckigen Grundrif}, die Halle
und dhnliches, so bildet dieser Bau doch den eigentlichen Markstein der Entwickinng des
modernen Kirchenbaus, denn er hat dem Betonmaunerwerk und damit den unbesdhrinkten
Mitteln der modernen Technik im Sakralban zum Durchbruch verholfen. Sicher kann man
auch in Beton eine Fassade alten Stils gieflen, kann Doppeltiirme vorbauen und Chére an-
setzen, verbindlich aber ist weder eine grofle Rosette im Westen noch Qnadrat und Kreis
im Grundrifi; denn mit Beton und Stahl kann der Architekt-Ingenieur nahezu alle Bau-
gedanken ausfiihren. Es gilt deshalb neue Normen fiir die Freiheit zu finden, denn die alten
Ardhitekturvorlagen und historischen Stile geniigen nicht mehr.

Ein weiteres Formgesetz ergab sich notwendig aus dieser neuen Situation der Ardhitektur:
Der Erwerb der Freiheit zog in merkwiirdiger Dialektik den Verlust der Sicherheit nach sich.
Die moderne Architekinr wnrde labil. In Ronchamp zum Beispiel fillt der FuBboden zum
Altar hin ab. Die Wiénde neigen sich wie in einem Kartenhaus, das Dach hingt durch. Der
Lichtspalt unmittelbar unter dem Dach vermiitelt den Eindruck des Schwankenden. Zieht
man andere Sakralbauten zum Vergleich heran, so verraten auch sie die gleiche Struktur.
Das heifit, sie besitzen kaum eine duflere Kontinuitit und einen Zusammenhang mit der
Vergangenheit; jeder Architekt, jeder Bau {iberrascht vielmehr mit einer neuen Eigenart.
Der cine 1dst die Winde in Glas auf, der andere 1483t die Fenster wie schmale Schlitze im
schweren Beton stehen, ein dritter staffelt den Bau und bietete indirekte Beleuchtung. Der
Ranm der St.-Alfons-Kirche in Wiirzbnrg steigt zum Altar hin auf, wahrend er in der
Gemiindener Kirche zu ibm abfallt. Die Vielfalt ist verwirrend, die Sicherbeit und die Ge-
meinsamkeit der Bauformen ging verloren.

3 Fuchs, A.: A.a.0. S. 6.



458 Im Spiegel der Zeit

Weiterhin charakterisiert nnser modernes Bauen der Verlust jener uralten architektoni-
schen Struktur, die vor allem in der Siule ihr Ausdrucksmittel gefunden hatte. Die Unter-
scheidung von tragenden und getragenen Elementen, das Gesetz von Stiitze und Last, die
Bindung an den Boden, ist verloren gegangen. Erst durch Stahl und Beton wurde es méoglich,
Lschwebende® Bauten zu schaffen. Jene Gebaude, die, auf Betonpfihlen ruliend, gleichsam
der Schwerkraft entkleidet erscheinen, verdeutlichen hier den ,Stil“. H. Sedlmayr hat diese
Konstruktionsweise Perronbau genannt. Wir beobachten eine Betonnng der Horizontale, die
in einigen Bauten soweit geht, dal man die Winde dieser Gebaude nicht mehr auf der
Erde aufruhen 148t, sondern an machtigen Eisentriigern aufhingt.

Die Elemente, die das moderne Bauen kennzeichnen, sind also die Freiheit, einen Ban wie
eine Plastik aus Beton giefen zu kénnen, der Verlust der Sicherheit in der dufleren Gestalt
und die Labilitit der Formen, endlich der Schwebecharakter und das Aufhéren einer Archi-
* tektur, die auf dem Gesetz von Stiitze und Last beruht.

Hier mufl die Unterscheidung ansetzen. Eine Kritik an der unregelmafligen Fensterbil-
dung in Ronchamp oder an den konvexen und konkaven Linien des Grundrisses bemiiht sich
um Symptome, nicht um die Ursachen des Gestaltwandels. Die moderne Stilentwicklung, die
in den Kritiken zu wenig beachtet wird, war einem so grofien und alten Banmeister wie
Le Corbusier durchaus gelanfig. Er sah die Notwendigkeit, nene Normen fiir unser Bauen zu
entwickeln. Eine duflere Ubernahme alter Formenschemata konnte dabei wenig helfen.
Er suchte deshalb das neue Gesetz dort, wo es allein zu finden war, im Geistigen; denn der
Zuwachs an Freiheit fordert notwendig eine Aktivierung des Geistes, sonst wird die Frei-
heit zur Willkiir. Anders ausgedriickt: Die Weiterfuhrung der Tradition besteht nicht mehr
in der Nachahmung iiberlieferter Formen, wie quadratischer Grundrif}, Fassade und basili-
kale Struktur, sondern in der Erfassung der geistigen Idee des Kirchenbaues. Hier liegen
die Leistungen Le Corbusiers, hier zeichnen sich aber auch grofie Gefidbrdungen ab.

I1. Die theologische Bedeutung

Als die Kirche durch den Sieg Konstantins im vierten Jahrhundert die Moglichkeit erhielt,
grofle, reprisentative Bauten zn errichten, benutzte sie nicht die zeitgendssischen Sakral-
architekturen als Vorbild. Sie tat das zunichst deshalb nicht, um nicht mit heidnischen Kulten
verwechselt zu werden; dann aber — und das war ausschlaggebend — weil der antike
Tempel lediglich Haus der Gottheit war und keinen Raum fiir die Gemeinde bot. So wurden
der Thronsaal des Kaisers, die Halle des Volkes, das Atrium des rémischen Hauses und viele
andere profane Bauclemente durch eine umfassende religiose Idee — die sich nur unzuling-
lich und verallgemeinernd mit dem Ausdruck ,Himmlisches Jerusalem“ bezeichnen 1t —
zu dem sakralen Ban der christlichen Basilika umgeformt. Man ging also von religidsen
Anliegen aus, machte diesen die architektonischen Méglichkeiten der Zeit nutzbar, ohne sich
durch Reflexion dber die Sakralitit von Siule, Thronsaal oder forensischer Basilika alizu
sehr aufhalten zu lassen. Getragen von religidsen Ideen erhielten die urspriinglich profanen
FElemente sehr schnell den Charakter des Heiligen, sie wurden zam Sakralbau, zur Kirche.

Auch Le Corbusier geht von religiésen Gedanken aus. Vereinfachend kénnen wir die
Einbindung des kultischen Geschehens in den Kosmos und die Auffassung der Kirche als
Zelt als charakteristisch fiir die Kirche von Ronchamp ansehen. Darin verbirgt sich jene
katholische Tradition, die manche Kritiker des Werkes vermissen, darin scheint aber auch
die eigentliche Gefahr des Baus zu liegen: So wie die moderne Architektur das Gesetz von
Stitze und Last vergessen hat und die uralten Beztige der Bauwerke zur Erde vernachldssigt,
bietet Ronchamp das Bild einer Kirche, die den Boden unter sich verloren hat, die schwan-
kend zwischen Siinde und Gnade jenen Halt vermissen 148¢t, den eine Anerkennung der
von Gott geschaffenen natiirlichen Fiahigkeiten des Menschen mit sich bringt. Beide Struktu-
ren dieser geistigen Welt der Wallfahrtskirche sollen hier beschrieben werden, weil an ihnen
die Grofle und Fragwirdigkeit des Baues deutlich wird: Die Einbindung des kultischen
Geschehens in den Kosmos und die Auffassung der Kirche als Zelt.

1 Sedlmayr, Hans: Verlust der Mitte, Salzburg 1948. Otto-Miiller-Verlag. S. 94 1.



Im Spiegel der Zeit 459

1. Einbindung des kultischen Geschehens in den Kosmos

Es ist allgemein bekannt, dafl Le Corbusier den Banauftrag fiir die Kirche zunichst
abgelehnt hat, dann aber, angeregt durch die Landschaft, seine Zustimmung zur Leitung der
Arbeiten gab. Es fithrt nicht weit, wenn wir in diesem Zusammenhang die Umrisse des Bau-
werks mit der Gestalt der Hiigel und Wilder der Umgebung vergleichen und dem Architek-
ten nachrechnen, daf sich das Werk in die Landschaft einfiigt oder im Gegensatz zu il
steht. Solche Vergleiche mégen fitr die Wieskirche mit den Bergen im Hintergrund ergebnis-
reich sein, in Ronchamp sind sie zweitrangig. Dagegen scheint der Bau in einer Art in den
Kosmos hineingestellt zu sein, wie es nur die alte Sakralarchitektur kennt. Fiir die Alten
war der Osten nicht nur Aufgang der Sonne, sondern auch Thron der Gottheit. Der Westen
galt als Kampfstitte der Dimonen und aus dem Norden kam das Bdse. Der Siiden war de1
Ort der Heiligkeit und Gerechtigkeit. Eindeutig kann man diese Anffassung im Liber
Scivias der hl. Hildegard von Bingen, das ein reiches Wissen des Traditionsgutes verrdt,
findenS. Mehr oder weniger stark beriicksichtigt diese Deutung des Kosmos jeder alte Sakral-
bau. Nichts liegt uns ferner, als Le Corbusier in einer bewufiten Abhingigkeit von dieser
abendlindischen Uberlieferung sehen zu wollen, aber tatsichlich 148t sich das Bemithen um
jene alte kosmische Struktur des Kirchenbaus in Ronchamp nicht iibersehen: Schon im Grund-
rif erscheint der Raum nach Osten und Siiden konkav gedffnet, wihrend er sich nach We-
sten und Norden konvex schlieft. Die Baufithrung selbst spricht noch deutlicher: Véllig
geschlossen ist die Westwand. Nur zwei Wélbungen zeigen die Stelle des Beichtstuhls in der
Wand an, den Ort, an dem sich fiir den modernen Christen vor allem die Auseinanderset-
zung mit der Siinde vollzieht. Wuchtige Tiirme fassen die Westwand nnd befestigen die
Nordseite. Gegen Siiden liegt das grofie Portal und die Wand, die — von den Anrufungen
der Muttergottes gleichsam willkiirlich durchbrochen — sich der Sonne und der Gnade in
gleicher Weise 6ffnen. Ahnliches gilt auch vom Dach, das gebaut ist, das Wasser — denSegen
des Himmels — aufzufangen und an die Menschen auf wasserlosem Berge weiterzugeben.
Besonders eindeutig ist das Programm der Ostwand. Im Osten steht der Altar, im Osten
steht aber auch im offenen Fenster das Gnadenbild der Muttergottes von zwdlf unregelmafii-
gen Maunerdurchbriichen umgeben. Merkwiirdig, daff die Kritik dieses uralte biblische und
kirchliche Thema nicht wiedererkannt hat: Es ist die Frau mit der Sonne bekleidet und den
zwdlf Sternen umgeben — cin Bild der Geheimen Offenbarung (Geh. Offb. 12, 1). Daf} hier
die Sonne mit in das kultische Geschehen einbezogen wird, gehért zu den grofien Werten
der Tradition. Wer in Reims am Spitnachmittag die Kathedrale verlifit, und die Sonne
binter der Rose im Westen glithen sieht, bemerkt, wie die Skulpturen in der Westwand im
Gegenlicht lebendig werden. Er spiirt, daf es dem Architekten gelungen ist, die unterge-
bende Sonne mit der Wiederkehr Christi {(das Westportal trigt das Jiingste Gericht) und
dem Lebendigwerden der Toten in Beziehung zu setzen. Auch in Ronchamp beriicksichtigt
die Ardhitektur dhnliche kosmische Beziige und beweist, dal Le Corbusier religids gedacht
hat. ‘

2. Der Bau als Bild der Kirche

Ebenso verrit die Gesamtauffassung des Werkes seine tiefen, wenn auch nicht immer
neuen Gedanken. Sie lassen sich in dem Begriff der Kirche als Zelt zusammenfassen.
A. Henze hilt diesen Begriff fiir grundlegend fiir die moderne Sakralarchitektur iiberhaupt,
und man kann sich dem Eindruck seiner Darlegungen nicht entzichen®. So finden wir in
Ronchamp den ,flichenden Grundrifl“, von dem Henze spricht. Wir beobachten weiterhin
schiefe Winde, einen fallenden Boden und jene durchhingende Decke, die, durch einen
Lichtstreifen von der Wand getrennt, mehr als die ibrigen Bauelemente den Eindruck des
Zeltes vermitteln: Man fiirchtet, der nichste Windstofi konnte dieses , Betontuch® iiber unse-
ren Képfen wegreiflen. Eindringlich wirken auch die sich verjiingenden Halbzylinder der

5 Béckler, Maura: Hildegard von Bingen: Wisse die Wege. Salzburg 1954. Otto-Miiller-

Verlag.
¢ Henze, Anton: Kirchliche Kunst der Gegenwart. Recklinghansen 1954. Paulus-Verlag.

S. 174



460 Im Spiegel der Zeit

Tiirme, die ein indirektes Licht aus hohem Schacht auf den Altar fallen lassen. Die rote
Farbe im Turm verstirkt den Eindruc des Erlésungsmotivs: Wie der Gefangene in der
Zelle dankt der Gefangene fir das Licht der Gnade, die durch Christi Blut jhm zuteil wird.
An dieser Stitte, wo Maria seit dem 15. Jahrhundert als Fiirbitterin der Gefangenen verebrt
wird, erfihrt sich der Christ als gefangen und erldst zugleich.

Man kann also kaum Le Corbusier den Vorwurf machen, es habe ihm an religiésen Ge-
danken oder an architektonischer Phantasie gefehlt. Aber eine Sorge 1afit sich nicht aus un-
- serem Herzen verbannen: Sind diese Auffassungen von der Kirche nicht allzu extrem? Fehlt
es ihnen nicht — soweit sie vertretbar sind — an jener Wirme, die wir vom Kunstwerk und
besonders vom Kirchenraum erwarten? Sind sie nicht zn sehr mit dem Verstand erdacht,
zu wenig durchempfunden und gleichsam Fleisch geworden?

Zunichst einige Hinweise zur Auffassung von der Kirche als Zelt. Es entspricht dem
Empfinden des modernen Menschen, sich als fremd in dieser Welt zu erfahren. Er fiihlt sich
in eine nnausweichliche Dialektik von Siinde und Gnade hinecingestellt. Seine moralischen
Entscheidungen scheinen ihm fragwiirdig und zwischen Ja und Nein gekreuzigt. Der Boden
schwankt unter seinen Fiiflen. Gott begegnet ihm als der Fremde, und er selbst ist der ,unbe-
hauste® Mensch, fiir den sogar die Kirche zum Zelt wird, das nur wenig Schutz bietet.
Aber enthalten diese Bilder die ganze Wahrheit? Trigt nicht auch uns noch die Erde und
die Kirche wie eine Mutter im Schof8? Die architektonische Struktur von Stiitze und Last, die
schon das Wesen antiker Baukunst prégte, ist nicht nur eine voribergehende Stilerscheinung,
sondern ein Gesetz, dem sich kein Mensch zu entziehen vermag. Genauso ist auch der mo-
derne Mensch nicht nur nnbehaust, zwischen Ja und Nein gekreuzigt und durch die Siinde
zerrissen. Er empfindet die Erde vielmehr auch als sein Haus, und Gott pafit sich im Austei-
len seiner Gnade dunrchaus den natirlichen Kraften und Fahigkeiten des Menschen an.
Die Kirche ist trotz aller Not und Siinde des Menschen nicht nur jenes schwankende und frag-
wiirdige Gefahrt, das man in so vielen Sakralbanten wiedergegeben sieht, sondern ein festes
Haus, das uns schiitzt und birgt. Christus wohnt in ihr, auch wenn man gelegentlich glaubt,
seinen Tabernakel an die Seite riicken zu sollen. Seine Gegenwart wird nicht nur dann zur
Gewif8heit, wenn in liturgischer Feier die Gemeinde mit dem Priester sein Opfer erncuert
und sich die Christen im Opfermahl als Bruder und Schwester erfahren. Und Gott ist nicht
nur jener Fremde und ,ganz Andere“, wie es eine dialektische Theologie zn wissen vor-
gibt, sondern auch unser Vater, der dem Menschen mit einer Fiille von natiirlichen Ge-
schenken nahekommt und der aus seinen Geschépfen als gut erkannt werden kann.

Hier kdnnen wir der Untersnchung, die am stirksten die Kirche von Ronchamp kritisiert,
einen Vorwurf nicht ersparen: Wahrend uns das kunstgeschichtlich, und theologisch Frag-
wiirdige in jener ,Fremdheit“ zum Ausdruck kommt, wirft A. Fuchs dem Baumeister ge-
radezu vor, dafl der Bau das ,ganz Andere“ zu wenig Gestalt werden lasse’. So verwirrt die
Sdirift, die eine Fille von kiinstlerischen Formen oft mit Affekt angreift, weil sie das theo-
logische Anliegen aus dem Aunge verliert. Die Problematik, die Le Corbusier bewufit madht,
besteht doch wohl darin: Der Mensch und der Christ von heute ist in Gefahr, sich und die
Kirche nor noch dialektisch zu verstehen und in Gott den ,ganz Anderen® zu sehen. Gemes-
sen an dieser Gefahr scheint die Frage, ob die Wiande der Kirche geboscht sind oder der
Grundriff konvex ist, von geringer Bedentung.

Eine weitere Sorge um den diristlichen Geist der Ganzheit, der Einheit von Leib und
Seele, von Geistigem und Sinnenhaftem, bringt die einseitige Betonung des Verstandesmifig-
Intellektuellen mit sich, die wir im modernen Kirchenban und auch in Ronchamp beobachten.
Der graue Spritzbeton, die rationale Geometrie, die sublime Symbolik und die tiefgriindige
Gedankenkunst (man vergegenwirtige sich nur die Malereien des Portals) lassen uns nicht
recht froh werden. Wir diirfen noch einmal an den Vergleich zwischen der Westwand von
Reims und der Muttergottes im Ostlicht von Ronchamp erinnern. Der Gedanke ist hier wie
dort grofl; aber in Reims erfihrt der Beter das Geheimnis, wibrend man in Ronchamp den
Hinweis auf die Frau der Geheimen Offenbarung noch nicht einmal in einem Kommentar
finden kann. Kunst ist ein Lebensvorgang, der sich nicht nur in Gedanken vollzieht, sondern
tief in die Seele und in den Leib des Menschen hineinreicht.

7 Fudhs, A.: A.a.0. S, 10.



Im Spiegel der Zeit 461

Diese Hinweise mdgen unsere Betrachtung iber die Wallfahrtskirche ,Notre-Dame-du
Haut“ von Ronchamp abschliefen. Eine Reihe von tiefen kiinstlerischen und religiosen Ge-
danken hat in diesem Bau Gestalt angenommen, fiir die wir dem Bauherrn und dem Archi-
tekten zu Dank verpflichtet sind. Fragwiirdig erscheint nicht die fiir uns ungewdhnliche
Eigenart der Formen, die dazu verleiten, das Gebaude assoziativ mit anderen Gebilden wie
Schiff“, ,Bunker® oder ,Wolke" zu vergleichen, sondern das Abweichen vom Grundgesetz
abendlindischer Baukunst, von dem Gefiige aus Stiitze und Last. Zuriikhaltung legt auch
die Auffassung von der Kirche auf, die in Ronchamp und in zahlreichen modernen Kirchen-
bauten zum Ausdruck kommt und die aus dem Abweichen von diesem Gesetz mit zu er-
klaren ist: Kirche als Zelt und schwankendes Gehiuse, Gott als der ,ganz Andere”, der
Mensch als das unbehauste Wesen und der Spielball zwischen Siinde und Gnade. Nidt
zn vergessen die Uberbetonung der abstrakten Symbole und Gedanken vor dem Erlebnis
und der sinnenhaften Erfahrung. So mischt sich in unsere Frende iiber das Grofle und
Geistige, das man ohne Zweifel in der Kirche von Ronchamp sehen darf, die Sorge, die um
die Wahrheit bangt. Beide aber zeigen uns, dafl auch die Baukunst der Gegenwart anf
jenem Adker der Welt errichtet wird, auf dem sich nach dem Herrenwort Unkraut und Wei-
zen mischen. Wir wollen deshalb auch hier seiner Weisung folgen, die uns zur Unterschei-

dung auffordert, ohne das Leben deshalb zu vernichten. i /






