
IM      SPIEGEL      DER      ZEIT 

Ronchamp: Ein Bauwerk und seine religiöse Bedeutung 

Die Entwicklung des modernen Kirchenbaus löst in interessierten Kreisen ebenso Begei- 
sterung wie Besorgnis aus. Begeisterung weckt das neue Leben, das sich in den Sakral- 
architekturen auf der ganzen Welt Bahn bricht, Besorgnis erregt die Gestalt der Bauten, die 
gelegentlich den Sinn für die katholische Oberlieferung vermissen läßt. Wie bei allen leben- 
digen Vorgängen stehen wir hier vor der Aufgabe, zwischen Unkraut und Weizen unterschei- 
den zu müssen. Dem gläubigen Christen bereitet es dabei große Freude zu erfahren, wie die 
Kirche sowohl in ihren grundsätzlichen Äußerungen wie in ihrem tatsächlichen Vorgehen sich 
ihrem Herrn und Meister verwandt zeigt, der gesagt hat: •Lasset beides zusammen wachsen 
bis zur Ernte!" (Mt 13, 20). So läßt die •Instructio de arte sacra" dem künstlerischen Schaffen 
weiten Spielraum, und die ausgeführten Bauten beweisen, daß die Großzügigkeit der Kirche 
nicht nur Theorie geblieben ist. Den Auseinandersetzungen, die unsere Zeit kennzeichnen, 
ruhig zuschauen kann nur eine Institution, die ihrer überzeitlichen Sendung gewiß ist. Im Ge- 
gensatz zu der Ruhe, die die Kirche im Streit der Meinungen beseelt, beobachten wir bei 
ihren Kindern • seien es nun Fachleute oder Laien • jene wachsende Erregung, die alle 
Fragen der modernen Kunst im Menschen der Gegenwart wachrufen. Man weiß oder ahnt 
die Entscheidung, vor der unsere Zeit steht, und bemüht sich, die Gründe für und wider zu 
erfassen. 

Unter den zahlreichen Kirchenbauten, die in den letzten Jahren entstanden sind, hat die 
Marienwallfahrtskirche von Ronchamp • ein Bau des Architekten Charles-Edouard Jean- 
neret, der sich selbst Le Corbusier nennt (geb. 1887) • die Öffentlichkeit in besonderer 
Weise beschäftigt1. Das Werk hat begeisterte Zustimmung und schärfste Ablehnung ge- 
funden. Allein, man kann sich nicht des Eindrucks erwehren, daß sich die Diskussion um 
Ronchamp nur in einem Vorfeld zu bewegen scheint. Man stellt die Frage nach dieser oder 
jener künstlerischen Form und nach der Sakralität der Elemente. Die Frage nach der gei- 
stigen Struktur, nach dem Gesamtverständnis der Kirche, das in solchen Architekturen 
sichtbar wird, klingt nur selten an. Welches Kirchenbewußtsein prägt sich in diesem Bau 
aus? Diese Frage beansprucht theologische Aufmerksamkeit. Um aber zu einem theologischen 
Urteil über das Werk zu gelangen, muß notwendigerweise zunächst seine Grundlage, die 

1 Einige Hinweise auf die Literatur: 
L'art sacre, Jahrgang 1955, Heft 1/2. Paris (Sonderheft Ronchamp). 
Mauer, Otto: Ronchamp. In •Wort und Wahrheit", Heft 11/1955. 
ZVeigner, Gladys: Ronchamp und die moderne Kunst. In •Orientierung", Heft 19/1955. 

Zürich 1955. 
Das Werk, Heft 12/1954 Winterthur (Sonderheft neue Kirchen und kirchliche Kunst in 

der Schweiz). 
Sontheimer, Gladys: Le Corbusiers erster Kirchenbau. In •Dokumente", Heft 4/1955 

Offenburg. 
Birchler, Linus: Ronchamp und die Folgen. In •Orientierung", Heft 14/15, 1956. 
Willy Canziani, Donath: Das innere und äußere Prinzip der Kirchenbaukunst. In 

•Orientierung" Heft 17/1956. 
Henze, Anton: Ronchamp, Le Corbusiers erster Kirchenbau. Recklinghausen 1956, Pau- 

lus-Verlag. 
Silvio Galizia I Ilsemarie Galizia Faßbinder: Le Corbusiers Wallfahrtskapelle in Ron- 

champ: Notre-Dame-du Haut. In •Das Münster" Heft 1/2, München 1956. 
Ebenso •Das Münster" Heft 7/8 München 1956, S. 281. •Zur Diskussion um Ronchamp" 

(D. Sckr.) und S. 282 •Ronchamp • ein Meilenstein des Kirchenbaues", von Herbert 
Muck S.J. 

Fuchs Alois: Die Wallfahrtskapelle Le Corbusiers in Ronchamp. Paderborn 1956. Ver- 
lag Ferdinand Schöningh. 



456 Im Spiegel der Zeit 

künstlerische Gestalt und das Gesetz, nach dem es errichtet wurde, beschrieben werden. Erst 
dann läßt sich seine religiöse Bedeutung würdigen. Der Hinweis auf Einzelformen und 
subjektive Eindrücke hilft kaum weiter. 

/. Die künstlerische Struktur 

Wollte man den Menschen der Antike und des Mittelalters mit einem Begriff beschreiben, 
so könnte man sagen, er sei ein Wesen, das zwischen heilig und unheilig zu unterscheiden 
vermochte. Mit einer erstaunlichen Sicherheit baute der Mensch der Vergangenheit Werk- 
statt, Wohnung und Tempel, ohne daß jemals der Gedanke aufgekommen wäre, den Tempel 
eine Fabrik zu nennen und umgekehrt. Den modernen Menschen dagegen hat eine merk- 
würdige Unruhe befallen: Er vermag nicht mehr zwischen sakral und profan zu unter- 
scheiden. Unaufhörlich bemühen sich Theologen, Kunstkritiker und Laien darauf hinzu- 
weisen, daß diese Form heilig sei und jene weltlich. Untersucht man aber die Gestalten und 
Gedanken, so vergeht die Sicherheit wie Nebel in der Sonne, und eine nagende Ungewißheit 
bleibt zurück: Wir wissen nicht mehr, wie das Heilige aussieht. In Bild und Bau experimen- 
tiert man, ohne eine gültige Form für unsere religiöse Welt gefunden zu haben. 

Nun gehen gerade die Auseinandersetzungen über Ronchamp von diesem für uns so 
schwer zu fassenden Begriff aus. Die einen verwenden zu seiner Kennzeichnung theologische 
und heilsgeschichtliche Bilder. Sie sprechen von der Arche Noa oder dem Schiff der Kirche, 
um sogleich die Antwort ihrer Gegner zu vernehmen, die das Bauwerk für einen Beton- 
bunker oder ein Elektrizitätswerk erklären. Deshalb scheint es wenig angebracht, das Be- 
griffspaar heilig - unheilig zur Grundlage einer Diskussion über die moderne Kirchenbau- 
kunst zu machen. Wollen wir die Kirche von Ronchamp begreifen, müssen wir bescheidener 
anfangen. Nicht die theologische, sondern die philosophische Fragestellung ist vorher zu 
klären. Als Gegensatz bietet sich für unsere Untersuchung die philosophische Unterscheidung 
zwischen sinnenhafter Erscheinung und geistiger Struktur an, die auch in der Kunstgeschichte 
ihren Niederschlag gefunden hat. Es ist die Wende vom Realismus und Impressionismus 
hin zum Expressionismus und zur Abstraktion, die den Umbruch in der neueren Kunst- 
geschichte herbeigeführt hat. Während dem Impressionismus die Erscheinung der Dinge, 
Eindruck und Oberfläche, erstes Anliegen war, geht es der Kunst des 20. Jahrhunderts um die 
Gestaltung des geistigen Erlebnisses auf dem Grund der Seele, ohne Rücksicht auf die 
äußere Erscheinung. •Inbegriff" nicht •Augenschein" heißt das Programm der modernen 
Kunst. Le Corbusier hat sich eindeutig und sogar sehr radikal für dieses Programm ausge- 
sprochen: •Der Geist, der die Natur beseelt, ist ein Geist der Ordnung; wir lernen ihn 
kennen. Wir unterscheiden zwischen dem, was wir sehen, und dem, was wir lernen oder 
wissen. Die Aufgabe des Menschen wird bewältigt vom Wissen des Menschen. Wir verwer- 
fen also das Aussehen der Dinge, um uns an das zu halten, was die Dinge sind"2. 

Obwohl in diesem Gegensatz, der das Aussehen der Dinge ihrem Sein gegenüber- 
stellt, die Grundfrage der Kunst von Le Corbusier anklingt, möchten wir • um sicher zu 
gehen • eine noch einfachere Unterscheidung an den Anfang setzen: Jede Architektur geht 
aus von dem Zweck eines Baues. Sie beachtet vor allem seinen Gebrauchswert. Erst wenn der 
Architekt den Gebrauch des Gebäudes erfaßt hat, kann er in der Formgebung seine Bedeu- 
tung berücksichtigen. Mit anderen Worten: Wir beginnen mit jener grundlegenden Unter- 
scheidung zwischen Form und Materie, die dem Künstler wie dem Philosophen in gleicher 
Weise vertraut ist. 

Das Material war in Ronchamp vorgegeben. Es waren die Bruchstücke eines neugotischen 
Baues, die nach den Artilleriekämpfen des Jahres 1944 auf diesem südlichen Hügel der Vo- 
gesen übriggeblieben waren. Der Architekt benutzte die Trümmer und jenes Baumaterial 
der Gegenwart, das der Formgebung unbeschränkte Freiheit bietet, den Beton. Mit diesem 
Baumaterial bemühte sich der Architekt, den Forderungen des Bauherrn gerecht zu werden: 
Er mußte einen Raum für die Gemeinde schaffen und einen Altarraum. Dem Gnadenbild 
sollte sein Ort gegeben werden, und einige Kapellen für Privatmessen, beziehungsweise für 

2 Knauers Lexikon Moderner Kunst: Le Corbusier. S. 160. 



Im Spiegel der Zeit 457 

kleinere Pilgergruppen, waren zu erstellen. Sakristei, Beichtstuhl und Altar im Freien waren 
erfordert. Das heißt also alles, was eine katholische Wallfahrtskirche benötigt. 

Der Architekt ging auf alle diese Forderungen ein. Halten wir bei diesen grundlegenden 
Forderungen des Kultes einmal inne. Wir fragen uns, ob man das Gebäude einem anderen 
Zweck oder Gebrauch zuführen könnte. Das ist zu verneinen. Die Lichtverhältnisse, 
der Raum, Grundrisse und Wand machen es geradezu unmöglich, aus dem Bau ein Elektri- 
zitätswerk oder eine Wohnung zu machen. Selbst für eine Festung, einen Bunker, ist er nicht 
zu gebrauchen. Die Wände sind dafür zu dünn, der Bau auf dem Hügel zu exponiert, 
eine Sicherung gegen moderne Kriegsmittel kaum vorhanden. Mit anderen Worten: die 
Ausdrücke •Elektrizitätswerk", •Betonbunker" haben keinerlei sachliche Stütze, sondern 
bringen Analogien und subjektive Meinungen zum Ausdruck. Sie beachten nur den Eindruck, 
das Erscheinungsbild, ohne der Sache gerecht zu werden. 

Jeanneret hatte noch eine Reihe weiterer Nutzwerte bei der Bauführung zu berücksich- 
tigen. So schuf er in der merkwürdigen Stütze des Daches für den äußeren Altarraum ein 
Gelaß, das man •Büro" nennt. Im Norden kann man über eine Treppe eine Art Wohnung 
oder Heimraum betreten, dessen Tür jetzt die Aufschrift •Guide" trägt. Der Raum ist also 
dem Führer oder Sakristan bestimmt. Und das Dach bildete der Architekt als gewaltige 
Mulde, in der sich das Regenwasser sammelt, um in die Zisterne der Westseite abgeleitet 
zu werden; denn auf dem Berg ist Wasser eine Kostbarkeit. So bemerken wir rein vom 
Zweck her ein überaus vielschichtiges Gebäude, das Eigenart zeigt und mit keinem anderen 
Bau verwechselt werden kann. 

Schreiten wir weiter von der Materie zur Form, vom Zweck zum Stil, so beobachten wir 
zwar in der Wallfahrtskirche von Ronchamp eine Fülle von Gestaltungen, im Grunde aber 
keine eigentlich neuen Stilelemente. Das Wesen dieser Form haben die Kunstbeauftragten 
der Erzdiözese Paderborn3 durchaus erfaßt, wenn sie von der •Willkür" des Baues sprechen. 
Aber diese •Willkür" • man setzt dafür besser Freiheit • ist durchaus kein neues Struktur- 
prinzip, das in Ronchamp erstmalig auftritt, sondern charakterisiert die gesamte moderne 
Architektur. In dem Augenblick, in dem die Technik, in dem Stahl, Beton und Glas die 
Möglichkeiten boten, jeden Baugedanken zu verwirklichen, wurde diese Freiheit zum Stil- 
prinzip der modernen Baukunst. Tatsächlich finden wir namentlich in der Schweiz solche 
aus Beton •gegossene" Bauten. Wir erinnern an St. Antonius in Basel. Mag Karl Moser 
auch in der äußeren Gestalt dieser Kirche und in ihrem Raum vieles beibehalten haben, 
was an die traditionelle Sakralarchitektur erinnert, so den rechteckigen Grundriß, die Halle 
und ähnliches, so bildet dieser Bau doch den eigentlichen Markstein der Entwicklung des 
modernen Kirchenbaus, denn er hat dem Betonmauerwerk und damit den unbeschränkten 
Mitteln der modernen Technik im Sakralbau zum Durchbruch verholfen. Sicher kann man 
auch in Beton eine Fassade alten Stils gießen, kann Doppeltürme vorbauen und Chöre an- 
setzen, verbindlich aber ist weder eine große Rosette im Westen noch Quadrat und Kreis 
im Grundriß; denn mit Beton und Stahl kann der Architekt-Ingenieur nahezu alle Bau- 
gedanken ausführen. Es gilt deshalb neue Normen für die Freiheit zu finden, denn die alten 
Architekturvorlagen und historischen Stile genügen nicht mehr. 

Ein weiteres Formgesetz ergab sich notwendig aus dieser neuen Situation der Architektur: 
Der Erwerb der Freiheit zog in merkwürdiger Dialektik den Verlust der Sicherheit nach sich. 
Die moderne Architektur wurde labil. In Ronchamp zum Beispiel fällt der Fußboden zum 
Altar hin ab. Die Wände neigen sich wie in einem Kartenhaus, das Dach hängt durch. Der 
Lichtspalt unmittelbar unter dem Dach vermittelt den Eindruck des Schwankenden. Zieht 
man andere Sakralbauten zum Vergleich heran, so verraten auch sie die gleiche Struktur. 
Das heißt, sie besitzen kaum eine äußere Kontinuität und einen Zusammenhang mit der 
Vergangenheit; jeder Architekt, jeder Bau überrascht vielmehr mit einer neuen Eigenart. 
Der eine löst die Wände in Glas auf, der andere läßt die Fenster wie schmale Schlitze im 
schweren Beton stehen, ein dritter staffelt den Bau und bietete indirekte Beleuchtung. Der 
Raum der St.-Alfons-Kirche in Würzburg steigt zum Altar hin auf, während er in der 
Gemündener Kirche zu ihm abfällt. Die Vielfalt ist verwirrend, die Sicherheit und die Ge- 
meinsamkeit der Bauformen ging verloren. 

3 Fuchs, A.: A.a.O. S. 6. 



458 Im Spiegel der Zeit 

Weiterhin charakterisiert unser modernes Bauen der Verlust jener uralten architektoni- 
schen Struktur, die vor allem in der Säule ihr Ausdrucksmittel gefunden hatte. Die Unter- 
scheidung von tragenden und getragenen Elementen, das Gesetz von Stütze und Last, die 
Bindung an den Boden, ist verloren gegangen. Erst durch Stahl und Beton wurde es möglich, 
•schwebende" Bauten zu schaffen. Jene Gebäude, die, auf Betonpfählen ruhend, gleichsam 
der Schwerkraft entkleidet erscheinen, verdeutlichen hier den •Stil". H. Sedlmayr hat diese 
Konstruktionsweise Perronbau genannt4. Wir beobachten eine Betonung der Horizontale, die 
in einigen Bauten soweit geht, daß man die Wände dieser Gebäude nicht mehr auf der 
Erde aufruhen läßt, sondern an mächtigen Eisenträgern aufhängt. 

Die Elemente, die das moderne Bauen kennzeichnen, sind also die Freiheit, einen Bau wie 
eine Plastik aus Beton gießen zu können, der Verlust der Sicherheit in der äußeren Gestalt 
und die Labilität der Formen, endlich der Schwebecharakter und das Aufhören einer Archi- 
tektur, die auf dem Gesetz von Stütze und Last beruht. 

Hier muß die Unterscheidung ansetzen. Eine Kritik an der unregelmäßigen Fensterbil- 
dung in Ronchamp oder an den konvexen und konkaven Linien des Grundrisses bemüht sich 
um Symptome, nicht um die Ursachen des Gestaltwandels. Die moderne Stilentwicklung, die 
in den Kritiken zu wenig beachtet wird, war einem so großen und alten Baumeister wie 
Le Corbusier durchaus geläufig. Er sah die Notwendigkeit, neue Normen für unser Bauen zu 
entwickeln. Eine äußere Übernahme alter Formenschemata konnte dabei wenig helfen. 
Er suchte deshalb das neue Gesetz dort, wo es allein zu finden war, im Geistigen; denn der 
Zuwachs an Freiheit fordert notwendig eine Aktivierung des Geistes, sonst wird die Frei- 
heit zur Willkür. Anders ausgedrückt: Die Weiterführung der Tradition besteht nicht mehr 
in der Nachahmung überlieferter Formen, wie quadratischer Grundriß, Fassade und basili- 
kale Struktur, sondern in der Erfassung der geistigen Idee des Kirchenbaues. Hier liegen 
die Leistungen Le Corbusiers, hier zeichnen sich aber auch große Gefährdungen ab. 

//. Die theologische Bedeutung 

Als die Kirche durch den Sieg Konstantins im vierten Jahrhundert die Möglichkeit erhielt, 
große, repräsentative Bauten zu errichten, benutzte sie nicht die zeitgenössischen Sakral- 
architekturen als Vorbild. Sie tat das zunächst deshalb nicht, um nicht mit heidnischen Kulten 
verwechselt zu werden; dann aber • und das war ausschlaggebend • weil der antike 
Tempel lediglich Haus der Gottheit war und keinen Raum für die Gemeinde bot. So wurden 
der Thronsaal des Kaisers, die Halle des Volkes, das Atrium des römischen Hauses und viele 
andere profane Bauelemente durch eine umfassende religiöse Idee • die sich nur unzuläng- 
lich und verallgemeinernd mit dem Ausdruck •Himmlisches Jerusalem" bezeichnen läßt • 
zu dem sakralen Bau der christlichen Basilika umgeformt. Man ging also von religiösen 
Anliegen aus, machte diesen die architektonischen Möglichkeiten der Zeit nutzbar, ohne sich 
durch Reflexion über die Sakralität von Säule, Thronsaal oder forensischer Basilika allzu 
sehr aufhalten zu lassen. Getragen von religiösen Ideen erhielten die ursprünglich profanen 
Elemente sehr schnell den Charakter des Heiligen, sie wurden zum Sakralbau, zur Kirche. 

Auch Le Corbusier geht von religiösen Gedanken aus. Vereinfachend können wir die 
Einbindung des kultischen Geschehens in den Kosmos und die Auffassung der Kirche als 
Zelt als charakteristisch für die Kirche von Ronchamp ansehen. Darin verbirgt sich jene 
katholische Tradition, die manche Kritiker des Werkes vermissen, darin scheint aber auch 
die eigentliche Gefahr des Baus zu liegen; So wie die moderne Architektur das Gesetz von 
Stütze und Last vergessen hat und die uralten Bezüge der Bauwerke zur Erde vernachlässigt, 
bietet Ronchamp das Bild einer Kirche, die den Boden unter sich verloren hat, die schwan- 
kend zwischen Sünde und Gnade jenen Halt vermissen läßt, den eine Anerkennung der 
von Gott geschaffenen natürlichen Fähigkeiten des Menschen mit sich bringt. Beide Struktu- 
ren dieser geistigen Welt der Wallfahrtskirche sollen hier beschrieben werden, weil an ihnen 
die Größe und Fragwürdigkeit des Baues deutlich wird: Die Einbindung des kultischen 
Geschehens in den Kosmos und die Auffassung der Kirche als Zelt. 

Sedlmayr, Hans: Verlust der Mitte. Salzburg 1948. Otto-Müller-Verlag. S. 94 ff. 



Im Spiegel der Zeit 459 

/. Einbindung des kultischen Geschehens in den Kosmos 

Es ist allgemein bekannt, daß Le Corbusier den Bauauftrag für die Kirdie zunächst 
abgelehnt hat, dann aber, angeregt durch die Landschaft, seine Zustimmung zur Leitung der 
Arbeiten gab. Es führt nicht weit, wenn wir in diesem Zusammenhang die Umrisse des Bau- 
werks mit der Gestalt der Hügel und Wälder der Umgebung vergleichen und dem Architek' 
ten nachrechnen, daß sich das Werk in die Landschaft einfügt oder im Gegensatz zu ihi 
steht. Solche Vergleiche mögen für die Wieskirche mit den Bergen im Hintergrund ergebnis- 
reich sein, in Ronchamp sind sie zweitrangig. Dagegen scheint der Bau in einer Art in den 
Kosmos hineingestellt zu sein, wie es nur die alte Sakralarchitektur kennt. Für die Alten 
war der Osten nicht nur Aufgang der Sonne, sondern auch Thron der Gottheit. Der Westen 
galt als Kampfstätte der Dämonen und aus dem Norden kam das Böse. Der Süden war dei 
Ort der Heiligkeit und Gerechtigkeit. Eindeutig kann man diese Auffassung im Liber 
Scivias der hl. Hildegard von Bingen, das ein reiches Wissen des Traditionsgutes verrät, 
finden5. Mehr oder weniger stark berücksichtigt diese Deutung des Kosmos jeder alte Sakral- 
bau. Nichts liegt uns ferner, als Le Corbusier in einer bewußten Abhängigkeit von dies« 
abendländischen Überlieferung sehen zu wollen, aber tatsächlich läßt sich das Bemühen um 
jene alte kosmische Struktur des Kirchenbaus in Ronchamp nicht übersehen: Schon im Grund- 
riß erscheint der Raum nach Osten und Süden konkav geöffnet, während er sich nach We- 
sten und Norden konvex schließt. Die Bauführung selbst spricht noch deutlicher: Völlig 
geschlossen ist die Westwand. Nur zwei Wölbungen zeigen die Stelle des Beichtstuhls in der 
Wand an, den Ort, an dem sich für den modernen Christen vor allem die Auseinanderset- 
zung mit der Sünde vollzieht. Wuchtige Türme fassen die Westwand und befestigen die 
Nordseite. Gegen Süden liegt das große Portal und die Wand, die • von den Anrufungen 
der Muttergottes gleichsam willkürlich durchbrochen • sich der Sonne und der Gnade in 
gleicher Weise öffnen. Ähnliches gilt auch vom Dach, das gebaut ist, das Wasser • den Segen 
des Himmels • aufzufangen und an die Menschen auf wasserlosem Berge weiterzugeben. 
Besonders eindeutig ist das Programm der Ostwand. Im Osten steht der Altar, im Osten 
steht aber auch im offenen Fenster das Gnadenbild der Muttergottes von zwölf unregelmäßi- 
gen Mauerdurchbrüchen umgeben. Merkwürdig, daß die Kritik dieses uralte biblische und 
kirchliche Thema nicht wiedererkannt hat: Es ist die Frau mit der Sonne bekleidet und den 
zwölf Sternen umgeben • ein Bild der Geheimen Offenbarung (Geh. Offb. 12,1). Daß hier 
die Sonne mit in das kultische Geschehen einbezogen wird, gehört zu den großen Werten 
der Tradition. Wer in Reims am Spätnachmittag die Kathedrale verläßt, und die Sonne 
hinter der Rose im Westen glühen sieht, bemerkt, wie die Skulpturen in der Westwand im 
Gegenlicht lebendig werden. Er spürt, daß es dem Architekten gelungen ist, die unterge- 
hende Sonne mit der Wiederkehr Christi (das Westportal trägt das Jüngste Gericht) und 
dem Lebendigwerden der Toten in Beziehung zu setzen. Auch in Ronchamp berücksichtigt 
die Architektur ähnliche kosmische Bezüge und beweist, daß Le Corbusier religiös gedacht 
hat. 

2. Der Bau als Bild der Kirche 

Ebenso verrät die Gesamtauffassung des Werkes seine tiefen, wenn auch nicht immer 
neuen Gedanken. Sie lassen sich in dem Begriff der Kirche als Zelt zusammenfassen. 
A. Henze hält diesen Begriff für grundlegend für die moderne Sakralarchitektur überhaupt, 
und man kann sich dem Eindruck seiner Darlegungen nicht entziehen6. So finden wir in 
Ronchamp den •fliehenden Grundriß", von dem Henze spricht. Wir beobachten weiterhin 
schiefe Wände, einen fallenden Boden und jene durchhängende Decke, die, durch einen 
Lichtstreifen von der Wand getrennt, mehr als die übrigen Bauelemente den Eindruck des 
Zeltes vermitteln: Man fürchtet, der nächste Windstoß könnte dieses •Betontuch" über unse- 
ren Köpfen wegreißen. Eindringlich wirken auch die sich verjüngenden Halbzylinder der 

6 Böckler, Maura: Hildegard von Bingen: Wisse die Wege. Salzburg 1954. Otto-Müller- 
Verlag. 

8 Henze, Anton: Kirchliche Kunst der Gegenwart. Recklinghausen 1954. Paulus-Verlag. 
S. 17 ff. 



460 Im Spiegel der Zeit 

Türme, die ein indirektes Licht aus hohem Schacht auf den Altar fallen lassen. Die rote 
Farbe im Turm verstärkt den Eindruck des Erlösungsmotivs: Wie der Gefangene in der 
Zelle dankt der Gefangene für das Licht der Gnade, die durch Christi Blut ihm zuteil wird. 
An dieser Stätte, wo Maria seit dem 15. Jahrhundert als Fürbitterin der Gefangenen verehrt 
wird, erfährt sich der Christ als gefangen und erlöst zugleich. 

Man kann also kaum Le Corbusier den Vorwurf machen, es habe ihm an religiösen Ge- 
danken oder an architektonischer Phantasie gefehlt. Aber eine Sorge läßt sich nicht aus un- 
serem Herzen verbannen: Sind diese Auffassungen von der Kirche nicht allzu extrem? Fehlt 
es ihnen nicht • soweit sie vertretbar sind • an jener Wärme, die wir vom Kunstwerk und 
besonders vom Kirchenraum erwarten? Sind sie nicht zu sehr mit dem Verstand erdacht, 
zu wenig durchempfunden und gleichsam Fleisch geworden? 

Zunächst einige Hinweise zur Auffassung von der Kirche als Zelt. Es entspricht dem 
Empfinden des modernen Menschen, sich als fremd in dieser Welt zu erfahren. Er fühlt sich 
in eine unausweichliche Dialektik von Sünde und Gnade hineingestellt. Seine moralischen 
Entscheidungen scheinen ihm fragwürdig und zwischen Ja und Nein gekreuzigt. Der Boden 
schwankt unter seinen Füßen. Gott begegnet ihm als der Fremde, und er selbst ist der •unbe- 
hauste" Mensch, für den sogar die Kirche zum Zelt wird, das nur wenig Schutz bietet. 
Aber enthalten diese Bilder die ganze Wahrheit? Trägt nicht auch uns noch die Erde und 
die Kirche wie eine Mutter im Schoß? Die architektonische Struktur von Stütze und Last, die 
schon das Wesen antiker Baukunst prägte, ist nicht nur eine vorübergehende Stilerscheinung, 
sondern ein Gesetz, dem sich kein Mensch zu entziehen vermag. Genauso ist auch der mo- 
derne Mensch nicht nur unbehaust, zwischen Ja und Nein gekreuzigt und durch die Sünde 
zerrissen. Er empfindet die Erde vielmehr auch als sein Haus, und Gott paßt sich im Austei- 
len seiner Gnade durchaus den natürlichen Kräften und Fähigkeiten des Menschen an. 
Die Kirche ist trotz aller Not und Sünde des Menschen nicht nur jenes schwankende und frag- 
würdige Gefährt, das man in so vielen Sakralbauten wiedergegeben sieht, sondern ein festes 
Haus, das uns schützt und birgt. Christus wohnt in ihr, auch wenn man gelegentlich glaubt, 
seinen Tabernakel an die Seite rücken zu sollen. Seine Gegenwart wird nicht nur dann zur 
Gewißheit, wenn in liturgischer Feier die Gemeinde mit dem Priester sein Opfer erneuert 
und sich die Christen im Opfermahl als Bruder und Schwester erfahren. Und Gott ist nicht 
nur jener Fremde und •ganz Andere", wie es eine dialektische Theologie zu wissen vor- 
gibt, sondern auch unser Vater, der dem Menschen mit einer Fülle von natürlichen Ge- 
schenken nahekommt und der aus seinen Geschöpfen als gut erkannt werden kann. 

Hier können wir der Untersuchung, die am stärksten die Kirche von Ronchamp kritisiert, 
einen Vorwurf nicht ersparen: Während uns das kunstgeschichtlich, und theologisch Frag- 
würdige in jener •Fremdheit" zum Ausdruck kommt, wirft A. Fuchs dem Baumeister ge- 
radezu vor, daß der Bau das »ganz Andere" zu wenig Gestalt werden lasse7. So verwirrt die 
Schrift, die eine Fülle von künstlerischen Formen oft mit Affekt angreift, weil sie das theo- 
logische Anliegen aus dem Auge verliert. Die Problematik, die Le Corbusier bewußt macht, 
besteht doch wohl darin: Der Mensch und der Christ von heute ist in Gefahr, sich und die 
Kirche nur noch dialektisch zu verstehen und in Gott den •ganz Anderen" zu sehen. Gemes- 
sen an dieser Gefahr scheint die Frage, ob die Wände der Kirche geböscht sind oder der 
Grundriß konvex ist, von geringer Bedeutung. 

Eine weitere Sorge um den christlichen Geist der Ganzheit, der Einheit von Leib und 
Seele, von Geistigem und Sinnenhaftem, bringt die einseitige Betonung des Verstandesmäßig- 
Intellektuellen mit sich, die wir im modernen Kirchenbau und auch in Ronchamp beobachten. 
Der graue Spritzbeton, die rationale Geometrie, die sublime Symbolik und die tiefgründige 
Gedankenkunst (man vergegenwärtige sich nur die Malereien des Portals) lassen uns nicht 
recht froh werden. Wir dürfen noch einmal an den Vergleich zwischen der Westwand von 
Reims und der Muttergottes im Ostlicht von Ronchamp erinnern. Der Gedanke ist hier wie 
dort groß; aber in Reims erfährt der Beter das Geheimnis, während man in Ronchamp den 
Hinweis auf die Frau der Geheimen Offenbarung noch nicht einmal in einem Kommentar 
finden kann. Kunst ist ein Lebensvorgang, der sich nicht nur in Gedanken vollzieht, sondern 
tief in die Seele und in den Leib des Menschen hineinreicht. 

7 Fudis, A.: A.a.O. S. 10. 



Im Spiegel der Zeit 461 

Diese Hinweise mögen unsere Betrachtung über die Wallfahrtskirche •Notre-Dame-du 
Haut" von Ronchamp abschließen. Eine Reihe von tiefen künstlerischen und religiösen Ge- 
danken hat in diesem Bau Gestalt angenommen, für die wir dem Bauherrn und dem Archi- 
tekten zu Dank verpflichtet sind. Fragwürdig erscheint nicht die für uns ungewöhnliche 
Eigenart der Formen, die dazu verleiten, das Gebäude assoziativ mit anderen Gebilden wie 
•Schiff", •Bunker" oder •Wolke" zu vergleichen, sondern das Abweichen vom Grundgesetz 
abendländischer Baukunst, von dem Gefüge aus Stütze und Last. Zurückhaltung legt auch 
die Auffassung von der Kirche auf, die in Ronchamp und in zahlreichen modernen Kirchen- 
bauten zum Ausdruck kommt und die aus dem Abweichen von diesem Gesetz mit zu er- 
klären ist: Kirche als Zelt und schwankendes Gehäuse, Gott als der •ganz Andere", der 
Mensch als das unbehauste Wesen und der Spielball zwischen Sünde und Gnade. Nicht 
zu vergessen die Oberbetonung der abstrakten Symbole und Gedanken vor dem Erlebnis 
und der sinnenhaften Erfahrung. So mischt sich in unsere Freude über das Große und 
Geistige, das man ohne Zweifel in der Kirche von Ronchamp sehen darf, die Sorge, die um 
die Wahrheit bangt. Beide aber zeigen uns, daß auch die Baukunst der Gegenwart auf 
jenem Acker der Welt errichtet wird, auf dem sich nach dem Herrenwort Unkraut und Wei- 
zen mischen. Wir wollen deshalb auch hier seiner Weisung folgen, die uns zur Unterschei- 
dung auffordert, ohne das Leben deshalb zu vernichten. 

ft*MrfcU<L 




