
LITERATUR    BERICHT 

Not und Hilfe der Menschen 

Schon immer hat sich der Mensch um 
das denkerische Verständnis seiner selbst 
bemüht. Aber noch nie hat er sich diese Fra- 
ge so eindringlich gestellt wie in unserer 
Zeit. Schon ein oberflächlicher Blick in die 
Literatur, in die großen Ideologien, in die 
Themen der theologischen Diskussion zeigt, 
wie sehr der Mensch sich selbst zur Frage ge- 
worden ist. Die moderne technische Welt 
stellt an ihn Forderungen, die er noch nicht 
zu erfüllen weiß. Er soll die Welt beherr- 
schen und scheint doch von der von ihm 
selbst geschaffenen Technik aufgesogen zu 
werden. Er ist zur Freiheit berufen und 
droht in die Sklaverei der Maschine zu fal- 
len. Seelisch und körperlich ist er in eine 
Krise geraten. Beängstigend überhandneh- 
mende Störungen der Gesundheit, Krank- 
heiten, die früher in dem Ausmaß unbe- 
kannt waren, sind der Tribut, den er für 
die Beherrschung der Natur zu zahlen hat. 

Darum befassen sich heute nicht nur Phi- 
losophen und Theologen mit dem Problem 
des Menschen. Auch Ärzte liefern einen be- 
merkenswerten Beitrag. So gibt der Stuttgar- 
ter Facharzt für Psychiatrie Joachim Boda- 
mer eine Analyse der Situation des Men- 
schen in der technischen Welt vom Stand- 
punkt des Arztes aus. Sein Buch •Gesund- 
heil und technische Welt" (Ernst-Klett-Ver- 
lag, Stuttgart 1955, 272 S., Ln. DM 14.50) • 
eine Reihe lodcer geordneter Aufsätze • 
sucht hier zu klären und zu helfen. 

So verschiedenartig die Themen auch sind, 
überall zeigt sich die Fähigkeit des Verfas- 
sers zur kritischen Analyse der Zeit. Ein Ge- 
sichtspunkt tritt besonders deutlich hervor: 
Die moderne technische Welt ist mit einer 
ungeheuren Wucht und absorbierenden Ge- 
walt über den noch dem vortechnischen Zeit- 
alter verhafteten Menschen gekommen. Die- 
sem Neuen ist er nicht mehr • oder noch 
nicht? • angepaßt, und beantwortet diese 
Diskrepanz mit körperlichen oder seelischen 
Störungserscheinungen. Die Welt droht zum 
Feind des Menschen zu werden. Er ist fast 
widerstandslos der Umwelt verfallen. Die 
Vielzahl der Eindrücke und die Geschwin- 

digkeit, mit der sie auf ihn einstürmen, 
haben ihn zu einem bloß noch reagierenden, 
aber nicht mehr Stellung nehmenden Wesen 
degradiert. Statt auf das Ewige zuzuschrei- 
ten, überläßt er sich willenlos der Welt, 
die ihm seine Freiheit und seinen Selbst- 
besitz und damit die Grundlage eines ech- 
ten Glaubens an Gott genommen hat. 

Wie ist dem zu steuern? Wie ist dieser 
kranke Mensch zu heilen? Bodamer zeigt auf 
den letztlich einzigen Weg: Der Mensch muß 
wieder zu sich selber finden. Er darf die 
Welt nicht zu sehr von sich Besitz ergreifen 
lassen. Er muß lernen, zu verzichten, sich 
nicht willenlos allem auszuliefern. Das bringt 
ihm echte Gesundung und ist nur eine Form 
der Freiheit, ohne die der Mensch nicht er 
selber bleiben kann. 

Während bei Bodamer diese positiven 
Hinweise gegenüber der kritischen Zeitana- 
lyse zurücktreten, gibt der Schweizer Arzt 
Theodor Bovet reiche Hinweise in seinem 
schönen Buch •Weg und Sinn", Führung 
durch die Lebensalter (Katzmann-Verlag, 
Tübingen 1955, 178 S., Ln. DM 9,80). Er 
wendet sich an Menschen, •die bereits einen 
Teil ihres Lebensweges zurückgelegt haben 
und sich nun einen Augenblick setzen möch- 
ten, um sich am Kompaß zu orientieren" 
(Vorwort), und bietet in sieben Kapiteln, 
die den Menschen durch die Entwicklungs- 
stufen seines Lebens begleiten, eine Fülle 
von Anregungen. Bovet verzichtet auf jede 
Polemik gegen die moderne Welt und 
auf jede kritische Auseinandersetzung mit 
den Problemen der technischen Zeit. Aber 
jeder Satz ist aus der Not der Zeit erwach- 
sen. Das gibt dem in einer warmen, leben- 
digen Sprache geschriebenen Buch seine Tiefe. 

Zwei Gedanken verdienen hervorgehoben 
zu werden: Das Leben ist eine stetige Wand- 
lung, von der Geburt bis zum ewigen Leben, 
ein ständiges Herauswachsen aus der Gebor- 
genheit über sich selbst hinaus in immer 
größere Freiheit. In diesem ständigen Wan- 
del, den der Mensch gestalten und zu dem 
er Stellung nehmen muß, gibt es letztlich 
nur ein Gesetz: So zu werden, wie Gott uns 



Literaturbericht 467 

gewollt hat. Auf Gott zu horchen; nie 
glauben, es gehe jetzt von selbst weiter; 
nicht •Wichtiges" und •Unwichtiges", •Be- 
deutendes" und •Unbedeutendes" unter- 
scheiden, sondern nur eines: Den Willen 
Gottes tun. Wer mehr tut, als Gott verlangt, 
wird nervös, abgespannt und übermüdet, 
wer weniger tut, wird deprimiert. Die •wirk- 
liche Freiheit" besteht darin, Gottes Plan 
auszuführen, indem wir von Augenblick zu 
Augenblick seiner Stimme gehorchen. Denn 
in diesem Plan ist auch der Sinn unseres 
Lebens gegeben. Außerhalb von Gottes Wil- 
len sind wir Sklaven anderer Menschen oder 
unserer Launen und unseres Eigenwillens" 
(116). Aus unserem eigenmächtigen Wollen 
müssen wir in eine horchende und gehor- 
chende Haltung finden. Wenn wir uns an 
Gott wenden, ihn bitten, uns zu führen, dann 
wird er uns antworten und uns den sicheren 
Weg zeigen. Diese Erfahrung ist so wunder- 
bar, daß wir nachher keinen Tag mehr ver- 
bringen, ohne auf Gott zu horchen" (124). 

Dazu kommt ein Zweites: Das Horchen 
auf den Willen Gottes gibt keine naive 
Selbstsicherheit. Es bleibt die ständige Mög- 
lichkeit des Irrtums. Gott spricht nie so deut- 
lich, daß man restlos sicher sein könnte, das 
Rechte getan zu haben. Er redet immer von 
neuem und weist uns andere Wege, die er 
uns führen möchte. Darum gehört Mut und 
Entscheidungskraft zu dieser horchenden 
Haltung, der Mut, die Konsequenzen eines 
Irrtums zu tragen und die Bereitschaft, sich 
immer wieder zu wandeln. Gott gibt sich 
nicht in unsere Verfügung. Er bleibt verbor- 
gen. Seine Pläne sind verhüllt, und der Gott 
gehorchende Mensch gleicht immer •dem 
Wanderer in der Nacht, der wohl den 
nächsten Schritt vor sich sieht, aber nicht den 
übernächsten" (131). Unser ganzes Leben ist 
so ein Weg aus der Geborgenheit und Sicher- 
heit in die Ungesichertheit und die Freiheit. 
Christus hat uns die Sicherheit genommen. 
Aber wir sind seine Freunde. Und weil uns 
nichts bleibt als diese Freundschaft, gibt er 
uns seinen Frieden. 

Damit scheint uns Wesentliches zur Not 
des heutigen Menschen gesagt zu sein: Der 
Mensch wehrt sich heute gegen fertige Re- 
zepte. Er hat das Vertrauen auf große 
Programme verloren. Er kann sich nicht 
mehr • wie noch in der Barockzeit • der 
vom Religiösen her geprägten Umwelt an- 
passen, um in allem das Rechte zu tun. Er 

steht allein in einer aufs höchste kompli- 
zierten und spezialisierten Welt, und er 
kann sich nicht mehr nach festgefügten Leit- 
bildern der Ordnung umschauen. Er findet 
sie nicht mehr, weil die so verzweigten Ein- 
zelgebiete der technischen Welt ihre Eigen- 
gesetzlichkeit entwickelt haben. Da bleibt 
nur eines: Von Augenblick zu Augenblick 
den Willen Gottes tun, in der Einmaligkeit, 
wie er in der jeweiligen Situation an ihn 
ergeht. Gewiß wird dieser Wille Gottes sich 
nicht in unmittelbarer Einsprechung kund- 
tun. Er wird sich meist in dem den Eigen- 
gesetzlichkeiten der Dinge und der jeweili- 
gen Tätigkeit sich anpassenden Handeln zei- 
gen. Diese ruhige, hörende, dienende und 
demütige Haltung kann den Menschen allein 
heilen von der Gehetztheit, der Nervosität, 
der Zeitnot, der Getriebenheit seines Le- 
bens. Wer seinen eigenen Willen tun will, 
wird nie zur Ruhe kommen. Wer sich aber 
Gott hingibt, wird Zeit haben, und nie mü- 
de werden. 

Das mit der Erfüllung des Willens Got- 
tes gegebene Risiko, das in jeder Entschei- 
dung verlangte Wagnis, entreißt den Men- 
schen seinem Drang nach Sicherheit. Es gibt 
ihm Mut zum Neuen, zu neuen Formen, Mut, 
auch dort die Wege Gottes zu gehen, wo sie 
den Wegen dieser Welt zuwiderlaufen. Dann 
erst wird er frei. 

Was bei Bovet eine Deutung des Lebens- 
weges des Einzelnen ist, wird in Hans Urs 
von Balthasars Buch •Die Gottesfrage des 
heutigen Menschen" (Verlag Herold, Wien 
1956, 223 S., br. DM 9,20) zu einer großan- 
gelegten Analyse des geschichtlichen Weges 
der Menschheit, aus dem die heutige Situa- 
tion erwachsen ist. Durch seine erstaunlich 
reiche Kenntnis der Geistesgeschichte des 
Westens und des Ostens ist Balthasar wie 
wenig andere dazu berufen, und er weiß Be- 
deutendes zu sagen. Keine Seite, die nicht 
anregte, kein Kapitel, in dem nicht neue Per- 
spektiven aufblitzten: Solche Bücher werden 
nicht jeden Tag geschrieben! 

Balthasar sucht eine christliche Antwort 
auf die Frage der Zeit. Er weiß: Aufgabe 
des Christen ist es, die Zeichen der Zeit zu 
deuten und aus ihnen das kommende Neue 
zu gestalten. Das ist das Sympathische an 
Balthasars Buch: Er übt keine negative Kri- 
tik. Er verwirft die Haltung der heutigen 
Zeit nicht als Inkarnation des Bösen, son- 
dern versteht sie als Zeichen Gottes in dieser 



468 Literaturbericht 

Zeit, die wie alle Zeiten eine Zeit Gottes 
ist. Unsere geschichtlich so gewordene Situa- 
tion ist für ihn nicht nur Ende, sondern auch 
Anfang, ein Auftrag Gottes, den der Christ 
erfüllen muß, eine Welt, in der noch verbor- 
gene christliche Möglichkeiten liegen, Keime, 
die sich entfalten lassen, Funken vom Licht 
Gottes, die zum Leuchten gebracht werden 
sollen: Denn unsere Zeit fragt mit einer noch 
nie gehörten Eindringlichkeit und mit einem 
ungeheuren Ernst nach Gott, nach dem, der 
auch der heutigen Zeit seine Gnade verhei- 
ßen hat • wenn nur die Christen ihre Auf- 
gaben erkennen. 

Nun ist für Balthasar das Hauptkennzei- 
chen der Neuzeit die gewandelte Stellung 
des Mensdien zur Natur. Der Mensch greift 
heute selber in den Kosmos ein und prägt 
ihm seinen Willen auf. Er steht nicht mehr 
in der Welt, er geht nicht mehr in ihr auf, 
sondern steht ihr gegenüber. Die Einord- 
nung in die den Menschen umfassende und 
ihm übergeordnete Natur ist der mathema- 
tisch-technischen Bewältigung und Beherr- 
schung der Natur gewichen. 

So findet der Mensch sich selber. Er findet 
sich als den, auf den die Welt zuläuft und 
der seinem leiblichen Ursprung nach aus der 
Welt entwachsen ist. Er begreift sich als die 
geheime Entelechie der gesamten Weltent- 
wicklung. Er ist die Mitte der Welt. Unter 
ihm liegt die gesamte Schöpfung, ihm zu 
Diensten. Über sich hat er nichts mehr als 
Gott. Das macht ihn zum König der Schöp- 
fung. 

Aber der König hat zu dienen. Herrscher- 
licher Dienst an der Welt, sie entfaltend und 
Gott als Opfer darbringend, das ist die der 
gewandelten Stellung des Menschen zur Na- 
tur entsprechende Haltung und Würde. Da- 
mit ist ein neues Ethos im Kommen: Das 
nüchterne, ernste, kühle Ethos des wissen- 
schaftlichen und technischen Zeitalters, das 
sich nichts vormachen läßt und anderen 
nichts vormachen will. Ein Geist der Equipe, 
des Team, der Zusammenarbeit, nicht mehr 
die einsamen Genialitäten vergangener 
Epochen. Das wird sich auch in einer ge- 
wandelten Askese zeigen müssen. Sie kann 
nicht mehr spiritualistische Weltabkehr sein, 
sondern Verzicht als Selbst-Beherrschung 
dessen, der König geworden und als König 
mit seiner Welt untrennbar verbunden ist. 

Der veränderten Stellung des Menschen 
zum Kosmos stellt Balthasar eine veränderte 

Stellung zu Gott gegenüber. Die Welt 
scheint sich nicht mehr um Gott zu kümmern. 
Sie redet nicht von ihm. Sie schweigt ihn tot, 
und wenn sie ihn nennt, klingt es hohl und 
leer. Dem liegen viele Ursachen zugrunde. 
Sie laufen alle in dieselbe Richtung: Gott 
rückt immer mehr in die Ferne. Die Objek- 
tivationen des Religiösen in der Welt sind 
verschwunden. Immer mehr wird die Welt 
als ein in sich gerundetes Ganzes begriffen, 
in das Gott nicht dauernd durch •Wunder" 
eingreift. Überdies hat man die Endlich- 
keit der Natur erkannt, ihre Relativität, die 
Grenzen der irdischen Erscheinungsformen. 
Sie erscheinen nicht mehr als tragendes und 
ausdrucksvolles Gefäß für den transzenden- 
ten Gottesbegriff. Und was sich selbst als 
Atheismus interpretiert, ist letztlich nur die 
Erfahrung, daß Gott nicht als Teil • und 
sei es auch der höchste • in dieses Weltbild 
hineingehört. 

Damit eröffnet sich für Balthasar die po- 
sitive Sicht. Er zeigt, wie sehr unsere Zeit 
in den Blick bekommen hat, daß Gott der 
ganz Andere ist; daß der Kosmos nicht bruch- 
los an seinen Rändern in das Göttliche über- 
geht; daß Gott •über alles, was außer ihm 
ist und gedacht werden kann, unaussprech- 
lich erhaben ist" (Vat. Denz. 1782); daß kein 
menschliches Wort das Geheimnis Gottes 
ausschöpfen kann. Der Mensch ist aufge- 
taucht aus der Umhüllung und der Gebor- 
genheit der Natur. Jetzt steht er im kälteren, 
einsamen Raum. Einsam vor dem einsamen 
Gott. Nichts kann ihn mehr befriedigen als 
Gott. Alle endlichen Werte liegen unter 
ihm, über alles Geschaffene ist er hinausge- 
wachsen. Unausweichlich ist er vor die Ent- 
scheidung gestellt. Er kann sich nicht mehr 
hinter der Welt und ihren Göttern und Na- 
turdämonen verstecken. Nur eines kann er 
noch auf seiner Flucht vor Gott: Die Ent- 
scheidung zu ignorieren suchen. Das ist das 
wahre Gesicht der Gottlosigkeit der heutigen 
Zeit. Sie ist nur Maske, hinter der sich die 
Frage nach Gott verbirgt. •Gerade weil er 
zum technischen Menschen herangereift ist 
und kein anderes Haus mehr hat als seine 
eigene Zerbrechlichkeit, ist er zum religiö- 
sen Menschen schlechthin prädestiniert" (47). 

Herrscherlicher Dienst an der Welt • 
einsam vor der Majestät des immer größe- 
ren Gottes, diese beiden Haltungen möchte 
Balthasar besonders betont wissen. Und wir 
meinen, daß gerade in dieser Sicht aus dem 



Literaturbericht 469 

Angebot der Zeit etwas Christliches zu ge- 
stalten ist. 

Dienst an der Schöpfung ist ja ein ur- 
sprüngliches christliches Ideal, schon vom 
Schöpfergott dem Menschen als Aufgabe 
zugewiesen. Heute haben wir ein neues Ge- 
spür dafür bekommen. Man wird aber in 
unserer technischen Zeit nicht den Über- 
schwang vergangener Jahrhunderte erwar- 
ten dürfen, nicht den Enthusiasmus des Ba- 
rock, nicht die mystische Glut des Mittelal- 
ters. Die Verantwortung eines Mitgestafters 
der Welt wird dem menschlichen Antlitz 
einen herben, ernsten Zug geben. Es wird 
nüchterner, phrasenloser, wortloser erschei- 
nen. Aber das verhaltene Pathos des sich 
an seine Aufgabe hingebenden Dienstes 
wird den Menschen beseelen und ihn zu 
einem Heroismus der Tat befähigen, zu dem 
sich heute wieder die Tore auftun. 

Dazu das •Pathos des je größeren Gottes", 
wie es Balthasar nennt, das bei Ignatius von 
Loyola lebte und bei Johannes vom Kreuz. 
Nur die von diesem Ganz-anders-Sein Got- 
tes im Innersten ergriffenen Christen wer- 
den fähig sein, den heutigen Atheisten ihre 
eigene Daseinserfahrung ohne Kurzschluß 
zu deuten. Wir müssen aus größerer Tiefe ent- 
brennen zu Gott, unbedingter, verschwiegener, 
verzehrter, in weniger auffallenden Gebär- 
den und Hingabeformen, in einer Verhal- 
tenheit, die das Zeichen der Wahrheit ist, 
einer flammenden Hingabe, die jubelnd die 
Welt dem immer größeren Gott zum Opfer 
bringt. Oder, wie Balthasar sagt: •Daß Gott 
je höher aufragen muß über dem heute 
höher gestellten Menschen, und daß der so 
erhöhte Mensch tiefer niederfallen muß vor 
diesem ins Unendliche höher aufragenden 
Herrn: das ist der Gehalt dieser Zeit" (150). 

Aber wir dürfen nicht vergessen, daß Gott 
diese Welt in der Menschwerdung seines 
Sohnes zu der seinigen gemacht hat. Daß er 
nicht nur im Aufschwung über diese Welt 
hinaus gefunden werden will, sondern auch 
in den demütigen Dingen dieser Schöpfung, 
die jetzt dem Menschen zu Füßen liegen. 
Vielleicht ist heute eine Zeit gekommen, 
wo der Christ beides in einem kann: Sich 
hingeben an den ganz anderen Gott des jen- 
seitigen Lebens, und mit einer ganz neuen 
Kraft und Innigkeit diese Welt lieben • 
weil er weiß, daß Gott sich auch in dieser 
Welt finden lassen kann. 

Das wird offenbar im Geheimnis der 
Menschwerdung Gottes. Die menschliche Er- 
scheinung Christi ist ja nicht ein Hinweis, 
ein •Signal" der •hinter" und •über" ihr al- 
lein zu suchenden unsichtbaren, schweigen- 
den, absoluten Unendlichkeit Gottes. Der 
Mensch Christus ist die Sichtbarkeit des un- 
sichtbaren Gottes selber. Weil Gott Mensch 
wurde, ist das •Pathos des je größeren Got- 
tes" ein Pathos der immer größeren Hin- 
gabe an den Sohn Gottes im Fleisch dieser 
Erde. 

Darum wäre die Gottesfrage des heutigen 
Menschen nicht mit dem letzten Ernst ge- 
stellt, wenn man nicht auf Christus hinwie- 
se, in dem Gott aller Frage des Menschen 
mit der Antwort seiner Liebe zuvorgekom- 
men ist. Balthasar betont dabei die erlö- 
sende Kraft des Karsamstagserlebens des 
Herrn. Mit Recht, denn mit seinem Abstieg 
in die Unterwelt erfuhr der Sohn Got- 
tes die letzte Verlorenheit und Einsam- 
keit des Todes. Er durchlitt alle Verlassen- 
heit und alle Nächte der Welt, aber er 
hat sie in sein ewiges Leben hinein erlöst. 
Seitdem ist alle Not des Menschen umfangen 
von seiner Liebe. Keine Nacht kann so fin- 
ster sein, daß nicht auch in ihr sein Licht er- 
strahlte, keine Verlassenheit so einsam, daß 
nicht er in ihr verborgen wäre. 

Die Welt ist heute zu einem ganz neuen 
Bewußtsein der Solidarität aller im letzten, 
entscheidenden Schicksal erwacht. Aber in 
der sich so bildenden Einheit der Welt hat 
Gott noch keinen Platz. Er scheint verges- 
sen zu sein. Der Christ steht inmitten dieser 
gottfernen Welt. Was soll er tun? Klagen 
über die Dämonie und Bosheit der Zeit? 
Sich auflehnen? Fliehend sich absperren in 
behütete Räume? Das würde keinem nüt- 
zen ... Die Verheißung Gottes hat nur der 
Weg, den der Sohn Gottes gegangen ist: Der 
Weg der liebenden Hingabe an die Verfü- 
gungen Gottes. Die Gottesferne der Zeit wird 
auch auf dem Christen lasten und ihm An- 
teil geben an dem Schicksal des Herrn. Aber 
seit Christus von den Toten erstand, ist 
Nachfolge Christi immer auch Nachfolge des 
verklärten Herrn, der jeder Zeit seinen 
Frieden und das Bewußtsein seiner Nähe 
schenkt. •Seht, ich bin bei euch alle Tage 
bis ans Ende der Welt". 

Wolf gang Seibel S. J. 




