LI TERATU

R B ERTIUCHT

Not und Hilfe der Menschen

Schon immer hat sich der Mensch um
das denkerische Verstindnis seiner selbst
bemiiht. Aber noch nie hat er sich diese Fra-
ge so eindringlich gestellt wie in unserer
Zeit. Schon ein oberflichlicher Blick in die
Literatur, in die grofien ldeologien, in die
Themen der theologischen Diskussion zeigt,
wie sehr der Mensch sich selbst zur Frage ge-
worden ist. Die moderne technische Welt
stellt an ihn Forderungen, die er noch nicht
zu erfiillen weifl. Er soll die Welt beherr-
schen und scheint doch von der von ihm
selbst geschaffenen Technik aufgesogen zu
werden. Er ist zur Freiheit berufen und
droht in die Sklaverei der Maschine zu fal-
len. Seelisch und korperlich ist er in eine
Krise geraten. Bedngstigend iiberhandneh-
mende Storungen der Gesundheit, Krank-
heiten, die frither in dem Ausmafl unbe-
kannt waren, sind der Tribut, den er fiir
die Beherrschung der Natur zu zahlen hat.

Darum hefassen sich heute nicht nur Phi-
losophen und Theologen mit dem Problem
des Menschen, Auch Arzte liefern einen be-
merkenswerten Beitrag. So gibt der Stuttgar-
ter Facharzt fiir Psychiatrie Joadhim Boda-
mer eine Analyse der Situation des Men-
schen in der technischen Welt vom Stand-
punkt des Arztes aus. Sein Buch ,Gesund-
heit und technische Welt* (Ernst-Klett-Ver-
lag, Stuttgart 1955, 272 S., Ln. DM 14.50) —
cine Reihe locker geordneter Aufsitze —
sucht hier zu kldren und zu helfen.

So verschiedenartig die Themen auch sind,
itberall zeigt sich die Fahigkeit des Verfas-
sers zur kritischen Analyse der Zeit. Ein Ge-
sichtspunkt triit besonders deutlich hervor:
Die moderne technische Welt ist mit einer
ungeheuren Wucht und absorbierenden Ge-
walt iiber den noch dem vortechnischen Zeit-
alter verhafteten Menschen gekommen. Die-
sem Neuen ist er nicht mehr — oder noch
nicht? — angepafit, und beantwortet diese
Diskrepanz mit korperlichen oder seelischen
Storungserscheinungen. Die Welt droht zum
Feind des Menschen zu werden. Er ist fast
widerstandslos der Umwelt verfallen. Die
Vielzahl der Eindriike und die Geschwin-

digkeit, mit der sie auf ihn einstiirmen,
haben ihn zu einem bloff noch reagierenden,
aber nicht mehr Stellung nehmenden Wesen
degradiert. Statt auf das Ewige zuzuschrei-
ten, idberlafit er sich willenlos der Welt,
die ihm seine Freiheit und seinen Selbst-
besitz und damit die Grundlage eines ech-
ten Glaubens an Gott genommen hat.

Wie ist dem zu steuern? Wie ist dieser
kranke Mensch zu heilen? Bodamer zeigt auf
den letztlich einzigen Weg: Der Mensch muf)
wieder zu sich selber finden. Er darf die
Welt nicht zu sehr von sich Besitz ergreifen
lassen. Er muf} lernen, zu verzichten, sich
nicht willenlos allem auszuliefern. Das bringt
ihm echte Gesundung und ist nur eine Form
der Freiheit, ohne die der Mensch nicht er
selber bleiben kann.

Waéhrend bei Bodamer diese positiven
Hinweise gegeniiber der kritischen Zeitana-
lyse zuriicktreten, gibt der Schweizer Arzt
Theodor Bovet reiche Hinweise in seinem
schonen Buch ,Weg und Sinn“, Fihrung
durch die Lebensalter {Katzmann-Verlag,
Tibingen 1955, 178 S., Ln. DM 9.80). Er
wendet sich an Menschen, ,die bereits einen
Teil ihres Lebensweges zuriickgelegt haben
und sich nun einen Augenblick setzen méch-
ten, um sich am Kompafl zn orientieren®
{Vorwort), und bietet in sieben Kapiteln,
die den Menschen durch die Entwicklungs-
stafen seines Lebens begleiten, eine Fiille
von Anregungen. Bovet verzichtet auf jede
Polemik gegen die moderne Welt und
auf jede kritische Auseinandersetzung mit
den Problemen der technischen Zeit. Aber
jeder Satz ist aus der Not der Zeit erwach-
sen. Das gibt dem in einer warmen, leben-
digen Sprache geschriebenen Buch seine Tiefe.

Zwei Gedanken verdienen hervorgehoben
zu werden: Das Leben ist eine stetige Wand-
lung, von der Geburt bis zum ewigen Leben,
ein stindiges Heranswachsen aus der Gebor-
genheit iiber sich selbst hinaus in immer
grofBere Freiheit. In diesem stindigen Wan-
del, den der Mensch gestalten und zo dem
er Stellung nehmen muf}, gibt es letztlich
nur ein Gesetz: So zu werden, wie Gott uns



Literaturbericht 467

gewollt hat. Auf Gott zu horchen; nie
glanben, es gehe jetzt von selbst weiter;
nicht ,Wichtiges“ und ,Unwidhtiges“, ,Be-
deutendes“ und ,Unbedeutendes® unter-
scheiden, sondern nur eines: Den Willen
Gottes tun. Wer mehr tut, als Gott verlangt,
wird nervds, abgespannt und dbermidet,
wer weniger tut, wird deprimiert. Die ,wirk-
liche Freiheit® besteht darin, Gottes Plan
auszufithren, indem wir von Augenblick zu
Augenblick seiner Stimme gehorchen. Denn
in diesem Plan ist auch der Sinn unseres
Lebens gegeben. Auflerhalb von Gottes Wil-
len sind wir Sklaven anderer Menschen oder
unserer Launen und unseres Eigenwillens®
(116). Aus unserem eigenmichtigen Wollen
miissen wir in cine horchende und gehor-
chende Haltung finden. Wenn wir nns an
Gott wenden, ihn bitten, uns za fithren, dann
wird er uns antworten und uns den sicheren
Weg zeigen. Diese Erfahrung ist so wunder-
bar, dafl wir nachher keinen Tag mehr ver-
bringen, ohne auf Gott zu horchen (124).

Dazo kommt ein Zweites: Das Horchen
auf den Willen Gottes gibt keine naive
Selbstsicherheit. Es bleibt die stindige Mog-
lichkeit des Irrtums. Gott spricht nie so dent-
lich, daf man restlos sicher sein konnte, das
Rechte getan zu haben. Er redet immer von
neuem und weist uns andere Wege, die er
uns fithren méchte. Darum gehort Mut und
Entscheidungskraft zu dieser horchenden
Haltung, der Mut, die Konsequenzen eines
Irrtums zu tragen nnd die Bereitschaft, sich
immer wieder zu wandeln. Gott gibt sich
nicht in unsere Verfiigung. Er bleibt verbor-
gen. Seine Pline sind verhiillt, und der Gott
gehorchende Mensch gleicht immer ,dem
Wanderer in der Nacht, der wohl den
nichsten Schritt vor sich sieht, aber nicht den
ibernichsten® (131). Unser ganzes Leben ist
so ein Weg aus der Geborgenheit nnd Sicher-
heit in die Ungesichertheit nnd die Freiheit.
Christus hat uns die Sicherheit genommen.
Aber wir sind seine Freunde. Und weil uns
nichts hleibt als diese Freundschaft, gibt er
uns seinen Frieden.

Damit scheint uns Wesentliches zur Not
des heatigen Menschen gesagt zu sein: Der
Mensch wehrt sich heute gegen fertige Re-
zepte. Er hat das Vertrauen auf grofle
Programme verloren. Er kann sich nicht
mehr — wie noch in der Barockzeit — der
vom Religidsen her geprigten Umwelt an-
passen, um in allem das Rechte zu tun. Er

steht allein in einer aufs hichste kompli-
zierten und spezialisierten Welt, und er
kann sich nicht mehr nach festgefiigten Leit-
bildern der Ordnung umschauen. Er findet
sie nicht mehr, weil die so verzweigten Ein-
zelgebiete der technischen Welt ihre Eigen-
gesetzlichkeit entwickelt haben. Da bleibt
nur eines: Von Aungenblick zu Augenblick
den Willen Gottes tun, in der Einmaligkeit,
wie er in der jeweiligen Situation an ihn
ergeht. Gewifl wird dieser Wille Gottes sich
nicht in unmittelbarer Einsprechung kund-
tun. Er wird sich meist in dem den Eigen-
gesetzlichkeiten der Dinge und der jeweili-
gen Titigkeit sich anpassenden Handeln zei-
gen. Diese ruhige, hirende, dienende und
demiitige Haltung kann den Menschen allein
heilen von der Gehetztheit, der Nervositit,
der Zeitnot, der Getriebenheit seines Le-
bens. Wer seinen eigenen Willen tun will,
wird nie zar Ruhe kommen. Wer sich aber
Gott hingibt, wird Zeit haben, und nie mii-
de werden.

Das mit der Erfiillang des Willens Got-
tes gegebene Risiko, das in jeder Entschei-
dung verlangte Wagnis, entreifit den Men-
schen seinem Drang nach Sicherheit. Es gibt
ihm Mut zum Neuen, za nenen Formen, Mut,
auch dort die Wege Gottes zu gehen, wo sie
den Wegen dieser Welt zuwiderlaufen. Dann
erst wird er frei.

Was bei Bovet eine Deutung des Lebens-
weges des Einzelnen ist, wird in Hans Urs
von Balthasars Buch ,Die Gottesfrage des
heutigen Menschen“ (Verlag Herold, Wien
1956, 223 S., br. DM 9,20) zu einer grofan-
gelegten Analyse des geschichtlichen Weges
der Mensdhheit, aus dem die heatige Situa-
tion erwachsen ist. Durch seine erstaunlich
reiche Kenntnis der Geistesgeschichte des
Westens und des Ostens ist Balthasar wie
wenig andere dazu bernfen, und er weifl Be-
dentendes zu sagen. Keine Seite, die nicht
anregte, kein Kapitel, in dem nicht neve Per-
spektiven aufblitzten: Solche Biicher werden
nicht jeden Tag geschrieben!

Balthasar sucht eine christliche Antwort
auf die Frage der Zeit. Er weifl: Aufgabe
des Christen ist es, die Zeichen der Zeit zu
deuten und aus ihnen das kommende Neue
2u gestalten. Das ist das Sympathische an
Balthasars Buch: Er {ibt keine negative Kri-
tik. Er verwirft die Haltung der heutigen
Zeit nicht als Inkarnation des Bésen, son-
dern versteht sie als Zeichen Gottes in dieser



468

Zeit, die wie alle Zeiten eine Zeit Gottes
ist. Unsere geschichtlich so gewordene Situa-
tion ist fir thn nicht nur Ende, sondern auch
Anfang, ein Auftrag Gottes, den der Christ
erfiillen muff, eine Welt, in der noch verbor-
gene christliche Moglichkeiten liegen, Keime,
die sich entfalten lassen, Funken vom Licht
Gottes, die zum Leuchten gebracht werden
sollen: Denn unsere Zeit fragt mit einer noch
nie gehorten Eindringlichkeit und mit einem
ungeheuren Ernst nach Gott, nach dem, der
auch der hentigen Zeit seine Gnade verhei-
fien hat — wenn nur die Christen ihre Auf-
gaben erkennen.

Nun ist fiir Balthasar das Hauptkennzei-
chen der Neuzeit die gewandelte Stellung
des Menschen zur Natur. Der Mensch greift
heute selber in den Kosmos ein und prigt
ihm seinen Willen auf. Er steht nicht mehr
in der Welt, er geht nicht mebr in ihr auf,
sondern steht ihr gegeniiber. Die Einord-
nung in die den Menschen umfassende und
ihm ibergeordnete Natur ist der mathema-
tisch-technischen Bewdltigung und Beherr-
schung der Natur gewichen.

So findet der Mensch sich selber. Er findet
sich als den, auf den die Welt zulduft und
der seinem leiblichen Ursprung nach aus der
Welt entwachsen ist. Er begreift sich als die
geheime Entelechie der gesamten Weltent-
wicklung. Er ist die Mitte der Welt. Unter
ihm liegt die gesamte Schépfung, ihm zu
Diensten. Uber sich hat er nichts mehr als
Gott. Das macht ihn zum Kénig der Schép-
fung.

Aber der Kénig hat zu dienen. Herrscher-
licher Dienst an der Welt, sie entfaltend und
Gott als Opfer darbringend, das ist die der
gewandelten Stellung des Menschen zur Na-
tur entsprechende Haltung und Wiirde. Da-
mit ist ein newes Ethos im Kommen: Das
niichterne, ernste, kithle Ethos des wissen-
schaftlichen und technischen Zeitalters, das
sich nichts vormachen 148t und anderen
nichts vormachen will. Ein Geist der Equipe,
des Team, der Zusammenarbeit, nicht mehr
die einsamen Genialititen vergangener
Epochen. Das wird sich auch in einer ge-
wandelten Askese zeigen missen. Sie kann
nicht mehr spiritualistische Weltabkehr sein,
sondern Verzicht als Selbst-Beherrschung
dessen, der Konig geworden und als Konig
mit seiner Welt untrennbar verbunden ist.

Der verinderten Stellung des Menschen
zum Kosmos stellt Balthasar eine verdnderte

Literaturbericht

Stellung z2u Gott gegeniiber. Die Welt
scheint sich nicht mehr um Gott zu kiimmern.
Sie redet nicht von ihm. Sie schweigt ihn tot,
und wenn sie ihn nennt, klingt es hohl und
leer. Dem liegen viele Ursachen zugrunde.
Sie laufen alle in dieselbe Richtung: Goit
riicht immer mehr in die Ferne. Die Objek-
tivationen des Religiosen in der Welt sind
verschwunden. ITmmer mehr wird die Welt
als ein in sich gerundetes Ganzes begriffen,
in das Gott nicht dauernd durch ,Wunder®
eingreift. Uberdies hat man die Endlich-
keit der Natur erkannt, ihre Relativitit, die
Grenzen der irdischen Erscheinungsformen.
Sie erscheinen nicht mehr als tragendes und
ausdrucksvolles Gefafl fiir den transzenden-
ten Gotteshegriff. Und was sich selbst als
Atheismus interpretiert, ist letztlich nur die
Erfahrung, daf Gott nicht als Teil — und
sei es auch der hochste — in dieses Weltbild
hineingehort.

Damit er6ffnet sich fir Balthasar die po-
sitive Sicht. Er zeigt, wie sebr unsere Zeit
in den Blick bekommen hat, dafl Gott der
ganz Andere ist; daf der Kosmos nicht bruch-
los an seinen Réndern in das Géttliche iiber-
geht; daBl Gott ,iiber alles, was aufler ihm
ist und gedacht werden kann, unaussprech-
lich erhaben ist“ (Vat. Denz. 1782); dafl kein
menschliches Wort das Geheimnis Gottes
ausschopfen kann. Der Mensch ist aufge-
taucht aus der Umbhiillung und der Gebor-
genheit der Natur. Jetzt steht er im kélteren,
einsamen Raum. Einsam vor dem einsamen
Gott. Nichts kann ihn mehr befriedigen als
Gott. Alle endlichen Werte liegen unter
ihm, iiber alles Geschaffenc ist er hinausge-
wachsen. Unausweichlich ist er vor die Ent-
scheidung gestellt. Er kann sich nicht mehr
hinter der Welt und ihren Géttern und Na-
turdimonen verstecken. Nur eines kann er
noch anf seiner Flucht vor Gott: Die Ent-
scheidung zu ignorieren suchen. Das ist das
wahre Gesicht der Gottlosigkeit der heutigen
Zeit. Sie ist nur Maske, hinter der sich die
Frage nach Gott verbirgt. ,Gerade weil er
zum technischen Menschen herangereift ist
und kein anderes Haus mehr hat als seine
eigene Zerbrechlichkeit, ist er zum religio-
sen Menschen schlechthin pradestiniert” (47).

Herrscherlicher Dienst an der Welt —
einsam vor der Majestat des immer gréfe-
ren Gottes, diese beiden Haltungen mdchte
Balthasar besonders betont wissen. Und wir
meinen, dafl gerade in dieser Sicht aus dem



Literaturbericht

Angebot der Zeit etwas Christliches zu ge-
stalten ist.

Dienst an der Schopfung ist ja ein ur-
springliches christliches ldeal, schon vom
Schopfergott dem Menschen als Aufgabe
zugewiesen. Heute haben wir ein neues Ge-
spiir dafiir bekommen. Man wird aber in
unserer technischen Zeit nicht den Uber-
schwang vergangener Jahrhunderte erwar-
ten diirfen, nicht den Enthusiasmus des Ba-
rock, nicht die mystische Glut des Mittelal-
ters. Die Verantwortung eines Mitgestalters
der Welt wird dem menschlichen Antlitz
einen herben, ernsten Zug geben. Es wird
niichterner, phrasenloser, wortloser erschei-
nen. Aber das verhaltene Pathos des sich
an seine Aufgabe hingebenden Dienstes
wird den Menschen beseelen und ihn zu
einem Heroismus der Tat befdhigen, zu dem
sich heute wieder die Tore auftun.

Dazu das ,Pathos des je grofleren Gottes®,
wie es Balthasar nennt, das bei Ignatius von
Loyola lebte und bei Johannes vom Kreuz.
Nur die von diesem Ganz-anders-Sein Got-
tes im Innersten ergriffenen Christen wer-
den fahig sein, den heutigen Atheisten ihre
eigene Daseinserfahrung ohne Kurzschlufi
zu deuten. Wir miissen ausgrofierer Tiefe ent-
brennenzu Gott, unbedingter, verschwiegener,
verzehrter, in weniger auffallenden Gebir-
den und Hingabeformen, in einer Verhal-
tenheit, die das Zeichen der Wahrheit ist,
einer flammenden Hingabe, die jubelnd die
Welt dem immer gréfleren Gott zum Opfer
bringt. Oder, wie Balthasar sagt: ,Daf} Gott
je hoher aufragen mufl iiber dem heute
héher gestellten Menschen, und daf} der so
erhShte Mensch tiefer niederfallen mufl vor
diesem ins Unendliche héher aufragenden
Herrn: das ist der Gehalt dieser Zeit* (150).

Aber wir diirfen nicht vergessen, daf Gott
diese Welt in der Menschwerdung seines
Sohnes zu der seinigen gemacht hat. Daf} er
nicht nur im Aufschwung {iber diese Welt
hinaus gefunden werden will, sondern auch
in den demiitigen Dingen dieser Schipfung,
die jetzt dem Menschen zu Fiilen liegen.
Vielleicht ist heute eine Zeit gekommen,
wo der Christ beides in einem kann: Sich
hingeben an den ganz anderen Gott des jen-
seitigen Lebens, und mit einer ganz neuen
Kraft und Innigkeit diese Welt lieben —
weil er weif, daf8 Gott sich auch in dieser
Welt finden lassen kann.

469

Das wird offenbar im Geheimnis der
Menschwerdung Gottes. Die menschliche Er-
scheinung Christi ist ja nicht ein Hinwelis,
ein ,Signal® der ,hinter” und ,iber ihr al-
lein zu suchenden unsichtbaren, schweigen-
den, absoluten Unendlichkeit Gottes. Der
Mensch Christus ist die Sichtbarkeit des un-
sichtbaren Gottes selber. Weil Gott Mensch
wurde, ist das ,Pathos des je groferen Got-
tes ein Pathos der immer gréferen Hin-
gabe an den Sohn Gottes im Fleisch dieser
Erde.

Darum wire die Gottesfrage des heutigen
Menschen nicht mit dem letzten Ernst ge-
stellt, wenn man nicht auf Christus hinwie-
se, in dem Gott aller Frage des Menschen
mit der Antwort seiner Liebe zuvorgekom-
men ist. Balthasar betont dabei die erls-
sende Kraft des Karsamstagserlebens des
Herrn. Mit Recht, denn mit seinem Abstieg
in die Unterwelt erfuhr der Sohn Got-
tes die letzte Verlorenheit und Einsam-
keit des Todes. Er durchlitt alle Verlassen-
heit und alle Nichte der Welt, aber er
hat sie in sein ewiges Leben hinein erlgst.
Seitdem ist alle Not des Menschen umfangen
von seiner Liebe. Keine Nacht kann so fin-
ster sein, daf nicht auch in ihr sein Licht er-
strahlte, keine Verlassenheit so einsam, daf}
nicht er in ihr verborgen wire.

Die Welt ist heute zu einem ganz neuen
Bewufltsein der Solidaritidt aller im letzten,
entscheidenden Schicksal erwacht. Aber in
der sich so bildenden Einheit der Welt hat
Gott noch keinen Platz. Er scheint verges-
sen zu sein. Der Christ steht inmitten dieser
gottfernen Welt. Was soll er tun? Klagen
iiber die Didmonie und Bosheit der Zeit?
Sich auflehnen? Fliehend sich absperren in
behiitete Raume? Das wiirde keinem niit-
zen ... Die Verheilung Gottes hat nur der
Weg, den der Sohn Gottes gegangen ist: Der
Weg der liebenden Hingabe an die Verfi-~
gungen Gottes. Die Gottesferne der Zeit wird
auch auf dem Christen lasten und ihm An-
teil geben an dem Schicksal des Herrn. Aber
seit Christus von den Toten erstand, ist
Nachfolge Christi immer auch Nachfolge des
verklirten Herrn, der jeder Zeit seinen
Frieden und das Bewufltsein seiner Nihe
schenkt. ,Seht, ich bin bei euch alle Tage
bis ans Ende der Welt“.

Wolfgang Scibel S. ].





