
BUCHBESPRECHUNGEN 

Una Sancta 

Karrer, Otto: Um die Einheit 
der Christen. Frankfurt/Main, Jo- 
sef Knedit, 1953, 228 S., Ln. DM 8.80. 

Otto Karrer disputiert in seinem Buch 
•Um die Einheit der Christen" mit drei 
zeitgenössischen evangelischen Theologen, 
die sich zum Problem des Amtes in der Kir- 
che geäußert haben. Er setzt sich auseinan- 
der mit der Schrift von E. Brunner •Miß- 
verständnis der Kirche", mit dem Buch von 
H. von Campenhausen •Kirchliches Amt und 
geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahr- 
hunderten" und endlich mit dem Werk von 
O. Cullmann •Petrus". Mit großer Genauig- 
keit referiert K. zunächst die These seiner 
theologischen Gegner. Diese werden dann 
sorgfältig geprüft und in wesentlichen Stük- 
ken korrigiert. Es ist hier nicht der Ort, die- 
se Disputation darzustellen und kritisch zu 
beleuchten. Es sei nur gestattet, einige Be- 
merkungen zur Methode dieser Auseinander- 
setzung zu machen. Die Disputierenden bei- 
der Parteien bewegen sich, wenn wir recht 
sehen, im Schema einer philologisch-histori- 
schen Untersuchung. Selbstverständlich hat 
diese Methode nicht nur ihre Gültigkeit, 
sondern ist auch unabdingbar notwendig. 
Und doch erscheint sie vom Ganzen einer 
theologischen Untersuchung her zu einseitig. 
Sie berücksichtigt nämlich nicht alle Aspekte 
des zu interpretierenden Phänomens. Das 
allumfassende hermeneutische Prinzip der 
Exegese in der Kirche ist ihr Leben selbst, 
insofern dieses eine erkenntnishafte Seite 
hat. Die Kirche wächst geschichtlich in ihr 
Selbstverständnis hinein, wobei sie in statu 
viatoris die geoffenbarte Wahrheit, auch 
diejenige, welche sie über ihr eigenes Wesen 
empfangen hat, verstehend nie ganz einge- 
holt. Von diesem geistgewirkten Selbstver- 
ständnis her vermag sie die Texte, die von 
ihrem Ursprung und von ihrer ursprüngli- 
chen Gestalt handeln, adäquater zu begrei- 
fen als ein Forscher, der sozusagen nur mit 
dem Blick des Philologen und des Histori- 
kers ebendieselben Texte studiert. Die Be- 
gründung dieser These müßte in einer theo- 
logischen Erkenntnislehre geleistet werden. 

H. Wulf S. ]. 

Bouyer, L.: Du Protestantis- 
me d VE glis e (Collectio •Unam 
Sanctam" 27). Paris, Editions du Cerf, 
1954, XI und 251 S. 

Unter den mannigfachen Büchern, in de- 
nen ehemalige evangelische Theologen ihren 
Weg zur katholischen Kirche schildern, ist 
dies zweifelsohne eines der interessantesten 
und bedeutendsten. Bouyer war bis zu sei- 
ner Konversion am 17. Dezember 1939 luthe- 
rischer Vikar in der Pfarrei von St. Marcel 
in der Rue Pierre Nicole von Paris. Der 
Weg zur katholischen Kirche führte über 
jene Kreise des französischen Katholizis- 
mus, die sich um die ökumenische Frage und 
um die Probleme der liturgischen Erneue- 
rung in der Seelsorge bemühen. Nach sei- 
nem Obertritt schloß sich B. dem Oratorium 
des hl. Philipp Neri an. Seit einigen Jahren 
ist er Professor am Institut Catholique von 
Paris. Im geistigen Leben der französischen 
Kirche nimmt er durch seine vielen und viel- 
seitigen wissenschaftlichen Veröffentlichun- 
gen (aus Dogmatik, Dogmengeschichte, Kir- 
chengeschichte, Liturgie) eine führende Stel- 
lung ein. Kein Wunder, daß dies Buch, in 
welchem er eine theologische Begründung 
seiner Konversion gibt, hüben wie drüben 
viel beachtet wird. 

B. versteht dies Buch als ein Zeugnis, das 
er vor seinen ehemaligen Glaubensgenos- 
sen abzulegen hat. So sehr dies Zeugnis auch 
ganz persönlich gemeint ist, so tritt das 
Autobiographische doch fast völlig zurück. 
Vielmehr geht es ihm um die Ideen, oder 
richtiger die geistigen Wirklichkeiten in den 
beiden Konfessionen. Mit allem Nachdruck 
betont B., daß er im Grunde die Religion 
seiner Kindheit und Mannes jähre nie ver- 
lassen hat. Vielmehr ist ihm bei dem Bemü- 
hen, die Fundamente des eigenen Glaubens 
aufzudecken, deutlich geworden, daß der 
Protestantismus ein komplexes Gebilde von 
zwei durchaus gegensätzlichen Tendenzen 
ist. Da ist einmal der Protestantismus als 
geistliche Bewegung echt biblischen Geprä- 
ges und zum andern der Protestantismus 
als Institution oder richtiger als Gemisch von 
Institutionen, die ebenso sehr untereinander 
wie zu der alten Kirche in Gegensatz stehen. 
Es war ein tragischer Irrtum, der die geistlich- 
protestantische Bewegung aus der Einen Kir- 
che herausgeführt hat. Zu dieser einen Kir- 
che zurückzukehren heißt darum nicht, etwas 
von der echt christlichen Substanz jener Be- 
wegung preisgeben, sondern diese von ihrer 
späteren, zufälligen Überkrustung läutern 
und zu voller Entfaltung führen. 

In diesem Sinne bietet das Buch in der 
ersten Hälfte (Kap.  1•6, S.  1•144)  eine 



Buchbesprechungen 471 

Darlegung der positiven Prinzipien der re- 
formatorisdien Theologie und Spiritualität: 
die Lehre von dem Primat der Gnade und 
von der Souveränität Gottes, von der Recht- 
fertigung durch den Glauben und von der 
persönlichen Religiosität und endlich von der 
souveränen Autorität der Heiligen Schrift. 
All dies wird nicht in seiner theologischen 
Abstraktheit geschildert, sondern so wie es 
in der Verkündigung, im Kirchenlied und in 
der Frömmigkeit der evangelischen Gemein- 
de lebendig ist. Hier wird vor allem der 
katholische Leser, der bemüht ist, das reli- 
giöse Anliegen der getrennten Brüder besser 
zu verstehen, viel lernen können. Auf der 
anderen Seite wird man fragen dürfen, ob 
der Versuch, das Urkatholische dieser po- 
sitiven Prinzipien des Protestantismus dar- 
zutun, wirklich gelungen ist. Man hat dies 
Bedenken katholischerseits bereits bzgl. des 
•sola gratia" geltend gemacht (vgl. Herder- 
korrespondenz 9 [1954/55] 365 f.). Immerhin 
kann man zugunsten des Verf. geltend ma- 
chen, daß ja auch der evangelische Theo- 
loge W. von Löwenich (Der moderne Katho- 
lizismus [Witten 19563] 22/28) im Grunde 
eine ähnliche Position vertritt • freilich, 
deshalb auch bei seinen eigenen Glaubens- 
genossen energischen Widerspruch findet. 

Der zweite Teil des Buches (Kap. 7•10, 
S. 145•236) will dartun, daß die negativen, 
antikatholischen Elemente des Protestantis- 
mus, nicht seinem Wesen entspringen, ge- 
schichtlich gesehen zufällig und deshalb 
durchaus von ihm ablösbar sind. Für diese 
tragische Überwucherung der positiven Ele- 
mente macht B. (ähnlich wie J. Lortz in sei- 
nem bekannten Werk) vor allem den Nomi- 
nalismus haftbar. In der nominalistischen 
Theologie des Spätmittelalters seien prak- 
tisch schon all die Verzeichnungen der ur- 
christlichen Lehre (forensische Rechtferti- 
gungsidee, Trennung von Glaube und Wis- 
sen, Übersteigerung der Transzendenz Got- 
tes, Opposition von Schrift und Tradition) 
vorweggenommen gewesen. Wolle der Pro- 
testantismus also von dieser Belastung durch 
den Nominalismus frei werden, bleibe ihm 
nur der Durchbruch in die katholische Kirche, 
von der er sich vom Wesentlichen her gese- 
hen ohne wirklichen Grund getrennt habe. 

Es ist verständlich, daß man protestanti- 
scherseits gegen diese Trennung der posi- 
tiven und negativen Elemente protestiert 
und von einer voreiligen Vereinfachung der 
Probleme gesprochen hat (vgl. Zeitwende 
26 [1955] 267•269). Auch katholischerseits 
hat man (vgl. die oben genannte Bespre- 
chung in der Herderkorresp. 365•367) ge- 
gen die von B. versuchte Methode einer öku- 
menischen Pastoral Bedenken geltend ge- 
macht. Gleichwohl verdient das Buch ernste- 

ste  Beachtung  und  eifriges  Studium (vgl. 
Etudes Bd. 284 [1955] 109•114. 

H. Backt S. J. 

Schlier, Heinrich: Die Zeit der 
Kirche. Exegetische Aufsätze und 
Vorträge, Freiburg 1956, Herder, VIII 
und 314 S., Ln. DM 22,•. 

Mit der Veröffentlichung einer Auswahl 
seiner Aufsätze aus den letzten 25 Jahren 
will der Vf. die Entscheidung verdeutlichen, 
die er gerade als Theologe zu fällen hatte: 
seinen Übertritt zur katholischen Kirche: 
Darum ist die Thematik der 21 Aufsätze be- 
stimmt von den Fragen, die die kirchliche 
und theologische Situation der Zeit gestellt 
hat. Die Antwort, die Schlier vor allem in 
den Paulusbriefen findet, kreist letztlich um 
einen einzigen Grundgedanken. Es ist der 
Grundgedanke des Epheserbriefes: 

Jesus Christus, in dem der ewige Liebes- 
wille Gottes zu einer Schöpfung offenbar 
wird, öffnet dem in sich verfangenen Den- 
ken und Tun der Welt einen neuen Zugang 
zu Gott und eint die Menschheit aus Juden 
und Heiden in seinem Kreuzesleib. Mit sei- 
ner Auferstehung ist die Weltgeschichte in 
ihre Endzeit eingetreten. Nur noch eine kur- 
ze Spanne Zeit trennt sie von der Wieder- 
kunft des Herrn • die Spanne Zeit, in der 
die Welt heimgeholt werden soll zu Gott 
durch die Kirche: Die •Zeit der Kirche". In 
der Kirche findet das Werk Christi seine 
Ausweitung in das All. Sie ist die Greifbar- 
keit des in der Geschichte schon gegenwär- 
tigen Endes und der neue Lebensraum der 
einen Menschheit, wo sie sich in der Freiheit 
der Liebe sammeln soll zum •Reich Christi 
und Gottes" (Eph 5, 5). Das Zeichen dieser 
Weltsituation ist das apostolische Kerygma, 
das Dogma, das dieser Welt • im Gegen- 
satz zu aller menschlichen •Sophia" • ihre 
Auslegung von Gott her gibt und den Ge- 
horsam des Glaubens fordert. Es gibt also 
in dieser Kirche das dieses Kerygma verkün- 
dende Amt und die apostolische Sukzession. 
Es gibt das Sakrament als Vollzug der Heim- 
holung der Welt, das nicht nur Wort ist, 
sondern wirksames Zeichen, in dem das die 
neue Weltsituation begründete Ereignis des 
Todes und der Auferstehung des Herrn pro- 
klamiert wird. 

Der Gehalt des Buches zeigt mit einer er- 
staunlichen Plastizität, wie hier einem su- 
chenden und fragenden Exegeten das Neue 
Testament selber den Weg zur Kirche ge- 
wiesen hat. Gewiß trägt alles den Charakter 
des Weges an sich, und manches, was am 
Beginn des Weges steht, würde der Vf. heu- 
te vielleicht etwas anders sehen. Aber das 



472 Buchbesprechungen 

ändert nichts an der hohen Qualität des 
Werkes und der grundsätzlichen Richtigkeit 
seiner Ergebnisse. Stellvertretend für vieles, 
was wegen der Enge des Raumes nicht ge- 
sagt werden kann, seien zwei Vorzüge be- 
sonders hervorgehoben. 

Der erste betrifft die behutsame und sorg- 
fältige Art, wie Schlier an die Texte heran- 
geht. Er referiert nicht nur, er liest auch 
nicht schon vorher fertige Antworten hinein. 
Sachlich, eindringlich befragt er die Quellen 
nach der Wahrheit. Dabei findet er oftmals 
Vergessenes, zu sehr in den Hintergrund 
Gedrängtes, weist er auf Dinge hin, die 
noch nicht genügend bedacht worden sind, 
und auch dort, wo er längst Bekanntes sagt, 
sagt er es in neuer Weise. In diesen Studien 
wird wahre Bibeltheologie getrieben. Sie be- 
stätigen von neuem, was in der Enzyklika 
•Humani generis" gesagt wurde: daß die 
Heilige Schrift eine noch längst nicht ausge- 
schöpfte, weil unerschöpfliche Quelle von 
Schätzen der Wahrheit ist (Dz 3014). 

Der zweite Vorzug des Sammelbandes ist 
mehr inhaltlicher Art: Schlier betont mit 
neuer Eindringlichkeit die zentrale Stellung 
des Geheimnisses Christi. Das Handeln Got- 
tes an uns in Christus bildet für ihn das 
große Ereignis, auf das die ganze Mensch- 
heitsgeschichte bezogen werden muß und 
von dem aus das ganze Dasein seinen Sinn 
erhält. • Der katholische Leser, der dem Vf. 
in seinen Auseinandersetzungen mit der 
evangelischen Theologie und in seinem Rin- 
gen um die volle Wahrheit der neutesta- 
mentlichen Botschaft folgt, wird eine unge- 
wöhnliche Vertiefung seines Wissens um das 
Geheimnis Christi erfahren. 

W. Seibel S. ] 

Baumann, Richard: Fels der Welt. 
Kirche des Evangeliums und Papsttum. 
Katzmann-Verlag Tübingen, 1956. 452 
S., Ln. DM 22.80. 

Dieses Buch ist mit Herzblut geschrieben, 
eine confessio im vollsten Sinn des Wortes. 
Sein Verf. war ein Viertel Jahrhundert im 
evangelischen Pfarramt tätig. Einer, der 
vollständig dem Wort Gottes verfallen ist, 
in dieser Hinsicht echter Schüler Martin Lu- 
thers, der aber über diesen in seiner Treue 
zum Wort Gottes hinauswächst. Vielleicht 
möchte ihn mancher Leser einer zu unbe- 
dingten Wahrheitsliebe zeihen, diktierte 
nicht jedes seiner Worte eine glühende Liebe 
zur Kirche • zu seiner Kirche, die er nur als 
Teil der einen apostolischen Kirche kennen 
will • und zu seinen Brüdern im Amt. So 
heißt es S. 173f.: •Gerade wenn er kritische 
Worte gebrauchen muß, weiß sich der Ver- 
fasser an die Warnung des Apostels erin- 
nert: ,Worin du einen andern richtest, ver- 

dammst du dich selbst; sintemal du eben- 
dasselbe tust, was du richtest' (Römer 2). 
Statt ,tust' • ,getan hast' in den 25 Jahren 
der Ausübung evangelischen Predigtam- 
tes. Ich habe den Text dieser und der 
verwandten Perikopen [gemeint sind die 
Primatstellen in Mt 16 und Joh21] nicht 
nach ihrem Kern gepredigt. Das war nicht 
Verkündigung zu nennen ... Ich habe Tau- 
senden von Hörern die Wahrheit vorent- 
halten." 

Adolf Schlatter und Karl Heim streuten 
schon den später fruchttragenden Samen in 
das Herz des jungen Tübinger Theologen; 
und die Frucht kam zur Reife in den Stür- 
men des deutschen Kirchenkampfes. Man 
spürt es aus der Darstellung dieser schwie- 
rigsten Periode der neueren evangelischen 
Kirchengeschichte und der darauffolgenden 
Zeit der Weltkirchentage mit all ihren Tie- 
fen und Höhen noch heraus, daß sie für den 
Verf. nicht nur dürre Geschichte ist, weil sie 
erlebtes Geschehen war (IV. Teil). Um so 
mehr wird man ihm die Berechtigung zuge- 
stehen müssen, daß er bei aller Anerken- 
nung des Positiven: des Ringens um Kir- 
chenverfassung und Kirchenrecht, um Einheit 
und Weltweite, den Finger auch auf Halb- 
heiten und Inkonsequenz legt. Das Bangen 
um seine Kirche machte ihn bereit für die 
Erkenntnis, die ihm schließlich aus der Hei- 
ligen Schrift aufleuchtete: der Primat des 
Papstes ist nach Mt 16 und Joh 21 gött- 
lichen Rechts und von unbegrenzter Dauer. 
In seinem ersten bedeutenden Werk (•Des 
Petrus Bekenntnis und Schlüssel", Schwaben- 
verlag, Stuttgart) hat er den Beweis dafür 
erbracht. Für diese Wahrheit ließ er sich 
seines Amtes entheben und wurde schließ- 
lich (1953) in einem Lehrzuchtverfahren ver- 
urteilt. 

Der erste Teil des vorliegenden Buches 
will die Begründung dieser Wahrheit ver- 
tiefen und festigen durch Heranziehung be- 
deutender evangelischer Theologen (wie Th. 
Zahn, B. Weiß, Strack-Billerbeck, E. Klo- 
stermann, J. Schniewind, W. Michaelis, C. 
Weizsäcker, J. Jeremias u. a.), die trotz ihrer 
konfessionellen Gebundenheit mehr oder 
weniger vollkommen den Primat Petri leh- 
ren und teilweise auch seine Fortdauer • 
wenn auch nur ansatzweise • als gottge- 
wollt und notwendig erscheinen lassen. Der 
zweite Teil bringt allem Anschein nach ein 
Hauptanliegen des Buches zur Sprache • 
darum wird der katholische Leser hier ihn 
ermüdende Längen verzeihen müssen •: 
Die Lehre vom Primat gehört unbedingt in 
die Verkündigung hinein, wenn sich der 
Prediger nicht einer Verkürzung des Wortes 
Christi schuldig machen will. Das wird aus 
den Grundsätzen bedeutender, meist noch 



Buchbesprechungen 473 

lebender evangelischer Homiletiker aufge- 
wiesen. Der dritte Teil befaßt sich mit der 
Haltung Martin Luthers zur Primatsfrage. 
Hat ihn der Reformator zunächst auch nach 
dem Thesenanschlag noch gelten lassen, so 
wurde er leider • schon von Joh. Eck • 
mehr und mehr in eine verbissene Gegner- 
schaft abgedrängt: Petrus ist schließlich für 
ihn nur noch Stück des Felsens, die ihm zu- 
geschriebene Gewalt wird zur Gewalt der 
christlichen Gemeinde. • Erst im fünften 
Teil, der für sich allein das Buch schon le- 
senswert macht, kommt der Verf. selbst 
eigentlich richtig zu Wort. Er zeigt darin die 
vielen positiven Stimmen und Tendenzen in 
der evangelischen Kirche von heute auf und 
drängt auf Konsequenz. 

Dem Buch möchte man auch unter katho- 
lischen Geistlichen eine große Verbreitung 
wünschen, obwohl es sich zunächst nur an 
Protestanten wendet; nicht weil es als ein 
ergiebiges Arsenal von leicht zu schleifenden 

Waffen gegen die gar oft allzu fremd ge- 
bliebenen Brüder ,auf der anderen Seite' 
dienen könnte, sondern weil es Verständnis 
gewinnen hilft für das harte und jedenfalls 
weithin ungeheuer ehrliche Ringen um die 
Einheit. Der Verf. bemüht sich um die Zu- 
sammenführung der Bekenntnisse unter dem 
Primat Petri. Die Kraft dazu gibt ihm sein 
Glaube, der so stark ist, daß er, vom Worte 
Christi aufgerufen, es auch wagt, mit seinem 
Herrn,extra castra' zu gehen. Deshalb weiß er 
auch so sicher, daß Petrus als guter Hirte aller 
Getauften • soweit er nur kann, ohne sich 
selbst von Christi Auftrag zu trennen •, der 
,anderen Seite' entgegenkommen wird. • 
Uns wird das Buch zumindest von einer 
schuldhaften und verantwortungslosen Un- 
wissenheit und Unbekümmertheit um die 
manchmal allzu vereinfacht gesehenen Pro- 
bleme der Wiedervereinigung befreien, wird 
uns mahnen zu Gebet und Opfer. 

Jos. Grotz S. J. 

Frömmigkeitsgeschichte 

Vermeulen, A. ].: Th e semantic 
development of Gloria in 
early • Christian Latin (Latinitas 
Christianorum Primaeva: Studia ad ser- 
monem latinum Christianum pertinen- 
tia XU). Nijmegen, Dekker en van de 
Vegt 1956, XXII u. 243 S. 

Die vorliegende Nymwegener Doktorar- 
beit entstammt der von Prof. Jos Schrijnen 
gegründeten und von Prof. Christine Mohr- 
mann weitergeführten Arbeitsgemeinschaft 
für das Studium der altchristlichen Sonder- 
sprache. Wegen der zentralen Bedeutung 
von •gloria" im altchristlichen Latein ist das 
Werk eine vorzügliche Einführung in die 
Begegnung der antiken und der frühchrist- 
lichen Gedankenwelt im Bereich des christ- 
lichen Vollkommenheitsideals der Jahre 200 
bis ungefähr 450. Es stützt sich auf die für 
das altchristliche Latein repräsentativen 
Schriftsteller, namentlich auf Tertullian, Cy- 
prian, Ambrosius, Augustin und Leo, dazu 
auf die Sprache der bildenden Kunst, die 
den Vorstellungen der einfachen Christen 
besonders nahesteht. 

Ausgangspunkt der Erörterungen des Vfs. 
bildet die Tatsache, daß der biblische Ka- 
bod- und Doxa-Begriff in den altlateini- 
schen Bibelübersetzungen und in der Vul- 
gata fast ausschließlich mit •gloria" wieder- 
gegeben wurde. In kritischer Auseinander- 
setzung mit den darüber erschienenen Stu- 
dien wird im 1. Kapitel der Inhalt des bibli- 
schen Doxa-Begriffes beschrieben als •die 
leuchtende Erscheinung Gottes in seiner 
Macht und Majestät und des Menschen Teil- 

nahme daran". Aus dieser Beschreibung geht 
klar hervor, daß durch die Übersetzung dem 
lateinischen •gloria" ein Kreis neuer Bedeu- 
tungen zugeführt wurde, die aber zuerst 
noch dem Verständnis der meisten Christen 
verborgen blieben. 

Im zweiten Kapitel wird nämlich aus den 
Quellen gezeigt, wie die Christen, im An- 
schluß an die mit •gloria" angedeutete rö- 
mische Ruhmesidee, auch das biblische •glo- 
ria" vor allem als Ruhm verstanden: im Ge- 
gensatz zu den Heiden aber als Ehre in Got- 
tes Augen und im Kreis der Brüder. Maßge- 
bend war dabei das Vollkommenheitsideal 
jener Tage, das sich an dem Heldentum der 
Märtyrer inspirierte, die durch ihre Leiden 
und ihren Tod den ruhmvollen Sieg über 
Welt und Teufel erkämpften. In der durch 
diesen Sieg erworbenen Herrlichkeit bei Gott 
erscheint die erste Verbindung zum bibli- 
schen Doxa-Begriff. 

Unter den Ursachen, die diesen biblischen 
Begriff der Herrlichkeit Gottes nach der 
Verfolgungszeit wieder in den Vordergrund 
stellten, werden im dritten Kapitel vor allem 
die durch den arianischen Streit hervorge- 
rufene theologische Entwicklung und die 
durch den Sonnenkult bedingte Lichtsym- 
bolik genannt. Allerdings ist eine gegensei- 
tige Beeinflussung des biblischen Doxa-Be- 
griffes und der christlichen Ruhmesidee fest- 
zustellen. Es sind also um die Mitte des 
fünften Jahrhunderts im Begriff der •glo- 
ria Christi", die mit besonderer Betonung 
der •gloria Dei" gleichgesetzt wird, drei 
Aspekte zu unterscheiden: Ruhm, Licht und 
Macht, einigermaßen zusammengefaßt in der 



474 Buchbesprechungen 

Königsidee, die in der Literatur und der 
Ikonographie der theodosianischen Zeit auf- 
fallend hervortritt. Der am wenigsten bibli- 
lische Aspekt des Ruhmes in der altchristli- 
chen •gloria" geht auf die Entwicklung im 
lateinischen Westen zurück. 

Die klar aufgebaute und in den einzelnen 
Abschnitten immer gut zusammengefaßte 
Arbeit des Vfs. scheint uns von großer Be- 
deutung für die Geschichte des christlichen 
Vollkommenheitsideals und ein wertvoller 
Beitrag zum Gespräch der Autoren über den 
Inhalt der •gloria Dei". In dieser Beziehung 
fehlt der Untersuchung leider noch eine 
theologisch-philosophische Vertiefung des 
Ehrbegriffes im Sinne von Offenbarung 
bzw. Anerkennung Gottes in seiner umfas- 
senden sozialen Bedeutung. Sie hätte wohl 
auch eine größere Kontinuität zwischen dem 
für die Obersetzung gewählten lateinischen 
•gloria" und der biblischen Herrlichkeit 
Gottes aufgewiesen und den Gegensatz mit 
Steinheimers Thesen (S. 23) in gebührender 
Weise geschwächt. Midi. Marlet S. J. 

Lorie, L. Th. A., SJ.: Spiritual 
Terminology in the Latin 
Translations of the Vita An- 
tonii (Latinitas Christianorum Primae- 
va, 11). Nijmegen, Dehker u. van de 
Vegt N. V. 1955. XV u. 180 S., fl. 8.90. 

Es ist bekannt, welche Fortschritte die Er- 
forschung der frühen Mönchsfrömmigkeit 
seit einigen 30 Jahren gemacht hat. Das 
ist nicht zuletzt ein Verdienst der Philologie, 
die ihre an den klassischen Autoren gesam- 
melten Erfahrungen und bewährten Metho- 
den in den Dienst der Erhellung der früh- 
christlichen Sprache gestellt hat. Eines der 
frühesten Zentren dieser Studien hat sich in 
Nymwegen unter der Führung der bekann- 
ten Philologin Chr. Mohrmann entwickelt. 
Die vorliegende Arbeit stammt aus dieser 
Schule. Verf. bemüht sich um die Aufhellung 
der sich rasch entwickelnden frühmonasti- 
schen Terminologie im lateinischen Westen. 
Den Ausgangspunkt bilden die beiden, dem 
4. Jahrhundert entstammenden Übersetzun- 
gen der Vita Antonii des hl. Athanasius. 
Wiewohl die beiden Übersetzungen zeitlich 
noch recht nahe beisammen liegen, lassen 
sich doch recht aufschlußreiche Eigentümlich- 
keiten im Gebrauch bestimmter Termini 
nachweisen. Zur Vervollständigung des Bil- 
des zieht L. jeweils noch andere frühmona- 
stische Autoren bis hinauf zu Augustinus und 
zur Benediktsregel mit hinzu. Auf diese 
Weise vermag er einen hochinteressanten 
Einblick in den Entwicklungsprozeß der mo- 
nastischen Sprache zu geben. Ein Beispiel 
möge   das   verdeutlichen:    Das   griechische 

•monasterion" bedeutet bei Athanasius noch 
•Einsiedelei", wie es der Etymologie auch 
entspricht; im gleichen Sinn wird es auch in 
den beiden genannten Übersetzungen aufge- 
faßt. Aber bereits beim späten Hieronymus 
bekommt das Wort die uns heute geläufige 
Bedeutung von •Kloster". Immerhin kennt 
Hieronymus wie auch Cassian die ursprüng- 
liche Bedeutung auch noch. Aber bei Bene- 
dikt ist sie ganz verdrängt. Ähnliche Ent- 
wicklungen zeigen die Ausdrücke •Mönch", 
•Bruder", •Askese" und noch viele andere. 
Sie werden in wachsendem Maße zuFachaus- 
drücken des mönchischen Lebens. Wichtig ist 
dabei die Feststellung, daß bisweilen Ter- 
mini, die (wie •heilig", •Bruder" usw.) ur- 
sprünglich zur Bezeichnung aller Christen 
verwandt wurden, mehr und mehr auf die 
Mönche eingeschränkt werden. So spiegelt 
sich in der Sprache ein innerkirchlicher Pro- 
zeß • ganz entsprechend dem allgemeinen 
Prinzip der Linguistik, wonach die Sprache 
ein eminent soziales Geschehen ist. • Es 
wäre zu wünschen, daß nach dem Muster 
der vorliegenden Studie uns noch viele ähn- 
liche Untersuchungen zum frühen Mönchtum 
geschenkt würden. H. Backt S. J. 

Schrader, Marianne und Führkötter, 
Adelgundis, Benediktinerinnen der Ab- 
tei St. Hildegard, E bin gen: Die Echt- 
heit des Schrifttums der 
heiligen Hildegard von Bin- 
gen. Quellenkritische Untersuchungen. 
(Beihefte zum •Archiv für Kulturge- 
schichte"', Heft 6.) Köln-Graz, Böhlau- 
Verlag 1956, XII u. 208 S., brosch. 
DM 20.•. 

Das Hauptthema der Hildegardisfor- 
schung ist das Echtheitsproblem, die ver- 
wickelte Frage nach der unverfälschten 
Überlieferung der Schriften der heiligen Se- 
herin. Seit W. Preger vor mehr als acht 
Jahrzehnten im ersten Band seiner •Ge- 
schichte der Mystik im Mittelalter" die bis- 
herige Auffassung erschüttert und die Briefe 
der Heiligen und ihrer Korrespondenten fast 
ausnahmslos als gefährlich bezeichnet hat, 
gehen die Meinungen der Forscher ausein- 
ander. Das umfangreiche Wissen, das Hil- 
degards Schriften offenbaren, der weite 
Kreis und hohe gesellschaftliche Rang ihrer 
Korrespondenten, ihre geringen Latein- 
kenntnisse, sich widersprechende autobiogra- 
phische Angaben und scheinbare Unstim- 
migkeiten in der Datierung ihrer eigenen 
Werke: das sind in der Hauptsache die 
strittigen Punkte, die die Forscher entzweien 
und in der Lösung der Echtheitsfrage be- 
stimmen. 



Buchbesprechungen 475 

Angesichts dieser Problemlage werden im 
vorliegenden Buch die Hildegard zugeschrie- 
benen Schriften einer neuen wissenschaftli- 
chen Prüfung unterzogen und aufgrund der 
ältesten Quellen des 12. Jahrhunderts nach 
ihrem Verfasser befragt. Zunächst werden 
einige literarische Zeugnisse vorgelegt, die 
keinen Zweifel daran lassen, daß Hilde- 
gards Urheberschaft von Zeitgenossen ein- 
mütig anerkannt wurde. Als zweites damit 
übereinstimmendes und ausschlaggebendes 
Zeugnis werden die Handschriften erwiesen, 
die in der Rupertsberger Klosterschreibstube 
zu Lebzeiten der Seherin, d.h. unter ihrer per- 
sönlichen Leitung und Aufsicht entstanden 
sind. Dabei dienen zwei Fragmente der äl- 
testen Rupertsberger Güter- und Totenver- 
zeichnisse als paläographischer Prüfstein, ob 
eine Handschrift dem dortigen Skriptorium 
zugeordnet werden darf und auf die Autor- 
schaft der Rupertsberger Meisterin Anspruch 
erheben kann. Ein sorgfältiger Vergleich 
der Schriftzüge ergibt nämlich, daß sich in 
allen Hildegard-Handschriften einer oder 
mehrere Rupertsberger Schreiber wiederfin- 
den. Daraus wird mit Recht gefolgert, daß 
die Kodizes des Scivias, des Liber vitae me- 
ritorum, des Liber divinorum operum und 
der Wiener und Zwiefaltener Briefsamm- 
lung auf dem Rupertsberg geschrieben, bzw. 
nach den dort entstandenen Konzepten oder 
Originalen gefertigt wurden. Nur für den Li- 
ber subtilitatum ist die bisher erweisbare 
handschriftliche Oberlieferung noch ungenü- 
gend, obwohl er ohne Zweifel von Hilde- 
gard verfaßt ist. 

Um die handschriftlichen Zeugnisse durch 
historische "Tatsachen zu stützen und zugleich 
in die Zeit und Umwelt der Seherin auf- 
schlußreiche Einblicke zu gewähren, werden 
aus dem Wiener und Zwiefaltener Briefko- 
dex einige Schreiben herausgezogen, die am 
meisten kritisiert und von Forschern wie 
Schmeidler und Winterfeld als gefälscht er- 
klärt werden. Es sind Briefe an den heiligen 
Bernhard, Papst- und Kaiserbriefe, sowie 
Schreiben an eine Markgräfin in Stade; un- 
ter den 281 echten Hildegardbriefen eine 
kleine Auswahl, die aber genügt, um die 
Zweifel an ihrer höfischen Korrespondenz 
zu heben und die Angriffe Pregers auf 
die Unstimmigkeiten und Widersprüche in 
Hildegards Datierungen zu widerlegen. 

Ganz neues Licht fällt durch die Eibinger 
quellenkritischen Untersuchungen auf die 
Briefsammlung des Rupertsberger Riesen- 
kodex, der von jeher die größte Aufmerk- 
samkeit erregt und viele Angriffe erfahren 
hat. Eine Fälschung im Sinne der Unterstel- 
lung eines Nichthildegardistextes wird ab- 
gelehnt; dagegen ein Redaktionsverfahren 
angenommen, nachdem der Kompilator • 

vermutlich Propst Wezelin von St. Andreas 
in Köln • aus der gesamten ihm vorliegen- 
den echten Hildegardiskorrespondenz seine 
Briefe so planvoll ausgewählt und zusam- 
mengestellt hat, daß eine große Hildegardis- 
Komposition entstand, ein geistliches Brief- 
buch, durch das die rheinische Seherin als 
die Heilige, die große Theologin und Pro- 
phetin ihres Jahrhunderts dargestellt wer- 
den sollte. Man kann nicht leugnen, daß 
durch diese Annahme die Umgestaltungsar- 
beit des Kopisten verständlich wird und 
manche andere Schwierigkeiten gelöst wer- 
den. Doch bleibt das Urteil der zuständigen 
Hildegardisforscher  abzuwarten. 

Der letzte Gegenstand, der die Verfasserin- 
nen beschäftigt, ist die Frage nach dcaSpradi- 
kenntnissen der Seherin und dem literari- 
schen Anteil ihrer Mitarbeiter. Daß Hilde- 
gard gar kein Latein verstand, wird mit gu- 
ten Gründen ausgeschlossen, aber zugegeben, 
daß sie aus Mangel an genügender Schulung, 
wie sie selber sagt, die casus, tempora et 
genera der lateinischen Sprache nie so voll- 
kommen beherrschte, daß Korrektoren über- 
flüssig waren. Doch wird diesen Stilisten nur 
eine untergeordnete Mithilfe zugestanden, 
da die Seherin wesentliche Änderungen oder 
Erweiterungen ihres Diktates oder ihrer per- 
sönlichen Niederschrift nicht geduldet habe. 

Auf welchen archivalischen und gedruck- 
ten Quellen, Handschriften und literarischen 
Hilfsmittel diese Rehabilitierung Hilde- 
gards auf ruht, zeigt der interessante Anhang 
(S. 185•196), dem ein sorgfältiges Register 
und 19 fotografische Schrifttafeln angeschlos- 
sen werden. • Das Werk ist ohne Zweifel 
ein fundamentaler Beitrag zur Hildegard- 
forschung, der künftig nicht übersehen wer- 
den darf und für die • in den niederländi- 
schen Abteien Osterhout und Egmont • be- 
reits in Angriff genommene kritische Hilde- 
gard-Edition wesentliche Hilfe leisten wird. 
Diese Vorzüge waren sicher mit ein Grund, 
daß das Buch mit Unterstützung der deut- 
schen Forschungsgemeinschaft gedruckt und 
unter die Beihefte zum •Archiv für Kultur- 
geschichte" aufgenommen wurde. 

H. Bleienstein S. J. 

Thomas von Celano: Leben und 
Wunder des heiligen Fran- 
ziskus von A s sisi. Einführung, 
Übersetzung und Anmerkungen von P. 
Engelbert Grau OFM (Fanziskanische 
Quellenschriften Bd.V). Werl, Dietrich- 
Coelde-Verlag 1955, 621 S., DM 19.•. 

Es ist nicht das erste Mal, daß E. Grau 
die deutsche Leserwelt mit einer Überset- 
zung der Schriften des Thomas von Celano 
beschenkt.  1939  erschien von  ihm  •Leben 



476 Buckbesprechungen 

und Wundertaten des hl. Franziskus" und 
1952 das •Leben der hl. Klara" im zweiten 
Band der franziskanischen Quellenschrif- 
ten'. Der vorliegende 5. Band derselben 
Sammlung, der Bruder Celanos •Leben und 
Wunder des heiligen Franziskus von Assi- 
si" zum zweitenmal veröffentlicht, geht vom 
Text der seit langem vergriffenen Übertra- 
gung von 1939 aus, weist aber in seiner jet- 
zigen Fassung so viel Änderungen auf, daß 
die frühere Obersetzung an zahlreichen Stel- 
len nicht mehr zu erkennen ist. Der Ver- 
deutschung liegen zugrunde die Vita I und II 
und der tractatus de miraculis S. Franc, in 
der besten Ausgabe der Analecta Franzis- 
cana T. 10, Quaracchi 1926•1928. Ihr sind 
zum großen Teil auch die Hinweise auf Zi- 
tate der Hl. Schrift, der Liturgie und Väter 
entnommen. Zahlreiche andere Anmerkun- 
gen sollen den Text verständlich machen 
und zusammen mit der Einführung in das 
Leben und die Werke des Bruder Thomas 
(S. 27•64) deren Wert für die Geschichte 
des hl. Franziskus und die Erfassung der 
Eigenart seiner Spiritualität erkennen lassen. 
Dem gleichen praktischen Zweck dienen auch 
die 51 Seiten des mit großer Sorgfalt und 
Sachkenntnis bearbeiteten Sachregisters, 
während der Quellennachweis, die Namen- 
und Ortsverzeichnisse und besonders der 
Exkurs über den Stand der •Franziskani- 
schen Frage" mehr quellenkritische Leser 
vor Augen haben. Wenn auch nach der 
Oberzeugung des Übersetzers noch keines 
der wesentlichen Probleme dieser Frage rest- 
los geklärt ist, so läßt er doch keinen Zwei- 
fel daran, daß die Legenden des Thomas 
von Celano, trotz ihrer Mängel und Ergän- 
zungsbedürftigkeit, die wertvollsten und zu- 
verlässigsten Quellen zur Urgeschichte des 
Franziskanertums sind und, was die Fülle 
des Materials betrifft, unter allen Franzis- 
kuslegenden weitaus die erste Stelle einneh- 
men. Wer daher den echten und unverfälsch- 
ten Heiligen von Assisi kennenlernen und in 
den Geist und die Eigenart seines Erbes ein- 
dringen will, der greife zur vorliegenden 
Übertragung, die sich bei allen Schwierigkei- 
ten des Originals leicht liest und wissen- 
schaftliche Genauigkeit mit hoher Erbaulich- 
keit in idealer Weise vereinigt. 

H. Bleienstein S. J. 

Meister Eckehart. Deutsche 

Predigten und Traktate. Hrsg. und über- 
setzt von Josef Quint, München, Carl- 
Hanser-Verlag 1955, 547 S., DM 17.80. 

Wer den heutigen Stand der Eckehart- 
Forschung kennt und weiß, daß die deut- 
schen Werke des Meisters in der großen 
Eckehart-Ausgabe der deutschen Forschungs- 

gemeinschaft erst zu einem kleinen Teil in 
gesicherten Texten vorliegen, fragt unwill- 
kürlich nach den Gründen, die Prof. Quint, 
den besten Kenner der deutschen Eckehart- 
Schriften, bestimmt haben, trotz mancher Be- 
denken schon jetzt mit der vorliegenden 
Neuübersetzung für weitere Kreise an die 
Öffentlichkeit zu treten. Der Hauptgrund 
dürfte sein, daß die bisherigen am meisten 
gebrauchten Übertragungen von Büttner, 
Lehmann und Schulze-Maizier wissenschaft- 
lichen Ansprüchen nicht genügen und daß es 
möglich ist, ihnen schon heute eine neue 
Übersetzung gegenüberzustellen, die dem 
immer steigenden und weit über die deut- 
schen Grenzen hinausgreifenden Interesse 
für den großen Mystiker gerechter und dien- 
licher wird. 

Daß die bisherigen Hauptübersetzungen 
sprachwissenschaftlich oft und gründlich ver- 
sagen, zeigen die Übersetzungsfehler, die 
ihren Urhebern als Nicht-Germanisten unter- 
laufen sind und, wie aus der von Quint ge- 
troffenen kleinen, aber bezeichnenden Aus- 
wahl hervorgeht, zu großen Mißverständnis- 
sen führen. Dazu kommt, daß die genannten 
Übersetzer in der scholastischen Philosophie 
und Theologie viel zuwenig bewandert sind, 
um die lateinischen, von Eckehart ins Mittel- 
hochdeutsche umgeprägten und spezifisch 
mystisch gefärbten Schultermini in richtiger 
Weise in neuhochdeutschen Ausdrücken dem 
Verständnis ihrer Leser näherbringen. 

In beiden Fällen liegen die Verhältnisse 
bei Quint anders. Wie tief er in die philoso- 
phischen Grundlagen der Eckehartischen 
Mystik und Ethik eingedrungen ist, das be- 
zeugt die umfangreiche Einleitung (S. 9•50). 
Sie ist eine auf den heutigen Stand gebrach- 
te Umarbeitung zweier Aufsätze aus den 
Jahren 1939 und 1941, nach der es keinem 
Zweifel unterliegt, daß die Forschung auch 
in der Zwischenzeit einer eindeutigen und 
verbindlichen Auslegung des Eckehartschen 
spekulativen Systems nicht näher gekom- 
men ist. Erfolgreicher ist die Lösung 
der Übersetzungsprobleme, obwohl auch die- 
se wegen der Fülle der Abstraktbildungen 
und Substantivierung aller denkbaren Wor- 
te ihre großen Schwierigkeiten hat. Hier auf 
dem Feld der Germanistik steht aber Quint 
ganz auf der Höhe seines Fachs. Darum 
vermag er eine Neuübersetzung zu liefern, 
die die sprachschöpferische Kraft des Mei- 
sters respektiert und seine Gedanken so ge- 
nau wie möglich und tunlich mit Wahrung 
seiner Ausdrücke wiedergibt. Inhaltlich wird 
die bisher umfangreichste Übersetzung von 
Schulze-Maizier, die 25 Predigten bietet, 
um 34 weitere Predigten überboten. Bei 
ihrere Auswahl wurde darauf geachtet, daß 
die ihnen zu  Grunde liegenden Original- 



Buchbesprechungen 477 

texte in ihrere Echtheit gesichert und weit- 
gehend von Fehlern gereinigt sind. Das gilt 
besonders von den 23 ersten Predigten, die 
in der großen Gesamtausgabe der Original- 
texte bereits erschienen und, soweit das 
überhaupt möglich ist, in verläßlichen Tex- 
ten ediert sind. Die übrigen Predigten 
sind der Ausgabe von Pfeiffer entnommen, 
aber nicht ohne daß sie handschriftlich nach- 
geprüft und an zahlreichen Stellen verbes- 
sert wurden. 

Den Predigten werden, unter dem Titel 
Traktate, •Die Reden der Unterweisung", 
•Das Büchlein der göttlichen Tröstung*' mit 
dem sogenannten Sermon •Vom edlen Men- 
schen" vorausgeschickt. Den Abschluß bilden 
einige Eckehart-Legenden und eine Überset- 
zung der lateinischen Bulle Papst Jo- 
hanns XXII, die gelegentliche Fehler oder 
Ungenauigkeiten anderer Übersetzer zu ver- 
meiden sucht. H. Bleienstein S. ]. 

Heilige und heiligmäßige Menschen unserer Zeit 

Rubatsdier, Maria Veronika: Bei 
Gemma G al gani. Zwei Bände. 
Erzabtei St. Ottiüen, Eos Verlag 1950 
und 1956, 325 und 427 S. 

Wie aus dem Titel ersichtlich, ist das vor- 
liegende Werk keine Lebensbeschreibung im 
gewöhnlichen Sinn. Es ist vielmehr ein gei- 
stiger Besuch oder, wie die Vf. selber sagt, 
ein 800seitiges Verweilen bei Gemma Gal- 
gani, dem ausgedehnte italienische Reisen 
und eingehende Milieustudien an Ort und 
Stelle vorausgegangen sind. Vor allem hat 
Rubatsdier aus den Briefen und Selbstauf- 
zeichnungen der Heiligen sowie aus den 
Zeugenaussagen im Kanonisationsprozeß ge- 
schöpft. Kurze für Gemmas Sprechweise cha- 
rakteristische Textproben werden sogar vor 
der Verdeutschung im Original gebracht. 
Auf Grund dieser ersten Quellen und per- 
sönlichen Informationen gelingt es der Vf., 
aus ihrer schöpferischen Kraft sozusagen 
ein Schauspiel zu gestalten, eine Divina 
Commedia, in deren Mittelpunkt ihre Hel- 
din steht, die uns in allen Stationen und 
Situationen ihres kurzen Lebens (1878 bis 
1903) so dramatisch-lebendig gegenübertritt, 
wie das in einer rein historisch-wissenschaft- 
lichen Betrachtungsweise unmöglich ist. 

Schon als Kind von sieben Jahren, seit 
ihrer Firmung in Lucca, hört Gemma in 
ihrem Innern die Stimme, die sie durch ihr 
ganzes Leben auf den Weg der Liebe und 
Hingabe an Jesus führt. •Mit Jesus leiden" 
wird frühzeitig die Losung ihres religiösen 
Strebens. Darum erträgt sie schmerzliche 
Operationen und andere Leiden an Leib 
und Seele mit dem Heldenmut der Märtyrer. 
Gelähmt, erblindet und taub wird sie durch 
Visionen und Ansprachen getröstet und von 
Jesus und Maria, ihrem Schutzengel und 
dem jung verstorbenen Passionisten Gabriel 
Possenti innerlich geführt. Im März 1899 
wunderbar geheilt, versucht sie vergeblich, 
in einem der benachbarten Klöster Aufnah- 
me zu finden. Nach einer Erscheinung des 
Gekreuzigten am Karfreitag des gleichen 
Jahres beginnen ihre Leidensekstasen, die 

fortan jeden Donnerstag und Freitag wie- 
derkehren. Im darauffolgenden Juni wird 
sie stigmatisiert und ein Jahr später mit 
Christi Dornenkrone ausgezeichnet. Durch 
dieses Übermaß an unbegreiflichen Gaben 
und Leiden wird sie ihrer näheren und wei- 
teren Umgebung ein Stein des Anstoßes, bis 
sie im gastlichen Haus eines Apothekers in 
Lucca in dessen lediger Schwester Cäcilia 
eine verstehende und kluge Adoptivmutter 
findet. Unter ihrer Fürsorge und unter Lei- 
tung des Beichtvaters, des heiligmäßigen 
Weihbischofs Volpi und des Seelenführers 
Padre Germano (t 1903), führt Gemma bis 
zu ihrem Tod ein Leben der Liebe und der 
Leiden in tiefster Verborgenheit, in treue- 
ster Erfüllung ihrer häuslichen Pflichten und 
heroischer Übung der christlichen Tugenden. 
Schon 30 Jahre später, am 14. Mai 1933, 
wird sie selig- und am 2. Mai 1940 heilig- 
gesprochen. 

Alle diese äußeren und inneren Begeben- 
heiten werden von Rubatscher mit einer Ein- 
fühlungsgabe und darstellerischen Kunst be- 
schrieben, die den Leser an vielen Stellen 
ergreift und erbaut. Andere Ausführungen 
werden ihm vielleicht zu breit, zu über- 
schwenglich, zu sentimental und zu unkri- 
tisch erscheinen. Auch an der sprachlichen 
Form wird er da und dort Anstoß nehmen. 
Aber alle diese Mängel hindern nicht daran, 
daß das Werk als Ganzes eine lehrreiche 
geistliche Lesung bildet, besonders für sol- 
che, die an den außerordentlichen Erschei- 
nungen im Leben der Heiligen ein gehobe- 
nes Interesse haben. • Der im ersten Band 
versprochene ausführliche Quellennachweis 
ist am Schluß des zweiten Bandes leider 
nicht zu finden. H. Bleienstein S. ]. 

Claudel, Paul: He ilige unser er 
Zeit. Einsiedeln-Zürich, Köln, Benzi- 
ger-Verlag, 1956. 151 S., Ln. DM 8.60. 

Drei auch bei uns in Deutschland bekannte 
Gestalten des französischen Katholizismus: 
Charles de Foucauld, Therese von Lisieux 
und die Schauspielerin und Büßerin Eve La- 



478 Buchbesprechungen 

valliere werden dem Dichter zu den drei 
Kernpunkten einer Auseinandersetzung mit 
dem Unglauben der modernen Menschheit. 
Das Biographische wird dabei nur flüchtig 
gestreift (in einem Anhang findet der Leser 
die nötigen Hinweise). Im greisen Claudel 
brennt noch der gleiche Elias-Eifer für den 
Gott der Heerscharen und gegen seine mo- 
dernen Verächter wie im Bekehrten des 
•Magnifikat". Die Welt schweigt Gott tot; 
aber in den drei •Heiligen" seiner Wahl ist 
der Hunger nach ihm und seiner Verherrli- 
chung neu durchgebrochen. 

Wer mit Claudels symphonaler Art und 
symbolhafter •Schaltung" nicht vertraut ist, 
wird es nicht leicht haben, diese ungebändig- 
te Mischung von Schriftexegese, Zeitkritik 
und meditierender Reflexion zu verarbeiten. 
Zumal der Prophet Isaias muß hier zur Or- 
gel dienen, auf der Claudel seine Fugen 
spielt, nicht zuletzt im dritten Teil über 
die Hölle. Die Ton- und Bildfülle, das atem- 
beraubende Tempo, die Gewalttätigkeit und 
stellenweise das Burleske und dann wieder 
eine Mitarbeit fordernde philosophisch-theo- 
logische Spekulation werden manchen Leser 
zunächst befremden. Wer aber durchhält, 
wird sich manchen einzelnen Fundes freuen 
und schließlich erleben, wie die drei Gestal- 
ten an Dichte gewinnen und wie eine Chiff- 
re werden im Weltplan der Erlösung. 

F. Hillig S. ]. 

von Schönau, Elisabeth: V omT hron 
zum Altar. Georg Kronprinz von 
Sachsen. Paderborn, F. Scköningh. 1955, 
S. 72, hart., DM 2.20. 

Vor vier Jahren schenkte uns E.v. Schönau 
das anziehende Lebensbild der Prinzessin 
Maria-Immaculata, Herzogin zu Sachsen (vgl. 
diese Zeitschrift 25 [1952] S. 318). Das vor- 
liegende Heft über ihren Neffen, P. Georg 
von Sachsen SJ., könnte man als Fortsetzung 
und Ergänzung bezeichnen. Es ist aber viel- 
leicht durch die größere Distanz noch reifer als 
das erste. In ruhigen, klaren Strichen, unter 
bewußter Vermeidung alles Anekdotenhaften, 
ist das Bild dieses edlen Mannes gezeichnet. 
Man ist erstaunt über die Höhe der Ideale 
und die religiöse Tiefe des einstigen sächsi- 
schen Kronprinzen und späteren Jesuiten. 
Eine seltene göttliche Gnadenführung zeigt 
sich unserem Blick, der der junge Prinz durch 
alle schicksalsschweren Erschütterungen, von 
denen er betroffen wurde, mit rührender 
Treue gefolgt ist. Zugleich fällt dabei ein 
helles Licht auf die königliche Gestalt sei- 
nes Vaters, der zu Lebzeiten so viel verkannt 
und verleugnet worden ist. Nur wenige 
ahnen ja, aus welch tiefer Frömmigkeit so 
manches entsprang, was für seine meist pro- 

testantisch und sozialistisch denkenden Un- 
tertanen unverständlich blieb. Was P. Georg 
über ihn schrieb, ist sicherlich der schönste 
Kranz, der an seinem Grabe niedergelegt 
wurde. Zu bedauern ist, daß über den Prie- 
ster und Ordensmann verhältnismäßig we- 
nig in dem Buch gesagt ist, denn die Ver- 
fasserin meint: •Eine eingehende Schilde- 
rung muß der Gesellschaft Jesu vorbehalten 
bleiben" (S. 37). Auch andere Quellen schei- 
nen noch verhältnismäßig spärlich geflossen 
zu sein. Was aber nach dem wenigen gebo- 
ten werden konnte, läßt den Wunsch zurück, 
daß einmal alle Quellen sprechen möchten. 

Ad. Rodewyk S. J. 

Bierbaum Max: Nicht Lob • 
Nicht Furcht. Das Leben des Kar- 
dinals von Galen nach unveröffentlich- 
ten Briefen und Dokumenten. Münster, 
Verlag Regensberg, 1955. 222 S., DM 
9.80. 

Was diese Biographie von früheren Le- 
bensbildern des Kardinals von Galen (1878 
bis 1946) unterscheidet und vor ihnen aus- 
zeichnet, sind die in ihr strömenden Quel- 
len; an erster Stelle die vielen bisher unver- 
öffentlichten Briefe, die Clemens August auf 
allen Stufen seines Lebens an seine •liebe, 
beste" Mutter bis kurz vor deren Tod im 
März 1920 geschrieben hat. Es wird nicht 
viele private Korrespondenzen geben, in de- 
nen sich der Einfluß und die Bedeutung 
einer frommen, idealen christlichen Mutter 
und das innere Wesen und Wollen ihres 
•gehorsamen Sohnes" so sichtbar enthüllt, 
wie die 300 von Galenschen Familienbriefe, 
die der Biograph im Original wiedergibt 
oder in Auszügen verwertet. Der Leser ver- 
folgt darin die Entwicklung eines Menschen- 
lebens, das im Oldenburger Land auf der 
Burg der Väter und in der Kirche der hei- 
matlichen Pfarrei seine entscheidenden An- 
triebe erhalten und sich in den folgenden 
Lehr- und Wander jähren so treu und unge- 
brochen entfaltet hat, daß die Weihe zum 
Priester und Hirten der Seelen als wurzel- 
echte, von Gott geschenkte Krönung und 
Vollendung erscheint. 

Davon zeugen an zweiter Stelle auch die 
Briefe an die Geschwister, besonders an 
Bruder Franz, den Clemens August selber 
als den treuesten Gefährten und besten 
Freund seines Lebens bezeichnet. Die Stel- 
lung, die der priesterliche Bruder als Berli- 
ner und Münsterer Pfarrer und Bischof zu 
aktuellen Zeitfragen eingenommen hat, emp- 
fängt neues Licht aus seinen pastoralen 
Denkschreiben und durch die Akten zur Ge- 
schichte der Kirchenverfolgung im Bistum 



Buchbesprechungen 479 

Münster, die Prof. Bierbaum ebenfalls flei- 
ßig zu Rate gezogen hat. Dazu kommen die 
persönlichen Beziehungen, die den Verf. mit 
Kardinal von Galen verbunden haben. Der 
Bischof ernannte ihn zu seinem Domkapitu- 
lar und zum Begleiter auf der letzten römi- 
schen Reise. Durch dieses freundschaftliche 
Verhältnis war M. Bierbaum in einzigarti- 
ger Weise berufen, das Leben und Wirken 
des Kardinals zu beschreiben und für eine 
spätere größere Biographie eine unentbehr- 
liche Vorarbeit zu leisten. Sein Buch ist von 
besonderem Interesse für alle Förderer des 

Priesterberufs: denn es zeigt, wie die frei- 
willige Wahl des Priesterstandes durch Ge- 
bet und Vorbild der Eltern und Geschwister 
vorbereitet und die eingeschlagene priester- 
liche Laufbahn, besonders bei Weltpriestern, 
durch die enge und bleibende Verbindung 
mit dem Elternhaus gesegnet werden kann. 
Nach den zahlreichen erdichteten Priester- 
romanen der letzten Jahre liegt hier ein 
wirkliches Priester-Leben vor, das den ob- 
jektiven Forderungen und Idealen des Stan- 
des entspricht und für Priester und Laien 
von hohem Nutzen ist.   H. Bleienstein S. J. 

Glaubensverkündigung für den Menschen von heute 

Spitzer, Rupert: Gott lebt und 
ruft Dich. München, Verlag Max 
Hueber, 1956. 535 S., DM 14.80. 

Es ging Spitzer wohl um den Versuch, 
dem modernen Menschen Sein, Wesen und 
Mächtigkeit Gottes nahezubringen. Ohne 
billige Vereinfachung sollte die ganze Tiefe 
des katholischen Glaubens so dargestellt 
werden, daß er für jeden verständlich wäre. 
Das Buch enhält eine Fülle solider Ab- 
handlungen, wobei vielleicht die Widerle- 
gung falscher Lehren, von der Vielgötterei 
bis zu Kant und dem Materialismus, von be- 
sonderem Interesse sein dürfte. Natürlich 
ist das Buch nicht für das Fachstudium, son- 
dern für das Leben geschrieben. In fleißiger 
Arbeit hat der Verf. seine Darlegungen mit 
reichen Zitaten illustriert und belegt. So 
wird, wenn man das Werk auch nicht als be- 
sonders originell bezeichnen kann, dem 
Laien und Katecheten gutes apologetisches 
Rüstzeug geboten. Vor allem wird der Ka- 
tholik auch über den Standpunkt des Geg- 
ners sachlich informiert, indem er seine hi- 
storischen und psychologischen Vorausset- 
zungen kennenlernt. Für Suchende könnte 
manche gute Darstellung der Gottesproble- 
me sehr hilfreich sein auf dem Weg zur 
Wahrheit. Jeder, der eine gründliche Orien- 
tierung in diesem Gebiet wünscht, wird 
durch die breite Ausführlichkeit des Werkes 
vollauf befriedigt werden. Vielleicht hätte 
es an Leben gewonnen, wenn es weniger 
starr nach einem allgemeinen philosophi- 
schen Schema aufgebaut worden wäre. Vor 
allem hätte schärfer und lebendiger die zen- 
trale Mittlerstellung Christi hervortreten 
können. Der Glaube an Gott wird ja erst 
durch Ihn in vollem Umfang möglich. Die 
Menschen kennen Gott erst richtig, seitdem 
Christus im Fleisch erschienen ist. Er ist das 
•Bild des unsichtbaren Gottes' (Kol. 1, 15). 
Erst durch Ihn kommen wir in allen Einzel- 
zügen der Gotteskenntnis zur letzten Wahr- 

heit. • Statt dessen werden die Worte Chri- 
sti oft nur als eine Begründung neben ande- 
ren genannt. Immerhin bot die systematische 
Darstellung des Verf. die Möglichkeit einer 
leicht übersichtlichen Gliederung. Aufs Ganze 
gesehen können wir das Werk allen empfeh- 
len, die ehrlich nach Gott fragen. 

G. Soballa S. J. 

Siemer, Laurentius OP.: So sind 
wir Menschen. Frankfurt/Main, 
Verlag Josef Knecht, 1956. 256 S., DM 
8.80. 

•So sind wir Menschen", meint P. Siemer. 
Man muß mit den Menschen rechnen, so wie 
sie sind, man muß mit der Wirklichkeit rech- 
nen, wie sie eben ist. Daher hat das Buch 
sein besonderes Gepräge. Es sind gesam- 
melte Radiovorträge, ins Mikrofon geplau- 
dert, um irgendwo •anzukommen" • zum 
Essen, zum Glas Bier, zur Arbeit • wie es 
gerade kommt. Dennoch ist es mehr als 
unverbindliches Geplauder. Der bekannte, 
leider zu früh verstorbene Dominikaner will 
den Menschen sagen, auf welche Weise sie 
ganze Menschen sind, wie sie sich Gott gedacht 
hat. Aber er spricht die Sprache die die Leute 
gewöhnt sind, nüchtern, realistisch, ohne Pa- 
thos, etwas salopp. Keine Systematik, aber 
Anregung, lebendiges Wort von heute, wie 
es heute lebendig verstanden wird. Es sind 
Vorträge über den Menschen, über Gott und 
Kirche, über Maria und die Welt, über Le- 
ben und Sterben. Das Wort Gottes wird mit 
Eleganz in den vertrauten Mantel profaner 
Banalität gehüllt, damit der Hörer nicht, 
abgestoßen von einer im Alltag deplazierten 
Salbung, einfach ab- oder umschaltet. Es geht 
diesen Rundfunkpredigten nicht darum, in 
theologisches Neuland vorzustoßen. Die 
theologische Gedankenführung bewegt sich 
ganz in den Bahnen der scholastischen Tra- 
dition. Nur überrascht die alte Wahrheit, 
wenn man sie nicht in den Folianten der 



480 Buchbesprechungen 

Professoren, sondern in der ungewohnten 
Umgebung unseres Alltags findet. Ein Schritt 
ins wirkliche Leben, den man nur begrüßen 
kann. G. Soballa S. J. 

Horatczuk, Michael S. ].: Hier 
lacht der A s z e t, Wien, Herold- 
Verlag, 1956, 147 S• DM 5,80. 

So originell und propagandistisch wirk- 
sam der Titel sein mag, er reicht nicht aus, 
um alle ethisch-aszetischen Kostbarkeiten 
anzudeuten, die in diesem humorvollen, 
weit- und lebenskundigen Büchlein enthal- 
ten sind. Lustig macht es sich eigentlich nur 
im Anfang, wo in erheiternder ironischer 
Weise gegen gewisse Verschrobenheiten im 
religiösen Leben zu Felde gezogen wird. 
Was in diesen kurzen Skizzen gegen einige 
derb stoffliche Auffassungen geistiger Vor- 
gänge gesagt wird, gegen Ablaßsammeln, 
übermarianische Frömmigkeit, gegen die 
weibliche Unart, an kirchlichen Gewändern 
überall Spitzen anzubringen, gegen die Ver- 
letzung der brüderlichen Zarechtweisung 
und gegen die Sitten und Gebräuche der 
Pharisäer, ist so unmittelbar aus dem Le- 
ben geschöpft, daß es von Erziehern und 
Förderern der Welt- und Ordensfrömmig- 
keit nicht genug beachtet werden kann. Je 
weiter das Büchlein voranschreitet, um so 
mehr entwickelt es sich zu einer Art moder- 
ner Tugendlehre, die gewiß nicht systema- 
tisch und lückenlos sein will, aber in der 
getroffenen Auswahl sehr praktisch und 
heilsam ist. Sie beginnt mit dem Kampf ge- 
gen die Ich-Sucht, die als Liebesmangel ge- 
brandmarkt und mit feiner Psychologie bis 
in ihre letzten verkappten Erscheinungs- 
formen verfolgt wird, z. B. im Bittgebet, in 
der Verhärtung im Guten, in einer ver- 
meintlichen Gerechtigkeit, der frommen 
Weltklugheit, der kaufmännischen Fröm- 
migkeit und dem falschen Gottvertrauen. 
Den Abschluß bilden einige Tugenden, die, 
weil rein natürlich, nicht im Katechismus 
stehen und doch für unser privates und ge- 
meinschaftliches Christenleben von entschei- 
dender Bedeutung sind. Gemeint sind Takt- 
gefühl, Heiterkeit, Selbstverleugnung, 
Kampf gegen die Empfindlichkeit, seelischer 
Schwung gegen Zaudern und Jammern, Ge- 
lassenheit und Maßhalten im Urteil. Diese 
Wegweisungen, die zum ersten Mal in der 
Monatsschrift •Der große Entschluß" ver- 
öffentlicht wurden, sind gedanklich und 
sprachlich so auf den heutigen Menschen 
ausgerichtet, daß sie weiteste Verbreitung 
verdienen, besonders in den Kreisen der 
Jugend, für deren aszetische Schulung sie 
in ihrer klugen witzigen Art gute Dienste 
leisten können. H. Bleienstein S. J. 

Quoist, Michel: Herrda hin ich 
(Aus dem Französ. übers, von Dr. L. 
Reichpfader). Graz-Wien-Köln, Slyria- 
Verlag (1955). 184 S., Ln., DM 6.50. 

Der Vf., ein junger, französischer Groß- 
stadtpriester aus Le Havre, ist von der Fra- 
ge bedrängt: Wie erreiche ich die Menschen 
noch, auch die Gläubigen, so daß sie vom 
Worte Gottes getroffen sind und die Wahr- 
heiten des christlichen Glaubens für sie wie- 
der zu einer Realität werden. Er schreibt zu 
diesem Zweck Gebete nieder, die aus der 
Erfahrung des eigenen Herzens aufsteigen 
und aus dem Gespräch mit Gott geworden 
sind. Diese Gebete knüpfen meist an ein 
Vorkommnis des täglichen Lebens an und 
greifen vor allem Dinge und Geschehnisse 
der heutigen säkularisierten und technisier- 
ten Welt auf (das Telefon, den Traktor, die 
U-Bahn). Zu Beginn der Gebete stehen viel- 
fach einige Gedanken zur Besinnung über 
den Gegenstand der betreffenden Gebete so- 
wie das eine oder andere Schriftwort. Den 
Schluß des Büchleins bilden Gebete zu den 
Kreuzwegstationen. 

Die Gebete spiegeln den Geist der jungen 
französischen Priestergeneration wider, den 
man nur aus der Kenntnis des geistig-reli- 
giösen Klimas des avantgardistischen fran- 
zösischen Katholizismus heraus versteht. 
Man leidet unter dem Zwiespalt zwischen 
Kirche und moderner Welt und möchte mit 
allen Kräften Brücken zu den verloren ge- 
gangenen oder gleichgültig gewordenen 
Massen schlagen. Zu diesem Zweck paßt 
man sich der Mentalität des heutigen Men- 
schen an, sucht ihn dort zu erreichen, wo er 
steht, spricht in seiner Sprache, denkt in sei- 
nen Gedankengängen, aber immer so, daß 
Gott im Milieu dieses Menschen Wirklich- 
keit wird, daß er mit Gott über die Dinge 
und Erfahrungen seines täglichen Lebens 
ins Gespräch kommt und ihm nicht mehr aus- 
weichen kann. Neben diesem unmittelbaren 
Kontakt mit Gott sind es vor allem der so- 
ziale Aspekt und die Nächstenliebe, die den 
Tenor der Gebete bestimmen. 

Die Sprache des Autors ist glühend, 
drängend und mitreißen wollend. Vieles 
ist echt empfunden und rührt das Herz an. 
Anderes ist zu gewollt, zu gewollt modern 
oder auch pikant. Manches grenzt für unser 
Empfinden sogar an Effekthascherei. Aber 
als Ganzes ist das Büchlein schon sehr in- 
struktiv für ein brennendes Anliegen: näm- 
lich die Sprache unserer christlichen Verkün- 
digung. Man kann einiges daraus lernen, 
im positiven Sinne, aber auch wie man es 
nicht machen soll. Fr.  Wulf S. J. 




