B U

C HBESPREU CHUNGEN

Una Sancta

Karrer, Otto: Um die Einheit
der Christen. Frankfurt/Main, Jo-
sef Knecht, 1953, 228 S., Ln. DM 8.80.

Otto Karrer disputiert in seinem Buch
,Um die Einheit der Christen® mit dret
zeitgendssischen evangelischen Theologen,
die sich zum Problem des Amtes in der Kir-
che geduflert haben. Er setzt sich auseinan-
der mit der Schrift von E. Brunner ,Mif3-
verstindnis der Kirche“, mit dem Buch von
H. von Campenhausen , Kirchliches Amt und
geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahr-
hunderten® und endlich mit dem Werk von
O. Cullmann ,Petrus“. Mit grofler Genauig-
keit referiert K. zunichst die These seiner
theologischen Gegner. Diese werden dann
sorgfaltig gepriift und in wesentlichen Stiik-
ken korrigtert. Es ist hier nicht der Ort, die-
se Disputation darzustellen und kritisch zu
beleuchten. Es sei nur gestattet, einige Be-
merkungen zur Methode dieser Auseinander-
setzung zu machen. Die Disputierenden bei-
der Parteien bewegen sich, wenn wir recht
sehen, im Schema einer philologisch-histori-
schen Untersuchung. Selbstverstindlich hat
diese Methode nicht nnr ihre Giltigkeit,
sondern ist auch unabdingbar notwendig.
Und doch erscheint sic vom Ganzen einer
theologischen Untersuchung her zu einseitig.
Sie beriicksichtigt nimlich nicht alle Aspekte
des zu interpretierenden Phinomens. Das
allumfassende hermeneutische Prinzip der
Exegese in der Kirche ist ihr Leben selbst,
insofern dieses eine erkenntnishafte Seite
hat. Die Kirche wichst geschichtlich in ihr
Selbstverstindnis hinein, wobei sie in statu
viatoris die geoffenbarte Wahrheit, auch
diejenige, welche sie iiber ihr eigenes Wesen
empfangen hat, verstehend nie ganz einge-
holt. Von diesem geistgewirkten Selbstver-
stindnis her vermag sie die Texte, die von
ihrem Ursprung und von ihrer urspriingli-
chen Gestalt handeln, adidquater zu begrei-
fen als ein Forscher, der sozusagen nur mit
dem Blick des Philologen und des Histori-
kers ebendieselben Texte studiert. Die Be-
griindung dieser These miifite in einer theo-
logischen Erkenntnislehre geleistet werden.

H. Wulf S. ].

Bouyer, L: Du Protestantis-
me d I'Eglise (Collectio ,Unam
Sanctam® 27). Paris, Editions du Cerf,
1954, X1 und 251 S.

Unter den mannigfachen Biichern, in de-
nen chemalige evangelische Theologen ihren
Weg zur katholischen Kirche schildern, ist
dies zweifelsohne cines der interessantesten
und bedeutendsten. Bouyer war bis zu sei-
ner Konversion am 17. Dezember 1939 luthe-
rischer Vikar in der Pfarrei von St. Marcel
in der Rue Pierre Nicole von Paris. Der
Weg zur katholischen Kirche fithrte iber
jene Kreise des franzosischen Katholizis-
mus, die sich um die Skumenische Frage und
um die Probleme der liturgischen Erneue-
rung in der Seelsorge bemiihen. Nach sei-
nem Ubertritt schlof} sich B. dem Oratorium
des hl. Philipp Neri an. Seit einigen Jahren
ist er Professor am Institut Catholique von
Paris. Im geistigen Leben der franzésischen
Kirche nimmt er durch seine vielen und viel-
seitigen wissenschaftlichen Verdffentlichun-
gen {aus Dogmatik, Dogmengeschichte, Kir-
chengeschichte, Liturgie) eine fithrende Stel-
lung ein. Kein Wunder, dal dies Budh, in
welchem er eine tbeologische Begriindung
seiner Konversion gibt, hitben wie dritben
viel beachtet wird.

B. versteht dies Buch als ein Zeugnis, das
er vor seinen echemaligen Glaubensgenos-
sen abzulegen hat. So sehr dies Zeugnis auch
ganz personlich gemeint ist, so tritt das
Autobiographische doch fast vollig zuriid.
Vielmehr geht es ihm um die Ideen, oder
richtiger die geistigen Wirklichkeiten in den
beiden Konfessionen. Mit allem Nachdruck
betont B., daf er im Grunde die Religion
seiner Kindheit und Mannesjahre nie ver-
lassen hat. Vielmehr ist ihm bei dem Bemii-
hen, die Fundamente des eigenen Glaubens
aufzudecken, deullich geworden, dafl der
Protestantismus ein komplexes Gebilde von
zwei durchaus gegensitzlichen Tendenzen
ist. Da ist einmal der Protestantismus als
geistliche Bewegung echt biblischen Gepra-
ges und zum andern der Protestantismus
als Institution oder richtiger als Gemisch von
Institutionen, die ebenso sehr untereinander
wie zu der alten Kirche in Gegensatz stehen.
Eswar eintragischer Irrtum, der die geistlich-
protestantische Bewegung aus der Einen Kir-
che herausgefithrt hat. Zu dieser einen Kir-
che zuriickzukehren heifit darum nicht, etwas
von der echt christlichen Substanz jener Be-
wegung preisgeben, sondern diesc von ihrer
spateren, zufilligen Uberkrustung ldutern
und zu voller Entfaltung fiihren.

In diesem Sinne bietet das Buch in der
ersten Holfte (Kap. 1—6, S. 1—144) eine



Buchbesprechungen 471

Darlegung der positiven Prinzipien der re-
formatorischen Theologie und Spiritualitét:
die Lehre von dem Primat der Gnade und
von der Souveranitit Gottes, von der Recht-
fertigung durch den Glauben und von der
personlichen Religiositit und endlich von der
souveridnen Autoritit der Heiligen Schrift.
All dies wird nicht in seiner theologischen
Abstraktheit geschildert, sondern so wie es
in der Verkiindigung, im Kirchenlied und in
der Frommigkeit der evangelischen Gemein-
de lebendig ist. Hier wird vor allem der
katholische Leser, der bemiht ist, das reli-
gidse Anliegen der getrennten Briider besser
zu verstehen, viel lernen kénnen. Auf der
anderen Seite wird man fragen diirfen, oh
der Versuch, das Urkatholische dieser po-
sitiven Prinzipien des Protestantismus dar-
zutun, wirklich gelungen ist. Man hat dies
Bedenken katholischerseits bereits bzgl. des
.sola gratia“ geltend gemacht (vgl. Herder-
korrespondenz 9 [1954/55] 3651.). Immerhin
kann man zugunsten des Verf. geltend ma-
chen, dafl ja auch der evangelische Theo-
loge W. von Lowenich (Der moderne Katho-
lizismus [Witten 1956%] 22/28) im Grunde
eine dhnliche Position vertritt — freilich,
deshalb auch bei seinen eigenen Glaubens-
genossen energischen Widerspruch findet.

Der zweite Teil des Buches (Kap. 7—10,
S. 145—-236) will dartun, daf} die negativen,
antikatholischen Elemente des Protestantis-
mus, nicht seinem Wesen entspringen, ge-
schichtlich gesehen zufillig und deshalb
durchaus von ihm ablésbar sind. Fiir diese
tragische Uberwucherung der positiven Ele-
mente macht B. (dhnlich wie J. Lortz in sei-
nem bekannten Werk) vor allem den Nomi-
nalismus haftbar. In der nominalistischen
Theologie des Spitmittelalters seien prak-
tisch schon all die Verzeichnungen der ur-
christlichen Lehre (forensische Rechtferti-
gungsidee, Trennung von Glaube und Wis-
sen, Ubersteigerung der Transzendenz Got-
tes, Opposition von Schrift und Tradition)
vorweggenommen gewesen. Wolle der Pro-
testantismus also von dieser Belastung durch
den Nominalismus frei werden, bleibe ihm
nur der Durchbruch in die katholische Kirche,
von der er sich vom Wesentlichen her gese-
hen ohne wirklichen Grund getrennt habe.

Es ist verstindlich, da man protestanti~
scherseits gegen diese Trennung der posi-
tiven und negativen Elemente protestiert
und von einer voreiligen Vereinfachung der
Probleme gesprochen hat (vgl. Zeitwende
26 [1955] 267—269). Auch katholischerseits
hat man (vgl. die oben genannte Bespre-
chung in der Herderkorresp. 365—367) ge-
gen die von B. versuchte Methode einer 6ku-
menischen Pastoral Bedenken geltend ge-
macht. Gleichwobhl verdient das Buch ernste-

ste Beachtung und eifriges Studium (vgl.
Etudes Bd. 284 [1955] 109—114.
H. Bacht S. ].

Schlier, Heinrich: Die Zeit der
Kirche. Exegetische Aufsitze und
Uortrige, Freiburg 1956, Herder, V111
und 314 S., Ln. DM 22,—.

Mit der Veréffentlichung einer Auswahl
seiner Aufsitze aus den letzten 25 Jahren
will der V{. die Entscheidung verdeutlichen,
die er gerade als Theologe zu fillen hatte:
seinen Ubertritt zur katholischen Kirche:
Darum ist die Thematik der 21 Aufsitze be-
stimmt von den Fragen, die die kirchliche
und theologische Situation der Zeit gestelit
hat. Die Antwort, die Schlier vor allem in
den Paulusbriefen findet, kreist letztlich um
einen einzigen Grundgedanken. Es ist der
Grundgedanke des Epheserbriefes:

Jesus Christus, in dem der ewige Liebes-
wille Gottes zu einer Schopfung offenbar
wird, 6ffnet dem in sich verfangenen Den-
ken und Tun der Welt einen neuen Zugang
zu Gott und eint die Menschheit aus Juden
und Heiden in seinem Kreuzesleib. Mit sei-
ner Auferstehung ist die Weltgeschichte in
ihre Endzeit eingetreten. Nur noch eine kur-

. ze Spanne Zeit trennt sie von der Wieder-

kunft des Herrn — die Spanne Zeit, in der
die Welt heimgeholt werden soll zu Gott
durch die Kirche: Die ,Zeit der Kirche“. In
der Kirche findet das Werk Christi seine
Ausweitung in das All. Sie ist die Greifbar-
keit des in der Geschichte schon gegenwair-
tigen Endes und der neue Lebensraum der
ecinen Menschheit, wo sie sich in der Freiheit
der Liebe sammeln soll zum ,Reich Christi
und Gottes“ (Eph 5, 5). Das Zeichen dieser
Weltsituation ist das apostolische Kerygma,
das Dogma, das dieser Welt — im Gegen-
satz zu aller menschlichen ,Sophia“* — ihre
Auslegung von Gott her gibt und den Ge-
horsam des Glaubens fordert. Es gibt also
in dieser Kirche das dieses Kerygma verkiin-
dende Amt und die apostolische Sukzession.
Es gibt das Sakrament als Vollzug der Heim-
bolung der Welt, das nicht nur Wort ist,
sondern wirksames Zeichen, in dem das die
neue Weltsituation begriindete Ereignis des
Todes und der Auferstehung des Herrn pro-
klamiert wird.

Der Gehalt des Buches zeigt mit einer er-
staunlichen Plastizitdt, wie hier einem su-
chenden und fragenden Exegeten das Neue
Testament selber den Weg zur Kirche ge-
wiesen hat. Gewil} trigt alles den Charakter
des Weges an sich, und manches, was am
Beginn des Weges steht, wiirde der Vf. heu-
te vielleicht etwas anders sehen. Aber das



472

andert nichts an der hohen Qualitit des
Werkes und der grundsitzlichen Richtigkeit
seiner Ergebnisse. Stellvertretend fiir vieles,
was wegen der Enge des Raumes nicht ge-
$agt werden kann, seien zwei Vorziige be-
sonders hervorgehoben.

Der erste betrifft die behutsame und sorg-
filtige Art, wie Schlier an die Texte heran-
geht. Er referiert nicht nur, er liest auch
nicht schon vorher fertige Antworten hinein.
Sachlich, eindringlich befragt er die Qucllen
nach der Wahrheit. Dabei findet er oftmals
Vergessenes, zu sehr in den Hintergrund
Gedringtes, weist er auf Dinge hin, die
noch nicht gemiigend bedacht worden sind,
und auch dort, wo er lingst Bekanntes sagt,
sagt er es in neuer Weise. In diesen Studien
wird wahre Bibeltheologie getrieben. Sie be-
stitigen von neuem, was in der Enzyklika
,Humani generis® gesagt wurde: dafl die
Heilige Schrift eine noch lingst nicht ausge-
schopfte, weil unerschépfliche Quelle von
Schitzen der Wahrheit ist (Dz 3014).

Der zweite Vorzug des Sammelbandes ist
mehr inhaltlicher Art: Schlier betont mit
neuer Eindringlichkeit die zentrale Stellung
des Geheimnisses Christi. Das Handeln Got-
tes an uns in Christus bildet fir ihn das
grofle Ereignis, auf das die ganze Mensch-
heitsgeschichte bezogen werden muff und
von dem aus das ganze Dasein seinen Sinn
erhilt. — Der katholische Leser, der dem Vf.
in seinen Auseinandersetzungen mit der
evangelischen Theologie und in seinem Rin-
gen um die volle Wahrheit der neutesta-
mentlichen Botschaft folgt, wird eine unge-
waohnliche Vertiefung seines Wissens um das
Geheimnis Christi erfahren.

. Seibel S. ]

Baumann, Richard: Fels der Welt.
Kirche des Evangeliums und Papsttum.
Katzmann-Uerlag Tiibingen, 1956. 452
S., Ln. DM 22.80.

Dieses Buch ist mit Herzblut geschrieben,
- eine confessio im vollsten Sinn des Wortes.
Sein Verf. war ein Vierteljahrhundert im
evangelischen Pfarramt titig. Einer, der
vollstindig dem Wort Gottes verfallen ist,
in dieser Hinsicht echter Schiller Martin Lu-
thers, der aber itber diesen in seiner Treue
zum Wort Gottes hinauswichst. Vielleicht
mdchte ithn mancher Leser einer zu unbe-
dingten Wabhrheitsliebe zeihen, diktierte
nicht jedes seiner Worte eine glithende Liebe
zur Kirche — zu seiner Kirche, die er nur als
Teil der einen apostolischen Kirche kennen
will — und zu seinen Briiddern im Amt. So
heifdt es S. 1731.: ,Gerade wenn er kritische
Worte gebrauchen muf}, weifl sich der Ver-
fasser an die Warnung des Apostels erin-
nert: ,Worin du einen andern richtest, ver-

Buchbesprechungen

dammst du dick selbst; sintemal du eben-
dasselbe tust, was du richtest’ (Rémer 2).
Statt ,tust’ — ,getan hast' in den 25 Jahren
der Ausitbung evangelischen Predigtam-
tes. Ich habe den Text dieser und der
verwandten Perikopen [gemeint sind die
Primatstellen in Mt 16 und Joh 21] nicht
nach ihrem Kern gepredigt. Das war nicht
Verkiindigung zu nennen ... Ich habe Tau-
senden von Hérern die Wahrheit vorent-
halten.“

Adolf Schlatter und Karl Heim streuten
schon den spiter fruchttragenden Samen in
das Herz des jungen Tiibinger Theologen;
und die Frucht kam zur Reife in den Stiir-
men des deutschen Kirchenkampfes. Man
spiirt es aus der Darstellung dieser schwie-
rigsten Periode der ncueren evangelischen
Kirchengeschichte und der darauffolgenden
Zeit der Weltkirchentage mit all ihren Tie-
fen und Hohen noch heraus, dafl sie fiir den
Verf. nicht nur diirre Geschichte ist, weil sie
erlebtes Geschehen war (IV. Teil). Um so
mehr wird man ihm die Berechtigung zuge-
stchen miissen, daf er bei aller Anerken-
nung des Positiven: des Ringens um Kir-
chenverfassung und Kirchenrecht, um Einheit
und Weltweite, den Finger auch auf Halb-
heiten und Inkonsequenz legt. Das Bangen
um seine Kirche machte ihn bereit fir die
Erkenntnis, die ihm schliefflich aus der Hei-
ligen Schrift aufleuchtete: der Primat des
Papstes ist nach Mt16 und Joh21 gbtt-
lichen Rechts und von unbegrenzter Dauer.
In seinem ersten bedeutenden Werk (,Des
Petrus Bekenntnis und Schliissel, Schwaben-
verlag, Stuttgart) hat er den Beweis dafir
erbracht. Fiir diese Wahrheit liefl er sich
seines Amtes entheben und wurde schlief3-
lich (11953) in einem Lehrzuchtverfahren ver-
urteilt.

Der erste Teil des vorliegenden Buches
will die Begriindung dieser Wahrheit ver-
tiefen und festigen durch Heranzichung be-
deutender evangelischer Theologen (wie Th.
Zahn, B. Weif}, Stradk-Billerbed:, E. Klo-
stermann, J. Schniewind, W. Michaelis, C.
Weizsicker, J. Jeremias u. a.), die trotz ihrer
konfessionellen Gebundenheit mehr oder
weniger vollkommen den Primat Petri leh-
ren und teilweise auch seine Fortdauer —
wenn auch nur ansatzweise — als gottge-
wollt und notwendig erscheinen lassen. Der
zweite Teil bringt allem Anschein nach ein
Hauptanliegen des Buches zur Sprache —
darum wird der katholische Leser hier ihn
ermiidende Lingen verzeihen missen —:
Die Lehre vom Primat gehort unbedingt in
die Verkiindigung hinein, wenn sich der
Prediger nicht einer Verkiirzung des Wortes
Christi schuldig machen will. Das wird aus
den Grundsitzen bedeutender, meist noch



Buchbesprechungen

lebender evangelischer Homiletiker aufge-
wiesen. Der dritte Teil befafit sich mit der
Haltung Martin Luthers zur Primatsfrage.
Hat ihn der Reformator zunichst auch nach
dem Thesenanschlag noch gelten lassen, so
wurde er leider — schon von Joh. Ek —
mehr und mehr in eine verbissene Gegner-
schaft abgedringt: Petrus ist schliellich fiir
ihn nur noch Stuck des Felsens, die ihm zu-
geschriebene Gewalt wird zur Gewalt der
christlichen Gemeinde. — Erst im finften
Teil, der fiir sich allein das Buch schon le-
senswert macht, kommt der Verf. selbst
eigentlich richtig zu Wort. Er zeigt darin die
vielen positiven Stimmen und Tendenzen in
der evangelischen Kirche von heute auf und
dringt auf Konsequenz.

Dem Buch mochte man auch unter katho-
lischen Geistlichen eine grofie Verbreitung
wimschen, obwohl es sich zunichst nur an
Protestanten wendet; nicht weil es als ein
ergiebiges Arsenal von leicht zu schleifenden

473

Waffen gegen die gar oft allzu fremd ge-
bliebenen Briider ,auf der anderen Seite’
dienen kénnte, sondern weil es Verstindnis
gewinnen hilft fiir das harte und jedenfalls
weithin ungeheuer ehrliche Ringen um die
Einheit. Der Verf. bemiiht sich um die Zn-
sammenfithrung der Bekenntnisse unter dem
Primat Petri. Die Kraft dazu gibt ihm sein
Glaube, der so stark ist, dafl er, vom Worte
Christi aufgerufen, es auch wagt, mit seinem
Herrn ,extra castra‘zu gehen. Deshalb weif§ er
auchsosicher, daf Peirus als guter Hirte aller
Getauften — soweit er nur kann, ohne sich
selbst von Christi Auftrag zu trennen —, der
,anderen Seite’ entgegenkommen wird. —
Uns wird das Buch zumindest von einer
schuldhaften und verantwortungslosen Un-
wissenheit und Unbekiimmertheit um die
manchmal allzu vereinfacht gesehenen Pro-
bleme der Wiedervereinigung befreien, wird
uus mahnen zu Gebet und Opfer.

Jos. Grotz S. ].

Frommigkeitsgeschichte

Uermeulen, A, J.: The semantic
development of Gloria in
early—Christian Latin (Latinitas
Christianorum Primaeva: Studia ad ser-
monem latinum Christianum pertinen-
tia X11). Nijmegen, Dekker en van de
Uegt 1956, X XII u. 243 S.

Die vorliegende Nymwegener Doktorar-
beit entstammt der von Prof. Jos Schrijnen
gegrindeten und von Prof. Christine Mohr-
mann weitergefithrten Arbeitsgemeinschaft
fiir das Studium der altchristlichen Sonder-
sprache. Wegen der zentralen Bedeutung
von ,gloria“ im altchristlichen Latein ist das
Werk eine vorziigliche Einfdhrung in die
Begegnung der antiken und der frihchrist-
lichen Gedankenwelt im Bereich des christ-
lichen Vollkommenheitsideals der Jahre 200
bis ungefiahr 450. Es stiitzt sich auf die fiir
das altchristliche Latein reprisentativen
Schriftsteller, namentlich auf Tertullian, Cy-
prian, Ambrosins, Augustin und Leo, dazu
auf die Sprache der bildenden Kunst, die
den Vorstellungen der einfachen Christen
besonders nahesteht.

Ausgangspunkt der Erérterungen des Vfs.
bildet die Tatsache, dafl der biblische Ka-
bod- und Doxa-Begriff in den altlateini-
schen Bibeliibersetzungen und in der Vul-
gata fast ausschlieflich mit ,gloria“ wieder-
gegeben wurde. In kritischer Auseinander-
setzung mit den dariiber erschienenen Stu-
dien wird im 1. Kapitel der Inhalt des bibli-
schen Doxa-Begriffes beschrieben als ,die
leuchtende Erscheinung Gottes in seiner
Macht und Majestit und des Menschen Teil-

nahme daran®. Aus dieser Beschreibung geht
klar hervor, dafl durch die Ubersetzung dem
lateinischen ,gloria“ ein Kreis neuer Bedeu-
tungen zugefihrt wurde, die aber zuerst
noch dem Verstindnis der meisten Christen
verborgen blieben.

Im zweiten Kapitel wird namlich aus den
Quellen gezeigt, wie die Christen, im An-
schlufl an die mit ,gloria“ angedeutete ré-
mische Ruhmesidee, auch das biblische ,glo-
ria“ vor allem als Ruhm verstanden: im Ge-
gensatz zu den Heiden aber als Ehre in Got-
tes Augen und im Kreis der Briider. Mafige-
bend war dabei das Vollkommenheitsideal
jener Tage, das sich an dem Heldentum der
Martyrer inspirierte, die durch ihre Leiden
und ihren Tod den ruhmvollen Sieg iber
Welt und Teufel erkimpften. In der durch
diesen Sieg erworbenen Herrlichkeit bei Gott
erscheint die erste Verbindung zum bibli-
schen Doxa-Begriff.

Unter den Ursachen, die diesen biblischen
Begriff der Herrlichkeit Gottes nach der
Verfolgungszeit wieder in den Vordergrund
stellten, werden im dritten Kapitel vor allem
die durch den arianischen Streit hervorge-
rufene theologische Entwicklung und die
durch den Sonnenkult bedingte Lichtsym-
bolik genannt. Allerdings ist eine gegensei-
tige Beeinflussung des biblischen Doxa-Be-
griffes und der christlichen Ruhmesidee fest-
zustellen. Es sind also um die Mitte des
finften Jahrhunderts im Begriff der ,glo-
ria Christi“, die mit besonderer Betonung
der ,gloria Dei“ gleichgesetzt wird, drei
Aspekte zu unterscheiden: Ruhm, Licht und
Macht, cinigermafien zusammengefafit in der



474

Kénigsidee, die in der Literatur und der
Tkonographie der theodosianischen Zeit auf-
fallend hervortritt. Der am wenigsten bibli-
lische Aspekt des Ruhmes in der altchristli-
chen ,gloria“ geht auf die Entwicklung im
lateinischen Westen zuriick.

Die klar aufgebaute und in den einzelnen
Abschnitten immer gut zusammengefafite
Arbeit des Vfs. scheint uns von grofler Be-
deutung fiir die Geschichte des christlichen
Vollkommenheitsideals nnd ein wertvoller
Beitrag zum Gesprach der Antoren iber den
Inhalt der ,gloria Dei“. In dieser Beziehung
fehlt der Untersuchung leider noch eine
theologisch-philosophische Vertiefung des
Ehrbegriffes im Sinne von Offenbarung
bzw. Anerkennung Gottes in seiner umfas-
senden sozialen Bedeutung. Sie hitte wohl
anch eine gréfere Kontinuitdt zwischen dem
fir die Ubersetzung gewihlten lateinischen
»gloria® und der biblischen Herrlichkeit
Gottes aufgewiesen und den Gegensatz mit
Steinheimers Thesen (S. 23) in gebithrender
Weise geschwidht. Mich. Marlet 8. J.

Lorié, L. Th. A., S].: Spiritual
Terminology in the Latin
Translations of the Uita An-
tonii (Latinitas Christianorum Primae-
va, 11). Nijmegen, Dekker u. van de
Uegt N. U. 1955. XV u. 180 §., fl. 8.90.

Es ist bekannt, welche Fortsdritte die Er-
forschung der frilhen Méndhsfrommigkeit
seit einigen 30 Jahren gemacht hat. Das
ist nicht zuletzt ein Verdienst der Philologie,
die ihre an den klassischen Autoren gesam-
melten Erfahrungen und bewihrten Metho-
den in den Dienst der Erhellung der friih-
christlichen Sprache gestellt hat. Eines der
frihesten Zentren dieser Studien hat sich in
Nymwegen unter der Fithrung der bekann-
ten Philologin Chr. Mohrmann entwickelt.
Die vorliegende Arbeit stammt aus dieser
Schule. Verf. bemiiht sich um die Aufhellung
der sich rasch entwickelnden frithmonasti-
schen Terminologie im lateinischen Westen.
Den Ausgangspunkt bilden die beiden, dem
4, Jahrhundert entstammenden Ubersetzun-
gen der Vita Antonii des hl. Athanasius.
Wiewohl] die beiden Ubersetzungen zeitlich
noch recht nahe beisammen liegen, lassen
sich doch recht aufschlufireiche Eigentiimlich-
keiten im Gebranch bestimmter Termini
nachweisen. Zur Vervollstindigung des Bil-
des zieht L. jeweils noch andere frithmona-
stische Autoren bis hinauf zu Augustinus und
zur Benediktsregel mit hinzn. Auf diese
Weise vermag er einen hodhinteressanten
Einblick in den Entwicklungsprozef der mo-
nastischen Sprache zu geben. Ein Beispiel
moge das verdeutlichen: Das griechische

Budhbesprechungen

»~monasterion® bedeutet bei Athanasius noch
»Einsiedelei®, wie es der Etymologie auch
entspricht; im gleichen Sinn wird es auch in
den beiden genannten Ubersetzungen aufge-
faflt. Aber bereits beim spiten Hieronymus
bekommt das Wort die uns heute gelaufige
Bedeutung von ,Kloster. Immerhin kennt
Hieronymus wie auch Cassian die urspriing-
liche Bedeutung auch noch. Aber bei Bene-
dikt ist sie ganz verdringt. Ahnliche Ent-
wicklungen zeigen die Ausdriike ,Monch,
»Bruder®, ,Askese“ und noch viele andere.
Sie werden in wachsendemMafe zuFachaus-
driicken des ménchischen Lebens. Wichtig ist
dabei die Feststellong, dal bisweilen Ter-
mini, die (wie ,heilig®, ,Bruder® usw.) ur-
spriinglich zur Bezeichnung aller Christen
verwandt wurden, mehr uwnd mehr aunf die
Monche eingeschrinkt werden. So spiegelt
sich in der Sprache ein innerkirchlicher Pro-
zel — ganz entsprechend dem allgemeinen
Prinzip der Linguistik, wonach die Sprache
cin eminent soziales Geschehen ist. — Es
ware zu wiinschen, daf nach dem Muster
der vorliegenden Studie vns noch viele dhn-
liche Untersuchungen zum frithen Ménchtum
geschenkt wiirden. H.Badit S. ].

Schrader, Marianne und Fiihrkotter,
Adelgundis, Benediktinerinnen der Ab-
tei St. Hildegard, Ebingen: Die Echt-
heit des Schrifttums der
heiligen Hildegard von Bin-
gen. Quellenkritische Untersuchungen.
(Beihefte zum ,Archiv fiir Kulturge-
schichte“, Heft 6.) Koln-Graz, Bohlau-
Uerlag 1956, XII u. 208 S., brosch.
DM 20.—.

Das Hauptthema der Hildegardisfor-
schung ist das Echtheitsproblem, die ver-
wickelte Frage nach der unverfilschten
Uberlieferung der Schriften der heiligen Se-
herin. Seit W. Preger vor mehr als acht
Jahrzehnten im ersten Band seiner ,Ge-
schichte der Mystik im Mittelalter® die bis-
herige Auffassung erschiittert und die Briefe
der Heiligen und ihrer Korrespondenten fast
ausnahmslos als gefdhrlich bezeichnet hat,
gehen die Meinungen der Forscher ausein-
ander. Das umfangreiche Wissen, das Hil-
degards Schriften offenbaren, der weite
Kreis und hohe gesellschaftliche Rang ihrer
Korrespondenten, ihre geringen Latein-
kenntnisse, sich widersprechende antobiogra-
phische Angaben und scheinbare Unstim-
migkeiten in der Datierung ihrer eigenen
Werke: das sind in der Hauptsache die
strittigen Punkte, die die Forscher entzweien
und in der Losung der Echtheitsfrage be-
stimmen.



Buchbesprechungen 475

Angesichts dieser Problemlage werden im
vorliegenden Budch die Hildegard zugeschrie-
benen Schriften einer neuen wissenschaftii-
chen Pritfung unterzogen und aufgrund der
iltesten Quellen des 12. Jahrhunderts nach
ihrem Verfasser befragt. Zunichst werden
einige literarische Zeugnisse vorgelegt, die
keinen Zweifel daran lassen, dafl Hilde-
gards Urheberschaft von Zeitgenossen ein-
miitig anerkannt wurde. Als zweites damit
iibereinstimmendes und aussdilaggebendes
Zeugnis werden die Handsdhriften erwiesen,
die in der Rupertsberger Klosterschreibstube
zuLebzeiten der Seherin, d. h.unter ihrer per-
sonlichen Leitung und Aufsicht entstanden
sind. Dabei dienen zwei Fragmente der il-
testen Rupertsberger Giiter- und Totenver-
zeichnisse als paldographischer Priifstein, ob
eine Handschrift dem dortigen Skriptorium
zugeordnet werden darf und auf die Autor-
schaft der Rupertsberger Meisterin Anspruch
erheben kann. Ein sorgfiltiger Vergleich
der Schriftziige ergibt ndmlich, dafl sich in
allen Hildegard-Handschriften einer oder
mehrere Rupertsberger Schreiber wiederfin-
den. Darans wird mit Recht gefolgert, dafl
die Kodizes des Scivias, des Liber vitae me-
ritorum, des Liber divinorum operum und
der Wiener und Zwiefaltener Briefsamm-
lung auf dem Rupertsberg geschrieben, bzw.
nach den dort entstandenen Konzepten oder
Originalen gefertigt wurden. Nur fir denLi-
ber subtilitatum ist die bisher erweisbare
handschriftliche Uberlieferung noch ungenii-
gend, obwohl er ohne Zweifel von Hilde-
gard verfafit ist.

Um die handsdiriftlichen Zeugnisse durch
historische Tatsachen zn stiitzen und zngleich
in die Zeit und Umwelt der Seherin auf-
schlufireiche Einblike zu gewdhren, werden
aus dem Wiener und Zwiefaltener Briefko-
dex einige Schreiben herausgezogen, die am
meisten kritisiert und von Forschern wie
Schmeidler und Winterfeld als gefilscht er-
klart werden. Es sind Briefe an den heiligen
Bernhard, Papst- und Kaiserbriefe, sowie
Schreiben an eine Markgrifin in Stade; un-
ter den 28} echten Hildegardbriefen eine
kleine Auswahl, die aber geniigt, um die
Zweifel an ihrer héfischen Korrespondenz
zu heben und die Angriffe Pregers auf
die Unstimmigkeiten und Widerspriiche in
Hildegards Datierungen zu widerlegen.

Ganz neunes Licht fallt durch die Eibinger

quellenkritischen Untersuchungen auf die

Briefsammlung des Rupertsherger Riesen-
kodex, der von jeher die grofte Aufmerk-
samkeit erregt und viele Angriffe erfahren
hat. Eine Filschung im Sinne der Unterstel-
lung eines Nichthildegardistextes wird ab-
gelehnt; dagegen ein Redaktionsverfahren
angenommen, nachdem der Kompilator —

vermutlich Propst Wezelin von St. Andreas
in Kéln — aus der gesamten ihm vorliegen-
den echten Hildegardiskorrespondenz seine
Briefe so planvoll .ausgewihlt und zusam-
mengestellt hat, dafl eine grofle Hildegardis-
Komposition entstand, ein geistliches Brief-
buch, durch das die rheinische Seherin als
die Heilige, die grofie Theologin und Pro-
phetin ihres Jahrhunderts dargestellt wer-
den sollte. Man kann nicht leugnen, daff
durch diese Annahme die Umgestaltungsar-
beit des Kopisten verstindlich wird und
manche andere Schwierigkeiten gelost wer-
den. Doch bleibt das Urteil der zustindigen
Hildegardisforscher abzuwarten.

Der letzte Gegenstand, der die Verfasserin-
nen beschiftigt, ist die Frage nach den Spradh-
kenntnissen der Seherin und dem literari-
schen Anteil jhrer Mitarbeiter. Dafl Hilde-
gard gar kein Latein verstand, wird mit gu-
ten Griinden ausgeschlossen, aber zugegeben,
dafl sie aus Mangel an geniigender Schulung,
wie sie selber sagt, die casus, tempora et
genera der lateinischen Sprache nie so voll-
kommen beherrschte, dafl Korrektoren iiber-
fliissig waren. Doch wird diesen Stilisten nur
eine untergeordnete Mithilfe zugestanden,
da die Seherin wesentliche Anderungen oder
Erweiterungen ihres Diktates oder ihrer per-~
sonlichen Niederschrift nicht geduldet habe.

Auf welchen archivalischen und gedruck-
ten Quellen, Handschriften und literarischen
Hilfsmittel diese Rehabilitierung Hilde-
gards aufruht, zeigt der interessante Anhang
(S. 185—196), dem ein sorgfaltiges Register
und 19 fotografische Schrifttafeln angeschlos-
sen werden. — Das Werk ist ohne Zweifel
ein fundamentaler Beitrag zur Hildegard-
forschung, der kiinftig nicht tibersehen wer-
den darf und fir die — in den niederlindi-
schen Abteien Osterhout und Egmont — be-
reits in Angriff genommenc kritische Hilde-
gard-Edition wesentliche Hilfe leisten wird.
Diese Vorziige waren sicher mit ein Grund, °
dafl das Buch mit Unterstiitzung der deut-
schen Forschungsgemeinschaft gedruckt und
unter die Beihefte zum ,Archiv fiir Kultur-
geschichte® anfgenommen wurde.

H. Bleienstein S. J.

Thomas von Celano: Leben und
Wunder des heiligen Fran-
ziskus von Assisi. Einfiihrung,
Ubersetzung und Anmerkungen von P.
Engelbert Grau OFM (Fanziskanische
Quellenschriften Bd. V). Werl, Dietrich-
Coelde-Uerlag 1955, 621 S., DM 19.—.

Es ist nicht das erste Mal, dafl E. Gran
die deutsche Leserwelt mit ciner Uberset-
zung der Schriften des Thomas von Celano
beschenkt. 1939 erschien von ihm ,Leben



476

und Wundertaten des hl. Franziskus® und
1952 das ,Leben der hl. Klara“ im zweiten
Band der ,Franziskanischen Quellenschrif-
ten. Der vorliegende 5. Band derselben
Sammlung, der Bruder Celanos ,Leben und
‘Wunder des heiligen Franziskus von Assi-
si* zum zweitenmal verdffentlicht, geht vom
Text der seit langem vergriffenen Ubertra-
gung von 1939 aus, weist aber in seiner jet-
zigen Fassung so viel Anderungen auf, daf}
die frithere Ubersetzung an zahlreichen Stel-
len nicht mehr zu erkennen ist. Der Ver-
deuntschung liegen zugrunde die Vita T und 11
und der tractatus de miraculis S. Franc. in
der besten Ausgabe der Analecta Franzis-
cana T. 10, Quaracchi 1926—1928, Ihr sind
zum groflen Teil auch die Hinweise anf Zi-
tate der HL. Schrift, der Liturgie und Viter
entnommen. Zahlreiche andere Anmerkun-
gen sollen den Text verstindlich machen
und zusammen mit der Einfikrung in das
Leben und die Werke des Bruder Thomas
(S. 27—64) deren Wert fiir die Geschichte
des hl. Franziskus und die Erfassung der
Eigenart seiner Spiritualitit erkennen lassen.
Dem gleichen praktischen Zweck dienen auch
die 51 Sciten des mit grofiler Sorgfalt und
Sachkenntnis  bearbeiteten Sachregisters,
wiahrend der Quellennachweis, die Namen-
und. Ortsverzeichnisse und besonders der
Exkurs iiber den Stand der ,Franziskani-
schen Frage“ mechr quellenkritische Leser
vor Augen haben. Wenn auch nach der
Uberzeugung des Ubersetzers noch keines
der wesentlichen Probleme dieser Frage rest-
los geklirt ist, so 148t er doch keinen Zwei-
fel daran, dafl die Legenden des Thomas
von Celano, trotz ihrer Miangel und Ergéan-
zungsbedirftigkeit, die wertvollsten und zu-
verldssigsten Quellen zur Urgeschichte des
Franziskanertums sind und, was die Fiille
des Materials betrifft, unter allen Franzis-
kuslegenden weitaus die erste Stelle einneh-
men. Wer daher den echten und unverfilsch-
ten Heiligen von Assisi kennenlernen und in
den Geist und die Eigenart seines Erbes ein-
dringen will, der greife zur vorliegenden
Ubertragung, die sich bei allen Schwierigkei-
ten des Originals leicht liest und wissen-
schaftliche Genauigkeit mit hoher Erbaulich-
keit in idealer Weise vereinigt.
H. Blewenstein S. .

Meister Eckehart. Deutsche
Predigten und Traktate. Hrsg. und iiber-
setzt von Josef Quint, Miinchen, Carl-
Hanser-Oerlag 1955, 547 S., DM 17.80.

Wer den heutigen Stand der Eckehart-
Forschung kennt und weif, dafl die deut-
schen Werke des Meisters in der grofien
Eckehart-Ausgabe der deutschen Forschungs-

Budhbesprechungen

gemeinschaft erst zu einem kleinen Teil in
gesicherten Texten vorliegen, friglt unwill-
kiirlich nach den Griinden, die Prof. Quint,
den besten Kenner der deutschen Eckehart-
Schriften, bestimmt haben, trotz mancher Be-
denken schon jetzt mit der vorliegenden
Neuiibersetzung fiir weitere Kreise an die
Uffentlichkeit zu treten. Der Hauptgrund
diirfte sein, dafl die bisherigen am meisten
gebranchten Ubertragungen von Bittner,
Lehmann und Schulze-Maizier wissenschaft-
lichen Anspriichen nicht geniigen und dafl es
moglich ist, ihnen schon heute eine neue
Ubersetzung gegeniiberzustellen, die dem
immer steigenden und weit iiber die deut-
schen Grenzen hinansgreifenden Interesse
fiir den grofien Mystiker gerechter und dien-
licher wird.

Dafl die bisherigen Hauptiibersetzungen
sprachwissenschaftlich oft und griindlich ver-
sagen, zeigen die Ubersetzungsfehler, die
thren Urhebern als Nicht-Germanisten unter-
laufen sind und, wie aus der von Quint ge-
troffenen kleinen, aber bezeichnenden Aus-
wahl hervorgeht, zu groflen Mifiverstindnis-
sen fithren. Dazu kommt, daff die genannten
Ubersetzer in der scholastischen Philosophie
und Theologie viel zuwenig bewandert sind,
um die lateinischen, von Eckehart ins Mittel-
hochdeutsche umgeprigten und spezifisch
mystisch gefirbten Schultermini in richtiger
Weise in nenhochdeutschen Ausdriicken dem
Verstindnis ihrer Leser niherbringen.

In beiden Fillen liegen die Verhdltnisse
bei Quint anders, Wie tief er in die philoso-
phischen Grundlagen der Eckchartischen
Mystik und Ethik eingedrungen ist, das be-
zeugt die umfangreiche Einleitung (S.9—50).
Sie ist eine auf den heutigen Stand gebrach-
te Umarbeitung zweier Aufsitze aus den
Jahren 1939 und 1941, nach der es keinem
Zweifel unterliegt, dafi die Forschung auch
in der Zwischenzeit einer eindeutigen und
verbindlichen Auslegung des Eckehartschen
spekulativen Systems nicht ndher gekom-
men ist. Erfolgreicher ist die Lésung
der Ubersetzungsprobleme, obwohl auch die-
se wegen der Fiille der Abstraktbildungen
und Substantivierung aller denkbaren Wor-
te ihre groflen Schwierigkeiten hat. Hier auf
dem Feld der Germanistik steht aber Quint
ganz auf der Héhe seines Fachs. Darum
vermag er eine Neuifibersetzung zu liefern,
die die sprachschépferische Kraft des Mei-
sters respektiert und seine Gedanken so ge-
nau wie moéglich und tunlich mit Wahrung
seiner Ansdriicke wiedergibt. Inhaltlich wird
die bisher umfangreichste Ubersetzung von
Schulze-Maizier, die 25 Predigten bietet,
um 34 weitere Predigten iiberboten. Bei
ihrere Auswahl wurde daranf geachtet, dafl
die ihnen zu Grunde liegenden Original-



Buchbesprechungen

texte in ihrere Echtheit gesichert und weit-
gehend von Feblern gereinigt sind. Das gilt
besonders von den 23 ersten Predigten, die
in der groflen Gesamtausgabe der Original-
texte bereits erschienen und, soweit das
iberhaupt mdglich ist, in verldflichen Tex-
ten ediert sind. Die iibrigen Predigten
sind der Ausgabe von Pfeiffer entnommen,
aber nicht ohne daf} sic handschriftlich nach-
geprift und an zahlreichen Stellen verbes-
sert wurden.

o
Den Predigten werden, unter dem Titel
Traktate, ,Die Reden der Unterweisung®,
»Das Biichlein der géttlichen Trostung® mit
dem sogenannten Sermon ,, Vom edlen Men-
schen® vorausgeschickt. Den Abschluf bilden
einige Eckehart-Legenden und eine Uberset-
zung der lateinischen Bulle Papst Jo-
hanns XXII, die gelegentliche Fehler oder
Ungenauigkeiten anderer Ubersetzer zu ver-
meiden sucht. H. Bleienstein S. J.

Heilige und heiligmiBige Menschen unserer Zeit

Rubatscher, Maria Ueronika: Bei
Gemma Galgani. Zwei Bdnde.
Erzabtei St. Ottilien, Eos Uerlag 1950
und 1956, 8325 und 427 S.

Wie aus dem Titel ersichtlich, ist das vor-
liegende Werk keine Lebensheschreibung im
gewdhnlichen Sinn. Es ist vielmehr ein gei-
stiger Besuch oder, wie die V. selber sagt,
ein 800seitiges Verweilen bei Gemma Gal-
gani, dem ausgedehnte italienische Reisen
und eingehende Milieustudien an Ort und
Stelle vorausgegangen sind. Vor allem hat
Rubatscher aus den Briefen und Selbstauf-
zeichnungen der Heiligen sowie aus den
Zeugenaussagen im Kanonisationsprozef§ ge-
schopft. Kurze fiir Gemmas Sprechweise cha-
rakteristische Textproben werden sogar vor
der Verdeutschung im Original gebracht.
Auf Grund dieser ersten Quellen und per-
sonlichen Informationen gelingt es der Vf.,
aus ihrer schopferischen Kraft sozusagen
ein Schauspiel zu gestalten, eine Divina
Commedia, in deren Mittelpunkt ihre Hel-
din steht, die uns in allen Stationen und
Situationen ihres kurzen Lebens (1878 bis
1903) so dramatisch-lebendig gegeniibertritt,
wie das in einer rein historisch-wissenschaft-
lichen Betrachtungsweise unmdéglich ist.

Schon als Kind von sieben Jahren, seit
ihrer Firmung in Lucca, hért Gemma in
ihrem lnnern die Stimme, die sie durch ihr
ganzes Leben auf den Weg der Liebe und
Hingabe an Jesus fihrt. ,Mit Jesus leiden®
wird frithzeitig die Losung ihres religiosen
Strebens. Darum ertrigt sie schmerzliche
Operationen und andere Leiden an Leib
und Seele mit dem Heldenmut der Mirtyrer.
Gelihmt, erblindet und taub wird sie durch
Visionen und Ansprachen getrostet und von
Jesus und Maria, ihrem Schutzengel und
dem jung verstorbenen Passionisten Gabriel
Possenti innerlich gefihrt. Im Mairz 1899
wunderbar geheilt, versucht sie vergeblich,
in einem der benachbarten Kloster Aufnah-
me zu finden. Nach einer Erscheinung des
Gekreuzigten am Karfreitag des gleichen
Jahres beginnen ihre Leidensekstasen, die

fortan jeden Donnerstag und Freitag wie-
derkehren. Im darauffolgenden Juni wird
sie stigmatisiert und ein Jahr spiter mit
Christi Dornenkrone ausgezeichnet. Durch
dieses Ubermafl an unbegreiflichen Gaben
und Leiden wird sie ihrer ndheren und wei-
teren Umgebung ein Stein des Anstofes, bis
sie im gastlichen Haus eines Apothekers in
Lucca in dessen lediger Schwester Cicilia
eine verstehende und kluge Adoptivmutter .
findet. Unter ihrer Fiirsorge und unter Lei-
tung des Beichtvaters, des heiligméifigen
Weihbischofs Volpi und des Secelenfithrers
Padre Germano (T 1903), fuhrt Gemma bis
zu ihrem Tod ein Leben der Liebe und der
Leiden in tiefster Verborgenbeit, in treue-
ster Erfiillung ihrer hiuslichen Pflichten und
heroischer Ubung der christlichen Tugenden.
Schon 80 Jahre spiter, am 14. Mai 1933,
wird sie selig- und am 2. Mai 1940 heilig-
gesprochen.

Alle diese dufieren und inneren Begeben-
heiten werden von Rubatscher mit einer Ein-
fihlungsgabe und darstellerischen Kunst be-
schrieben, die den Leser an vielen Stellen
ergreift und erbant. Andere Ausfihrungen
werden ihm vielleicht zu breit, zu fber-
schwenglich, zu sentimental und zu unkri-
tisch erscheinen. Auch an der sprachlichen
Form wird er da und dort Anstofl nehmen.
Aber alle diese Méngel hindern nicht daran,
daff das Werk als Ganzes eine lehrreiche
geistliche Lesung bildet, besonders fiir sol-
che, die an den auBerordentlichen Erschei-
nungen im Leben der Heiligen ein gehobe-
nes Interesse haben. — Der im ersten Band
versprochene ausfiihrliche Quellennachweis
ist am Schluf des zweiten Bandes leider
nicht zu finden. H. Bleienstein S. ].

Claudel, Paul: Heilige unserer
Z eit. Einsiedeln-Ziirich, Kiln, Benzi-
ger-Uerlag, 1956. 151 S., Ln. DM 8.60.

Drei auch bei uns in Deutschland bekannte
Gestalten des franzosischen Katholizismus:
Charles de Foucauld, Therese von Lisieux
und die Schauspielerin und Biiflerin Eve La-



478 Budibesprechungen

valliére werden dem Dichter zu den drei
Kernpunkten einer Auseinandersetzung mit
dem Unglauben der modernen Menschheit.
Das Biographische wird dabei nur flichtig
gestreift (in einem Anhang findet der Leser
die nétigen Hinweise). Im greisen Claudel
brennt noch der gleiche Elias-Eifer fiir den
Gott der Heerscharen und gegen seine mo-
dernen Verachter wie im Bekehrten des
~Magnifikat“. Die Welt schweigt Gott tot;
aber in den drei ,Heiligen“ seiner Wah! ist
der Hunger nach ihm und seiner Verherrli-
chung neu durchgebrochen.

Wer mit Claudels symphonaler Art und
symbolhafter ,Schaltung® nicht vertraut ist,
wird es nicht leicht haben, diese ungebindig-
te Mischung von Schriftexegese, Zeitkritik
und meditierender Reflexion zu verarbeiten.
Zumal der Prophet Isaias mufl hier zur Or-
gel dienen, auf der Claudel seine Fugen
spielt, nicht zuletzt im dritten Teil iber
die Holle. Die Ton- und Bildfille, das atem-
beranbende Tempo, die Gewalttitigkeit und
stellenweise das Burleske und dann wieder
eine Mitarheit fordernde philosophisch-theo-
logische Spekulation werden manchen Leser
zunichst befremden. Wer aber durchhalt,
wird sich manchen einzelnen Fundes frenen
und schlieflich erleben, wie die drei Gestal-
ten an Dichte gewinnen und wie eine Chiff-
re werden im Weltplan der Erlosung.

F. Hillig S. J.

von Schénau, Elisabeth: Dom T hron
zum Altar. Georg Kronprinz von
Sachsen. Paderborn, F. Schoningh. 1955,
S. 72, kart, DM 2.20.

Vor vier Jahren schenkte uns E.v.Schénan
das anzichende Lebensbild der Prinzessin
Maria-Immaculata, Herzogin zu Sachsen (vgl.
diese Zeitschrift 25 [1952] S. 318). Das vor-
liegende Heft iiber ihren Neffen, P. Georg
von Sachsen S]J., konnte man als Fortsetzung
und Erginzung bezeichnen. Es ist aber viel-
leicht durch die groflere Distanz noch reifer als
das erste. In ruhigen, klaren Strichen, unter
bewufiter Vermeidung alles Anekdotenhaftcn,
ist das Bild dieses edlen Mannes gezeichnet.
Man ist erstaunt iiber die Hohe der Ideale
nnd die religiose Tiefe des einstigen sachsi-
schen Kronprinzen und spiteren Jesuiten.
Eine seltene géttliche Gnadenfithrung zeigt
sich unserem Blick, der der junge Prinz durch
alle schicksalsschweren Erschiitterungen, von
denen er betroffen wurde, mit rihrender
Treue gefolgt ist. Zugleich fallt dabei ein
helles Licht anf die konigliche Gestalt sei-
nes Vaters, der zu Lebzeiten so viel verkannt
und verleugnet worden ist. Nur wenige
ahnen ja, aus welch tiefer Frommigkeit so
manches entsprang, was fiir seine meist pro-

testantisch und sozialistisch denkenden Un-
tertanen unverstindlich blieb. Was P. Georg
iiber ihn schrieb, ist sicherlich der schonste
Kranz, der an seinem Grabe niedergelegt
wurde. Zu bedauern ist, dafl fiber den Prie-
ster und Ordensmann verhiltnismifig we-
nig in dem Buch gesagt ist, denn die Ver-
fasserin meint: ,Eine eingehende Schilde-
rung mufl der Gesellschaft Jesu vorbehalten
bleiben® (S. 87). Auch andere Quellen schei-
nen noch verhaltnismaflig sparlich geflossen
zu sein. Was aber nach dem wenigen gebo-
ten werden konnte, 148t den Wunsch zuriick,
dafl einmal alle Quellen sprechen machten.
Ad. Rodewyk §. ].

Bierbaum Max: Nicht Lob —
Nicht Furcht Das Leben des Kar-
dinals von Galen nach unveroffentlich-
ten Briefen und Dokumenten. Miinster,
Uerlag Regensberg, 1955. 222 S., DM
9.80.

Was diese Biographie von fritheren Le-
bensbildern des Kardinals von Galen (1878
bis 1946) unterscheidet und vor ihnen aus-
zeichnet, sind die in ihr strémenden Quel-
len; an erster Stelle die vielen bisher unver-
6ffentlichten Briefe, die Clemens August auf
allen Stufen seines Lebens an seine ,liebe,
beste® Mutter bis kurz vor deren Tod im
Mirz 1920 geschrieben hat. Es wird nicht
viele private Korrespondenzen geben, in de-
nen sich der EinfluR und die Bedeutung
einer frommen, idealen christlichen Mutter
und das innere Wesen und Wollen ihres
»gehorsamen Sohnes® so sichtbar enthiillt,
wie die 300 von Galenschen Familienbriefe,
die der Biograph im Original wiedergibt
oder in Ausziigen verwertet. Der Leser ver-
folgt darin die Entwicklung eines Menschen-
lebens, das im Oldenburger Land auf der
Burg der Viter und in der Kirche der hei-
matlichen Pfarrei seine entscheidenden An-
triebe erhalten und sich in den folgenden
Lehr- und Wanderjahren so treu und unge-
brochen entfaltet hat, daf die Weihe zum
Priester und Hirten der Seelen als wurzel-
echte, von Gott geschenkte Krénung und
Vollendung erscheint.

Davon zeugen an zweiter Stelle auch die
Briefe an die Geschwister, besonders an
Bruder Franz, den Clemens August selber
als den treuesten Gefdhrten und besten
Freund seines Lebens bezeichnet. Die Stel-
lung, die der priesterliche Bruder als Berli-
ner und Miinsterer Pfarrer und Bischof zu
aktuellen Zeitfragen eingenommen hat, emp-
fingt neues Licht aus seinen pastoralen
Denkschreiben und durch die Akten zur Ge-
schichte der Kirchenverfolgung im Bistum



Buchbesprechungen

Miinster, die Prof. Bierbaum ebenfalls flei-
Rig zu Rate gezogen hat. Dazu kommen die
personlichen Beziehungen, die den Verf. mit
Kardinal von Galen verbunden haben. Der
Bischof ernannte ihn zu seinem Domkapitu-
lar und zum Begleiter auf der letzten rémi-
schen Reise. Durch dieses freundschaftliche
Verhiltnis war M. Bierbaum in einzigarti-
ger Weise berufen, das Leben und Wirken
des Kardinals zu beschreiben und fiir eine
spitere groflere Biographie eine unentbehr-
liche Vorarbeit zu leisten. Sein Buch ist von
besonderem Interesse fiir alle Forderer des

479

Priesterberufs: denn es zeigt, wie die frei-
willige Wahl des Priesterstandes durch Ge-
bet und Vorbild der Eltern und Geschwister
vorbereitet und die eingeschlagene priester-
liche Laufbahn, besonders bei Weltpriestern,
durch die enge und bleibende Verbindung
mit dem Elternhaus gesegnet werden kann.
Nach den zahlreichen erdichteten Priester-
romanen der letzten Jahre liegt hier ein
wirkliches Priester-Leben vor, das den ob-
jektiven Forderungen und Idealen des Stan-
des entspricht und fiir Priester und Laien
von hohem Nutzen ist. H. Bleienstein S. ].

Glaubensverkiindigung fiir den Menschen von heute

Spitzer, Rupert: Gott lebt und
ruft Dich. Minden, Uerlag Max
Hueber, 1956. 535 S., DM 14.80.

Es ging Spitzer wohl nm den Versudh,
dem modernen Menschen Sein, Wesen und
Midchtigkeit Gottes nahezubringen. Ohne
billige Vereinfachung sollte die ganze Tiefe
des katholischen Glaubens so dargestellt
werden, dafl er fiir jeden verstindlich wire.
Das Buch enhilt eine Fille solider Ab-
handlungen, wobei vielleicht die Widerle-
gung falscher Lehren, von der Vielgétterei
bis zu Kant und dem Materialismus, von be-
sonderem Interesse sein diirfte. Natiirlich
ist das Buch nicht fiir das Fachstudium, son-
dern fiir das Leben geschrieben. In fleifliger
Arbeit hat der Verf. seine Darlegungen mit
reichen Zitaten illustriert und belegt. So
wird, wenn man das Werk auch nicht als be-
sonders originell bezeichnen kann, dem
Laien und Katecheten gutes apologetisches
Ristzeug geboten. Vor allem wird der Ka-
tholik auch iiber den Standpunkt des Geg-
ners sachlich informiert, indem er seine hi-
storischen und psychologischen Vorausset-
zungen kennenlernt. Fiir Suchende kénnte
manche gute Darstellung der Gottesproble-
me sehr hilfreich sein auf dem Weg zur
‘Wahrheit. Jeder, der ¢ine griindliche Orien-
tierung in diesem Gebiet wiinscht, wird
durch die breite Ausfiihrlichkeit des Werkes
vollauf befriedigt werden. Vielleicht hitte
es an Leben gewonnen, wenn es weniger
starr nach einem allgemeinen philosophi-
schen Schema aufgebaut worden wire. Vor
allem hitte schirfer und lebendiger die zen-
trale Mittlerstellung Christi hervortreten
kénnen. Der Glaube an Gott wird ja erst
durch Thn in vollem Umfang méglich. Die
Menschen kennen Gott erst richtig, seitdem
Christus im Fleisch erschienen ist. Er ist das
,Bild des unsichtbaren Gottes* (Kol. 1, 15).
Erst durch Thn kommen wir in allen Einzel-
ziigen der Gotteskenntnis zur letzten Wahr-

heit. — Statt dessen werden die Worte Chri-
sti oft nur als eine Begriindung neben ande-
ren genannt. Immerhin bot die systematische
Darstellung des Verf. die Maglichkeit einer
leicht iibersichtlichen Gliederung. Aufs Ganze
gesehen konnen wir das Werk allen empfeh-
len, die ehrlich nach Gott fragen.
G. Soballa §. ].

Siemer, Laurentius OP.: So sind
wir Menschen. Frankfurt/Main,
Uerlag Josef Knecht, 1956. 256 S., DM
8.80.

»So sind wir Menschen®, meint P. Siemer.
Man mufl mit den Menschen rechnen, so wie
sie sind, man muf} mit der Wirklichkeit rech-
nen, wie sie eben ist. Daher hat das Buch
sein besonderes Geprige. Es sind gesam-
melte Radiovortrige, ins Mikrofon geplau-
dert, um irgendwo ,anzukommen* — zum
Essen, zum Glas Bier, zur Arbeit -— wie es
gerade kommt. Dennoch ist es mehr als
unverbindliches Geplauder. Der bekannte,
leider zu frith verstorhbene Dominikaner will
den Menschen sagen, auf welche Weise sie
ganze Menschen sind, wie sie sich Gott gedacht
hat. Aber er spricht die Sprache die dieLeute
gewdhnt sind, niichtern, realistisch, ohne Pa-
thos, etwas salopp. Keine Systematik, aber
Anregung, lebendiges Wort von heute, wie
es heute lebendig verstanden wird. Es sind
Vortrige iiber den Menschen. iiber Gott und
Kirche, iber Maria und die Welt, dber Le-
ben und Sterben. Das Wort Gottes wird mit
Eleganz in den vertrauten Mantel profaner
Banalitit gehiillt, damit der Hérer nicht,
abgestofien von einer im Alltag deplazierten
Salbung, einfach ab- oder umschaltet. Es geht
diesen Rundfunkpredigten nicht darum, in
theologisches Neuland vorzustoflen. Die
theologische Gedankenfithrung bewegt sich
ganz in den Bahnen der scholastischen Tra-
dition. Nur iiberrascht die alte Wahrheit,
wenn man sie nicht in den Folianten der



480 Budibesprechungen

Professoren, sondern in der ungewohnten
Umgebung unseres Alltags findet. Ein Schritt
ins wirkliche Leben, den man nur begritien
kann, G. Soballa S. J.

Horatczuk, Michael S.].: Hier
lacht der Aszet, Wien, Herold-
Uerlag, 1956, 147 S., DM 5,80.

So originell und propagandistisch wirk-
sam der Titel sein mag, er reicht nicht aus,
um alle ethisch-aszetischen Kostbarkeiten
anzudeuten, die in diesem humorvollen,
welt- und lebenskundigen Biichlein enthal-
ten sind. Lustig macht es sich eigentlich nur
im Anfang, wo in erheiternder ironischer
Weise gegen gewisse Verschrobenheiten im
religibsen Leben zu Felde gezogen wird.
Was in diesen kurzen Skizzen gegen einige
derb stoffliche Auffassungen geistiger Vor-
ginge gesagt wird, gegen Ablafisammeln,
ubermarianische Frommigkeit, gegen die
weibliche Unart, an kirchlichen Gewandern
itberall Spitzen anzubringen, gegen die Ver-
letzung der briderlichen Zurechtweisung
und gegen die Sitten und Gebriuche der
Pharisder, ist so vnmittelbar aus dem Le-
ben geschépft, dafl es von Erziehern und
Forderern der Welt- und Ordensfrommig-
keit nicht genug beachtet werden kann. Je
weiter das Biichlein voranschreitet, um so
mehr entwickelt es sich zu einer Art moder-
ner Tugendlehre, die gewifl nicht systema-
tisch und lickenlos sein will, aber in der
getroflenen Auswahl sehr praktisch und
heilsam ist. Sie beginnt mit dem Kampf ge-
gen die Ich-Sucht, die als Liebesmangel ge-
brandmarkt und mit feiner Psychologie bis
in ihre letzten verkappten Erscheinungs-
formen verfolgt wird, z. B. im Bittgebet, in
der Verhirtung im Guten, in einer ver-
meintlichen Gerechtigkeit, der frommen
Weltklugheit, der kaufminnischen From-
migkeit und dem falschen Gottvertrauen.
Den Abschlufl hilden einige Tugenden, die,
weil rein natiirlich, nicht im Katechismus
steben und doch filr unser privates und ge-
meinschaftliches Christenleben von entschei-
dender Bedeutung sind. Gemeint sind Takt-
gefithl,  Heiterkeit, Selbstverleugnung,
Kampf gegen die Empfindlichkeit, seelischer
Schwung gegen Zaudern und Jammern, Ge-
lassenheit und Maflhalten im Urteil. Diese
Wegweisungen, die zum ersten Mal in der
Monatsschrift ,Der grofle Entschlufl“ ver-
offentlicht wurden, sind gedanklich und
sprachlich so auf den heutigen Menschen
ausgerichtet, dafl sie weiteste Verbreitung
verdienen, besonders in den Kreisen der
Jugend, fiir deren aszetische Schulung sie
in ihrer klugen witzigen Art gute Dienste
leisten konnen. H. Bleienstein S. J.

Quoist, Michel: Herr da bin ich
(Aus dem Franzos. iibers. von Dr. L.
Reichpfader). Graz-Wien-Koln, Styria-
Uerlag (1955). 184 S., Ln., DM 6.50.

Der Vi, ein junger, franzosischer Grofi-
stadtpriester aus Le Havre, ist von der Fra-
ge bedriangt: Wie erreiche ich die Menschen
noch, auch die Gliubigen, so dafl sie vom
Worte Gottes getroffen sind und die Wahr-
heiten des christlichen Glaubens fiir sie wie-
der zu einer Realitit werden. Er schreibt zu
diesem Zweck Gebete nieder, die aus der
Erfahrung des eigenen Herzens aufsteigen
und aus dem Gesprich mit Gott geworden
sind. Diese Gebete kniipfen meist an ein
Vorkommnis des tédglichen Lebens an und
greifen vor allem Dinge und Geschehnisse
der heutigen sikularisierten und technisier-
ten Welt auf (das Telefon, den Traktor, die
U-Bahn). Zu Beginn der Gebete stehen viel-
fach einige Gedanken zur Besinnung iiber
den Gegenstand der betreffenden Gebete so-
wie das eine oder andere Schriftwort. Den
Schluf des Bichleins bilden Gebete zu den
Kreuzwegstationen.

Die Gebete spiegeln den Geist der jungen
franzésischen Priestergeneration wider, den
man pur aus der Kenntnis des geistig-reli-
giosen Klimas des avantgardistischen fran- .
zosischen Katholizismus heraus versteht.
Man leidet unter dem Zwiespalt zwischen
Kirche und moderner Welt und mdéchte mit
allen Kriften Bricken zu den verloren ge-
gangenen oder gleichgiiltig gewordenen
Massen schlagen. Zu diesem Zwed pafit
man sich der Mentalitdt des heutigen Men-
schen an, sucht ithn dort zu erreichen, wo er
steht. spricht in seiner Sprache, denkt in sei-
nen Gedankengingen, aber immer so, daff
Gott im Milieu dieses Menschen Wirklich-
keit wird, dafl er mit Gott iiber die Dinge
und Erfahrungen seines tiglichen Lebens
ins Gespréach kommt und ihm nicht mehr aus-
weichen kann, Neben diesem unmittelbaren
Kontakt mit Gott sind es vor allem der so-
ziale Aspekt und die Nichstenliebe, die den
Tenor der Gebete bestimmen.

Die Sprache des Autors ist glihend,
dringend und mitreiflen wollend. Vieles
ist echt empfunden und riihrt das Herz an.
Anderes ist zu gewollt, zu gewollt modern
oder auch pikant. Manches grenzt fiir unser
Empfinden sogar an Effekthascherei. Aber
als Ganzes ist das Bichlein schon schr in-
struktiv fir ein brennendes Anliegen: nim-
lich die Sprache unserer christlichen Verkiin-
digung. Man kann einiges daraus lernen,
im positiven Sinne, aber auch wie man es

nicht machen soll. Fr. Wulf S.].





