
»Nimm das Kind und seine Mutter« 

Zur Verehrung des hl. Joseph 

Von Karl R a h n e r S. J., Innsbruck 

Wenn diese Betrachtung etwas problematisch ausfällt, also fragend und nur 
unsicher antwortend, dann schadet das nichts. Eine gute Frage ist besser als eine 
Antwort, die nur Schein ist. 

Warum verehren wir den heiligen Joseph?1 Nun, wird ein normaler Christ ant- 
worten, weil Joseph ein heiliger Mann war und dazu der Gemahl der heiligsten 
Jungfrau und der Nährvater des Herrn. Das ist eine gute Antwort, wenn sie sich 
selbst ganz versteht. Aber vielleicht darf man daran ein wenig zweifeln. Warum? 
Zunächst einmal: daß Joseph in der Schrift als gerechter Mann gepriesen wird 
(Mt 1,9), wenn auch nur in einem bestimmten einmaligen Zusammenhang, das mag 
uns mit Recht wie eine Art Kanonisationsbulle vorkommen. Es sei also unbedenk- 
lich unterstellt: er ist ein Heiliger. Aber niemand, der weiß, wie wir Joseph verehren 
und wie sich seine Verehrung seit dem Ausgang des Mittelalters2 entwickelt hat 
bis zu seiner Proklamation zum Schutzpatron der Gesamtkirche, wird leugnen, daß 
diese biblische Kanonisation, die ihn doch nur zu irgendeinem wahrhaft heiligen 
und gerechten Mann machen würde, allein nicht ausreicht als Fundament der Stel- 
lung und der Verehrung, die ihm die Kirche der Neuzeit zuerkennt. Ja aber, so 
wird man weiterfahren: er ist doch der Nährvater Jesu und der Gemahl der Gottes- 
mutter. Gewiß, das ist er. Gerade nach dem Zeugnis der Schrift. Aber ist dieses 
Zeugnis uns in seiner Tragweite und seinem Sinn wirklich deutlich und klar? Das 
sei ein wenig bezweifelt. Und gleich auch der Grund genannt: nicht jede verwandt- 
schaftliche Beziehung zu Jesus, dem Wort Gottes, das ins Fleisch der Sünde kam, 
ist schon Grund zu einer solchen Auserwählung, die den Verwandten selbst heiligend 
in die amtlich-öffentliche Heilsgeschichte einbezieht. 

Dieser Satz muß zunächst kurz erklärt werden, ehe wir mit unserer eigentlichen 
Frage weiterfahren können. Nicht überall, wo das Heil gewirkt wird, wo ein 
Mensch Gottes Gnade findet in Gottes und des Menschen freier Tat, ist auch öffent- 
liche, durch Gottes an alle gerichtetes Wort bezeugte Heilsgeschichte. Diese ist ein 
irgendwie abgegrenzter Bezirk in der Gesamtgeschichte der Menschheit, denn nur 
von einem engen Teil der Gesamtgeschichte deutet uns Gottes Wort selbst den 

1 Vgl. im allgemeinen aus der Literatur über den heiligen Joseph: J. Müller, Der 
heilige Joseph, Die dogmatischen Grundlagen seiner besonderen Verehrung, Innsbruck 1937; 
HenriRondet, Joseph von Nazareth. Gestalt und Verehrung, Freiburg 1956. 

2 Thomas von Aquin z. B. ist an der Gestalt des hl. Joseph theologisch noch ganz uninter- 
essiert. Er kennt den Grundsatz, von dem wir in diesen Überlegungen ausgehen werden, die 
innere Beziehung zwischen Funktion in der Heilsgeschichte und der persönlichen Heiligkeit 
(S. th. III q. 27 a. 4 c). Aber er zieht daraus noch keine Konsequenz für Joseph. Für ihn 
kommen neben Maria nur die Apostel in Frage: In Rom. VIII, lect. 5 (edit. Parma XIII, 
S. 83); In Ephes. lect. 3 (I.e. S.448). Erst im 15. Jahrhundert kommt es durch Bernhardin von 
Siena, Vinzenz Ferrer, Peter dAilly und den Kanzler Gerson zu einer wirklichen Ver- 
ehrung und zu einer theologischen Beschäftigung mit dem heiligen Joseph. Erst 1479 er- 
scheint er mit einem Fest im Römischen Brevier. 



»Nimm das Kind und seine Mutter« 15 

letzten Sinn jetzt schon (vor dem Weltgericht): hier ist Heil und nicht Unheil 
geschehen, hier ist Gott selbst in der Geschichte seiner Welt handelnd aufgetreten 
und ist im Glauben zum Heil angenommen worden. In dieser amtlich-öffentlichen 
Heilsgeschichte, die nicht nur geschieht, sondern als solche geoffenbart wird, ist es 
nun wirklich so3: wir haben eine unauflösliche Einheit (mindestens in der neu- 
testamentlich-endzeitlichen Heilsgeschichte) zwischen dem äußeren heilsgeschicht- 
lichen Vorgang und dem inneren heiligenden Vollzug dieser Geschichte durch die 
berufenen Menschen, die diese Geschichte als die gottgewirkte Heilsgeschichte durch 
ihre Freiheit tun. Außerhalb dieser amtlich-öffentlichen, von Gott als die Geschichte 
seines siegreichen Erbarmens schon jetzt proklamierten Heilsgeschichte kann ein 
Mensch etwas Großes und selbst für Gott und sein Reich Wichtiges tun und doch 
innerlich, sich Gott versagend, versagt haben; Amt und Heiligkeit können ausein- 
anderfallen. So kann es in der eigentlichen öffentlich-amtlichen Heilsgeschichte des 
neuen und ewigen, endzeitlichen Bundes der nicht bloß angebotenen, sondern auch 
siegreichen Gnade nicht sein. Sonst wäre das Greifbare, das sich als Gottes siegreiche 
Nähe ausgibt, innerlich leer, Demonstration eines fernbleibenden Göttlichen, nicht 
Inkarnation der siegreichen Gnade, die sich der Welt nicht nur anbietet, sondern 
ihren Widerstand überwindet und selber schenkt, was sie von uns fordert. Wenn 
schon die Kirche als ganze nicht nur die Verkündigung des Gesetzes und das 
Angebot der Gnade, nicht nur heilige Veranstaltung Gottes, sondern geschenkte 
Erfüllung des Gesetzes und siegreiche Gnade, deren Sieg sichtbar erscheint, wirk- 
lich geheiligte Gemeinde der Erlösten, • eben Kirche und nicht Synagoge ist, dann 
gilt das erst recht von jener engsten und eindeutigsten Heilsgeschichte, in der dieses 
Heil leibhaftig erschien, das in der Kirche gegenwärtig bleibt. Darin kann Amt 
und Heiligkeit, Sendung für andere und eigene Begnadigung, Charis und Charisma 
nicht auseinanderfallen, da muß in der Tiefe der Wirklichkeit geschehen, was sich 
in der Greifbarkeit des Geschichtlichen anmeldet, da wird die Geschichte, also das 
Greifbare wirklich erlöst, d. h. ist die wirkliche Anwesenheit dessen, was sie sagt, 
das wirksame •Sakrament" der Gnade. Darum ist z. B. die Kirche • fast könnte 
man sagen • •naiv" davon überzeugt, daß die Apostel, auf die sich der Geist am 
kirchenstiftenden Pfingsten herabließ und auf die er die sichtbare Kirche gründete, 
auch wirklich gotterfüllte Männer, Begnadete und Geheiligte waren, die es waren 
und blieben, so daß auf den zwölf Grundsteinen des ewigen Jerusalem die Namen 
der zwölf Apostel in Ewigkeit geschrieben bleiben (Apk21,14). Darum weiß die 
Kirche, daß Maria nicht bloß in einem biologischen Bereich die Mutter Jesu ist, 
sondern die heilige Maria, die an Leib und Seele heilige Jungfrau, die Erlöste und 
die Mutter der Gnade •, daß bei ihr das Amt ihrer inneren Heiligkeit entspricht 
und umgekehrt. Sendung in der öffentlichen Heilsgeschichte und innere Heiligkeit 
entsprechen bei ihr vollkommen. Und diese Grundüberzeugung liegt allem Einzel- 
wissen der Kirche über Maria zugrunde. 

Gehört nun auch Joseph in diese öffentliche Heilsgeschichte, so daß das eben 
angedeutete Prinzip auch von ihm gilt? Wenn dies nicht der Fall wäre, wüßten 
wir über Joseph im Grunde doch nichts als die kurzen Notizen, die in der Schrift 

3 Vgl. zum Folgenden z. B. K. Rah ner, Schriften zur Theologie 111 (Einsiedeln 1956) 
114•117; I (Einsiedeln 1954) 227; 229 f. 



16 Karl Rahner 

zu lesen sind; diese wären zu lesen nicht als Aussagen über eine Heilswirklichkeit, 
sondern als biographische Randbemerkungen, die, ohne eigentlich einen Gegenstand 
der Heilsgeschichte zu benennen, bei dem Bericht von einer solchen Geschichte 
unvermeidlich sind. Dann wäre Joseph zwar in einer familiären Beziehung zu 
Jesus. Aber es wäre daraus so wenig abzuleiten wie über die sonstigen Verwandten 
Jesu, die als seine •Brüder" und •Schwestern" genannt werden, ohne daß wir dar- 
aus das Recht folgern könnten, ihnen eine besondere Heiligkeit zuzuschreiben. Die 
alte Kirche hat in der Umgebung Jesu außer Maria und den Aposteln ausdrücklich 
nur eine Gestalt gesehen, die sie zu den positiven Trägern der Heilsgeschichte 
rechnete: den Täufer. Dieser hat durch lange Jahrhunderte den heiligen Joseph 
übersehen lassen. Von ihm wird mehr und ausdrücklicher in der Schrift berichtet. 
Von ihm ist deutlicher, daß er wirklich in das amtliche Drama, das zwischen Gott 
und der Menschheit gespielt wird, hineingehört, als eine tragende Gestalt. Ihn hat 
darum der Kult der alten Kirche viel früher (und in mancher Hinsicht bis auf den 
heutigen Tag feierlicher) verehrt als den Nährvater des Herrn. Liegt darin eine 
grundsätzliche Tatsache und Schranke, oder hat die Kirche allmählich deutlicher zu 
sehen gelernt, daß auch Joseph wirklich in die Heilsgeschichte als solche hinein- 
gehört (wobei wir hier die Frage beiseite lassen können, wie in einem theologischen 
Sinn der scheinbare Widerspruch zwischen der alten und der neuen Liturgie der 
Kirche ganz beseitigt werden könne, daß früher eigentlich Johannes die felix 
Patriarcharum clausula war, und heute Joseph so genannt wird)? 

Um diese Frage zu beantworten oder doch wenigstens einen Versuch dazu zu 
machen, überlegen wir uns zunächst einige Verse aus dem 1. Kap. bei Matthäus. 
Sie sind jedem Christen bekannt. Wie sie aber auszulegen sind, darüber herrscht 
seltsamerweise mehr Einmütigkeit, als es vielleicht gut ist. Da heißt es: 

•Mit der Geburt Jesu Christi verhielt es sich so: Als seine Mutter Maria 
mit Joseph verlobt war, ward sie, bevor beide zusammenkamen, erfunden als 
schwanger aus heiligem Geist. Joseph aber, ihr Mann, wollte sie heimlich ent- 
lassen, da er gerecht war und sie nicht bloßstellen wollte. Als er darüber mit sich 
zu Rate ging, zeigte sich ihm im Traum ein Engel des Herrn und sagte: Joseph, 
Sohn Davids, scheue dick nicht, Maria, dein Weib, zu dir zu nehmen, denn 
das in ihr Gezeugte ist aus heiligem Geist. Sie wird einen Sohn gebären; dem 
sollst d u den Namen Jesus geben ... Joseph stand vom Schlafe auf, tat, was 
ihm der Engel des Herrn aufgetragen hatte und nahm sein Weib zu sich ... 
(1,18-24). 

Der Text wird fast allgemein in der Exegese und in der frommen Betrachtung 
so verstanden, daß Joseph zwar etwas davon bemerkte, daß Maria gesegneten 
Leibes war, aber nicht wußte, wie er sich diese Sachlage erklären sollte, daß er 
weder durch eine Frage von seiner Seite noch durch die Initiative Marias über das 
Wunder dieser Empfängnis belehrt wurde und so Maria aus dieser Situation her- 
aus entlassen wollte. Man versucht dann eine sehr sublime Psychologie, um zu 
erklären, warum Maria und Joseph schweigen, warum genauerhin Joseph Maria 
entlassen wolle und dies doch heimlich zu tun beabsichtige. 



»Nimm das Kind und seine Mutter« 17 

Stimmt diese Deutung?4 Zunächst heißt es im Text eindeutig, Maria sei erfunden 
worden als schwanger aus heiligem Geist. Niemand zweifelt, daß der Zustand, 
dessen •Erfundenwerden" hier festgestellt wird, von Joseph bemerkt worden 
ist. Aber man korrigiert eigenmächtig den Text: das •aus heiligem Geist" sei ein 
Zusatz, der eigentlich nicht hierhergehöre; er sei eine Erklärung des Verfassers 
über einen Sachverhalt, den Joseph erst später, eben aus dem Mund des Engels 
vernommen habe. Aber so steht es doch nicht hier. Eine solche Abschwächung der 
Aussage wäre erst berechtigt, wenn sonst die Erzählung nicht mehr sinnvoll bliebe. 
Setzen wir also einmal unbefangen voraus: Joseph bemerkt den Zustand Marias 
und wird von ihr auf seine Frage hin über den himmlischen Ursprung dieses 
Zustandes belehrt5. Dann hat der Satz seinen vollen Sinn: Maria ward (von 
Joseph) erfunden als schwanger aus heiligem Geist. Und warum sollte es nicht so 
gewesen sein? Um zu erklären, warum es nicht so gewesen sein könnte, erfindet 
man eine sehr gequälte Psychologie: Joseph fragt nicht. Warum sollte er eigentlich 
Maria nicht fragen? Was ist natürlicher als eine solche Frage, gerade einer Frau 
gegenüber, der er vertraut, die er liebt! Und Maria sollte schweigen? Warum denn? 
Hat sie kein Vertrauen zu Joseph und seiner Glaubensbereitschaft? Konnte Maria, 
wenn sie sachgemäß und mit ruhiger Klarheit des Geistes handelt, sich darauf ver- 
lassen, daß Joseph anderswoher erfahren werde, was er doch gerade vom Gesichts- 
punkt Marias aus erfahren mußte, da sie ja von sich aus nicht die Absicht hatte, 
sich von Joseph zu trennen? Wenn sie aber bei ihm bleiben wollte, dann mußte sie 
doch in einem Moment, in dem ihre Schwangerschaft schon von ihm bemerkt war, 
auch deren Grund sagen. Darauf hatte er ein Recht. Und die weise Jungfrau konnte 
billigerweise nicht damit rechnen, daß Joseph durch ein Wunder das mitgeteilt 
werde, was er ohne ein Wunder durch sie selbst erfahren konnte und erfahren 
mußte, weil er mindestens dann darauf ein Recht hatte, wenn Maria bei ihm als 
ihrem Gemahl bleiben wollte. Maria macht in ihrem übrigen Leben nicht den 
Eindruck, daß sie nicht imstande sei, die normalen Alltagspflichten (auch wenn 
sie aus sehr himmlischen Ereignissen entspringen) sehr alltäglich normal zu tun. 

Aber Joseph erfährt doch nach dem Text vom Engel, daß Maria aus heiligem 
Geist empfangen hat? Gewiß. Aber muß dies die erste Belehrung über diese Tat- 
sache sein? Kann sie denn nicht auch aufgefaßt werden als eine himmlische Bestäti- 
gung dessen, was Joseph von Maria weiß? Wäre ein •zweiter Zeuge" in einer 
solchen Frage, die die höchste Anstrengung des Glaubens verlangt, überflüssig und 
sinnlos? In keiner Weise. Schon von dieser Überlegung aus ist es ganz willkürlich, 
aus Vers 20 herauslesen zu wollen, daß Joseph bisher von dem himmlischen Ur- 
sprung des Kindes nichts habe wissen können. Wenn also Vers 18 sagt, daß Joseph 

4 Vgl. zur folgenden Erklärung die der Substanz nach gleiche Meinung bei A. Schäfer, 
Die Gottesmutter in der Heiligen Schrift (Münster 1887) 70ff; P. Gaechter, Maria im 
Erdenleben (Innsbruck 1956) 109•116; F. Will am, Maria (Freiburg 1953) 71 ff. 

5 Wer sich die Sache genauer ausdenken will, dem ist natürlich nicht verwehrt anzuneh- 
men, daß Joseph von der Mutter Jesu über die Schwangerschaft informiert worden ist. Ob 
dann auch schon die Mutter den übernatürlichen Grund dieses Zustandes mitgeteilt hat in 
irgendeiner Form (so G a e c h t e r) oder ob Joseph dies aus der Familie des Zacharias und 
der Elisabeth erfuhr (was durchaus möglich ist) (so S c h ä f e r ) oder ob dies doch von Maria 
allein mitgeteilt wurde, das alles ist schließlich belanglos und wird sich nicht ausmachen 
lassen. 



18 Karl Rahner 

davon schon gewußt hat (wenn wir diesem Vers seinen schlichten, vollen Sinn 
lassen), dann wird diese Tatsache durch den Vers 20 nicht dementiert. Zudem ist 
diese Mitteilung des Engels von der himmlischen Herkunft des Kindes nicht nur 
eine Bestätigung eines schon von Maria erhaltenen Wissens, sondern wird als 
Grund für etwas anderes eingeführt, wie wir noch sehen werden, und erhält da- 
durch eine Berechtigung im Munde des Engels, die unabhängig ist von der Frage, 
ob Joseph den Sachverhalt in sich schon wußte oder nicht. Denn man kann in einem 
bestimmten Begründungszusammenhang einem andern gegenüber sinnvoll auf eine 
Tatsache hinweisen, die, rein in sich genommen, von diesem schon gewußt wird. 

Aber Joseph will Maria doch heimlich entlassen? Gewiß. Aber gerade das erklärt 
sich sinnvoller, wenn wir voraussetzen, er habe vom übernatürlichen Ursprung 
des empfangenen Kindes schon gewußt. 

Zunächst einmal: wenn Joseph nichts davon gewußt hat, warum will er dann 
Maria heimlich entlassen? Wenn er eine unsittliche Ursache dieser Schwangerschaft 
vermutet hätte6, wie wäre dann die Absicht, sie heimlich zu entlassen, motiviert 
und wie wäre sie dann ein Zeichen einer besonderen •Gerechtigkeit", d. h. doch 
alttestamentlich gesehen, eines Willens zur Erfüllung des ganzen geschriebenen 
Gesetzes? In einer solchen Hypothese ist weder das eine noch das andere zu erklären. 
Wenn aber Joseph nicht an eine solche ehebrecherische Ursache gedacht hat und 
anderseits doch nichts vom übernatürlichen Grund der Empfängnis gewußt hätte, 
dann hätte er sich gar keinen Grund dieser Empfängnis sagen können: er wäre also 
im Grund durch diese heimliche Entlassung einer Frage des Lebens einfach davon 
gelaufen, einer Frage, die er hätte lösen können durch eine schlichte und nahe- 
liegende Frage bei seiner Braut. In diesem Zusammenhang davon zu reden, daß 
Joseph eben alles Gott überlassen und anvertraut habe, ist verkehrt. Man vertraut 
ein Rätsel des Lebens erst dann mit Recht in einem passiven Aufsichberuhenlassen 
Gott an, wenn man das Seine getan hat, es zu lösen. Das aber hätte Joseph erst 
dann getan, wenn er sich bemüht hätte, dem Rätsel dieser Schwangerschaft auf den 
Grund zu kommen durch eine einfache, sehr natürliche Frage bei jemandem, der 
den Grund dieser Schwangerschaft wissen konnte, d. h. in dem Kreis der für 
Joseph letztlich allein in Frage Kommenden (er rechnete nicht mit Engeln), bei 
Maria. Wir haben allen Grund anzunehmen, daß er auch tatsächlich so gehandelt 
hat. Jedenfalls aber: die Absicht bei Joseph, Maria heimlich zu entlassen, wird 
nicht erklärt durch ein Nichtwissen Josephs über die Geschichte dieser Empfängnis. 
Hätte er sie nicht gekannt, hätte er anders handeln müssen. 

Und nun: gerade das Wissen um die Übernatürlichkeit dieser Empfängnis erklärt 
die Absicht des Bräutigams. Er weiß, hier hat der Himmel diesem Mädchen ein 
Kind geschenkt, er hat sie erfunden als aus heiligem Geist schwanger. Was liegt 

8 Freundorferz. B. sagt (LThK V 564): •der Augenschein ließ Joseph an der Treue 
seiner Braut zweifeln. Als er sie in vornehmer Schonung, um sie vor der Strenge des Rechts 
zu bewahren, ,heimlich entlassen' d. h. ihr mit Verschweigung des wahren Grundes den 
Scheidebrief geben wollte, klärte ihn ein Engel im Traum auf". Man fragt sich: wenn Joseph 
an der Treue seiner Braut zweifelte, hätte er sie dann nicht notwendig zur Rede stellen 
müssen? Welche psychologische Hemmung sollte er gehabt haben in dieser Voraussetzung, 
es nicht zu tun? Und Maria hätte nicht eingesehen, daß sie bei einer solchen Befragung 
verpflichtet gewesen wäre, mit der Wahrheit zu antworten und eben zu sagen, was sich zu- 
getragen hatte? 



»Nimm das Kind und seine Mutter« 19 

da näher, als sich selbst als nicht in diese heilige Geschichte hineingehörig zu 
betrachten? Mußte Joseph nicht gerade, weil er von Maria wußte, was Gott Großes 
an ihr getan hat, sich sagen: hier kann ich keinen Anspruch mehr auf meine Braut 
machen? Hier hat der Himmel diesen Menschen in Anspruch genommen, hier habe 
ich zurückzutreten, wenn ich ein gerechter Mann sein will? Damit dieses Zurück- 
treten, diese Aufgabe der durch die Verlobung erworbenen Rechte Maria nicht 
schade, muß er sie natürlich heimlich entlassen7. 

Natürlich kann man sich fragen, ob ein solcher Entschluß unter den gegebenen 
Verhältnissen für Maria in jeder Hinsicht vorteilhaft gewesen wäre, ob er nicht doch 
auch bei einer heimlichen Entlassung für sie Schaden gebracht hätte. Bei einer 
solchen Abschätzung der möglichen Nachteile wäre freilich auch noch zu fragen, 
ob Joseph Maria vor der Geburt des Kindes zu entlassen gedachte; ob bei einer 
sofortigen oder späteren Entlassung das Kind in der Öffentlichkeit als ehebrecherisch 
empfangen oder als unrecht vor der Heimführung gezeugt oder auch als Kind 
Josephs gegolten hätte. Da dies alles schwer zu sagen ist, muß man sich hüten, von 
solchen Erwägungen aus, wie Maria nach der Entlassung dagestanden hätte, zu 
schließen, Joseph könne die Mutter und das Kind nicht haben entlassen wollen, 
wenn er von dem himmlischen Geschehen gewußt hätte. Man kann auf jeden Fall 
sagen: auch in der Hypothese, daß Joseph vom himmlischen Geschehen nichts 
wußte, wollte er durch die Entlassung Maria nicht schaden. Das deutet der Text 
hinreichend an. Es müssen also die Umstände so gewesen sein, daß ein kluger und 
umsichtiger Mann einen besonderen Schaden für Mutter und Kind nicht befürchten 
mußte. Ist dies auf jeden Fall so, dann kann man nicht sagen, Joseph hätte Maria 
und das Kind notwendig zu sich nehmen müssen, wenn er von dem Geheimnis 
gewußt hätte, weil er ihnen sonst geschadet hätte, was er unter dieser Voraus- 
setzung doch nicht tun wollte. 

Wir können also ruhig sagen: Joseph erkennt den himmlischen Ursprung des 
Geschehens und des Kindes und will sich darum als Fremder und Unbeteiligter 
zurückziehen, er will nicht die für sich in Anspruch nehmen, die Gott für sich in 
Anspruch genommen hat. Joseph hat also gerade nicht so gedacht, wie die • Josepho- 
logie" seit den Zeiten Augustins8 ihn denken läßt: ich habe von mir aus väterliche 
Rechte auf dieses Kind, ich bin sein Vater, weil dieses Kind, wenn auch durch das 
Wunder des Himmels, in meiner Ehe geworden ist, weil die Mutter meine Gattin 
ist. Ganz abgesehen von der Frage, ob man grundsätzlich nach dem damaligen Ehe- 
recht von dem Kind der bloß Verlobten, aber noch nicht Heimgeführten so denken 
könnte, Joseph hat so vom Verhältnis zwischen sich und dem Kinde des Himmels 
und seiner Mutter nicht gedacht. Er nimmt als der, der an sich •von unten" ist, 

7 Der Satz: Joseph wollte sie nicht bloßstellen, soll nicht eine Begründung der Entlassung 
sein, sondern eine von deren •Heimlichkeit". Wenn Joseph Maria unter öffentlich-ausdrück- 
licher Bekanntgabe entlassen hätte, wäre sie in Verdacht gekommen, selbst einen schuldhaf- 
ten Gruncl zur Entlassung gegeben zu haben, wie immer dieser Grund in ihrer Umgebung 
vermutet worden wäre. (Er brauchte ja von dieser nicht notwendig in der Schwangerschaft 
als solcher gesucht werden, da wir nicht sicher sagen können, wann Joseph Maria hätte ent- 
lassen wollen und ob nicht die Umgebung auf jeden Fall das Kind als Kind Josephs be- 
trachtet hätte.) Denn Joseph konnte auf keinen Fall sich der Hoffnung hingeben, daß die 
Umgebung an ein wunderbares Werden des Kindes glauben werde. Eine allgemein be- 
merkte Entlassung hätte also auf jeden Fall auf Maria einen Verdacht geworfen. Der Satz, 



20 Karl Rahner 

dieses Heilsgeschehen gerade nicht auf als etwas, was sich in den Rahmen seiner 
irdischen Verhältnisse einzufügen hat, sondern als etwas, was diese seine irdischen 
Rechte, soweit sie wirklich seine sind, aufhebt, so daß er von der Tat seiner 
irdischen Verlobung her keine Ansprüche auf die Mutter und das Kind hat und 
darum auch keine mehr geltend macht. 

Hier ist nun der Punkt erreicht, dessentwegen wir diese ganze exegetische Über- 
legung angestellt haben: Durch die Engelserscheinung wird Joseph zu dem bestellt, 
was er von unten, von seiner Verlobung her gerade nicht wäre: zum Gemahl dieser 
Jungfrau, zum Vater dieses Kindes; er wird in die Heilsgeschichte als solche hin- 
eingenommen, er erhält wirklich von oben den Heiland der Welt für uns anver- 
traut. Darum ist Jesus der Erbe der Verheißung an David, weil er der Sohn Josephs, 
des Sohnes Davids ist, wie ihn der Engel ausdrücklich nennt. Darum muß er im 
himmlischen Auftrag diesem Kind seinen Erlösernamen geben. Darum ermuntert 
ihn der Engel nicht, zu tun, was zu tun sein angestammtes Recht wäre, sondern be- 
fiehlt ihm zu tun, was er eigentlich sonst nicht tun dürfte: nimm dein Weib zu dir. 
Darum wird ausdrücklich gesagt, daß er dies tat, gehorsam dem Gebote des Engels 
des Herrn. Darum nimmt er •das Kind und seine Mutter" (Mt 1, 24; 2, 14; 2, 21), 
wie es immer wieder heißt. Joseph steht also nicht nur in einer privaten, bloß natür- 
lichen Beziehung zu Jesus, wie etwa seine •Brüder" und Schwestern", die darob 
noch lange nicht selig gepriesen werden können, deren Verwandtschaft (selbst wenn 
sie •blutsmäßiger" war als das Verhältnis Josephs zu Jesus) ihnen keine Rechte 
im Gottesreich verlieh und keine Heiligkeit gab. Joseph steht nicht am Ende der 
Stammbaumreihe Jesu (Mt 1, 16; Lk 3,23) als einer der Sünder, aus deren Ge- 
schlecht der Erlöser das Fleisch der Sünde annehmen wollte (Rom 8,3); er steht 
in der Heilsgeschichte als einer, der in den Anfang jener neuen Lebenslinie hinein- 
genommen ist, die nicht mehr aus dem Willen des Fleisches kommt. Er ist der Be- 
wahrer und Hüter des Sohnes, der von oben ist. Er ist es durch himmlischen Auf- 
trag, den er im Glaubensgehorsam annimmt. Auch er wird (wenn auch mit ande- 
ren Worten) selig gepriesen, weil sein natürliches Verhältnis zu Jesus •aufgeho- 
ben" worden ist in seine übernatürliche Glaubenstat, genau so wie Maria (vgl. Lk 
1, 45 mit Lk 11, 27 f). Es ist nicht einfach so, daß das Irdische heil-los aus der Tat 
des begnadenden heiligen Geistes ausgeschlossen würde (da doch alles Fleisch das 
Heil Gottes schauen soll), aber es ist auch nicht so, als ob das fleischliche Verhält- 
nis zu Jesus einfach unverwandelt kraft eigenen Rechtes in das himmlische Ge- 
schehen von Charisma und Charis, Amt und Begnadigung einginge, als ob die Vä- 
ter Christi (Rom 9, 5) •dem Fleische nach" nicht auch wie alle anderen erst noch 
aus dem •Geiste" die werden müßten, von denen der Herr sagen kann, daß sie 

Joseph wollte Maria nicht bloßstellen, beweist also weder einen Verdacht bei Joseph, noch 
daß er selbst von dem himmlischen Geheimnis vor der Engelbotschaft nichts wußte. 

8 Vgl. Augustinus, sermo 51 n. 17•21 (Pl 38,342•345); Contra Julianum V n. 46 f. 
(PL 44, 810 f.); sermo 225 n. 2 (PL 38,1096); De consensu evangel. 11,23 (PL 34,1071•1072). 
Mit dieser Kritik an diesem •Meisterstück der Theologie über die Ehe" (wie R o n d e t es 
nennt: 10), die auch Müller preist (116), soll nicht geleugnet werden, daß, nachdem ein- 
mal •von oben" das natürliche Band zwischen Maria und Joseph gleichsam in die Sphäre 
der Heils- und Gnadengeschichte erhoben war, gewissermaßen sakramental geworden war, 
alles das, was Augustin sagt, doch sehr richtig ist. Zu dieser Lehre Augustins vgl. besonders 
Müller, S. 108•120. 



»Nimm das Kind und seine Mutter« 21 

ihm Bruder, Schwester und Mutter seien (Mt 12,50). Aber eben dies, daß Joseph 
entscheidend mehr ist als ein leiblicher Verwandter Jesu dem Fleische nach, der nur 
in die private Biographie, aber nicht eigentlich in die Anamnese der Geschichte des 
Reiches Gottes hineingehört, das bezeugt uns die Schrift, da sie Joseph durch die 
Tat von oben Vater Jesu werden läßt in dem Augenblick, da er durch seine Ab- 
sicht bekennt, daß er es nicht von unten her ist. Wenn es in der Schrift heißt, daß 
wir auferbaut sind auf den Aposteln und Propheten, wenn also gesagt wird, daß 
unser ewiges Heil und Schicksal auf deren Glaubensgehorsam für immer aufruht 
wie auf dem Abrahams, dann gehört in diese Reihe der Väter unseres Heiles auch 
der heilige Joseph. Und zwar an der Stelle, wo er steht, an der Seite des Kindes, 
das das Heil selbst ist. Während Joseph das •Gezeugtsein aus heiligem Geist" als 
Grund betrachtete, der es ihm zur Pflicht der Gerechtigkeit macht, sich zurückzuzie- 
hen, erklärt der Engel eben diesen Umstand als Grund der Pflichten, zu bleiben: 
Das Heilige muß behütet werden, es soll in der ehelichen Liebe und Gemeinsam- 
keit von Maria und Joseph geborgen sein, es soll ein angenommenes Heilige sein, 
wenigstens von einem heiligen Rest, wenn schon die Seinen im allgemeinen es nicht 
aufnehmen (Jo 1, 11). 

Hier aber muß jener Ausgangspunkt des Verständnisses für Josephs Amt und 
Heiligkeit gesucht werden, von dem wir am Anfang unserer Überlegungen gespro- 
chen haben. Erst wenn das Gesagte begriffen ist, ist verstanden, was gemeint ist, 
wenn wir sagen: Joseph ist der Bräutigam der Gottesmutter und der Nährvater 
Jesu und darum der heilige Joseph, so, wie ihn die Verehrung der Kirche kennt. 
Weil er dort, wo das Heil für alle Zeiten geschah, von oben her in die eigentliche, 
öffentliche Heilsgeschichte als Vater Jesu mit einem eigentlichem diese Heilsge- 
schichte mittragenden Amt berufen wurde, darum hat er unweigerlich eine Heilig- 
keit, die dieser Funktion in dieser öffentlichen Geschichte entspricht. Anders könn- 
ten wir diese gar nicht wissen. Sonst könnten wir hoffen und annehmen, daß er das 
Heil erreicht hat, wir wüßten es aber so wenig, wie wir es von irgendeinem der 
namenlosen Ahnen und Verwandten des Herrn wissen. Er gehört so zu dieser 
Heilsgeschichte, daß sie an ihm und für ihn das Heil wurde, weil er ihr wirklich 
zugehörte, mindestens so wie die Apostel und der Täufer. Von hier aus kann dann 
der Versuch gemacht werden, die These von einer Protodulia (Erstverehrung) des 
Hl. Josephs verständlich zu machen, die schon seit langer Zeit in der Theologie ver- 
treten wird, so daß sie als mehr erscheinen kann als ein seltsam ausgeklügeltes 
Fündlein müßiger Spekulation. Aber davon soll hier nicht mehr gesprochen wer- 
den. Denn die Nachfolge Christi und Ignatius von Loyola mahnen uns, nicht gar 
zu genau den Rang der Heiligen Gottes in seinem Reich bestimmen zu wollen. 

Auch wir sind oft zu Hütern des Heiligen berufen, das da in der Welt aus ihrem 
dunklen Schoß herausgeboren werden soll. Zu Hütern in uns selbst, in unserem Le- 
ben, in unserem Beruf und unserer Arbeit. Scheinbar spielen sich da nur die Dinge 
des Alltags ab, die nichts mit der heiligen Geschichte des Reiches Gottes und des 
Heiles der Welt zu tun haben. Wir und unser Tun gehören auch tatsächlich nicht 
in die öffentliche Heilsgeschichte hinein, die, da die Zeit noch läuft und wir im 
Glauben pilgern, von Gott schon jetzt als solche Geschichte geoffenbart ist. Von uns 
ist noch nicht offenbar, daß wir Kinder Gottes sind. Wir hoffen es und laufen, ohne 



22 Karl Rahner 

zu rechnen und zurückzublicken, mit Furcht und Zittern und mit fester Hoffnung 
dem entgegen, was zu sein uns Gottes Gnade verliehen haben möge. Aber, wenn 
auch nicht enthüllt und offenbar gemacht, verborgen soll und kann auch unser Le- 
ben Heilsgeschichte, Geschichte des Reiches Gottes und des Sieges der Gnade, Ge- 
burt Christi im Fleisch, Bewahrung und Hut des Heiligen sein wie in der Geschichte 
Josephs. Scheinbar knüpfen wir nur auf eigen gut Glück und aus eigenem Ent- 
schluß Bande und Beziehungen des Lebens, der Bekanntschaft, der Liebe und des 
Berufes. Im Grund aber sind wir darin die Berufenen und Begnadeten, die Hüter 
des Heiligen in Glaube, Starkmut, Treue und Gehorsam wie Joseph. Die irdische 
Liebe wird zum Sakrament und die Ehe zum Ursprung eines ewigen Schicksals 
voll der Herrlichkeit der Gnade. Und wem sind nicht auch sonst Kinder Gottes an- 
vertraut, die das Leben des Kindes Gottes schlechthin in dieser Zeit fortsetzen sol- 
len: anvertraut in der Familie, in der Nachbarschaft, im Beruf, in der Schule, kleine 
und große Kinder Gottes, die ja alle vor Gott und in der Sorge um das ewige Leben 
Kinder, schwach, arm und hilfsbedürftig, abhängig von treuer Sorge bleiben? Uns 
erscheint kein Engel vom Himmel, der uns diesen himmlischen Auftrag deutet, der 
uns sagt: nimm dieses Kind der Ewigkeit, für das du nicht sorgen könntest und 
dürftest, wenn es dir nicht aufgetragen wäre von oben, nimm das Kind, denn es ist 
dir aufgetragen. Und dennoch ist auch uns durch die ebenso himmlische Botschaft 
des Glaubens, des Evangeliums derselbe Auftrag zuteil geworden, wenn auch uns 
nicht offenbar gemacht wurde durch dieselbe Stimme, daß wir ihn wirklich auch 
angenommen haben. Durch nur scheinbar irdische Ereignisse und Verhältnisse ist 
uns das Himmlische und Göttliche, Gottes Gnade, ihr Fortbestand und Sieg in un- 
serem eigenen Herzen und in unserer irdischen Umgebung anvertraut. Überall lebt 
der Sohn Gottes, der Mensch wurde, sein Leben weiter. Überall sind wir gefragt, 
ob wir so treu in der Hut dieses Kindes, das uns in allen seinen Brüdern und 
Schwestern (und sogar in uns selbst) begegnet, erfunden werden wie Joseph, von 
dem es heißt: er war gerecht, er nahm das Kind und seine Mutter, er bewahrte sie in 
der Fremde und in der Heimat, in guten und in bösen Tagen, er hütete das Kind, 
damit es werden konnte, was es war: der Heiland der Welt. 




