
34 Joachim Kettel 

führt uns in die Mitte religiösen Lebens. Dieser Aufbau ergibt sich von selbst, so- 
bald man das Zentralgeheimnis der Erlösung, die Menschwerdung des Gottessohnes, 
in lebendigen Zusammenhang mit dem göttlichen Sein und dem göttlichen Er- 
lösungsplan bringt. Im Grunde besagt dieser Aufbau einer Herz-Jesu-Aszese nichts 
anderes, als den Rhythmus aufzuzeigen, der das Heilandsleben von Bethlehem bis 
zur Verherrlichung an der Rechten des Vaters bestimmte, jene innere steigende 
Linie sichtbar zu machen, deren Richtung von Lukas, Johannes und Paulus fest- 
gehalten wurde. Auch das Kirchenjahr ist wesentlich von diesem Rhythmus geprägt. 
So würde also die Herz-Jesu-Aszese zum Herzstück biblischer und liturgischer Fröm- 
migkeit. Sie würde von einer neuen Sicht her bestätigen, was Pius XI. von der Herz- 
Jesu-Verehrung im allgemeinen sagt: •Sie ist der Inbegriff der ganzen Religion und 
die Wegweisung zur Vollkommenheit''. 

Martyrium und Eucharistie 

Von Joachim Kettel, Bensberg bei Köln 

Wissen wir noch etwas von den sehr reichen Beziehungen zwischen Martyrium 
und Eucharistie? Gewiß: in altkirchlicher Zeit hat man an Martyrergräbern die 
Eucharistie gefeiert. Die Katakomben bezeugen es noch heute. Der Martyrerkult hat 
dann vor allem im frühen Mittelalter dazu geführt, Reliquien von Blutzeugen auf 
den Altären aufzustellen oder in den Altar zu versenken. Später wurde daraus so- 
gar eine kirchliche Vorschrift. Jeder Altar, auf dem die Eucharistie gefeiert wird, 
muß sein sepulcrum, sein Martyrergrab haben. Viel mehr ist bei uns von den Be- 
ziehungen zwischen Martyrium und Eucharistie nicht mehr lebendig. 

•Die Kirche der Märtyrer", wie man die Kirche des zweiten und dritten Jahr- 
hunderts genannt hat, sah hier noch tiefer. Der Märtyrer galt als der vollkom- 
mene Nachfolger Christi, als der vollkommene Christ schlechthin. Sein Tod wurde 
als der höchste Ausdruck der Liebe angesehen, als Nachvollzug des Opfers und der 
Hingabe des Herrn am Kreuz. Er war also mehr als ein blutiges, beweinenswertes 
Geschehen; er ragte durch seine Anteilnahme am Tode Christi in die Sphäre des 
göttlichen Erlösungsgeheimnisses hinein. Er wurde darum bisweilen von den Gro- 
ßen der christlichen Frühgeschichte wie eine feierliche Liturgie vollzogen und von 
den Christengemeinden als solche aufgefaßt. Was lag in dieser Auffassung näher, 
als in den Stunden der äußersten Bedrängnis, wenn das Todesurteil gefällt war und 
das Ende nahe kam, auf jene Gebete zurückzugreifen, die man bei der Feier der 
Eucharistie in fürbittender oder hymnischer Weise zu beten pflegte. War nicht die 
Eucharistie das die Wirklichkeit enthaltende Gedächtnis des Erlösungsopfers Chri- 
sti? Das Wort Pauli an die Gemeinde in Korinth: •So oft ihr dieses Brot esset und 
den Kelch trinket, verkündet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt" (1 Kor 11, 26) 
wies mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit auf die Ähnlichkeit zwischen Eucha- 



Martyrium und Eucharistie 35 

ristie und Martyrium hin. Im folgenden möchten wir nun speziell aus den Märtyrer - 
akten1 zeigen, daß diese Ähnlichkeit gesehen und in welchen Formen sie vollzogen 
wurde. 

I. 

Schauen wir zunächst einmal den Befund. Wir beginnen mit dem berühmten 
Martyrium des heiligen Bischofs Polykarp2. Er gehört zu jenen •Apostolischen Vä- 
tern", die diesen Namen zu Recht tragen; hat er doch noch mit dem Apostel Johan- 
nes in Verbindung gestanden. Der Bericht über sein Martyrium im Jahre 156 ist 
in einem Brief aufbewahrt, den die Kirche von Smyrna an die Schwesterkirche von 
Philomelion in Kleinasien schickte. In ihm meinen wir als dem ältesten Zeugnis 
dieser Art eine Liturgie des Martyriums zu entdecken. 

Polykarp wird in seinem Landhaus verhaftet. Er erbittet von den Soldaten noch 
einige Zeit zum Gebet, währenddessen er ihnen auftischen läßt. •Endlich kam er 
zum Gebetsschluß. Er machte darin ein Memento für alle Menschen, denen er je- 
mals im Leben begegnet war, für Kleine und Große, für Vornehme und Geringe, ja 
für die ganze katholische Kirche auf dem Erdenrund". Der greise Bischof wird in 
die Arena geführt, wo man für ihn den Schauprozeß inszeniert hat. Weil die Tier- 
hetzen bereits programmgemäß abgelaufen sind, verurteilt der Prokonsul ihn zum 
Feuertod. Als er auf dem Scheiterhaufen steht, •wie ein auserlesener Widder, aus- 
gesucht aus einer großen Herde zur Opfergabe, zugerichtet zum tadellosen Brand- 
opfer", erhebt er seine Augen zum Himmel und betet: 

•Herr, Gott, Allherrscher, 
Vater deines geliebten und gelobten Knechtes 
Jesus Christus 
durch den wir Kenntnis von dir erhalten haben, 
du Gott der Engel und Kräfte und der ganzen 
Schöpfung 
und des ganzen Geschlechtes der Gerechten, 
die von dir leben, 
ich preise dich 
daß du mich dieses Tages und dieser Stunde 
gewürdigt hast, 
in der Zahl der Märtyrer 
Anteil zu haben 
an dem Kelche 
Deines Christus, 
zur Auferstehung mit Seele und Leib 
in der Unvergänglichkeit Heiligen Geistes. 

1 BKV2, Frühchristliche Apologeten und Märtyrerakten; R. Knopf • G. Krüger, 
Ausgewählte Martyr er akten, Tübingen 1929s; H. Rahner, Die Märtyrerakten des zwei- 
ten Jahrhunderts, Freiburg 19532 (nach dieser Übersetzung zitieren wir); vgl. dazu M. 
Viller • K. Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit, Freiburg 1939, S. 29•46. 

2 Der Text in K. B i h 1 m e y e r , Die Apostolischen Väter, Tübingen 1924, S. 120ff.; zur 
Uberlieferungsgeschichte des Textes und zur Datierung des Martyriums, ebda. S. XLII ff. 



36 Joachim Kettel 

Möchte ich doch heute aufgenommen werden 
als ein reines und wohlgefälliges Opfer, 
wie du es zuvor bereitet 
und offenbart 
und nun erfüllt hast, 
du trugloser und wahrhaftiger Gott! 
Darum lobe ich dich für alles, 
dich preise ich, 
dich rühme ich 
durch den ewigen und himmlischen Hohenpriester 
Jesus Christus 
deinen geliebten Knecht, 
durch den dir mit ihm und dem Heiligen Geiste 
die Ehre ist 
wie jetzt so für die kommenden Weltzeiten. 
Amen." 

Als Polykarp sein Gebet beendet hat, zündet man das Feuer an, aber es schadet 
ihm nicht. Da stößt ihm der Henker den Dolch in die Brust. Der Bericht schließt: 
•Ihm aber, der uns alle in seiner gnadenschenkenden Güte heimholen kann in sein 
ewiges Königreich, sei durch seinen Knecht, den Eingeborenen Jesus Christus, Ruhm, 
Ehre, Macht und Verherrlichung durch alle Weltzeiten". 

Vergleichen wir einmal diesen Bericht mit dem Verlauf der Eucharistiefeier um 
das Jahr 150, wie er uns in den Kapiteln 65 und 67 der ersten Apologie Justins 
des Märtyrers geschildert wird3. Dort heißt es: •Nachdem wir ihn (den Täufling), 
der den Glauben bekannt und seine Zustimmung gegeben hat, auf diese Weise 
abgewaschen haben, führen wir ihn zu den Brüdern, die versammelt sind, um in- 
ständig für sich selbst, für den, der erleuchtet wurde, und für alle auf der weiten 
Erde zu beten... Nach Beendigung der Gebete begrüßen wir uns gegenseitig mit 
einem Kuß. Dann wird dem Vorsteher der Brüder Brot und ein Kelch mit Wasser 
und Wein gebracht. Dieser nimmt (die Gaben) entgegen, sendet durch den Namen 
des Sohnes und des Heiligen Geistes Lob und Preis zum Vater 'des Alls empor 
und vollzieht dafür, daß wir von ihm dieser Gaben gewürdigt worden sind, mit 
vielen Worten die Danksagung. Nach Vollendung der Gebete und der Dank- 
sagung ruft das ganze anwesende Volk zustimmend: Amen. Amen aber heißt 
im Hebräischen ,So geschehe es!' Nachdem der Vorsteher die Danksagung vollzo- 
gen und das ganze Volk zugestimmt hat, geben diejenigen, die bei uns Diakone 
genannt werden, jedem der Umstehenden von dem Brot und dem Wein und dem 
Wasser, über die die Danksagung vollzogen wurde, zu kosten; zu den Abwesen- 
den aber tragen sie es hin" (Kp. 65). 

•Und am sogenannten Sonnentag findet eine Zusammenkunft aller, die in den 
Städten und auf dem Lande wohnen, statt; es werden die Denkwürdigkeiten der 

3 Text in: G.Rauschen, Florilegium Patristicum, Fase. VII, Monumenta Eucharistica 
et Liturgica Vetustissima, Bonn 1914, S. 14ff.; ebenso: C. Kirch (L. Üding), Enchiri- 
dion Fontium Hist. Eccl. Antiquae, Freiburg5, nr. 54 u. 56. 



Martyrium und Eucharistie 37 

Apostel oder die Schriften der Propheten vorgelesen, soweit die Zeit reicht. Wenn 
der Leser aufhört, schließt der Vorsteher eine Mahnung an und fordert zur Nach- 
ahmung solch hoher Dinge auf. Dann erheben wir uns alle und sprechen Gebete. 
Danach wird, wie schon oben gesagt, Brot und Wein und Wasser herbeigebracht 
und der Vorsteher sendet Gebete und gleicherweise Danksagungen nach Kräften 
empor und das Volk stimmt zu, indem es spricht: Amen. Und an dem, worüber die 
Danksagung vollzogen worden ist, erhält jeder Anteil, den Abwesenden aber wird 
es durch die Diakone überreicht" (Kp. 67). 

Zählen wir einmal die einzelnen Elemente der Liturgie, die in diesen beiden 
Berichten erwähnt werden, auf. Es sind folgende: 

1. Gebete für die Gemeinde, für den Neugetauften, für alle, die sich anderorts 
befinden. 

2. Herbeibringen von Brot, Wein und Wasser. 

3. Dankgebet des Vorstehers der Gemeinde an den Vater des Alls durch den 
Namen des Sohnes und des Heiligen Geistes. 

4. Bekräftigung des Gebetes und der Danksagung des Vorstehers durch das 
Amen der Gemeinde. 

5. Kommunion der Gläubigen. 

Alle diese Elemente haben eine Entsprechung im Martyrium des hl. Polykarp. 
1. Polykarp betet für die Menschen, denen er jemals im Leben begegnet ist, für 
Kleine und Große, für Vornehme und Geringe, ja für die ganze Kirche auf dem 
Erdenrund. 2. Der greise Bischof faßt seine Fahrt zum Gericht auf wie das Her- 
beibringen einer Gabe zum Altar; das dürfte zur Genüge aus den Worten des Be- 
richtes hervorgehen, die von einem erlesenen Widder, einer ausgesuchten Opfer- 
gabe und einem tadellosen Brandopfer reden, ebenso aus den Worten des Hei- 
ligen selbst: •Möge ich doch heute aufgenommen werden als ein reines und wohl- 
gefälliges Opfer". 3. Das hymnische Dankgebet des Märtyrers auf dem Scheiter- 
haufen ist ganz eindeutig eine Danksagung von der Art, wie sie bei Justin der Vor- 
steher der Gemeinde während der liturgischen Handlung spricht. Es ist kaum 
anders zu denken, als daß Polykarps Worte im Grunde die gleichen sind wie jene, 
die er so oft als Bischof und Vorsteher seiner Gemeinde bei der Feier der Eucha- 
ristie gebraucht hat. Was er sonst danksagend über die Gaben von Brot und Wein 
gesungen hat, bezieht er jetzt auf sich selbst. Das freiformulierte Dankgebet im 
Gottesdienst, in das die Worte des Einsetzungsberichtes eingefügt wurden, war 
eine Übung, die von den Anfängen der Liturgie der Kirche bis etwa zu Leo dem 
Großen in Gebrauch war4. Auch die innere Struktur, die allen Eucharistiegebeten 
eigen ist, von den ersten schriftlichen Zeugen (etwa der Didache) über Hippolyt 
von Rom bis hin zu unseren Präfationen, finden wir im hymnischen Gebet Polykarps 
wieder. Der Grundton ist Dank, zentrales Thema der Tod des Herrn, das Werk 
der Erlösung, das der Bischof von Smyrna in seinem Martyrium nachvollziehen 
darf, der Aufbau ist trinitarisch. Der Vater steht am Anfang, ihm gilt die Anrede; 
dann wendet sich das Gebet an •seinen (des Vaters) Christus", unsern einzigen 

4 J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, Bd. I, Wien 19523, 145ff., besonders 148. 



38 Joachim Kettel 

Mittler beim Vater. Am Ende steht schon fast dieselbe Doxologie, die wir später 
am Ende des bekannten Eucharistiegebetes rn Hippolyts Apostolischer Überliefe- 
rung finden5 und die wiederum wörtlich mit der am Ende unseres Kanons über- 
einstimmt. Bei Polykarp lautet sie: •Darum lobe ich dich für alles, dich preise ich, 
dich rühme ich, durch ... Jesus Chrsitus ... durch den dir mit ihm und dem Heili- 
gen Geiste die Ehre ist, wie jetzt so für die kommenden Zeiten. Amen (per quem 
tibi cum ipso et spiritu sancto gloria et nunc et in futura saecula. Amen). 4. Poly- 
karp spricht das Amen stellvertretend für die Christen, die seiner Gerichtsver- 
handlung beiwohnen und es nicht wagen können, laut das Hochgebet zu bestäti- 
gen. Es ist aber sicher dasselbe Amen, von dem Justin in Kapitel 65 berichtet: 
•Nach Vollendung der Gebete und der Danksagung ruft das ganze anwesende 
Volk zustimmend: Amen!" Oder in Kapitel 67: •Das Volk stimmt zu, indem es das 
Amen spricht". 5. Die Kommunion der Gläubigen endlich vertritt die reale Ge- 
meinschaft des Märtyrers mit dem sich opfernden und hinschenkenden Erlöser 
im Tode, der stellvertretend für die ganze Kirche übernommen wird. Darum neh- 
men auch die Gemeinden einen so innigen Anteil am Schicksal ihrer Blutzeugen; 
die schon bald einsetzende große Martyrerverehrung beweist es. 

Die Deutlichkeit der Parallele zwischen Martyrium und Eucharistiefeier ist in 
den Martyrerakten des Polykarp einmalig. Doch finden wir auch in anderen Mar- 
tyrerberichten wenigstens das eine oder andere der genannten Elemente wieder. 

So schließt z. B. der Bericht des Martyriums des heiligen Karpos, Paphylos und 
Agatkonike6, die unter Mark Aurel in Pergamon hingerichtet wurden: •Die Chri- 
sten sammelten heimlich ihre Überreste und behüteten sie sorgfältig • zur Ver- 
herrlichung Christi und seiner Zeugen", und dann folgt eine Doxologie: •Denn 
ihm (X) allein gebührt alle Herrlichkeit und Macht, zusammen mit dem Vater 
und dem Heiligen Geiste, jetzt und immer und in alle Ewigkeit. Amen". Ähnliche 
Doxologien finden sich auch in anderen Martyrerakten, so z. B. in denen des hl. 
Polykarp oder etwa der Scilitanischen Blutzeugen, die an sich nur ein ganz schlich- 
tes Protokoll der Gerichtsverhandlung darstellen; in letzteren etwa lautet sie: •So 
wurden alle zu gleicher Zeit der Krone des Martyriums teilhaftig. Nun herrschen 
sie mit dem Vater und dem Sohne und dem Heiligen Geiste in alle Ewigkeit. 
Amen"7. 

Offenbar sehen die Verfasser dieser Berichte keine Schwierigkeit darin, mit der- 
selben Formel zu schließen, die sonst dem feierlichen Dankgebet der Eucharistie- 
feier vorbehalten war. Schon das weist darauf hin, daß hier keine nackten Tat- 
sachenberichte vorliegen, wie etwa in unseren Tagen über den opferbereiten Ein- 
satz von jugendlichen Freiheitskämpfern in Ungarn, sondern eine Eucharistie, ein 
Dank- und Lobgebet an den dreifaltigen Gott, der durch die Gnade Christi und 

5 G. D i x, The Treatise on the Apostolic Tradition of the St. Hippolytus of Rome, 
London 1937, S. 3•7. 

6 •Wie man gewöhnlich annimmt, unter Mark Aurel und zwar in den Jahren 161 bis 169, 
wahrscheinlicher aber in der Decischen Verfolgung, wurden zu Pergamum in Kleinasien der 
Bischof Karpus und der Diakon Papylus nach standhaftem Bekenntnisse zum Feuertod ver- 
urteilt; die beim Scheiterhaufen stehende Christin Agathonike stürzte sich freiwillig in die 
Flammen" (so G. R a u s c h e n, in: BKV2 a. a. O., S. 293). 

7 H. Rahner, a.a.O., S. 79. 



Martyrium und Eucharistie 39 

die Kraft des Heiligen Geistes die Märtyrer dazu vermocht hat, solch überragen- 
des Zeugnis für ihn abzulegen. Wer alte Eucharistiegebete, etwa das des Hippolyt 
anschaut, wird feststellen, daß am Anfang meistens die Schöpfung gefeiert wird, 
durch die am eindringlichsten Gott als lebendiger und allmächtiger sich manife- 
stiert. Am Anfang der Gerichtsverhandlungen der Märtyrer steht übereinstim- 
mend die Ablehnung, die toten Götzenbilder zu verehren, und damit die Ver- 
neinung ihres Machteinflusses, mittelbar also wieder das Bekenntnis zur Schöpfer- 
allmacht Gottes. •Zunichte sollen werden die Götter, die nicht schufen Himmel 
und Erde", ruft Karpos vor dem Richter aus. In den Eucharistien folgen auf das 
Ereignis der Schöpfung in kurzer Zusammenraffung die wichtigsten Geheimnisse 
der Erlösung. In unserem Martyrerbericht lassen sich in Parallele dazu einzeln 
anführen: die erlösende Menschenliebe Gottes in Christus, die Vorsehung Gottes, 
die verklärte Menschheit Christi, das Endgericht. 

Und noch eines bezeugen die Doxologien am Schluß der Martyrerakten, daß 
sie nämlich beim Martyrergedächtnis, also in der Liturgie, als Lesung verwendet 
worden sind; wissen wir doch, daß in der Frühzeit der Kirche nicht nur die heili- 
gen Schriften des Alten und Neuen Testamentes im Gottesdienst verlesen wurden, 
sondern auch Briefe und Schriften aus nachapostolischer Zeit (etwa der 1. Kle- 
mensbrief), darunter auch die Martyrerakten8. Man kann noch einen kleinen Schritt 
weiter gehen und die Behauptung aufstellen, daß die einzelnen Begebenheiten 
eines Martyriums und die sich darin offenbarende Macht des dreifaltigen Gottes 
auch Inhalt des durch den Bischof freiformulierten eucharistischen Hochgebets ge- 
wesen sind. So etwa in der Zeit, als man dem Todestag des Märtyrers noch nahe- 
stand, oder an seinem Jahrgedächtnis. Auf diese Weise sind sicher viele alte Mar- 
tyrerpräfationen entstanden und somit direkt aus den Martyriumsberichten her- 
ausgewachsen. Man möchte in diesem Zusammenhang sogar vermuten, daß in vie- 
len Martyrerpräfationen der frühen Sakramentare, vor allem des Leonianum, die 
einen oder anderen Martyrerakten aufbewahrt werden, die sonst verloren sind. 
Doch müßte das eine genaue Untersuchung dieser Präfationen erst noch erweisen. 
Wie immer es aber um diese Hypothesen stehen mag, es wird uns durch diese 
Überlegungen bewußt, wie eng Martyrium und Eucharistie zusammengehören. 

Was wir aus dem Bericht des Martyriums von Karpos, Paphylos und Agatho- 
nike entnehmen konnten, wird uns noch einmal bestätigt durch die Gerichtsakten 
des uns durch seine beiden Apologien und den Dialog mit dem Juden Tryphon 
bekannten Justin und seiner Gefährten9. Ihr Martyrium fand zwischen 163 und 167 
in Rom statt. Auch hier endet der Bericht von ihrer Verurteilung und ihrem Tod 
mit der bekannten Doxologie. Ein paar Gläubige konnten sich nach der Hinrich- 
tung der Märtyrer heimlich ihrer Leichname bemächtigen und begruben sie an einem 
ehrwürdigen Ort. •Dazu verhalf ihnen die Gnade unseres Herrn Jesus Christus, 
dem die Ehre sei bis an das Ende der Weltzeiten. Amen". Die Aufbauelemente 
des eucharistischen Hochgebetes, die wir im vorhergehenden Bericht einzeln sam- 
meln mußten, sind in diesem Fall von Justin selbst in einer großen Periode ge- 
meinsam aufgeführt: 

8 H. U r n e r , Die außerbiblische Lesung im christlichen Gottesdienst, Göttingen 1952. 
» H. Rahner, a.a.O., S. 49 ff. 



40 Joachim Kettet 

•Wir sind überzeugt, 
daß da ist ein einziger Gott, 
der am Uranfang 
die sichtbare und die unsichtbare Welt 
geschaffen und ausgestaltet hat. 
Wir glauben 
an Jesus Christus als den Kyrios, 
wir glauben, 
daß er der Gesalbte und das Kind Gottes ist, 
daß er von den Propheten vorausverkündet wurde 
als der kommende Herold des Heils 
und als Lehrer seligmachender Wahrheiten 
für das ganze Menschengeschlecht. 

Propheten haben seit uralten Zeiten 
schon im voraus verkündet, 
was jetzt bereits geschehen ist, 
seine königliche Ankunft 
inmitten von uns Menschen". 

Weitere Daten der Heilsgeschichte sind: ewige Begnadigung im Himmel und das 
Endgericht. • Wenn wir von Polykarp sagten, sein hymnisches Dankgebet auf dem 
Scheiterhaufen ginge wie von selbst über in den Stil des eucharistischen Hochge- 
betes, das frei formuliert wurde, und der Bericht des Karpos und seiner Gefährten 
zeige die Struktur und den Aufbau eines Eucharistiegebets, so läßt Justin darüber 
hinaus noch erkennen, wie das im Gottesdienst gehörte und aufgenommene Hoch- 
gebet den hymnischen Ablauf seiner Rede prägte. 

Ein letztes Zeugnis für die Beziehung zwischen eucharistischem Hochgebet und 
Martyrerbekenntnis bringt das Martyrium des Apollonius10. Es fand zwischen 183 
und 185 in Rom statt. Der Bericht darüber weist besonders in den Verteidigungs- 
reden des Blutzeugen schon Züge späterer Bearbeitung auf, aber die verschiedenen 
Elemente des Eucharistiegebets finden wir auch hier. Wieder steht im Mittelpunkt 
der Verteidigung die hymnische Aufzählung der Großtaten unserer Heilsgeschichte: 

•Dieser Logos aber 
ist unser Erlöser 
Jesus Christus, 
der als Mensch im Lande Judäa geboren ward. 
Er ward vollkommen gerecht 
und erfüllt mit göttlicher Weisheit. 
In seiner Menschenliebe hat er uns gelehrt, 
wer der Gott des Weltalls ist, ... 
und durch seinen Tod 

i» ebda. 80 ff. 



Martyrium und Eucharistie 41 

hat er der Gewalt der Sünde 
ein Ende bereitet... 
Wir sollen glauben 
an die Unsterblichkeit der Seele, 
das Gericht nach dem Tod erwarten, 
hoffen auf die Belohnung 
für alle Mühn des Tugendlebens, 
die von Gott denen verliehen wird, 
die heilig gelebt haben". 

Apollonius läßt uns ähnlich wie Justin in seiner ersten Apologie einen Einblick 
in den Aufbau des Gebetsgottesdienstes tun: •Unser Opfer ist begleitet von Gebeten, 
nicht zuletzt auch für die vernunftbegabten Ebenbilder Gottes, die von der göttli- 
chen Vorsehung als kaiserliche Herrscher über den Erdkreis eingesetzt wurden. Täg- 
lich also, so schreibt es unser heiliges Gesetz vor, beten wir zu Gott, der Kyrios in 
den Himmeln ist, für Kommodus, der als Kaiser die Welt beherrscht". 

Endlich noch eine Beobachtung, die sich mit unserem bisherigen Ertrag eng be- 
rührt: Die Auffassung vom Martyrerbericht als einem Nachbild des eucharistischen 
Hochgebets scheint sich auch dort noch unbewußt durchzuhalten, wo der Text schon 
den Boden der Tatsachen zu verlassen beginnt, vielleicht noch einige Rudimente 
des wirklichen Geschehens bewahrt, sonst aber von der Wissenschaft nicht mehr ein- 
mütig als echt garantiert wird11. Das trifft z. B. auf den Bericht über das Martyrium 
des heiligen Ignatius von Antiochien zu12. Obwohl er nicht mehr mit jenen schlich- 
ten Protokollen vergleichbar ist, die das historische Geschehen treu wiedergeben, und 
wir in ihm auch die meisten Elemente des Eucharistiegebets vermissen, schließt auch 
er mit der üblichen Doxologie. Die Christengemeinde, die den Bericht weitergibt, 
fordert die Empfänger auf, sich zur Stunde des Martyriums des Heiligen (im Ge- 
bet) zu versammeln, um von der Gemeinschaft mit dem Märtyrer Zeugnis ablegen 
zu können, mit diesem •Athleten und großmütigen Christuszeugen, der den Satan 
besiegte und in heiligem Verlangen aus Liebe zu Christus, der ihm im Wettlauf (in 
der Rennbahn) vorauseilte, seinen Lauf vollendete, in Christus Jesus unserm Herrn, 
durch den und mit dem (per quem et cum quo) Ehre und Macht sei dem Vater mit 
dem Heiligen Geiste in Ewigkeit. Amen". 

II. 

Lassen sich nun die engen Beziehungen zwischen Martyrium und Eucharistie, 
wie wir sie in den Martyrerakten festgestellt haben, auch sonst noch aus der alt- 
kirchlichen Literatur belegen, so daß wir es, nicht nur mit vereinzelten und zufäl- 
ligen Äußerungen, sondern mit einer ganz allgemein verbreiteten Auffassung in 
der Urkirche zu tun haben? Und wenn das der Fall ist: Welche theologischen Über- 
legungen liegen einer solchen Auffassung zugrunde? Wir können die Antwort auf 
diese Fragen in zwei Sätzen zusammenfassen: 

« LThK, V. 359•360. 
12 F. X. Funk, Patres Apostolici. Bd. II, Tübingen 1901, S. 276•287. 



42 Joachim Kettel 

1. Das Martyrium selbst ist eine Eucharistiefeier 

Beginnen wir mit dem eben erwähnten Bischof und Märtyrer Ignatius von Antio- 
chien. In seinem berühmten Brief an die römische Gemeinde13 bittet er die Chri- 
sten flehentlich, nicht für ihn einzutreten, um des Martyriums, dieser einzigartigen 
Gnade seines Lebens, nicht verlustig zu gehen: •Erweist mir damit den größten 
Gefallen, daß ich Gott geopfert werde, solange der Altar noch bereitsteht, auf daß 
ihr in Liebe einen Chor bildet und dem Vater lobsinget in Christus Jesus, weil Gott 
den Bischof von Syrien zu finden sich gewürdigt hat und ihn vom Aufgang (Osten) 
zum Untergang (Westen) herbeigeholt hat. Schön ist es unterzugehen von der Welt, 
hin zu Gott, damit ich wieder aufgehe in ihm". Konnte er deutlicher machen, daß 
es sich im Martyrium um eine Opferliturgie handle, an der die ganze Christenheit 
teilnehme, um eine Eucharistie, eine Danksagung in und durch Christus an den 
Vater? Im gleichen Brief schreibt Ignatius, er sei das Brotkorn, das durch die Zähne 
der Tiere gemahlen werden müsse, damit er als reines Brot erfunden werde. Das 
sagt er ohne Zweifel im Hinblick auf das eucharistische Brot, das in der Feier der 
Eucharistie in den Leib des Herrn verwandelt wird14; mit Recht wird darum dieses 
Wort als Kommunionvers (Communio) in der Messe seines Festes verwandt. Ähn- 
lich heißt es im Martyrium des hl. Polykarp, der Heilige habe inmitten des Feuers 
gestanden wie ein Brot, das gebacken werde15. Der Vergleich legt den Schluß nahe: 
das Martyrium ist das eucharistische Hochgebet, in dem die Opfergabe, der Märty- 
rer, konsekriert wird für die Glorie der Verklärung. 

Nimmt man einmal als bewiesen an, daß die Martyrerkirche das Blutzeugnis 
als eine feierliche Opferliturgie auffaßte, dann lassen sich auch eine Reihe von klei- 
nen Beobachtungen unschwer erklären. So lesen wir z. B. im Martyrium des hl. 
Polykarp, daß der Bischof, schon auf dem Scheiterhaufen stehend, seine Oberklei- 
der ablegte, seinen Gürtel löste und seine Schuhe auszog. All das sind Riten, die 
seit der frühesten Zeit der Liturgie zu der Vorbereitung der Eucharistiefeier gehö- 
ren. Zum Gottesdienst erschien man in besserer Kleidung16. Darum legte der Bi- 
schof vorher die Alltagskleider ab und zog seine gewöhnlichen Schuhe aus. Schon 
der Antike war es fremd, mit Kleidungsstücken aus tierischem Material ins Heilig- 
tum zu treten. Deshalb legte man Kleider aus reinem Leinen an und statt der Le- 
dersandalen solche aus Bast oder Stoff. Die christliche Antike hat das übernom- 
men und eine eigene Fußbekleidung eingeführt, ein Brauch, der sich bis heute er- 

1S Ignatius, Brief an die Römer 11,2 (Bihlmeyer, a.a.O., S. 97 f.; BKV2 Apostolische 
Väter, S. 137). 

14 So urteilt auch H. von Campenhausen (Die Idee des Martyriums in der Alten 
Kirche, Göttingen 1936, S. 72) zu diesen beiden Stellen: •Ignatius sieht sein Martyrium als 
kultische Opferhandlung gleichsam in Gegenwart der versammelten Gemeinde vor sich 
gehen. Wenige Zeilen später bezeichnet er sich ausdrücklich als ein ,Opfer für Gott' und sich 
selbst als ,Gottes Weizen', der zu einem reinen Brot Christi gemahlen, wird, d. h. doch wohl 
so als ein Opfer dargebracht wird wie das eucharistische Brot in der ,Messe"\ • Ähnlich 
Friedr. Heiler, Das Gebet, München 19235, S. 599: •Als Polykarp von Smyrna als Märtyrer 
auf den Scheiterhaufen gebracht wurde, ward er im Gedanken an die nahe Himmelsselig- 
keit von solchem Jubel erfüllt, daß er ein feierliches Preisgebet sprach, wie er es als Bischof 
bei der Eucharistie zu sprechen gewohnt war". 

15 H. Rahner, a.a.O., S. 32. 
16 Clemens von Alexandrien, Paedag. III, 11, 79 (GCS I, 280); vgl. J. A. Jungmann, 

a.a.O. I, S. 360. 



, Martyrium und Eucharistie 43 

halten hat, da der Bischof im Pontifikalamt eigene Schuhe trägt, die meistens aus 
einem starken Leinen mit Goldstickerei hergestellt sind. Ebenso ist das oben ge- 
nannte Ablegen der Kleider und Lösen des Gürtels bis heute im Pontifikalgottes- 
dienst erhalten, wenn der Bischof in einer öffentlich-sichtbaren Handlung seine all- 
tägliche Pontifikalkleidung zum Teil ablegt17. Man darf darum auch im Verhalten 
Polykarps einen Hinweis darauf sehen, daß der Bischof mit vollem Bewußtsein 
im Martyrium seine letzte Eucharistie zu feiern gedachte. 

Und noch ein anderer Vorgang dürfte die Beziehung zwischen Martyrium und 
Meßfeier erhärten. Im Martyrium des Ignatius heißt es, daß die Gebeine des Bi- 
schofs von den Christen in einem Leinentuch (en lino) gesammelt worden seien. 
Mit diesem Linnen wird aber nach der Terminologie der Zeit das sakrale Linnen 
bezeichnet, also vor allem jenes, das zur Bedeckung und Umhüllung des Altares ge- 
braucht wurde. Die Septuaginta gibt mit •linon" unter anderem das hebräische 
•bad" wieder, das von der hohenpriesterlichen Sakralkleidung, vorzüglich dem 
Ephod, ausgesagt wird (1 Kg 22,18)18. Es ist darum wahrscheinlich, daß auch im Be- 
richt über das Martyrium des Ignatius das Linnen des Altartuches gemeint ist. Dann 
wären also die Gebeine des Märtyrers würdig gewesen, von dem durch das Ge- 
schehen der Eucharistie geheiligten Altartuch umfangen zu werden. Man denke nur 
an den Brauch der Ostkirche, nach dem die Reliquien der Märtyrer nicht in den Al- 
tar eingelassen und vermauert, sondern in ein Seidentuch eingenäht und zur Zele- 
bration auf dem Altar ausgebreitet werden19. 

Eine Bestätigung dafür, daß Martyrerleib (Martyrium) und Altartuch (Euchari- 
stie) auf diesem Wege in enge Beziehung gebracht wurden, finden wir auch im la- 
teinischen Raum. Die Kirche St. Kunibert in Köln verwahrt in einem Schrein die 
Reliquien zweier Märtyrer, der sogenannten heiligen Ewalde, die als irische Wan- 
dermissionare am Ende des 7. Jahrhunderts ermordet wurden. 1691 wurde ihr 
Schrein geöffnet, und man fand die Reliquien in ein kostbares Tuch gehüllt20. Die- 
ses Tuch ist inzwischen einwandfrei als Altartuch identifiziert worden21. • So mag 
aus diesen kleinen Beweisstücken, deren erste noch aus der Martyrerkirche stam- 
men und bis ins Mittelalter, ja bis heute fortleben, deutlich werden, wie unmittel- 
bar Martyrium und Eucharistiefeier zusammengehören. 

2. Das Martyrium ist die letzte Konsequenz aus dem eucharistischen Opfer 

Eine letzte Vertiefung erhält dieser Gedanke durch die Tatsache, daß man das 
Martyrium als letzte Konsequenz aus dem eucharistischen Opfer auffaßte. So z. B. 
Origenes in seiner Schrift •Ermahnung zum Martyrium"22, die während der Ver- 
folgung des Kaisers Maximinus Thrax 235 als Gelegenheitsschrift ganz aus der Si- 

17 Ceremoniale Episc. II, c. 8, n. 9. 
18 W. G e s e n i u s , Handwörterbuch über das AT17, Leipzig 1921, 84. 
19 Die göttliche Liturgie unseres hl. Vaters Johannes Chrysost., hsg. von M. Hornyke- 

w i c z , Klosterneuburg 19352, S. 10. 
20 P. Clemen, Die Kunstdenkmäler der Rheinprovinz, I. Bd., IV. Abt., Düsseldorf 

1916, S. 304. 
21 Fr. O s 11 e n d e r O S B., Der sogenannte •Annus"-Teppich in St. Kunibert in Köln, 

in,: •Liturgie und Mönchtum", Laacher Hefte 5 (1950), 80•82. 
22 Exhort, ad martyr. 28 (GCS I, 24; BKV2, Origenes I, 181). 



44 Joachim Kettel 

tuation entstand, um den Glaubensbrüdern ein ermutigendes Wort zuzusprechen. 
Er sagt darin, daß der Fromme einen gewissen Ehrgeiz besitze, Gottes Wohltaten 
zu vergelten; daher forsche er nach, was er wohl dem Herrn für alles, was er von 
Ihm empfangen habe, erweisen könne, und findet, daß ein Mensch mit guten Vor- 
sätzen Gott nichts anderes darbringen könne, was dessen Wohltaten einigermaßen 
aufwiege, als den Martyrertod. • Für eine Zeit, in der die Feier der Messe schlecht- 
hin •Eucharistie" heißt, Danksagung für Gottes Wohltaten, von der Schöpfung an- 
gefangen bis zur Erlösung durch Christus, ist dieser Zusammenhang vielleicht noch 
verständlicher als für uns, für die das heilige Meßopfer noch andere Geheimnisse 
als das der Danksagung in sich birgt. Das Danksagen der eucharistischen Feier 
drängte offenbar in einer Umgebung, in der der Tod des Herrn in sehr eindrucks- 
voller und blutiger Weise verkündet wurde (vgl. 1 Kor 11,26), zu realem Nach- 
vollzug, und so kann Origenes sagen, daß Gottes Wohltaten nichts besser aufwiege 
als das Martyrium. Er fügt zum Beweis die Worte des 115. Psalmes an: •Was soll 
ich dem Herrn zum Entgelt geben für alles, was er mir erwiesen hat?" Und die Ant- 
wort, die der Psalmist sich sozusagen selber gibt? •Den Kelch des Heils will ich 
nehmen und anrufen den Namen des Herrn". •Kelch des Heiles", so fährt Origenes 
fort, sei die im Evangelium übliche Bezeichnung für Martyrium. Als nämlich die 
Mutter des Jakobus und Johannes (Mt 20, 20•24) Jesus darum gebeten habe zu 
erwirken, daß jene im messianischen Königreich zu seiner Rechten und zu seiner 
Linken sitzen dürften, da habe er sie gefragt, ob ihre Söhne den Kelch trinken 
könnten, den er trinken müsse, und dabei an sein Todesleiden gedacht, ebenso wie 
am ölberg, wo er den Vater gebeten habe, daß der Kelch, d. h. das Leiden an ihm 
vorübergehen möge (Mt 26, 39). Mit Recht füge daher der Psalmist hinzu: •Kost- 
bar ist in den Augen des Herrn der Tod seiner Frommen" (Ps 115, 6). Origenes 
schließt seine tiefgründige Erklärung mit den Worten: •Kostbar ist demnach der 
Tod, der uns überkommt, wenn wir zu den Frommen Gottes gehören und recht 
würdig sind, nicht den sozusagen gemeinen und sanften Tod in Gottesfurcht, son- 
dern einen auserwählten Tod von besonderer Art um des Christentums, der Fröm- 
migkeit und Heiligkeit willen zu erleiden". Martyrium ist also nach ihm der höchste 
Dankesausdruck für alles, was der Herr an uns getan hat. Sprechen wir nicht in der 
heiligen Messe vor dem Genuß des Blutes die gleichen Worte aus, die Origenes zum 
Beweis des Martyriums als des besten Dankerweises anführt? Die mittelalterliche 
Liturgie hat seit Beginn des 11. Jahrhunderts diese Formel in Übung gebracht23, 
und damit ist gewollt oder ungewollt ein Stück frühchristlicher Martyriumssymbo- 
lik in die Meßfeier eingeflossen. 

Interessant ist in diesem Zusammenhang zu lesen, daß in einem um 1050 ge- 
schriebenen Missale von Troyes vor dem Genuß der heiligen Gestalten diese vom 
Priester anbetend verehrt werden mit Worten aus den Martyrerakten der heili- 
gen Agnes: •Siehe, gütigster Jesus, wonach ich verlange, das sehe ich schon vor 
mir; siehe, gnädigster König, was ich erhoffe, das halte ich schon in Händen; daher 
trachte ich mit dir im Himmel vereint zu werden, da ich Unwürdiger dein Fleisch 
und Blut schon in dieser Welt mit Jubel empfange"24. Wie hier die Liturgie auf die 

2S J. A. Jungmann, a.a.O. II, S. 438. 
24 ebda. II., S. 437. 



Martyrium und Eucharistie 45 

Situation des Märtyrers zurückgreift, so wird umgekehrt der Empfang des eucha- 
ristischen Blutes Christi die notwendige Voraussetzung für die reale Hingabe im 
Martyrium genannt. •Wie können wir um Christi willen unser Blut vergießen", 
schreibt Cyprian, •wenn wir uns scheuen, Christi Blut zu trinken?"25 

Von dieser neuentdeckten Beziehung zwischen Martyrium und dem Kelchgebet 
unserer Messe aus können wir einen Rückblick tun auf jene anderen Erinnerungen 
des Kanons an die Kirche der Märtyrer, wie wir sie im Gebet •Communicantes", 
vor allem aber im •Nobis quoque peccatoribus" nach der Wandlung vor uns haben. 
Im letzten bittet der Klerus für sich selbst um Gottes verzeihende Gnade und um 
die •Gemeinschaft mit den heiligen... Blutzeugen". In diesem Gebet sind außer 
Stephanus, Johannes, Ignatius von Antiochien und Perpetua von keinem Blutzeugen 
nähere Daten bekannt, nur ihre Namen, der Schauplatz ihres Martyriums und durch 
die jährliche Gedächtnisfeier ihres Todes vielleicht noch der Todestag. Sie stehen 
da in unserer Messe als die •Vertreter der unbekannten Glaubenshelden der ersten 
christlichen Generationen, deren irdisches Fortleben in ihrem glorreichen Sterben 
für Christus begründet ist. Aber ihr Sterben für Christus war zugleich der Triumph 
mit Christus und das genügt, daß ihre Namen zum Ausdruck des seligen Loses 
dienen können, an dem wir auch einmal einen geringen Anteil von Gottes Gnade 
erflehen"2». 

Daß die hier dargelegte Lehre der Frühkirche sich die ganze Väterzeit hindurch 
erhalten hat, ze':»t der Ausspruch Gregors des Großen, daß Christus erst dann wahr- 
haftig Opfergabe für uns sein werde, wenn wir für ihn Opfergabe würden27. Vor 
allem aber hat die Liturgie die Überzeugung von der Beziehung zwischen Marty- 
rium und Eucharistie, vom Martyrium als äußerster Konsequenz der Eucharistie, 
bewahrt. In der Sekret vom Donnerstag der dritten Festwoche, die an den Marter- 
tod der heiligen Kosmas und Damian anknüpft (in deren Kirche am Forum in Rom 
an diesem Tage der Stationsgottesdienst stattfindet), läßt die Kirche den Priester 
beten: •Im Gedächtnis des kostbaren Todes deiner Gerechten bringen wir Dir, Herr, 
dieses Opfer dar, das der Ursprung alles Martyriums gewesen ist". Auf derselben 
Linie liegt die Sekret vom Fest der heiligen Basilides, Cyrinus, Nabor und Naza- 
rius am 12. Juni: •Zu Ehren des Martyrerblutes Deiner heiligen Märtyrer Basilides, 
Cyrinus, Nabor und Nazarius opfern wir Dir, o Herr, durch den solch ein Sieg zu- 
stande kam, feierlich diese Weihegaben beim Vollzug Deiner wunderbaren Geheim- 
nisse". Das eucharistische Opfer ist die sakramentale Darstellung des Opfers von 
Kaivaria, das Martyrium aber als Nachbild des Todes Christi die Fortsetzung des 
eucharistischen Opfers, letzte Folge aus der Eucharistiefeier. Noch Richard von St. 
Viktor sagt in seinem Hohenliedkommentar, Christus sei die Quelle des Martyriums 
(caput martyrii), mit ihm vor allem habe das Martyrium begonnen und von ihm 
empfingen die Gläubigen die Kraft, das Martyrium zu erleiden28. 

Schließen wir diese Gedanken über Martyriun. und Eucharistiefeier mit einer 
Überlegung, die versucht, einen Ansatzpunkt aufzuzeigen, wie Martyrium und 

25 63. Brief, c. 15 (BKV2, Cyprian II, S. 267). 
26 J. A. Jungmann, a.a.O. II, 313•319; T h. Schnitzler, Die Messe in der 

Betrachtung, I, Freiburg 1955, S. 104. 
27 Dialogi IV, 59 (PL 77, 428; BKV2 2. Reihe 3, 271). 
28 Explic. in cantic. Canticorum 38 (PL 196, 513). 



46 Joachim Kettel 

Messe auch heute noch zu jener Einheit finden können, die sie in der Urzeit der 
Kirche einmal gehabt haben29. 

Im Kapitel 10 des Matthäusevangeliums hat Jesus vor seinen Jüngern sehr ein- 
dringlich davon gesprochen, daß es einmal mit zu ihrer Aufgabe gehören werde, 
für ihn Zeugnis abzulegen und die Verkündigung ihrer Botschaft mit dem Blute zu 
bezahlen. Dieses Zeugnisgeben derer, die Christus aussendet und damit aller, die 
sich zu Christus bekennen, geschieht aber, insofern sie Glieder des mystischen Leibes 
Christi sind. Daher setzen die Märtyrer mit ihrem blutigen Opfer an erster Stelle 
das erlösende Todesleiden Christi fort in der sichtbaren und greifbaren Ebene der 
irdischen Wirklichkeit. Da die Kirche der mystische Leib Christi ist, muß das Leiden 
und der Tod des Herrn in ihr auch über die sakramentale Vergegenwärtigung 
in der Eucharistie hinaus sichtbar anwesend sein; denn weil Christus als der Mensch- 
gewordene, als der Menschensohn gelitten hat, muß auch dieses Geschehen in seiner 
Kirche sich fortsetzen. Grundgelegt wird diese Möglichkeit durch die Taufe in den 
Tod Jesu und durch die Speisung mit dem gebrochenen Leib des Herrn und dem 
Kelch seines Blutes in der Eucharistie. Darin also, daß jeder Christ in den Tod 
des Herrn getauft und mit dem Blut des Herrn gespeist wurde, liegt für jeden, der 
zur Kirche gehört, die Notwendigkeit begründet, daß er am Leiden des Herrn An- 
teil hat. 

In der konkreten Ausgestaltung dieser Anteilnahme gibt es allerdings verschie- 
dene Möglichkeiten. Jedem, der sich Christ nennt, ist es aufgegeben, an sich selbst 
durch •Abtötung", durch •Entsterben" seinem Willen und schließlich durch den Tod 
das Wort des hl. Paulus wahrzumachen, daß wir das Todesleiden Christi an unse- 
rem Leibe herumtragen (2 Kor 4,10). Ob uns einmal die Gnade geschenkt wird, 
Leib und Leben in blutiger Weise hinzuopfern oder nicht, ändert nichts daran, daß 
jeder Christ auf das Martyrium hin •offen" ist durch den Empfang des Herren- 
leibes und den Kelch seines Blutes, von dem Origenes schon sagte, daß er auf das 
Martyrium verweise. Wie zeitgemäß dieser Gedanke heute ist, wissen wir alle. Die 
Zahl der Märtyrer in der Kirche ist erschreckend und beglückend groß. Sind auch 
wir mit ihnen so verbunden, wie die ersten Christen es waren? Wir werden es sein, 
wenn wir die Eucharistie wieder feiern im Geist und in der Gesinnung der Märty- 
rers». 

29 Vgl. E. P e t e r s o n , Zeuge der Wahrheit, Leipzig 1937, S. 24 ff. 
30 Die betrachtende Auswertung des Themas •Martyrium und Messe" siehe demnächst: 

Th. Schnitzler, Die Messe in der Betrachtung II, Freiburg 1956; ferner: K. Rahner 
S.J., Eucharistie und Leiden, in: Schriften zur Theologie III, Einsiedeln 1956, 191•202. 




