34 Joachim Kettel

fithrt uns in die Mitte religiésen Lebens. Dieser Aufbau ergibt sich von selbst, so-
bald man das Zentralgeheimnis der Erlésung, die Menschwerdung des Gottessohnes,
in lebendigen Zusammenhang mit dem gottlichen Sein und dem géttlichen Er-
16sungsplan bringt. Im Grunde besagt dieser Aufbau einer Herz- Jesu-Aszese nichts
anderes, als den Rhythmus aufzuzeigen, der das Heilandsleben von Bethlehem bis
zur Verherrlichung an der Rechten des Vaters bestimmte, jene innere steigende
Linie sichtbar zu machen, deren Richtung von Lukas, Johannes und Paulus fest-
gehalten wurde. Auch das Kirchenjahr ist wesentlich von diesem Rhythmus geprigt.
So wiirde also die Herz- Jesu-Aszese zum Herzstiick biblischer und liturgischer From-
migkeit. Sie wiirde von einer neuen Sicht her bestitigen, was Pius XI. von der Herz-
Jesu-Verehrung im allgemeinen sagt: ,Sie ist der Inbegriff der ganzen Religion und
die Wegweisung zur Vollkommenheit®.

Martyrium und Eucharistie

Von Joachim Kettel, Bensberg bei Kéln

Wissen wir noch etwas von den sehr reichen Beziehungen zwischen Martyrium
und Eucharistie? Gewi}: in altkirchlicher Zeit hat man an Martyrergribern die
Eucharistie gefeiert. Die Katakomben bezeugen es noch heute. Der Martyrerkult hat
dann vor allem im frithen Mittelalter dazu gefithrt, Reliquien von Blutzeugen auf
den Altiren aufzustellen oder in den Altar zu versenken. Spater wurde daraus so-
gar cine kirchliche Vorschrift. Jeder Altar, auf dem die Eucharistie gefeiert wird,
muf sein sepulcrum, sein Martyrergrab haben. Viel mehr ist bei uns von den Be-
ziehungen zwischen Martyrium und Eucharistie nicht mehr lebendig.

»Die Kirche der Martyrer®, wie man die Kirche des zweiten und dritten Jahr-
hunderts genannt hat, sah hier noch tiefer. Der Martyrer galt als der vollkom-
mene Nachfolger Christi, als der vollkommene Christ schlechthin. Sein Tod wurde
als der hochste Ausdruck der Liebe angesehen, als Nachvollzug des Opfers und der
Hingabe des Herrn am Kreuz. Er war also mehr als ein blutiges, beweinenswertes
Geschehen; er ragte durch seine Anteilnahme am Tode Christi in die Sphire des
gottlichen Erlosungsgeheimnisses hinein. Er wurde darum bisweilen von den Gro-
Ben der christlichen Friihgeschichte wie eine feierliche Liturgie vollzogen und von
den Christengemeinden als solche aufgefait. Was lag in dieser Auffassung niher,
als in den Stunden der duBersten Bedringnis, wenn das Todesurteil gefdllt war und
das Ende nahe kam, auf jene Gebete zuriickzugreifen, die man bei der Feier der
Eucharistie in fiirbittender oder hymnischer Weise zu beten pflegte. War nicht die
Eucharistie das die Wirklichkeit enthaltende Gedachtnis des Erlsungsopfers Chri-
sti? Das Wort Pauli an die Gemeinde in Korinth: ,So oft ihr dieses Brot esset und
den Kelch trinket, verkiindet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt“ (1 Kor 11, 26)
wies mit aller nur wilnschenswerten Deutlichkeit auf die Ahnlichkeit zwischen Eucha-



Martyrium und Eucharistie 35

ristie und Martyrium hin. Im folgenden méchten wir nun speziell aus den Martyrer-
akten! zeigen, dafl diese Ahnlichkeit gesehen und in welchen Formen sie vollzogen
wurde.

I

Schauen wir zunichst einmal den Befund. Wir beginnen mit dem berithmten
Martyrium des heiligen Bischofs Polykarp?. Er gehort zu jenen ,Apostolischen Va-
tern®, die diesen Namen zu Recht tragen; hat er doch noch mit dem Apostel Johan-
nes in Verbindung gestanden. Der Bericht Uber sein Martyrium im Jahre 156 ist
in einem Brief anfbewahrt, den die Kirche von Smyrna an die Schwesterkirche von
Philomelion in Kleinasien schickte. In ihm meinen wir als dem &dltesten Zeugnis
dieser Art eine Liturgie des Martyriums zu entdecken.

Polykarp wird in seinem Landhaus verhaftet. Er erbittet von den Soldaten noch
einige Zeit zum Gebet, wahrenddessen er ihnen auftischen ldfit. ,Endlich kam er
zum Gebetsschlufl. Er machte darin ein Memento fiir alle Menschen, denen er je-
mals im Leben begegnet war, fiir Kleine und Grofle, fiir Vornehme und Geringe, ja
fiir die ganze katholische Kirche auf dem Erdenrund®. Der greise Bischof wird in
die Arena gefithrt, wo man fiir ihn den Schauprozefl inszeniert hat. Weil die Tier-
hetzen bereits programmgemaf abgelaufen sind, verurteilt der Prokonsul ihn zum
Feucrtod. Als er auf dem Scheiterhaufen steht, ,wie ein auserlesener Widder, aus-
gesucht aus einer groflen Herde zur Opfergabe, zugerichtet zum tadellosen Brand-
opfer, erhebt er seine Augen zum Himmel und betet:

»Herr, Gott, Allherrscher,

Uater deines geliebten und gelobten Knechtes
Jesus Christus

durch den wir Kenninis von dir erhalten haben,
du Gott der Engel und Krifte und der ganzen
Schopfung

und des ganzen Geschlechtes der Gerechten,
die von dir leben,

ich preise dich

dafl du mich dieses Tages und dieser Stunde
gewiirdigt hast,

in der Zahl der Martyrer

Anteil zu haben

an dem Kelche

Deines Christus,

zur Auferstehung mit Seele und Letb

in der Unvergdnglichkeit Heiligen Geistes.

L BKV?, Friihchristliche Apologeten und Mdrtyrerakten; R. Knopf — G. Kriiger,
Ausgewdihlte Martyrerakten, Tibingen 1929%; H. Ra hner, Die Mirtyrerakien des zwei-
ten Jahrhunderts, Freiburg 19532 (nach dieser Ubersetzung zitieren wir); vgl. dazu M.
Viller — K. Rahner, Aszese und Mystik in der Udterzeit, Freiburg 1939, S. 29—46.

2 Der Text in K. Bihlmeyer, Die Apostolischen Udter, Tibingen 1924, S. 120 ff.; zur
Uberlieferungsgeschichte des Textes und zur Datierung des Martyriums, ebda. S. XLII ff.



36 Joachim Kettel

Modhte ich doch heute aufgenommen werden
als ein reines und wohlgefilliges Opfer,

wie du es zuvor bereitet

und offenbart

und nun erfillt hast,

du trugloser und wahrhaftiger Gott!

Darum lobe ich dich fiir alles,

dich preise ich,

dich rithme ich

durch den ewigen und himmlischen Hohenpriester
Jesus Christus

deinen geliebten Knecht,

durch den dir mit ihm und dem Heiligen Geiste
die Ehre ist

wie jetzt so fir die kommenden Weltzeiten.
Amen.”

Als Polykarp sein Gebet beendet hat, ziindet man das Feuer an, aber es schadet
ihm nicht. Da stofit ihm der Henker den Dolch in die Brust. Der Bericht schliefit:
»-Ihm aber, der uns alle in seiner gnadenschenkenden Giite heimholen kann in sein
ewiges Konigreich, sei durch seinen Knecht, den Eingeborenen Jesus Christus, Ruhm,
Ehre, Macht und Verherrlichung durch alle Weltzeiten®.

Vergleichen wir einmal diesen Bericht mit dem Verlauf der Eucharistiefeier um
das Jahr 150, wie er uns in den Kapiteln 65 und 67 der ersten Apologie Justins
des Martyrers geschildert wird3. Dort heifit es: ,Nachdem wir ihn (den Taufling),
der den Glauben bekannt und seine Zustimmung gegeben hat, auf diese Weise
abgewaschen haben, fiihren wir ihn zu den Briiddern, die versammelt sind, um in-
stindig fiir sich selbst, fiir den, der erleuchtet wurde, und fiir alle auf der weiten
Erde zu beten ... Nach Beendigung der Gebete begriiffen wir uns gegenseitig mit
einem Kufl. Dann wird dem Vorsteher der Briider Brot und ein Kelch mit Wasser
und Wein gebracht. Dieser nimmt (die Gaben) entgegen, sendet durch den Namen
des Sohnes und des Heiligen Geistes Lob und Preis zum Vater ‘des Alls empor
und vollzieht dafiir, dal wir von ihm dieser Gaben gewlirdigt worden sind, mit
vielen Worten die Danksagung. Nach Vollendung der Gebete und der Dank-
sagung ruft das ganze anwesende Volk zustimmend: Amen. Amen aber heifit
im Hebréischen ,So geschehe es!’ Nachdem der Vorsteher die Danksagung vollzo-
gen und das ganze Volk zugestimmt hat, geben diejenigen, die bei uns Diakone
genannt werden, jedem der Umstehenden von dem Brot und dem Wein und dem
Wasser, iiber die die Danksagung vollzogen wurde, zu kosten; zu den Abwesen-
den aber tragen sie es hin“ (Kp. 65).

»,Und am sogenannten Sonnentag findet eine Zusammenkunft aller, die in den
Stddten und auf dem Lande wohnen, statt; es werden die Denkwiirdigkeiten der
3 Text in: G. Rauschen, Florilegium Patristicum, Fasc. VII, Monumenta Eucharistica

et Liturgica Vetustissima, Bonn 1914, S. 14ff.; ebenso: C. Kirch (L. Uding), Enchiri-
dion Fontium Hist. Eccl. Antiquae, Freiburg®, nr. 54 u. 56.



Martyrium und Eucharistie 37

Apostel oder die Schriften der Propheten vorgelesen, soweit die Zeit reicht. Wenn
der Leser aufhort, schlieft der Vorsteher eine Mahnung an und fordert zur Nach-
ahmung solch hoher Dinge auf. Dann erheben wir uns alle und sprechen Gebete.
Danach wird, wie schon oben gesagt, Brot und Wein und Wasser herbeigebracht
und der Vorsteher sendet Gebete und gleicherweise Danksagungen nach Kriften
empor und das Volk stimmt zu, indem es spricht: Amen. Und an dem, woriiber die
Danksagung vollzogen worden ist, erhdlt jeder Anteil, den Abwesenden aber wird
es durch die Diakone iiberreicht” (Kp. 67).

Zihlen wir einmal die einzelnen Elemente der Liturgie, die in diesen beiden
Berichten erwdhnt werden, auf. Es sind folgende:

1. Gebete fiir die Gemeinde, fiir den Neugetauften, fiir alle, die sich anderorts
befinden.

2. Herbeibringen von Brot, Wein und Wasser.

3. Dankgebet des Vorstehers der Gemeinde an den Vater des Alls durch den
Namen des Sohnes und des Heiligen Geistes.

4. Bekriftigung des Gebetes und der Danksagung des Vorstehers durch das
Amen der Gemeinde.

5. Kommunion der Glaubigen.

Alle diese Elemente haben eine Entsprechung im Martyrium des hl. Polykarp.
1. Polykarp betet fir die Menschen, denen er jemals im Leben begegnet ist, fir
Kleine und Grof8e, fiir Vornehme und Geringe, ja fir die ganze Kirche auf dem
Erdenrund. 2. Der greise Bischof fafit seine Fahrt zum Gericht auf wie das Her-
beibringen einer Gabe zum Altar; das diirfte zur Geniige aus den Worten des Be-
richtes hervorgehen, die von einem erlesenen Widder, einer ausgesuchten Opfer-
gabe und einem tadellosen Brandopfer reden, cbenso aus den Worten des Hei-
ligen selbst: ,Moge ich doch heute aufgenommen werden als ein reines und wohl-
gefilliges Opfer“. 3. Das hymnische Dankgebet des Martyrers auf dem Scheiter-
haufen ist ganz eindeutig eine Danksagung von der Art, wie sie bei Justin der Vor-
steher der Gemeinde wahrend der liturgischen Handlung spricht. Es ist kaum
anders zu denken, als dafl Polykarps Worte im Grunde die gleichen sind wie jene,
die er so oft als Bischof und Vorsteher seiner Gemeinde bei der Feier der Eucha-
ristie gebraucht hat. Was er sonst danksagend iiber die Gaben von Brot und Wein
gesungen hat, bezieht er jetzt auf sich selbst. Das freiformulierte Dankgebet im
Gottesdienst, in das die Worte des Einsetzungsberichtes eingefiigt wurden, war
eine Ubung, die von den Anfingen der Liturgie der Kirche bis etwa zu Leo dem
Groflen in Gebrauch wart. Auch die innere Struktur, die allen Eucharistiegebeten
eigen ist, von den ersten schriftlichen Zeugen (etwa der Didache) dber Hippolyt
von Rom bis hin zu unseren Prifationen, finden wir im hymnischen Gebet Polykarps
- wieder. Der Grundton ist Dank, zentrales Thema der Tod des Herrn, das Werk
der Erlésung, das der Bischof von Smyrna in seinem Martyrium nachvollziehen
darf, der Aufbau ist trinitarisch. Der Vater steht am Anfang, ihm gilt die Anrede;
dann wendet sich das Gebet an ,seinen (des Vaters) Christus®, unsern einzigen

4 J.A. Jungmann, Missarum Sollemnia, Bd. I, Wien 19523, 145 ff., besonders 148.



38 Joachim Kettel

Mittler beim Vater. Am Ende steht schon fast dieselbe Doxologie, die wir spéter
am Ende des bekannten Eucharistiegebetes tn Hippolyts Apostolischer Uberliefe-
rung finden5 und die wiederum wdrtlich mit der am Ende unseres Kanons iber-
einstimmt. Bei Polykarp lautet sie: ,Darum lobe ich dich fiir alles, dich preise ich,
dich rithme ich, durch . .. Jesus Chrsitus . .. durch den dir mit ihm und dem Heili-
gen Geiste die Ehre ist, wie jetzt so fir die kommenden Zeiten. Amen (per quem
tibi cum ipso et spiritu sancto gloria et nunc et in futura saecula. Amen). 4. Poly-
karp spricht das Amen stellvertretend far die Christen, die seiner Gerichtsver-
handlung beiwohnen und es nicht wagen konnen, laut das Hochgebet zu bestiti-
gen. Es ist aber sicher dasselbe Amen, von dem Justin in Kapitel 65 berichtet:
.Nach Vollendung der Gebete und der Danksagung ruft das ganze anwesende
Voik zustimmend: Amen!“ Oder in Kapitel 67: ,Das Volk stimmt zu, indem es das
Amen spricht‘. 5. Die Kommunion der Gliubigen endlich vertritt die reale Ge-
meinschaft des Martyrers mit dem sich opfernden und hinschenkenden Erléser
im Tode, der stellvertretend fir die ganze Kirche ibernommen wird. Darum neh-
men auch die Gemeinden einen so innigen Anteil am Schicksal ihrer Blutzeugen;
die schon bald einsetzende grofle Martyrerverchrung beweist es.

Die Deutlichkeit der Parallele zwischen Martyrium und Eucharistiefeier ist in
den Martyrerakten des Polykarp einmalig. Doch finden wir auch in anderen Mar-
tyrerberichten wenigstens das eine oder andere der genannten Elemente wieder.

So schliefit z. B. der Bericht des Martyriums des heiligen Karpos, Paphylos und
Agathonikes, die unter Mark Aurel in Pergamon hingerichtet wurden: ,Die Chri-
sten sammelten heimlich ihre Uberreste und behiiteten sie sorgfiltig — zur Ver-
herrlichung Christi und seiner Zeugen“, und dann folgt eine Doxologie: ,Denn
ihm (X) allein gebihrt alle Herrlichkeit und Macht, zusammen mit dem Vater
und dem Heiligen Geiste, jetzt und immer und in alle Ewigkeit. Amen“. Ahnliche
Doxologien finden sich auch in anderen Martyrerakten, so z. B. in denen des hl
Polykarp oder etwa der Scilitanischen Blutzeugen, die an sich nur ein ganz schlich-
tes Protokoll der Gerichtsverhandlung darstellen; in letzteren etwa lautet sie: ,So
wurden alle zu gleicher Zeit der Krone des Martyriums teilhaftig. Nun herrschen
sie mit dem Vater und dem Sohne und dem Heiligen Geiste in alle Ewigkeit.
Amen“?.

Offenbar sehen die Verfasser dieser Berichte keine Schwierigkeit darin, mit der-
selben Formel zu schlicfen, die sonst dem feierlichen Dankgebet der Fucharistie-
feier vorbehalten war. Schon das weist darauf hin, dafl hier keine nackten Tat-
sachenberichte vorliegen, wie etwa in unseren Tagen tber den opferbereiten Fin-
satz von jugendlichen Freiheitskimpfern in Ungarn, sondern eine Eucharistie, ein
Dank- und Lobgebet an den dreifaltigen Gott, der durch die Gnade Christi und

8 G. Dix, The Treatise on the Apostolic Tradition of the St. Hippolytus of Rome,
London 1937, S. 3—17. .

¢ _Wie man gewdhnlich annimmt, unter Mark Aurel und zwar in den Jahren 161 bis 169,
wahrscheinlicher aber in der Decischen Verfolgung, wurden zu Pergamum in Kleinasien der
Bischof Karpus und der Diakon Papylus nach standhaftem Bekenntnisse zum Feuertod ver-
nrteilt; die beim Scheiterhaufen stehende Christin Agathonike stiirzte sich freiwillig in die
Flammen (so G. Ranschen, in: BKV? a.a. O., 5.293).

7H.Rahner, a.a.0,, S. 79.



Martyrium und Eucharistie 39

die Kraft des Heiligen Geistes die Martyrer dazu vermocht hat, solch iiberragen-
des Zeugnis fiir ihn abzulegen. Wer alte Eucharistiegebete, etwa das des Hippolyt
anschaut, wird feststellen, daf am Anfang meistens die Schdpfung gefeiert wird,
durch die am eindringlichsten Gott als lebendiger und allméichtiger sich manife-
stiert.. Am Anfang der Gerichtsverhandlungen der Martyrer steht {ibereinstim-
mend die Ablehnung, die toten Gotzenbilder zu verehren, und damit die Ver-
neinung ihres Machteinflusses, mittelbar also wieder das Bekenntnis zur Schépfer-
allmacht Gottes. ,Zunichte sollen werden die Gotter, die nidht schufen Himmel
und Erde®, ruft Karpos vor dem Richter aus. In den Eucharistien folgen auf das
Ereignis der Schopfung in kurzer Zusammenraffung di¢ wichtigsten Geheimnisse
der Erldsung. In unserem Martyrerbericht lassen sich in Parallele dazu einzeln
anfihren: die erlosende Menschenliebe Gottes in Christus, die Vorsehung Gottes,
die verkldrte Menschheit Christi, das Endgericht.

Und noch eines bezeugen die Doxologien am Schlufl der Martyrerakten, dafl
sie ndmlich beim Martyrergedachtnis, also in der Liturgie, als Lesung verwendet
worden sind; wissen wir doch, daf} in der Friihzeit der Kirche nicht nur die heili-
gen Schriften des Alten und Neuen Testamentes im Gottesdienst verlesen wurden,
sondern auch Briefe und Schriften aus nachapostolischer Zeit (etwa der 1. Kle-
mensbrief), darunter auch die Martyrerakten®. Man kann noch einen kleinen Schritt
weiter gehen und die Behauptung aufstellen, dafl die einzelnen Begebenheiten
eines Martyriums und die sich darin offenbarende Macht des dreifaltigen Gottes
auch Inhalt des durch den Bischof freiformulierten eucharistischen Hochgebets ge-
wesen sind. So etwa in der Zeit, als man dem Todestag des Martyrers noch nahe-
stand, oder an seinem Jahrgeddchtnis. Auf diese Weise sind sicher viele alte Mar-
tyrerprafationen entstanden und somit direkt aus den Martyriumsberichten her-
ausgewachsen. Man mochte in diesem Zusammenhang sogar vermuten, dafl in vie-
len Martyrerprafationen der frithen Sakramentare, vor allem des Leonianum, die
einen oder anderen Martyrerakten aufbewahrt werden, die sonst verloren sind.
Doch miiflite das eine genaue Untersuchung dieser Prifationen erst noch erweisen.
Wie immer es aber um diese Hypothesen stehen mag, es wird uns durch diese
Uberlegungen bewufit, wie eng Martyrium und Eucharistie zusammengehdren.

Was wir aus dem Bericht des Martyriums von Karpos, Paphylos und Agatho-
nike entnehmen konnten, wird uns noch einmal bestitigt durch die Gerichtsakten
des uns durch seine beiden Apologien und den Dialog mit dem Juden Tryphon
bekannten Justin und seiner Gefihrten®. Thr Martyrium fand zwischen 163 und 167
in Rom statt. Auch hier endet der Bericht von ihrer Verurteilung und ihrem Tod
mit der bekannten Doxologie. Ein paar Gliubige konnten sich nach der Hinrich-
tung der Martyrer heimlich ihrer Leichname beméchtigen und begruben sie an einem
ehrwiirdigen Ort. ,Dazu verhalf ihnen die Gnade unseres Herrn Jesus Christus,
dem die Ehre sei bis an das Ende der Weltzeiten. Amen“. Die Aufbauelemente
des eucharistischen Hochgebetes, die wir im vorhergehenden Bericht einzeln sam-
meln muBiten, sind in diesem Fall von Justin selbst in einer grofien Periode ge-
meinsam aufgefahrt:

8 H. Urner, Die auferbiblische Lesung im christlichen Gottesdienst, Gottingen 1952,
*H.Rahner, a.a.0,, S. 49 ff.



40 Joadhim Kettel

~Lir sind iiberzeugt,

daf’ da ist ein einziger Gott,

der am Uranfang

die sichtbare und die unsichtbare Uelt
geschaffen und ausgestaliet hat.

Wir glauben

an Jesus Christus als den Kyrios,

wir glauben,

daf3 er der Gesalbte und das Kind Gottes ist,
daf er von den Propheten vorausverkiindet wurde
als der kommende Herold des Heils

und als Lehrer seligmachender Wahrheiten
fiir das ganze Menschengeschlechi.

Propheten haben seit uralten Zeiten
schon 1m voraus verkiindet,

was jetzt bereits geschehen ist,
seine konigliche Ankunft

tnmitten von uns Menschen®.

Weitere Daten der Heilsgeschichte sind: ewige Begnadigung im Himmel und das
Endgericht. — Wenn wir von Polykarp sagten, sein hymnisches Dankgebet auf dem
Scheiterhaufen ginge wie von selbst iiber in den Stil des eucharistischen Hochge-
betes, das frei formuliert wurde, und der Bericht des Karpos und seiner Gefiahrten
zeige die Struktur und den Aufbau eines Eucharistiegebets, so 1lafit Justin dariiber
hinaus noch erkennen, wie das im Gottesdienst gehérte und aufgenommene Hoch-
gebet den hymnischen Ablauf seiner Rede pragte.

Ein letztes Zeugnis fiir die Beziehung zwischen eucharistischem Hochgebet und
Martyrerbekenntnis bringt das Martyrium des Apollonius®. Es fand zwischen 183
und 185 in Rom statt. Der Bericht dariiber weist besonders in den Verteidigungs-
reden des Blutzeugen schon Ziige spiterer Bearbeitung auf, aber die verschiedenen
Elemente des Eucharistiegebets finden wir auch hier. Wieder steht im Mittelpunkt
der Verteidigung die hymnische Aufzahlung der Grofitaten unserer Heilsgeschichte:

»Dieser Logos aber

ist unser Erloser

Jesus Christus,

der als Mensch im Lande Judda geboren ward.
Er ward vollkommen gerecht

und erfiillt mit gottlicher Weisheit.

In seiner Menschenliebe hat er uns gelehrt,
wer der Gott des Weltalls ist, . . .

und durch seinen Tod

10 ebda. 80fT.



Martyrium und Eucharistie 41

hat er der Gewalt der Siinde

ein Ende bereitet . . .

Wir sollen glauben

ar die Unsterblichkeit der Seele,
das Gericht nach dem Tod erwarten,
hoffen auf die Belohnung

fiir alle Mithn des Tugendlebens,
die vor Gott denen verlichen wird,
die heilig gelebt haben”.

Apollonius 1a88t uns dhnlich wie Justin in seiner ersten Apologie einen Einblick
in den Aufbau des Gebetsgottesdienstes tun: ,Unser Opfer ist begleitet von Gebeten,
nicht zuletzt auch fir die vernunftbegabten Ebenbilder Gottes, die von der gottli-
chen Vorsehung als kaiserliche Herrscher iiber den Erdkreis eingesetzt wurden. Tag-
lich also, so schreibt es unser heiliges Gesetz vor, beten wir zu Gott, der Kyrios in
den Himmeln ist, fir Kommodus, der als Kaiser die Welt beherrscht*.

Endlich noch eine Beobachtung, die sich mit unserem bisherigen Ertrag eng be-
rihrt: Die Auffassung vom Martyrerbericht als einem Nachbild des eucharistischen
Hochgebets scheint sich auch dort noch unbewuf}t durchzuhalten, wo der Text schon
den Boden der Tatsachen zu verlassen beginnt, vielleicht noch einige Rudimente
des wirklichen Geschehens bewahrt, sonst aber von der Wissenschaft nicht mehr ein-
miitig als echt garantiert wird!!. Das trifft z. B. auf den Bericht iilber das Martyrium
des heiligen Ignatius von Antiochien zut2. Obwohl er nicht mehr mit jenen schlich-
ten Protokollen vergleichbar ist, die das historische Geschehen treu wiedergeben, und
wir in ihm auch die meisten Elemente des Eucharistiegebets vermissen, schliefit auch
er mit der Gblichen Doxologie. Die Christengemeinde, die den Bericht weitergibt,
fordert die Empfanger auf, sich zur Stunde des Martyriums des Heiligen (im Ge-
bet) zu versammeln, um von der Gemeinschaft mit dem Martyrer Zeugnis ablegen
zu konnen, mit diesem ,,Athleten und grofmiitigen Christuszeugen, der den Satan
besiegte und in heiligem Verlangen aus Liebe zu Christus, der ihm im Wettlauf (in
der Rennbahn) vorauseilte, seinen Lauf vollendete, in Christus jesus unserm Herrn,
durch den und mit dem (per quem et cum quo) Ehre und Macht sei dem Vater mit
dem Heiligen Geiste in Ewigkeit. Amen®.

II.

Lassen sich nun die engen Beziehungen zwischen Martyrium und Eucharistie,
wie wir sie in den Martyrerakten festgestellt haben, auch sonst noch aus der alt-
kirchlichen Literatur belegen, so dafl wir es, nicht nur mit vereinzelten und zufil-
ligen Auflerungen, sondern mit einer ganz allgemein verbreiteten Auffassung in
der Urkirche zu tun haben? Und wenn das der Fall ist: Welche theologischen Uber-
legungen liegen einer solchen Auffassung zugrunde? Wir konnen die Antwort auf
diese Fragen in zwei Satzen zusammenfassen:

11 L, ThK, V. 859—360.
12 F. X. Funk, Patres Apostolici. Bd. 1L, Tiibingen 1901, S. 276—287.



42 Joadiim Kettel
1. Das Martyrium selbst ist eine Eucharistiefeier

Beginnen wir mit dem eben erwahnten Bischof und Martyrer Ignatius von Antio-
chien. In seinem berithmten Brief an die romische Gemeinde?® bittet er die Chri-
sten flehentlich, nicht fir ihn einzutreten, um des Martyriums, dieser einzigartigen
Gnade seines Lebens, nicht verlustig zu gehen: ,Erweist mir damit den grofiten
Gefallen, daf ich Gott geopfert werde, solange der Altar noch bereitsteht, auf dafl
ihr in Liebe einen Chor bildet und dem Vater lobsinget in Christus Jesus, weil Gott
den Bischof von Syrien zu finden sich gewiirdigt hat und ihn vom Aufgang (Osten)
zum Untergang (Westen) herbeigeholt hat. Schoén ist es unterzugehen von der Welt,
hin zu Gott, damit ich wieder aufgehe in ihm“. Konnte er deutlicher machen, dafl
es sich im Martyrium um eine Opferliturgie handle, an der die ganze Christenheit
teilnehme, um eine Eucharistie, eine Danksagung in und durch Christas an den
Vater? Im gleichen Brief schreibt Ignatius, er sei das Brotkorn, das durch die Zahne
der Tiere gemahlen werden miisse, damit er als reines Brot erfunden werde. Das
sagt er ohne Zweifel im Hinblick auf das eucharistische Brot, das in der Feier der
Fucharistie in den Leib des Herrn verwandelt wird!4; mit Recht wird darum dieses
Wort als Kommunionvers (Communio) in der Messe seines Festes verwandt. Ahn-
lich heifit es im Martyrium des hl. Polykarp, der Heilige habe inmitten des Feuers
gestanden wie ein Brot, das gebacken werde?s. Der Vergleich legt den Schlufl nahe:
das Martyrium ist das eucharistische Hochgebet, in dem die Opfergabe, der Marty-
rer, konsekriert wird fir die Glorie der Verklirung.

Nimmt man einmal als bewiesen an, dal die Martyrerkirche das Blutzeugnis
als eine feierliche Opferliturgie auffafite, dann lassen sich auch eine Reihe von klei-
nen Beobachtungen unschwer erkliren. So lesen wir z. B. im Martyrium des hl.
Polykarp, dafl der Bischof, schon auf dem Scheiterhaufen stehend, seine Oberklei-
der ablegte, seinen Giirtel 16ste und seine Schuhe auszog. All das sind Riten, die
seit der frithesten Zeit der Liturgie zu der Vorbereitung der Eucharistiefeier geho-
ren. Zum Gottesdienst erschien man in besserer Kleidung?®. Darum legte der Bi-
schof vorher die Alltagskleider ab und zog seine gewohnlichen Schuhe aus. Schon
der Antike war es fremd, mit Kleidungsstiicken aus tierischem Material ins Heilig-
tum zu treten. Deshalb legte man Kleider aus reinem Leinen an und statt der Le-
dersandalen solche aus Bast oder Stoff. Die dhristliche Antike hat das iibernom-
men und eine eigene Fuflbekleidung eingefithrt, ein Brauch, der sich bis heute er-

13 Jgnatius, Brief an die Rémer II,2 (Bihlmeyer, a.a.0., S. 97 f.; BKV2 Apostolische
Uiter, S. 137).

14 So urteilt auch H. von Campenhausen (Die Idee des Martyriums in der Alten
Kirche, Gottingen 1936, S. 72) zu diesen beiden Stellen: ,Ignatius sicht sein Martyrium als
kultische Opferhandlung gleichsam in Gegenwart der versammelten Gemeinde vor sich
gehen, Wenige Zeilen spiter bezeichnet er sich ausdriicklich als ein ,Opfer fiir Gott® und sich
selbst als ,Gottes Weizen®, der zu einem reinen Brot Christi gemahlen wird, d. h. doch wohl
so als ein Opfer dargebracht wird wie das eudiaristische Brot in der ,Messe*“. — Ahnlich
Friedr. Heiler, Das Gebet, Miinchen 19235, S. 599: ,Als Polykarp von Smyrna als Martyrer
auf den Scheiterbaufen gebracht wurde, ward er im Gedanken an die nahe Himmelsselig-
keit von solchem Jubel erfiillt, daB er ein feierliches Preisgebet sprach, wie er es als Bischof
bei der Eucharistie zu sprechen gewohnt war*®.

15 Rahner, a.a.0.,, S. 32.

16 Clemens von Alexandrien, Paedag. III, 11, 79 (GCS1, 280); vgl. J. A. Jungmann,
a.a.0. 1, S. 360.



Martyrium und Eucharistie 43

halten hat, da der Bischof im Pontifikalamt eigene Schuhe trigt, die meistens aus
einem starken Leinen mit Goldstickerei hergestellt sind. Ebenso ist das oben ge-
nannte Ablegen der Kleider und Losen des Girtels bis heute im Pontifikalgottes-
dienst erhalten, wenn der Bischof in einer 6ffentlich-sichtbaren Handlung seine all-
tagliche Pontifikalkleidung zum Teil ablegt!”. Man darf darum auch im Verhalten
Polykarps einen Hinweis darauf sehen, daff der Bischof mit vollem Bewuftsein
im Martyrium seine letzte Eucharistie zu feiern gedachte.

Und noch ein anderer Vorgang dirfte die Beziehung zwischen Martyrium und
MefBfeier erhiarten. Im Martyrium des Ignatius heifit es, dafl die Gebeine des Bi-
schofs von den Christen in einem Leinentuch (en lino) gesammelt worden seien.
Mit diesem Linnen wird aber nach der Terminologie der Zeit das sakrale Linnen
bezeichnet, also vor allem jenes, das zur Bedeckung und Umhillung des Altares ge-
braucht wurde. Die Septuaginta gibt mit ,linon“ unter anderem das hebraische
.bad“ wieder, das von der hohenpriesterlichen Sakralkleidung, vorziiglich dem
Ephod, ausgesagt wird (1 Kg 22, 18)18. Es ist darum wahrscheinlich, dafl auch im Be-
richt iiber das Martyrium des Ignatius das Linnen des Altartuches gemeint ist. Dann
wiaren also die Gebeine des Martyrers wiirdig gewesen, von dem durch das Ge-
schehen der Eucharistie geheiligten Altartuch umfangen zu werden. Man denke nur
an den Brauch der Ostkirche, nach dem die Reliquien der Martyrer nicht in den Al-
tar eingelassen und vermauert, sondern in ein Seidentuch eingendht und zur Zele-
bration auf dem Altar ausgebreitet werden!®.

Eine Bestatigung dafiir, dafl Martyrerleib (Martyrium) und Altartuch (Euchari-
stie) auf diesem Wege in enge Beziechung gebracht wurden, finden wir auch im la-
teinischen Raum. Die Kirche St. Kunibert in Ko6ln verwahrt in einem Schrein die
Reliquien zweier Martyrer, der sogenannten heiligen Ewalde, die als irische Wan-
dermissionare am Ende des 7. Jahrhunderts ermordet wurden. 1691 wurde ihr
Schrein geoffnet, und man fand die Reliquien in ein kostbares Tuch gehiillt2e. Die-
ses Tuch ist inzwischen einwandfrei als Altartuch identifiziert worden?!. — So mag
aus diesen kleinen Beweisstiicken, deren erste noch aus der Martyrerkirche stam-
men und bis ins Mittelalter, ja bis heute fortleben, deutlich werden, wie unmittel-
bar Martyrium und Eucharistiefeier zusammengehoren.

2. Das Martyrium ist die letzte Konsequenz aus dem eucharistischen Opfer

Eine letzte Vertiefung erhilt dieser Gedanke durch die Tatsache, dafl man das
Martyrium als letzte Konsequenz aus dem eucharistischen Opfer auffafite. So z. B.
Origenes in seiner Schrift ,Ermahnung zum Martyrium®?2, die wahrend der Ver-
folgung des Kaisers Maximinus Thrax 235 als Gelegenheitsschrift ganz aus der Si-

17 Ceremoniale Episc. II, ¢. 8, n. 9.

18 ' W. Gesenius, Handwoirterbuch tiber das AT, Leipzig 1921, 84.

19 Die gottliche Liturgie unseres hl. Uaters Johannes Chrysost., hsg. von M.Hornyke -
wicz, Klosterneuburg 19352, S. 10.

20 P Clemen, Die Kunsidenkmiler der Rheinprovinz, 1. Bd., IV. Abt., Disseldorf
1916, S. 304.

21 Fr. Ostlender OSB., Der sogenannte ,Annus“~Teppich in St. Kunibert in Kéln,
in: ,Liturgie und Monchtum®, Laacher Hefte 5 (1950), 80—82.

22 Exhort. ad martyr. 28 (GCS I, 24; BKV?, Origenes I, 181).



44 Joadhim Kettel

tuation entstand, um den Glaubensbriidern ein ermutigendes Wort zuzusprechen.
Er sagt darin, dafl der Fromme einen gewissen Ehrgeiz besitze, Gottes Wohltaten
" zu vergelten; daher forsche er nach, was er wohl dem Herrn fiir alles, was er von
Ihm empfangen habe, erweisen kénne, und findet, dafl ein Mensch mit guten Vor-
satzen Gott nichts anderes darbringen konne, was dessen Wohltaten einigermafien
aufwiege, als den Martyrertod. — Fiir eine Zeit, in der die Feier der Messe schlecht-
bin ,Fucharistie” heifit, Danksagung fiir Gottes Wohltaten, von der Schopfung an-
gefangen bis zur Erlésung durch Christus, ist dieser Zusammenhang vielleicht noch
verstindlicher als fiir uns, firr die das heilige Mefopfer noch andere Geheimnisse
als das der Danksagung in sich birgt. Das Danksagen der eucharistischen Feier
drangte offenbar in einer Umgebung, in der der Tod des Herrn in sehr eindrucks-
voller und blutiger Weise verkiindet wurde (vgl. 1 Kor 11, 26}, zu realem Nach-
vollzug, und so kann Origenes sagen, dafl Gottes Wohltaten nichts besser aufwiege
als das Martyrium. Er fiigt zum Beweis die Worte des 115. Psalmes an: ,Was soll
ich dem Herrn zum Entgelt geben fiir alles, was er mir erwiesen hat?“ Und die Ant-
wort, die der Psalmist sich sozusagen selber gibt? ,Den Kelch des Heils will ich
nehmen und anrufen den Namen des Herrn“. ,Kelch des Heiles®, so fahrt Origenes
fort, sei die im Evangelium {bliche Bezeichnung fiir Martyrium. Als nimlich die
Mutter des Jakobus und Johannes (Mt 20, 20—24) Jesus darum gebeten habe zu
erwirken, dafl jene im messianischen Kénigreich zu seiner Rechten und zu seiner
Linken sitzen diirften, da habe er sie gefragt, ob ihre Séhne den Keldh trinken
konnten, den er trinken misse, und dabei an sein Todesleiden gedacht, ebenso wie
am Ulberg, wo er den Vater gebeten habe, dafl der Kelch, d. h. das Leiden an ihm
voriibergehen mage (Mt 26, 39). Mit Recht fiige daher der Psalmist hinzu: ,Kost-
bar ist in den Angen des Herrn der Tod seiner Frommen® (Ps 115, 6). Origenes
schlieit seine tiefgriindige Erklirung mit den Worten: ,Kostbar ist demnach der
Tod, der uns iiberkommt, wenn wir zu den Frommen Gottes gehdren und recht
wiirdig sind, micht den sozusagen gemeinen und sanften Tod in Gottesfurcht, son-
dern einen auserwihlten Tod von besonderer Art um des Christentums, der Frém-
migkeit und Heiligkeit willen zu erleiden®. Martyrium ist also nach ihm der hdchste
Dankesausdruck fiir alles, was der Herr an uns getan hat. Sprechen wir nicht in der
heiligen Messe vor dem Genuf} des Blutes die gleichen Worte aus, die Origenes zum
Beweis des Martyriums als des besten Dankerweises anfiithrt? Die mittelalterliche
Liturgie hat seit Beginn des 11. Jahrhunderts diese Formel in Ubung gebracht2,
und damit ist gewollt oder ungewollt ein Stiick frithchristlicher Martyriumssymbo-
lik in die Mef¥feier eingeflossen.

Interessant ist in diesem Zusammenhang zu lesen, dafl in einem um 1050 ge-
schriebenen Missale von Troyes vor dem Genufl der heiligen Gestalten diese vom
Priester anbetend verehrt werden mit Worten aus den Maréyrerakten der heili-
gen Agnes: ,Siehe, gitigster Jesus, wonach ich verlange, das sehe ich schon vor
mir; siche, gnidigster Kénig, was ich erhoffe, das halte ich schon in Handen; daher
trachte ich mit dir im Himmel vereint zu werden, da ich Unwiirdiger dein Fleisch
und Blut schon in dieser Welt mit Jubel empfange“24. Wie hier die Liturgie auf die

2 J A Jungmann, a.a.0. II, S. 438.
2 ebda. I1., S. 437.



Martyrium und Eucharistie 45

Situation des Martyrers zuriickgreift, so wird umgekehrt der Empfang des eucha-
ristischen Blutes Christi die notwendige Voraussetzung fiir die reale Hingabe im
Martyrium genannt. ,Wie konnen wir um Christi willen unser Blut vergiefen®,
schreibt Cyprian, ,wenn wir uns scheuen, Christi Blut zu trinken?“25

Von dieser neuentdeckten Beziehung zwischen Martyrium und dem Kelchgebet
unserer Messe aus kénnen wir einen Riickblick tun auf jene anderen Erinnerungen
des Kanons an die Kirche der Martyrer, wie wir sie im Gebet ,Communicantes®,
vor allem aber im ,Nobis quoque peccatoribus® nach der Wandlung vor uns haben.
Im letzten bittet der Klerus fiir sich selbst um Gottes verzeihende Gnade und um
die ,Gemeinschaft mit den heiligen . .. Blutzeugen®. In diesem Gebet sind aufier
Stephanus, Johannes, Ignatius von Antiochien und Perpetua von keinem Blutzengen
nihere Daten bekannt, nur ihre Namen, der Schauplatz ihres Martyriums und durch
die jihrliche Gedachtnisfeier ihres Todes vielleicht noch der Todestag. Sie stehen
da in unserer Messe als die , Vertreter der unbekannten Glaubenshelden der ersten
christlichen Generationen, deren irdisches Fortleben in ihrem glorreichen Sterben
fiir Christus begriindet ist. Aber jhr Sterben fiir Christus war zugleich der Triumph
mit Christus und das geniigt, da ihre Namen zum Ausdruck des seligen Loses
dienen kdnnen, an dem wir auch einmal einen geringen Anteil von Gottes Gnade
erflehen®2s,

Daf die hier dargelegte Lehre der Frithkirche sich die ganze Viterzeit hindurch
erhalten hat, ze" i der Ausspruch Gregors des Grofien, daf} Christus erst dann wahr-
haftig Opfergabe fiir uns sein werde, wenn wir fiir ihn Opfergabe wiirden2?. Vor
allem aber hat die Liturgie die Uberzeugung von der Beziehung zwischen Marty-
rium und Eucharistie, vom Martyrinm als auflerster Konsequenz der Euncharistie,
bewahrt. In der Sekcet vom Donnerstag der dritten Festwoche, die an den Marter-
tod der heiligen Kosmas und Damian ankniipft (in deren Kirche am Forum in Rom
an diesem Tage der Stationsgottesdienst stattfindet), 1a8t die Kirche den Priester
beten: ,Im Gedéchinis des kostbaren Todes deiner Gerechten bringen wir Dir, Herr,
dieses Opfer dar, das der Ursprung alles Martyriums gewesen ist“. Auf derselben
Linie liegt die Sekret vom Fest der heiligen Basilides, Cyrinus, Nabor und Naza-
rius am 12. Juni: ,Zu Ehren des Martyrerblutes Deiner heiligen Martyrer Basilides,
Cyrinus, Nabor und Nazarius opfern wir Dir, o Herr, durch den solch ein Sieg zu-
stande kam, feierlich diese Weihegaben beim Vollzug Deiner wunderbaren Geheim-
nisse“. Das eucharistische Opfer ist die sakramentale Darstellung des Opfers von
Kalvaria, das Martyrium aber als Nachbild des Todes Christi die Fortsetzung des
eucharistischen Opfers, letzte Folge aus der Euncharistiefeier. Noch Richard von St.
Viktor sagt in seinem Hohenliedkommentar, Christus sei die Quelle des Martyriums
(caput martyrii), mit ihm vor allem habe das Martyrium begonnen und von ihm
empfingen die Glaubigen die Kraft, das Martyrium zu erleiden2s.

SchlieRen wir diese Gedanken iiber Martyriun. und Eucharistiefeier mit einer
Uberlegung, die versucht, einen Ansatzpunkt aufzuzeigen, wie Martyrium und

25 63. Brief, ¢. 15 (BKV?, Cyprian 11, S. 267).

% J. A, Jungmann, a.a.0. I, 313—3819; Th. Schnitzler, Die Messe in der
Betrachtung, 1, Freiburg 1955, S. 104.

27 Dialogi IV, 59 (PL 77, 428; BKV? 2. Reihe 3, 271).

28 Explic. in cantic. Canticorum 38 (PL 196, 513).



46 Joachim Kettel

Messe auch heute noch zu jener Einheit finden konnen, die sie in der Urzeit der
Kirche einmal gehabt haben??.

Im Kapitel 10 des Matthdusevangeliums hat Jesus vor seinen Jingern sehr ein-
dringlich davon gesprochen, dal es einmal mit zu ihrer Aufgabe gehoren werde,
fir ihn Zeugnis abzulegen und die Verkiindigung ihrer Botschaft mit dem Blute zu
bezahlen. Dieses Zeugnisgeben derer, die Christus aussendet und damit aller, die
sich zu Christus bekennen, geschicht aber, insofern sie Glieder des mystischen Leibes
Christi sind. Daher setzen die Martyrer mit ihrem blutigen Opfer an erster Stelle
das erlosende Todesleiden Christi fort in der sichtbaren und greifbaren Ebene der
irdischen Wirklichkeit. Da die Kirche der mystische Leib Christi ist, mufl das Leiden
und der Tod des Herrn in ihr auch tber die sakramentale Vergegenwirtigung
in der Eucharistie hinaus sichtbar anwesend sein; denn weil Christus als der Mensch-
gewordene, als der Menschensohn gelitten hat, mufl auch dieses Geschehen in seiner
Kirche sich fortsetzen. Grundgelegt wird diese Moglichkeit durch die Taufe in den
Tod Jesu und durch die Speisung mit dem gebrochenen Leib des Herrn und dem
Kelch seines Blutes in der Eucharistie. Darin also, dafl jeder Christ in den Tod
des Herrn getauft und mit dem Blut des Herrn gespeist wurde, liegt fir jeden, der
zur Kirche gehort, die Notwendigkeit begriindet, daBl er am Leiden des Herrn An-
teil hat.

In der konkreten Ausgestaltung dieser Anteilnahme gibt es allerdings verschie-
dene Moglichkeiten. Jedem, der sich Christ nennt, ist es anfgegeben, an sich selbst
durch ,Abtotung?, durch ,Entsterben” seinem Willen und schlieflich durch den Tod
das Wort des hl. Paulus wahrzumachen, dafl wir das Todesleiden Christi an unse-
rem Leibe herumtragen (2 Kor 4, 10). Ob uns einmal die Gnade geschenkt wird,
Leib und Leben in blutiger Weise hinzuopfern oder nicht, dndert nichts daran, daf§
jeder Christ auf das Martyrium hin ,offen® ist durch den Empfang des Herren-
leibes und den Kelch seines Blutes, von dem Origenes schon sagte, dafl er auf das
Martyrium verweise. Wie zeitgemif dieser Gedanke heute ist, wissen wir alle. Die
Zahl der Martyrer in der Kirche ist erschreckend und begliickend grof. Sind aunch
wir mit ihnen so verbunden, wie die ersten Christen es waren? Wir werden es sein,
wenn wir die Eucharistie wieder feiern im Geist und in der Gesinnung der Marty-
rerse,

2 Vgl. E. Peterson, Zeuge der Wahrheit, Leipzig 1937, S, 24ff.

30 Dije betrachtende Auswertung des Themas ,Martyrium und Messe“ siehe demnichst:
Th. Schnitzler, Die Messe in der Betrachtung 11, Freiburg 1956; ferner: K. Rahner
S.J., Eucharistie und Leiden, in: Schriften zur Theologie III, Einsiedeln 1956, 191—202.






