Der Einfluf8 der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu
auf das moderne Ordensleben (IT)

Von Johannes Beyer S. J., Lowen

Der erste Teil dieser Arbeit (Heft 6 [1956] S. 440 ff.) behandelte die wedh-
selreiche Geschichte Maria Wards und der ,Englischen Fraulein®, die Griin-
dung der Ehrw. Anna de Xainctonge (1567—1621) und die Entwicklung der
Ursulinen von Déle, die Berufung der hl. Johanna de Lestonnac (1556—1640)
und die Anfinge der ,Gesellschaft Unserer Lieben Frau“ (Compagnie de
Notre Dame), endlich das Institnt der ,Frauen vom hl. Andreas® (Dames de
Saint André) sowie die ,R6mische Union der Ursulinen®, die beide erst im
spiteren Verlauf ihrer Geschichte von den Konstitutionen des hl. Ignatins ge-
priagt wurden. In allem zeigte sich, wie schwer die Ideen und Nenerungen des
Grinders der Gesellschaft Jesn gerade im weiblichen Ordensleben sich durch-
zusetzen vermochien, und man kann die Frage stellen: Ist hier wirklich das
erreicht worden, was Ignatius fiir das Apostolat in seinem Orden vorschweb-
te? Hat nicht das schwere Gewicht der Tradition und des Alltags doch man-
che Abstriche an dem urspriinglichen Ideal erfordert? Die weiteren Darle-
gungen werden dariiber Auskunft geben.

War die Haltung der Jesniten Ordensfranen gegeniiber anfangs gemif den
Weisungen ihres Stifters betont zuriickhaltend — das Schicksal Maria Wards hat
das zur Geniige gezeigt —, so trat darin allmihlich eine gewisse Anderung ein. Je
mehr nidmlich die religiésen Frauengemeinschaften in das apostolische Leben der
Kirche eingegliedert wurden — wir haben diese Entwicklung im 1. Teil aufge-
zeigt —, desto stiarker wurden fir die Gesellschaft Jesu als ausgeprégt apostolischen
Orden die Berithrungspunkte mit ihnen. So ist es nicht weiter verwunderlich, wenn
wir seit dem 17. Jahrhundert von weiblichen Ordensinstituten héren, die von Je-
suiten selber ins Leben gerufen wurden. Thre Zahl bis heute ist gro. Wir konnen
sie nicht alle aufzidhlen. Wir konnten auch nicht alle Satzungen der einzelnen Kon-
gregationen einsehen und ihre Anfinge studieren. Vielleicht werden andere spater
einmal diese interessante Untersuchung fortsetzen.

Gehen wir die verschiedenen Stiftungen einmal durch, die von den Konstitutio-
nen des hl. Ignatius beeinfluflt wurden und ihren Geist tragen. Da sind zunichst die
»Exerzitienschwestern vom Heiligsten Herzen® (Soeurs de la Retraite du Sacré
Coeur), die im 17. Jahrhundert von dem berithmten Missionar in der Normandie
und Exerzitienmeister P. Huby gegriindet wurden?4, Ferner die ,Schwestern vom
kl. Joseph*, die P. Médaille 1650 in Puy grindete. Letztere haben sich durch Tei-
lung von Didzesen und durch gewaltsame Vertreibungen in mehrere Kongregatio-
nen aufgespalten, in die Josephschwestern von Chambéry?s, von Saint Jean de

24 La Société de la Retraite du Sacré-Coeur et 'ocuvre des Retraites fermées, Bruges 1949,
— Celle qui a cru, Mére Saint Benoit Labre Supérieure Générale des Religieuses de la
Retraite du Sacré-Coeur, Paris 1938. — Constitutions des Religieuses de la Retraite du
Sacré-Coeur, 1929, 2 Bde.

2% Chanoine A. Bois: Les Soeurs de Saint-Joseph, Filles du Petit Dessein (de 1648
4 1949), 1950. — Chanoine Léon Bouchage: Chroniques de la Congrégation des
Soeurs de Chambéry, sous la protection de I'Immaculée Mére de Dieu, de sa fondation d



48 Johannes Beyer

Maurienne in Savoyen, von Bourg-en-Bresse®, von Lyon??, von Gap, von Bor-
deaux28 usw. Augenblicklich streben 50 dieser Josephgenossenschaften, die alle auf
die Grindung von Puy zuriickgehen und darum durch das gleiche geistliche Ideal
miteinander verbunden sind, eine Wiedervereinigung an. Aus diesem Gedanken
heraus entstand 1947 die ,,Rémische Union der Josephschwestern, vorerst eine Ge-
meinschaft des Gebetes fireinander und der gegenseitigen Hilfeleistung, die
Pius XII. gesegnet hat. Man kann nur wiinschen, dafl diese Union genauso erstarkt
wie die ,Romische Union der Ursulinen®, damit sie ihr Ideal des ,Kleinen Planes
(Petit Dessein)?® um so wirksamer in die Tat umzusetzen vermdége.

War die Mitwirkung von Jesuiten bei der Griindung weiblicher Genossenschaf-
ten bis zum 18. Jahrhundert noch relativ selten, so reiht sich im 19. Jahrhundert
eine Neugriindung an die andere. Und auch hier steht Frankreich-Belgien wieder
an der Spitze. 1820 stiftet P. Douche die ,Schulschwestern des hl. Joseph von Ca-
lasanz” zu Vorselaar (Belgien)®®, 1855 P. Boon zu Brussel die ,Ordensfrauen von
der ewigen Anbetung“3t, 1859 P. Jean Lyonnard zusammen mit Mutter Maria
Magdalena die ,Genossenschaft von der Todesangst Christi“ (Congrégation du
Coeur Agonisant de Jésus), die nach ihrer Ausweisung aus Frankreich 1901 in Bel-
gien Zuflucht fand32, 1889 P. Rabussier und Mutter Maria Ignatia Melin die ,,Hei-
lige Familie vom Heiligsten Herzen Jesu“33. Diese Aufzihlung ist keineswegs er-
schopfend. Es gibt noch eine ganze Reihe von Instituten, die zwar nicht unmittelbar
auf cine Mitwirkung durch Jesuiten zuriickgehen und dennoch deutlich den Einfluf}

Pannée 1885, Bd. I. Chambéry 1911. — Henry Demain S.]J.: Mére Marie Félicité
(Marie Ueyrat) 1815 A 1885. Supérieure Générale des Religieuses de Saint Joseph de
Chambéry, Paris 1934. — Constitutions des Religieuses de Saint Joseph de Chambéry sous
la protection de Ulmmaculée Mére de Dieu, Maison Générale 4 Rome 1951.

28 Les Soeurs de Saint Joseph (Bourg) Album 1950. — Constitutions des Soeurs de Saint
Joseph de Bourg, diocése de Belley, Paris-Lyon 1949.

27 Mére Saint Jean Fontbonne fondatrice de la Congrégation de Saint Joseph de Lyon,
restauratrice de Ulnstitut. Coup d oeil sur ses oeuvres, Paris-Bruges 1929. — Dans les sillons
du Petit Dessein, Conférences données dans la chapelle de la Maison Mére des Soeurs de
Saint Joseph de Lyon a l'occasion du centenaire de la mort de Mére Saint Jean Fontbonne,
dn 19 au 22 novembre 1943.

28 Chanoine F. Trochu: La Révérende Mére Saint Joseph Chanay, 1795—1858,
Congrégation de Saint Joseph de Bordeaux, 1936.

2 Petit Dessein” ist ein Terminus technicus in der Spiritualitit der Josephschwestern und
bedentet so viel wie ,demiitiges Apostolatsprogramm des Ordens“. P. Médaille schrieb ein-
mal den ersten Téchtern seines Instituts: ,Gott hat mir, wenn ich mich nicht tiusche, in der
heiligsten Eucharistie ein vollkommenes Vorbild unseres ,petit dessein“ gezeigt. O Gott!
Unser Institnt wird gliicklich sein, wenn sie diesen Geist der Kleinheit, der Demut, der
Nichtigkeit und des vor der Welt und vor sich selbst verborgenen Lebens aufrechterhilt.“

30 A, Marlier S.J.: Lodewijk Uincent Douche, S. ]J. (1769—1857), Stichter van de
Zusters der Christelijke Scholen van de Heilige Josef Calasans te Uorselaar. Bibliotheca
Alfonsiana, Leuven 1948.

M Anna de Meeus, fondatrice des Religieuses de I Adoration Perpétuelle (1823—1904).
Bruxelles 1941. — Constitutions de Ulnstitut de I'Adoration Perpétuelle du Trés Saint
Sacrement, Malines 1926. Im gleichen Band: Régles Additionelles (entnommen aus dem
Summarium der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu — Regeln der Bescheidenbeit). Lettres
de Saint Ignace sur la vertu d’obéissance.

32 Constitutions de la Congrégation Religieuse du Coeur Agonisant de Jésus et du Coeur
Compatissant de Marie en faveur des mourants. Edition 1947, siehe das Vorwort.

33 Mére Marie Ignace Melin, Fondatrice et Supérieure Générale des Soeurs de la Sainte
Famille du Sacré-Coeur, Lyon-Paris 1942. — Constitutions des Soeurs de la Sainte Famille
du Sacré-Coeur. Rom 1922.



Die Konstitutionen S. ]. und das moderne Ordensleben 49

der ignatianischen Konstitutionen verraten. Thre Griinder und Griinderinnen haben
diese Konstitutionen nicht einfach abgeschrieben. Sie sind auch nicht nur vom Bei-
spiel des wiedererstandenen Ordens beeinflufit. Es ist vielmehr die geistig-religidse
Atmosphire in der Kirche der damaligen Zeit, die sie dahin gefiihrt hat. Das apo-
stolische Ideal des hl. Ignatius lag sozusagen in der Luft. Vor allem war es die sich
immer stirker ausbreitende Herz-Jesu-Frommigkeit, die viele Ignatius zu ihrem
Fiihrer in der Arbeit am Heil der Seelen und fiir das Reich Gottes wihlen liefi.
Unter den weiblichen Genossenschaften des 19. Jahrhunderts, die am engsten mit
der Gesellschaft Jesu verbunden sind, miissen vor allem folgende hervorgehoben
werden: Die ,,Ordensfrauen vom Heiligsten Herzen“ (Dames du Sacré Coeur)34,
gegriindet 1802 von der hl. Sophie Barat, die ,Schwestern Unserer Lieben Frau“ss,
gegriindet 1808 von der sel. Julie Billiart, das ,Institut Unserer Lieben Frau vom
Abendmahlsaal® (Institut de Notre-Dame de la Retraite du CGénacle)®, auch ein-
fach Notre-Dame du Cénacle genannt, gegriindet 1827 von der ehrw. Therese Cou-
derc, das ,Institut vom Kinde Jesu® zu Nivelles®”, gegriindet 1836 von Mutter
Gertrud Justine Desbille, die ,Helferinnen der Armen Seelen” (Auxiliatrices du
Purgatoire)®, gegriindet 1856 zu Paris von Mutter Maria von der Vorsehung
(Eugenie de Smet), die ,Schwestern der Muttergottes von der Siihne® (Soeurs de
Marie Reparatrice)®®, gegriindet 1857 von Mutter Maria von Jesus (Baronin von
. Hoogvorst), die Gesellschaft ., Maria von der Hilfe* (Marie Auxiliatrice)*, gegriin-

st Msgr. Baunard: Histoire de la Uénérable Mére Madeleine Sophie Barat. Paris
18928, 2 Bde; Gaétan Bernoville: La Société du Sacré-Coeur de ]Jésus (Les Dames
du Sacré-Coeur), Collection ,Les grands Ordres Monastiques et Instituts Religieux®, Paris,
1940—42. — Les Constitutions et Régles de la Société du Sacré-Coeur de Jésus (éd. de
1890). Diese Ausgabe enthilt 1. eine Ubersicht iiber das Institut, 2. das Summarium der
Konstitutionen und Regeln, 3. Einzelvorschriften, 4. die' Geliibdeformeln, 5. Ablisse und
}’rivilegiem, 6. Methoden der Exerzitien des hl. Ignatius, 7. den Gehorsamsbrief des hl.

natius.

& B. Arens S. ].: Die selige Julie Billiart, Stifterin der Genossenschaft Unserer Lieben
Frau und ihr Cerk. Freiburg i. Br. 1908%. — Constituties der Zusters van Onze Lieve
Urouw van Namur, éd. 1949; Les Constitutiones des Soeurs de Notre-Dame de Namur, éd.
1929; ,Petit traité* de perfection d 'usage des Soeurs de Notre-Dame de Namur, extraits
des écrits de nos saintes fondatrices, sutvis du Directoire, Namur 1934.

3 H. Perroy S.].: Une grande humble, Marie Uictoire Thérése Couderc, fondatrice
du Cénacle (1805—1885), Paris 1951—52; Fr. Charmot 8. J. : La spiritualité du Cénacle,
1955; L. de Coninck S.].: La Bse Thérése Couderc et les Exercices spirituels de Saint
Ignace, in: Nouvelle Revue Théalogique, 1952. 49ff.; M. L. Thom as: Les retraites et les
exercices spirituels dans la société de Notre-Dame du Cénacle, 1944,

37 P.BaillyS.].: Mére Gertrude, fondatrice des Soeurs de I'Enfant-Jésus, 1889; L’In-
stitut de I'Enfant- Jésus 1886—1936, Louvain 1986; Constitutions des Soeurs de I'Institut de
PEnfant Jésus @ Nivelles, Tournai 1928.

%8 Gaétan Bernoville: La Société des Auxiliatrices des dmes du Purgatoire.
Collection ,Les grands Ordres et Instituts religieux, Paris 1938 (vor allem der Abschnitt
iiber die Konstitutionen S. 81—141); Constitutions des Auxiliatrices des dmes du Purgatoire,
1930.

3% P, V.Delaporte S.].: La Société de Marie Réparatrice, Paris 1901; Régles de la
i?{ociété de Marie Réparatrice, Rom 1929; Constitutions de la Société de Marie Réparatrice,

om 1951.

90 M. Th. Delmas: Uoie Spacieuse, Bienheureuse Marie-Thérése Soubiran, fondatrice
de Marie Auxiliatrice, Paris; — H. Monier Vinard S.]J.: Notes spirituelles de la
Bienheureuse Marie-Thérése Soubiran, fondatrice de la Société de Marie Auxiliatrice (Col-
lection ,Maitres Spirituels®, Paris 1948). — Réflexions de la Trés Révérende Mére Marie-
Thérése de Soubiran, fondatrice de I'Institut (de Marie-Auxiliatrice) sur le sommaire des
Constitutions de la Companie de Jésus, Paris 1927.



50 Johannes Beyer

det 1864 von der sel. Maria Theresia Soubiran, die ,Schwestern Unserer Lieben
Frau von Afrika“#1, gegriindet von Kardinal Lavigerie. In diesem Zusammenhang
verdient auch der ignatianische Einflul auf die Konstitutionen der ,, T 6chter Ma-
riens“42 des Instituts Paridaens, das 1805 von Circercule Paridaens in Lowen ge-
griindet wurde, erwdhnt zu werden. Das Haus Paridaens diente als Aufnahmesta-
tion fir die ersten Kandidaten der wiedererstandenen Gesellschaft Jesu. Es beher-
bergte P. Donche, der dort P. Isidor van de Kerkhove als jungen Theologen zum
Krankenpfleger hatte. Von diesem Haus ging P. Peter Beckx, der spitere Ordens-
general, nach Hildesheim, um dort seine Ordensausbildung zu beginnen. P. van
Kerkhove hatte einen entscheidenden Anteil an der endgiiltigen Abfassung der Sat-
zungen dieses Instituts und entnahm dazu viele Anregungen aus den ignatiani-
schien Konstitutionen.

Wie in Frankreich und Belgien waren im letzten Jahrhundert auch in anderen
Léndern die Neugrindungen religioser Frauengemeinschaften iiberaus haufig. Un-
ter ihnen befinden sich nicht wenige, deren religioses Ideal mehr oder weniger auf
die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu zuriickgeht. Wir kénnen hier nur einige
von ihnen aufzihlen. Von sieben in Australien gegriindeten Genossenschaften fol-
gen drei zum Teil den Regeln des hl. Ignatius. Es sind die ,, Josephschwestern vom
Heiligsten Herzen“ (gegr. 1866 in Stidaustralien), die ,Schwestern von der ewigen
Anbetung® (gegr. 1874) zur religiésen Unterweisung und Erziehung armer Kinder,
endlich in jingster Zeit die ,Missionarinnen Unserer Lieben Frau® (gegr. 1944 in
Hobart, Tasmanien) zur Erhaltung und Ausbreitung des Glaubens in diinn besie-
delten und abgelegenen Gegenden, in denen sich das volle kirchliche Leben nur
mangelhaft entfalten kann. — Kolumbien weist erst aus unserem Jahrhundert zwei
Kongregationen auf, die ignatianisches Gepridge haben: die ,Kleinen Schwestern
der Armen vom hl. Peter Claver” (gegr. 1912 in Barranquilla) sowie die ,Diene-
rinnen des Heiligsten Herzens® (gegr. 1938 in Manizales). — Aus England wurden
uns folgende Genossenschaften genannt, die sich in ihren Satzungen an die Konsti-
tutionen des hl. Ignatius anlehnen: die ,Armen Dienerinnen der Mutter Gottes”
(gegr. 1869), die ,Josephschwestern von Newark® (gegr. 1888) und die ,Kleine
Gesellschaft Mariens (gegr. 1887). Aus Irland die ,Irischen Schwestern der Liebe*
(gcgr. 1815).

In Holland sehen heute die ,Schwestern U. L, F.“ von Amersfoort in der sel. Ju-
lie Billiart ihre Stifterin. Als der hollindische P. Matthias Wolff S.]J. im Anfang
des vorigen Jahrhunderts eine Schwesterngenossenschaft griinden wollte, wandte
er sich an Mutter Josepha, die damalige Generaloberin der Schwestern U. L. F. von
Namur, wohin das Mutterhaus dieser Schwestern 1809 nach ihrer Vertreibung aus
der Didzese Amiens verlegt worden war, und bat sie um die Ausbildung der ersten
Novizinnen. Auf diese Weise machten zwischen 1819 und 1824 sieben holldndische

4 Msgr.Baunard: Le Cardinal Lavigerie, Paris 1896, 2 Bde; Georges Goyau:
Lavigerie, Paris 1925; Léon Leloir: Un réaliste, Namur 1989; Msgr. A. C
Grussanmeyer: Documents biographigues sur son Eminence le Cardinal Lavigerie,
Alger 1888; Constitutions de la Congrégation des Soeurs Missionnaires de Notre-Dame
d’ Afrique, Alger 1948.

12 Notices sur la Congrégation des Filles de Marie. L’origine; L’oeuvre et ses développe-
ments; la Régle et son Esprit, Louvain 1932.



Die Konstitutionen S. J. und das moderne Ordensleben 51

Maidchen in Gent und Namur ihr Noviziat. Von dort zuriickgekehrt, griindeten sie
die Kongregation von Amersfoort. 1850 gingen einige von ihnen nach Coesfeld in
Westfalen, wo sie mit zwei deutschen Novizinnen das erste dentsche Haus eréffne-
ten. 1855 muflten sich die deutschen Hiuser von ihrem hollandischen Mutterhaus
trennen, da die preuflische Regierung verbot, daf Unterrichtsanstalten weiterhin
unter ausldndischer Jurisdiktion stinden. Im Kulturkampf (1874) gingen die Schwe-
stern nach Amerika, etwa 20 nach Holland, andere nach Oldenburg. 1877 kehrte die
Generaloberin wieder zuriick und grindete das Mutterhaus Miihlhausen-Oedt
{Rhld.)s3. Heute zdhlt die Kongregation aufler einem Generalmutterhaus in Rom
zwei deutsche Provinzialmutterhduser: in Mithlhausen und in Coesfeld.

Es ist bezeichnend, daf} der so schnell aufblithende deutsche Zweig der Schwe-
stern U.L.F. vom Ausland her begriindet wurde. In den katholischen Teilen
Deutschlands war das Ordensleben durch die Verwiistungen der franzdsischen Re-
volutionsheere und durch die Sakularisation fast erstorben. Die Tradition war ab-
gerissen. Die in den dreifiger Jahren des 19. Jahrhunderts beginnende und unge-
mein schnell sich entfaltende Neubelebung des weiblichen Ordenslebens ist wegen
des Mangels an eigenen Ideen weitgehend vom Westen, vorab von Frankreich her
inspiriert worden. Von dorther bezieht man vielfach die Regeln und Konstitutio-
nen. Dabei mag auffallen, dafl sich unter den iberaus zahlreichen Neugrindungen
relativ wenig finden, die sich die Konstitutionen des hl. Ignatius zum Vorbild nah-
men. Die Franziskaner- und Augustinerregel wurden eindeutig bevorzugt. Das
hiangt zum Teil damit zusammen, dafl der Jesuitenorden bis zum Kulturkampf in
Deutschland nur wenige Hauser besal und 1872 ginzlich ausgewiesen wurde. Im-
merhin kam es dodh zu einigen Neugriindungen, bei denen der Einfluf} der ignatia-
nischen Konstitutionen nachweisbar ist.

Das gilt zunachst von der 1849 ins Leben gerufenen Kongregation der ,Sdiwe-
stern von der Ghristlichen Liebe“ von Paderborn#t. Thre Griinderin Pauline von
Mallinckrodt hatte einen protestantischen Vater. Mit 17 Jahren ihrer Mutter be-
raubt, sicherte sie die katholische Erziehung ihrer drei jiingeren Geschwister. Schon
frith fithrte sie ein intensives und sehr personliches geistliches Leben. Vorbild und
Lehrer war ihr dabei der hl. Franz von Sales, dessen Geist in unausléschlicher Weise
ihre Seele gepriagt hat. Gottbezogen und eudharistisch, ganz auf die ewigen Werte
hingeordnet, blieb sie dennoch von einer erstaunlichen Nichternheit und Selbstin-
digkeit, — eine echte Personlichkeit. Auch nachdem ihr langst feststand, dafl sie
Gott allein angehéren und ihm dienen wiirde, brauchte sie noch Jahre, um den Weg
zu finden, der ihren Talenten und ihrer Berufung zugedacht war. Entscheidend da-
fir war die Begegnung mit den ignatianischen Exerzitien, die sie vom 25. Lebens-
jahr an regelmdfig machte. In dieser Schule nahm sie sozusagen ihr Noviziat vor-
weg, indem sie hier ihre aszetische Grundausbildung erfuhr. Als es dann endlich
so weit war, dafl sie auf Anraten der kirchlichen Stellen mit ihren ersten Gefihrtin-
nen eine eigene Ordensgemeinschaft griinden sollte, stand sie vor der schweren Auf-

@ B. Arens S. J.: Die Deutsche Kongregation der Schwestern von ULF., Mihlhausen
1936, in: Die heilige Julie Billiart. 4. Teil, 5. Kp. Wir haben die ,Konstitutionen der Kon-
gregation der Schwestern Unserer Lieben Frau® konsultiert.

4 Agnes Schmittdiel: Pauline von Mallinckrodt, Paderborn 1949.



52 Johkannes Beyer

gabe, eine Regel zu suchen, die ihrem apostolischen Ideal entsprach. Die Augustiner-
regel, die man ihr von kirchlicher Seite gegeben hatte, war zu allgemein, um auf
die Dauer zu geniigen, — die des Ordens von der Heimsuchung, die sie ihrer Liebe
zum hl. Franz von Sales wegen gern gewihlt hitte, war mehr fiir das beschauliche
Leben gedacht und hinderte wegen der strengen Klausurvorschriften die aposto-
lische Arbeit. In dieser Lage war ihre Begegnung mit den Jesuiten, die seit 1852
in Paderborn eine Niederlassung hatten, von entscheidender Bedeutung. An ihnen,
vor allem den Patres Roh, Haslacher, Minoux und Behrens, hatte sie nicht nur gute
Religionslehrer fiir ihre Schule, sondern auch sachkundige Berater firr die Ausarbei-
tung der Konstitutionen. Von daher rithrt der starke ignatianische Einschlag, der die
Satzungen dieser Genossenschaft kennzeichnetss,

Noch eine weitere deutsche Kongregation des 19. Jahrhunderts ist vom Geist des
hl. Ignatius und seiner Konstitutionen geprigt worden. Es sind die , Josephschwe-
stern” von Triers, die schon durch die satzungsmifig festgelegte Weite und Man-
nigfaltigkeit der apostolischen Arbeiten ihre jesuitische Herkunft verraten. Thre
Griinderin, Grifin Josephine Gotthard Schaffgotsch, als Ordensfrau Mutter Gertrud,
hatte keinen einfachen Weg hinter sich, ehe sie an ihr Ziel kam. Der vorzeitige Tod
ihres Vaters, ihre Erziehung im Kloster von der Heimsuchung in Briissel, ihr Ein-
tritt in dieses Kloster, ihre Nervenzerriittung, ihr Ubertritt in die Genossen-
schaft der ,Schwestern vom armen Kinde Jesu“, schlieflich ihr Austritt aus dersel-
ben — all das waren fiir sie Stationen der Liuterung und des Reifens. Schon in der
»Heimsuchung“, ebenso in der Stiftung Clara Feys war sie 6fter dem hl. Ignatius
begegnet: seinem Geist, seinen Exerzitien und Konstitutionen. Nun, unter der weit-
sichtigen Obsorge des Trierer Bischofs Felix Korum, ihres vaterlichen Beraters, der
selber bei den Jesuiten in Innsbruck studiert hatte, wurde sie noch enger dem Stif-
ter der Gesellschaft Jesn zugefithrt. Als ihre grofite Aufgabe sah sie die Ermog-
lichung und Verbreitung der Exerzitien an. Als Vorbild fiir ihre Gemeinschaft
schwebte ihr die Grindung der ehrw. Therese Couderc vor. Sie fuhr daher im Frith-
jahr 1890 nach Manchester, wo sie das dortige blithende ,Coenaculum® besuchte.
Nach Deutschland zuriickgekehrt, dehnte sie ihre Tatigkeit auf soziale Werke und
das unmittelbare Apostolat aus. Bischof Korum schrieb ihr damals: ,Sie sollen
weiblicher Apostel sein, eine grofe Liebe zur heiligen Kirche haben und so viel Gu-
tes tun und den Seelen helfen, wie sie nur kénnen. Unter den sozialen Werken ver-
stehe ich: Aufnahme, Pflege, Unterricht von Fabrikarbeiterinnen, Ladengehilfin-
nen, Haushaltungskindern, Leitung von katholischen Vereinen und Kongregatio-
pen, Leitung von Hospizen, von Médgdehdusern, von Gefangenenhiusern, wo das
Zellensystem eingefithrt ist, von Kinderbewahrschulen und Nihschulen an Orten,
wo solche Werke nicht schon von anderen Genossenschaften unternommen worden
sind. Innere Mission: So viele Exerzitien veranstalten wie nur méglich, Besuch von
Gefangenen, Konvertitinnenunterricht, Einwirken auf die Familien ihrer Schiitz-
linge, Besuch von Kranken und Sterbenden, um geistliche Werke der Barmherzig-

45 Vgl. die ,Konstitutionen der Schwestern der Christlichen Liebe, Tochter der Aller-
seligsten Jungfrau Maria von der Unbefleckten Empfingnis“, Paderborn 1932.

% H Faflbinder: Mutter Gertrud, Grinderin der Schwestern vom hl. Joseph von
Trier, Trier 1954. .



Die Konstitutionen S. J. und das moderne Ordensleben 53

keit an ihnen zu Gben“4?. Wahrlich, ein ausgezeichnetes Programm, das heute noch
ebenso aktuell ist wie vor einem halben Jahrhundert, wenn es auch in der konkre-
ten Ausfihrung mancher Anpassung an die Zeit bedirfte. Welche Regel sollte die
junge Genossenschaft annchmen? Fast wie von selbst bot sich die des hl. Ignatius
an. P. Augustin Arndt, den Mutter Gertrud schon aus ihrer Aachener Zeit kannte,
war ihr bei der Abfassung der Satzungen behilflich. Vieles wurde wortlich aus dem
Summarium, den allgemeinen Regeln und den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu
iibernommen, anderes dem Zweck der Neugriindung angepafit. 1929 wurde die Re-
gel von der Religiosenkongregation bestétigt. Darin heiflt es u. a.: ,Der hl. Ignatius
wird in der Genossenschaft als Lehrer des geistlichen Lebens verehrt. Die Schwe-
stern werden schon im Noviziat angeleitet, ihr Gebetsleben und ihre Aszese nach
den Weisungen des hl. Ignatius zu richten. Vor allem sollen sie die Grofimut des
Herzens von ihm lernen und alles auf Gott als den letzten Ursprung zuriickfidhren®.
Neben den Englischen Fraulein, dem Sacré Coeur, den Schwestern U. L. F. und
den spéter noch zu nennenden ,Tochtern vom Herzen Mariae“ gibt es wohl keine
in Deutschland wirkende Genossenschaft, die so eindeutig ignatianisches Geprige
hatte.

Uberschaut man von hier aus noch einmal die Geschichte des neuzeitlichen weib-
lichen Ordenswesens, dann wird man sagen miissen, dafl der Einfluf} der Konstita-
tionen der Gesellschaft Jesu sowohl in der ersten Periode der Neogrindungen zwi-
schen dem 16. und 18. Jahrhundert wie auch in der zweiten Periode, im 19. Jahr-
hundert, kein geringer gewesen ist. Sie haben dem weiblichen Apostolat in der
Kirche entscheidend mit zum Durchbruch verholfen. Haben sich die Konstitutionen
damit in ihrer Nachwirkung erschopft? Keineswegs. Das wird ersichtlich, wenn wir
jetzt die jiingste Entwicklung des weiblichen Ordenslebens und {iberhaupt des ge-
meinsamen Lebens nach den Evangelischen Réaten betrachten. Dabei wird sich er-
geben, dafl diese Entwicklung schon vor anderthalb Jahrhunderten vom Geist des
bl. Ignatius und seiner Konstitutionen inauguriert wurde.

Beginnen wir mit einer interessanten spanischen Neugriindung aus den letzten
Jahren. Wir meinen die Kongregation der , Missionarinnen Jesu Christi“, die 1944
von P. Moses Domenzain S.]J., einem Japanmissionar, in der Diézese Pamplona
gegriindet wurde. 1944 didzesanrechtlich anerkannt, erhielt sie 1948 die pépstliche
Billigung und zdhlt heute schon 150 Mitglieder. AusschlieRlich missionarisch aus-
gerichtet, stellt sich die Gemeinschaft den Bischéfen und apostolischen Vikaren zur
Ausfithrung jeder Arbeit, die man ihr anvertranen will, zur Verfiigung. Sie mochte
vor allem jene Anliegen der Kirche bewiltigen helfen, die gerade am dringend-
sten sind. Sobald es moglich ist und die Dinge sich eingespielt haben, iibergeben
die Schwestern die begonnenen Arbeiten anderen, der ordentlichen Seelsorge, den
Laien oder in den Missionen den Einheimischen. Sie trachten wenn mdéglich einen
Universitdtsgrad zu erwerben und wollen sich ganz den Gewohnheiten des Lan-
des anpassen. In Europa tragen sie in der Offentlichkeit weltliche Kleidung, im
Haus ein schwarzes Ordenskleid. In den Missionslindern kénnen sie sich beliebig
kleiden. Ihre geistliche Ausbildung ist ganz ignatianisch: zwei Jahre Noviziat, Ter-
tiat (drittes Probejahr), jahrlich achttigige Exerzitien. Alle machen zweimal die

4 H. Faflbinder: aa.0.S. 77.



54 Johannes Beyer

Groflen Exerzitien des hl. Ignatius, einmal wihrend des Noviziates und dann im
Tertiat. Die Kongregation kennt nur eine Klasse von Mitgliedern. Es gibt nicht den
Unterschied von Profefi- und Laienschwestern. Alle miissen sich an der Hausarbeit
beteiligen. Aufler den drei Geliibden von Armut, Keuschheit und Gehorsam legen
die Schwestern noch ein viertes Geliibde ab, in welchem sic dem Oberhaupt der
Kirche Gehorsam versprechen. Durch dieses Geliibde verpflichtet sich die Genossen-
schaft, jede Mission, die ihr aufgetragen wird, auch die schwierigste, anzunchmen.
Diese besondere Abhingigkeit vom Heiligen Stuhl und der Congregatio de propa-
ganda fide wird von der Generaloberin durch einen Akt des Gehorsams jedem neu-
gewihlten Papst gegeniiber erneuertss,

Dieser Genossenschaft ist es gelungen, das, was Ignatius in seinem apostolischen
Ideal vorschwebte, in ungewdhnlich kithner Weise wiederaufzugreifen, nicht nur die
Struktur der Gemeinschaft, die Formung der Mitglieder durch die Exerzitien und
die anderen Priifungen (Experimente) wie Katechismusunterricht, Krankenpflege,
Bettelreise, niedrige Hausarbeit, Predigt — sondern auch seinen Geist: seine ,vita
communis® —, das bedeutet im vorliegenden Fall das gewohnliche Leben eines
Menschen in der Welt; die Universititsausbildung, die Beweglichkeit in der Beta-
tigung, die Wahl der Arbeiten und das vierte Geliibde gegeniitber dem Papst; der
Wounsch, dort zu helfen, wo die Not am gréfiten und die Aufgabe am schwierig-
sten ist; schliefllich der Wille, ,Missionar“ zu bleiben und sich nicht ,,niederzulas-
sen“, indem man anderen Platz macht, sobald die dringendste Arbeit und das
Schwierigste getan ist. Erst in unserer Zeit war eine solche Griindung méglich; sie
hat das Apostolat der Ordensgemeinschaften zur vollkommensten Anpassung und
Schmiegsamkeit gefithrt.

Diese jingste Entwicklung des Ordenslebens hat allerdings schon eine lingere
Vorgeschichte. Sie reicht bis in die Tage der Franzésischen Revolution zuriick. Aus
der Not der damaligen Zeit heraus — die Gesellschaft Jesu war aufgehoben, die
Orden wurden unterdriickt, die seelsorgliche Not war grof — griindete der ehema-
lige Jesuit Pierre Joseph Picot de Cloriviére 1790/1791 zwei Genossenschaften,
eine fur Priester, die ,Gesellschaft vom Herzen Jesu®, und eine fiir Frauen, die
#Gesellschaft der Tichter vom Herzen Mariae“®, die ohne duflere Kennzeichnung
als Ordensgemeinschaften das Apostolat der aufgehobenen und vertriebenen Or-
den im Geiste des hl. Ignatius weiterfithren sollten. Hier wurde die Idee eines Or-
denslebens in der Welt: ohne Habit, ohne die Stiitzen eines Gemeinschaftslebens,
ohne stindige Fiihrung durch Obere geboren. Die Umstinde zwangen de Cloriviére,
das apostolische Ideal seines Vaters Ignatius neu durchzudenken. Ignatius hatte die
Gesellschaft Jesu als eine Gemeinschaft ,reformierter Priester gestiftet, die durch
ein ganz Christus geweihtes Leben, durch Seeleneifer und durch ein den Erforder-
nissen der Zeit angepafites Apostolat das priesterliche Leben erneuern sollte. Pater
de Cloriviére dehnte dieses Ideal auf alle Menschen und alle Lebensbereiche aus.
Seine Ordensfrauen sollten die Welt ihrer Mitmenschen in allem teilen, ohne von

48 Wir haben die ,Constitutiones de las Missioneras de Cristo Jesus“ in der Ausgabe von
1946 und in der von Rom kiirzlich approbierten von 1955 eingeschen.

9 Vgl. vom VAi. ,Die Urspringe der Weltlichen Institute”, in: Geist und Leben, 1954,
S. 1104,



Die Konstitutionen S. J. und das moderne Ordensleben 55

dieser Welt zu sein, sie sollten die Welt sozusagen von ihrer eigenen Mitte her
erneuern, heiligen und Christus zufihren.

Die ,Gesellschaft vom Herzen Jesu® 16ste sich mit dem Wiedererstehen des Je-
suitenordens allmihlich wieder auf, da P. de Cloriviére selbst wieder dem Orden
beitrat; erst 1918 erstand sie in Paris von neuem und ist heute als Weltliches Insti-
tut papstlichen Rechts bestitigt. Die ,Gesellschaft der Téchter vom Herzen Mariae®
hingegen besteht bis heute ununterbrochen fort, nicht als Weltliches Institut, son-
dern als Ordensgenossenschaft pdpstlichen Rechts, die einzige auf der Welt, die
ohne klésterliche Kleidung und Gemeinschaftsleben existiert; sie ist heute iiber die
ganze Welt verbreitet; auch in Deutschland hat sie eine Ordensprovinz. Allerdings
hat sic bis vor kurzem zu verborgen gelebt, als dafl von ihr stirkere Impulse fiir
eine Anpassung des weiblichen Ordenslebens an die Erfordernisse der modernen
Welt ausgegangen wiren. Die Zeit war dafir offenbar noch nicht reif. Uberall in
der Kirche griff man bei den zahlreichen Neugrindungen seit den dreifliger Jah-
ren des vorigen Jahrhunderts wieder auf altere Formen und Gewohnheiten des
klosterlichen Lebens zuriick, ohne sich geniigend die neugewonnenen Erkenntnisse
zu eigen gemacht zu haben. Es bedurfte noch einer langen Wartezeit und neuer
»Revolutionen®, ehe das Problem der Anpassung des apostolischen Lebens mutig
und offen in der Kirche angeschnitten wurde. Wir befinden uns heute mitten in die-
ser Problematik, und es ist nicht zufillig, wenn in den mannigfachen Versuchen
neuer religiéser Gemeinschaften Ignatius und seine Konstitutionen keine geringe
Rolle spielen.

Das gilt z. B. fiir jene Griindungen, die P. J. van Ginneken S. J. nach dem
ersten Weltkrieg in Holland vornahm. Dank seines feinen Gespiirs fir den Men-
schen und die sikularisierte Welt von heute erkannte er die Notwendigkeit der
Anpassung des Apostolates. Aus dieser Erkenntnis heraus griindete er drei Ge-
meinschaften: die ,Urouwen van Bethanie, die ,Urouwen van Nazareth® und die
~Kruisvaarders van Sint-Jan“. Die Hauptaufgabe der ersten sollte die Bekehrung
des modernen Heidentums sein, die beiden anderen sollten die Arbeit der Vrou-
wen van Bethanie durch Berufsausbildung junger Leute im christlichen Geist unter-
stiitzen und vervollkommnen, die eine bei Midchen, die andere bei Jungen; daher
der Name des Werkes ,Nazareth®. _

Tatsichlich haben alle drei Gemeinschaften den Bereich ihres Apostolates weit
ausgedehnt: ,Bethanien“ zdhlt kontemplative und aktive (Katechetinnen) Mitglie-
der und widmet sich in Gebet und apostolischer Arbeit der Bekehrung der Nicht-
Katholiken. ,Nazareth“ erlebte eine bewegte Geschichte. Noch bevor es den ersten
Absichten seines Grinders geniigen konnte, organisierten seine Mitglieder schon
Exerzitien fiir Nicht-Katholiken, gingen in die Missionen und widmeten sich der
Sozialarbeit im Arbeiter- und Betriebsmilicu. 1929 iibertrug ihnen Msgr. Aenge-
nent die Gesamtorganisation der weiblichen Katholischen Aktion, die unter dem
Namen ,Gralsbewegung® einen unglaublichen Aufschwung nahm. Nazareth setzte
diese. Tatigkeit bis zum Tode Msgr. Aengenents (1936) fort. Inzwischen war das
Institut international geworden. 1932 wurde es in Deutschland, 1988 in England,
1934 in Schottland, 1936 in Australien, 1940 in USA eingefithrt. (In Deutschland
fiel die Bewegung, die vor allem im Bistum Berlin bekannt wurde, in eine un-



56 Johannes Beyer

glickliche politische Zeit und steht heute — nach einer Unterbrechung von zwan-
zig Jahren — erst wieder in den Anfdngen. Uberall verbreiten ihre Mitglieder den-
selben apostolischen Geist unter den Laien. Thre Arbeit ist sehr verschiedenartig
und beweglich. Seit 1946 haben sie Ausbildungszentren in Brasilien, auf Java und
in Stdafrika und stehen im Begriff, auch nach Kanada, Japan, Indien und auf die
Philippinen zu gehen. Keine Regel und keine geschriebene Verfassung begriindet
dieses Institut, das nach einer solchen Entwicklung und so vielfachen Anpassung
nur ein Ziel hat: unter den Laien den sieghaften apostolischen Geist zu verbreiten.
Seine Mitglieder weihen sich dem Apostolat, legen keine Geliibde ab, leben zusam-
men, doch ohne Ordenskleid und gemeinsame Ubungen. Sie wollten diese volle
Freiheit beibehalten und sich nicht als Weltliches Institut konstituierens®,

Die Bedeutung der Grindung P. van Ginnekens besteht nicht darin, die Frau
erstmalig zu einem Apostolat mitten in der Welt berufen zu haben. Das haben
andere vor ihm getan. Aber sein erfahrener apostolischer Geist dringte ihn dazu,
die Anpassung bis in die elastischsten und unauffilligsten Formen voranzutreiben.
Er hat damit dem apostolischen Geist die ganze Kraft der Begeisterung gelassen
und eine groflere Ausdehnung seines Betatigungsfeldes ermoglicht, so daf man mit
Hans Urs von Balthasar sagen muf}, das mannliche Ordensleben kénne sich daran
ein Beispiel nehmen®l,

Damit kommen wir auf eine letzte wichtige Frage, die unser Thema aufwirft.
Wir haben bisher ausschlieflich vom Einflufl des hl. Ignatius auf das weibliche
Ordensleben gesprochen und dabei festgestellt, dal die Gesellschaft Jesu zwar —
mit Bedacht! — keinen zweiten Orden hervorgebracht hat, ihre Konstitutionen aber
die Emanzipation der Frau in der Kirche ermdglicht und die Entfaltung des weib-
lichen Ordenslebens aus den {ritheren einzig giiltigen monastischen Formen zum
Apostolat der modernen Kongregationen und Weltlichen Institute begiinstigt ha-
ben. Anpassung und Widerstand, Vorstoff und Riickschlag, Verteidigung und Op-
position, wie sie die Geschichte dieser Entwicklung aufweist, zeigen deutlicher als
irgendeine historische Studie die Kraft und Vitalitit des ignatianischen Ideals.
Laft sich das auch im Hinblick auf das minnliche Ordensleben sagen? Das darf
man wohl bejahen, wenngleich sich hier der Einfluf} der Konstitutionen der Gesell-
schaft Jesu oft mehr indirekt als direkt zeigt.

Zunichst einmal wurde durch den neuen Ordenstyp mit seiner so betont aposto-
lischen Zielsetzung die seelsorgliche Tatigkeit der alten Orden geférdert. Dariiber
hinaus aber wurde auch das monastische kontemplative Ideal selbst stirker auf das
Apostolat ausgerichtet. Manchen Kléstern und Konventen gaben Jesuiten die
Geistlichen Ubungen und verhalfen ihnen dadurch zu einer inneren Erneuerung.
So kamen die alten Orden in Berithrung mit der Gesellschaft Jesu und nahmen
nicht nur etwas von deren Geist in sich auf, sondern {ibernahmen bisweilen auch
Abschnitte und Einrichtungen aus ihren Konstitutionen. So zum Beispiel die Augu-
stinereremiten (O.E.S. A.), deren Regel 1680 besonders im Hinblick auf die Zu-
lassung und Ausbildung der Novizen und auf die Leitung des Ordens umgearbei-

5% Vgl. L. J. Rogier en N. de Roovy: In vrijheid herboren, Katholiek Nederland,
1853—1953, 588—598.

51 H. Ursvon Balthasar: Der Laie und der Ordensstand, Johannes-Verlag, Ein-
siedeln, 1948, 64—66.



Die Konstitutionen S. . und das moderne Ordensieben 57

tet wurdesz. Ahnliches gilt fir die Somasker (Ordo Clericorum Somaschae), gegrin-
det 1528 vom hl. Hieronymus Aemiliani, welche die Regelung des hl. Ignatius
beziiglich der sogenannten Koadjutoren, hier ,aggregati“ genannt, {ibernahmen, die
hier wie in der Gesellschaft Jesu nur einfache Geliibde ablegen. Auch in der Regel
des 1621 vom hl. Joseph von Calasanz gegriindeten Ordens (Constitutiones Piarum
Scholarum) macht sich ignatianischer Geist geltend. Bei den Christlichen Schulbrii-
dern des hl. Johannes B. de la Salle zeigt sich der Einflufl des hl. Ignatius auf die
Ordensverfassung in der Gestaltung der Ordensleitung. Die entsprechenden Ab-
schnitte sollen bei der Revision der Satzungen von 1777, also vier Jahre nach der
Aufhebung der Gesellschaft Jesu, ibernommen worden sein. Das war zu dieser
Zeit um so einfacher, als die Bibliotheken der Gesellschaft Jesu offentlich zugang-
lich geworden waren, was vielen Ordenslenten eine genaune Textkenntnis der
ignatianischen Konstitutionen gestattete.

Bei einigen modernen Kongregationen ist die Abhingigkeit von Ignatius noch
ausdricklicher. Das ist ganz klar der Fall bei den ,Udtern des Glaubens“ und den
»Udtern des Heiligsten Herzens“, die die Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu
vorbereiten sollten. Das gilt aber auch fiir die ,Weiflen Udter® (,Gesellschaft der
Missionare von Afrika“), die 1868 von Kardinal de Lavigerie gegriindet wurden.
Sie hatten P. Vincent S. J. zu ihrem ersten Novizenmeister. De Lavigerie vertraute
ihm die Ausarbeitungen der Satzungen an und schirfte den Mitgliedern der Gesell-
schaft vor allem den Geist des ignatianischen Gehorsams ein. Er gab allen den
Text des berithmten Gehorsamsbriefes in die Hand und empfahl ihnen dessen regel-
maifige Lesung und griindliche Betrachtung. In einem Einfithrungsbrief dazu kann
man folgendes lesen: ,Da die Betrachtung iiber die Tugend des Gehorsams uner-
laflich ist und jeder ihre Notwendigkeit, ihren Wert und ihre Vorbedingungen
verstehen muf}, und da man es nur allzuoft versdumt, sich damit zu befassen, habe
ich geglaubt, geliebte Sohne, Euch in ausdriicklicher Weise diese Betrachtung emp-
fehlen zu missen, Um sie Euch zu erleichtern, hielt ich es fiir gut, jedem von Euch
ein kleines Buch in die Hand zu geben, in dem sich das Beste und Wichtigste findet,
was iiber diese Tugend gesagt worden ist. Ich habe nichts gefunden, was dem Brief
des hl. Ignatius iiber den Gehorsam, aus dem ich Euch soeben einen Absatz zitiert
habe, vorzuzichen wire. Thr findet ihn im Anschlufl an diesen Brief, gedruckt im
Format Eurer Regel, da ich wiinsche, dafl er deren Anhang und wirkliche Ergin-
zung sei. Auch wiinsche ich, daf} Thr ihn alle von Zeit zu Zeit wieder lest, und zwar
in den Tagen, die der Lektiire Eurer Regel folgen, die Ihr gemeinsam in jedem
Eurer Hauser halten sollt. Endlich wiinsche ich, dafl Thr ihn wihrend Eurer jihr-
lichen Exerzitien lest und meditiert und sogar zum Gegenstand Eurer tiglichen
Gewissenserforschung macht. Daher habe ich ihn in acht Abschnitte geteilt, die
jedem Tag der Exerzitien entsprechen. Wenn Ihr diese Ubungen tren verrichtet,
so vertraue ich, daf Thr die entscheidende Bedeutung dieser Tugend erkennt und
mit der Gnade Gottes bald vollkommen im Gehorsam und somit vollkommene
Missionare werdet“5s. Bei diesen Voraussetzungen wundert es nicht, da die Sat-

%2 Wir konnen hier keine Textvergleiche anstellen und alle Beweise anfithren; man vgl.
aber Monumenta Historica S. J., Mon. Ign., ser. 111, vol. I1I, XCII--CIII.
53 Lettre de Monseigneur I Archevéque &’ Alger, Délégué Apostolique, recommandant aux



58 Johannes Beyer

zungen und Gewohnheiten der Weilen Viter manche Ahnlichkeit mit der Gesell-
schaft Jesn aufweisen, z. B. das dritte Probejahr (Tertiat), das hauptsichlich aus den
Groflen Exerzitien besteht.

Audh andere Institute — sie sind zu zahlreich, als daf} wir sie hier alle aufzih-
len konnten — haben in gréBerem oder geringerem Umfang bestimmte Texte der
ignatianischen Konstitutionen sowie spitere Regeln der Gesellschaft Jesu, die aber
Ausdruck desselben Geistes sind, iibernommen. Vor allem die Sdkularinstitute
(minnliche und weibliche) sind von ihnen inspiriert worden. Schon die Grindungen
P.de Cloriviéres hatten die ganze ignatianische Struktur nachgebildet, sowohl was die
Leitung wie anch die Ausbildung der Mitglieder betrifft. Andere sind ihnen hierin
infolge der Mitwirkung von Jesuiten, die ihre Stifter oder Ratgeber waren, nach-
gefolgt. Ans ihrer grofien Zahl méchten wir vor allem herausgreifen: das ,Sdku-
larinstitut Unserer Lieben Frau von der Arbeit (N.-D. du Travail, gegr. 1904),
dessen Griinderinnen P. Eymieu zn ihrem Ratgeber erwihlt hatten, ferner die
»~Gemeinschaft Unserer Lieben Frau vom Wege” (gegr. 1936 von Kongreganistin-
nen in Wien), die ,Gemeinschaft der Mittelschullehrerinnen® (Wien), auch ,Socie-
tas de Imitatione Jesu“ genannt, die ,Missionarinnen von der Liebe Jesu Christi®
(gegr. Paris 1936), gewdhnlich ,Xaviéres“ genannt, die ,,Catechistes-servantes de
Jésus“ (gegr. 1894 durch Msgr. d’Hulst), die ,Bruderschaft von Christus dem Ar-
beiter” (gegr. von der Marianischen Kongregation ,U. L. F. vom Wege® Barcelona,
bestitigt 1949), das Institut ., Jesus der Arbeiter” (gegr. 1926 in Tours), die ,Klei-
nen Dienerinnen des Gotteslammes® (gegr. 1945 in Brest), die ,Werke der Froh-
botschaft (gegr. 1947), das ,Institut der Il. Katharina von Siena®“ (gegr. 1910 in
der Schweiz), die ,,Gesellschaft der Apostel vom Heiligsten Herzen® (gegr. 1919 durch
P. E. Busnelli S. J. in Mailand), die ,Ancillae Sanctae Ecclesiae (gegr. 1919 in
Miinchen), die ,Milites Christi (gegr. 1938 in Mailand), endlich die ,,Kruisvaarders
van Sint Jan“ (gegr. 1921 durch P. van Ginneken); letatere haben um die Appro-
bation als Weltliches Institut nachgesucht. Fiigen wir noch das Institut ,Le Nid“
(Das Nest) (gegr. 1942 in Paramé) hinzu, das besonders durch Kardinal Suhard
gefordert wurde. Wie Ignatius in Rom, so hat sich anch dieses Institut der Opfer
der Prostitution und des Alkoholismus angenommen. Zweimal wihrend der Aus-
bildungszeit sind die Exerzitien des hl. Ignatius vorgesehen; alle zehn Jahre wer-
den sie wiederholt. Die Gemeinschaft hat einen ménnlichen und einen weiblichen
Zweig.

Diese Sikularinstitnte haben uns von nenem die tiefe Erleuchtung des hl. Igna-
tius und seine alles umfassende Schau, die er in der berithmten Vision am Cardoner
empfing, offenbar gemacht. Die Leichtigkeit, mit der sie in einer verinderten Zeit
seine Konstitutionen leben und seine Worte wiederaufgreifen, die Treue, mit
der sie seine geistlichen Forderungen befolgen, das Vertrauen, das sie zu seinen
Ausbildungsmethoden und besonders zu den in ihrem vollen Wortlaut vollzoge-
nen Exerzitien haben, zeigen allen, die sie kennen, die Aktualitit der Sendung
des hl, Ignatius in der Kirche. Auflerdem: mehrere Institute verdanken ihr Ent-
stehen den Marianischen Kongregationen. Man kennt im allgemeinen das innere

Missionnaires d’ Afrique (d’Alger) la lecture et la méditation de la lettre de saint Ignace
sur Pobéissance, in: Lettre de saint Ignace sur Iobéissance, Maison Carrée (Alger) 1928,



Die Konstitutionen S. J. und das moderne Ordensleben 59

Leben der echten Marianischen Kongregationen und ihre apostolische Tatigkeit
ziemlich schlecht. Wenn man an ihrer Aktualitit zweifeln konnte — waren sie
doch weithin nur noch fromme Vereinigungen —, so mufl man heute wieder fest-
stellen, dafl sie immer noch eine wichtige apostolische Sendung haben. Sie stellen
die Anwendung der in den Konstitutionen zum Ausdruck gebrachten ignatianischen
Prinzipien auf das Leben der Laien dar. Ihre volle Verwirklichung setzt darum
cinen Kern ganz vom Evangelium geprigter Menschen, sagen wir es klar, von
Geweihten voraus. Wenn die Marianische Kongregation leben will, dann muf sie
nicht nur von geistlichen Fithrern beseelt werden, die selber den Geist des hl. Igna-
tius haben und wenn moglich aus seinen Konstitutionen leben, sondern muflte
viel mehr noch von innen her neues Leben empfangen. Es wire gerade die Auf-
gabe der Weltlichen Institute, die aus ihren Reihen hervorgegangen sind, ihnen
diesen neuen Geist zu geben54.

Damit stehen wir am Ende unserer Untersuchung. Sie zeigte auf eindrucksvolle
und immer wieder neue Weise, daf Ignatius von Loyola der grofe Initiator des
apostolischen Ordenslebens der Neuzeit war und bis heute noch ist. Aus dem dran-
genden Verlangen, mit Christus dem Herrn allen alles zu werden, ging er mit
kibnem Schritt tber vieles hinweg, was die Uberlieferung der grofien Orden der
Kirche geheiligt hatte und was dem mittelalterlichen Monchtum unaufgebbar
schien. Er kannte im Grunde nur ein Gesetz, das der unterscheidenden Liebe, der
discreta caritas. Von ihm allein sollte sich der Nachfolger Christi in seinem apo-
stolischen Tun leiten lassen. Um diese Liebe zu gewahrleisten, um ihr die not-
wendigen Voraussetzungen zu schaffen, um sie von aller Selbsttiduschung, die Figen-
willen fir Liebe ausgibt und sich leicht tber Pflichten und Vorschriften hinweg-
setzt, zu befreien, hat er den Gehorsam so betont, die Verfugbarkeit in der Hand
Gottes durch die Stimme des Papstes, der Kirche, der Obern. Liebe und Gehorsam
sind nach ihm die Grundlagen, auf denen sich ein apostolisches Leben in der
Ganzhingabe an Gott, der Nachfolge des armen und gekreuzigten Herrn, auf-
bauen soll. Innerhalb dieser beiden Tugenden aber ist alles erlaubt und jegliche
Lebensform gut, die das Apostolat fordert und vervollkommnet. Hier ist darum
auch die Magna Charta fiir die von Pius XII. so eindringlich geforderte Anpas-
sung der Orden an die Notwendigkeiten der Zeit. Werden sich geniigend Ménner
und Frauen finden, die den Ruf der Kirche horen und auf den Spuren des grofien
Basken weitergehen? Wir missen an seiner Hand wieder zu den unversiegbaren
Quellen des christlichen Lebens und speziell des Lebens nach dem Evangelium zu-
ruckfinden. Nur so konnen wir vieles abstreifen an liebgewordenen oder iiberfliissi-
gen Gewohnheiten, die den lebendigen und unmittelbaren Kontakt mit der Welt
und den Menschen von heute hindern. Wer die Liebe hat und im Gehorsam steht,
den vermag der Geist Gottes auch auf neue Wege zu leiten.

5 Vgl. J. Stierli: Die Marienverehrung in der Kongregation. Hrsg. von der Arbeits-
stelle der Marianischen Méannerkongregation Frankfurt/M., Im Trutz 55.





