
Der Einfluß der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 
auf das moderne Ordensleben (II) 

Von Johannes Beyer S. J., Löwen 

Der erste Teil dieser Arbeit (Heft 6 [1956] S. 440 ff.) behandelte die wech- 
selreiche Geschichte Maria Wards und der •Englischen Fräulein", die Grün- 
dung der Ehrw. Anna de Xainctonge (1567•1621) und die Entwicklung der 
Ursulinen von Dole, die Berufung der hl. Johanna de Lestonnac (1556•1640) 
und die Anfänge der •Gesellschaft Unserer Lieben Frau" (Compagnie de 
Notre Dame), endlich das Institut der •Frauen vom hl. Andreas" (Dames de 
Saint Andre) sowie die •Römische Union der Ursulinen", die beide erst im 
späteren Verlauf ihrer Geschichte von den Konstitutionen des hl. Ignatius ge- 
prägt wurden. In allem zeigte sich, wie schwer die Ideen und Neuerungen des 
Gründers der Gesellschaft Jesu gerade im weiblichen Ordensleben sich durch- 
zusetzen vermochten, und man kann die Frage stellen: Ist hier wirklich das 
erreicht worden, was Ignatius für das Apostolat in seinem Orden vorschweb- 
te? Hat nicht das schwere Gewicht der Tradition und des Alltags doch man- 
che Abstriche an dem ursprünglichen Ideal erfordert? Die weiteren Darle- 
gungen werden darüber Auskunft geben. 

War die Haltung der Jesuiten Ordensfrauen gegenüber anfangs gemäß den 
Weisungen ihres Stifters betont zurückhaltend • das Schicksal Maria Wards hat 
das zur Genüge gezeigt •, so trat darin allmählich eine gewisse Änderung ein. Je 
mehr nämlich die religiösen Frauengemeinschaften in das apostolische Leben der 
Kirche eingegliedert wurden • wir haben diese Entwicklung im 1. Teil aufge- 
zeigt •, desto stärker wurden für die Gesellschaft Jesu als ausgeprägt apostolischen 
Orden die Berührungspunkte mit ihnen. So ist es nicht weiter verwunderlich, wenn 
wir seit dem 17. Jahrhundert von weiblichen Ordensinstituten hören, die von Je- 
suiten selber ins Leben gerufen wurden. Ihre Zahl bis heute ist groß. Wir können 
sie nicht alle aufzählen. Wir konnten auch nicht alle Satzungen der einzelnen Kon- 
gregationen einsehen und ihre Anfänge studieren. Vielleicht werden andere später 
einmal diese interessante Untersuchung fortsetzen. 

Gehen wir die verschiedenen Stiftungen einmal durch, die von den Konstitutio- 
nen des hl. Ignatius beeinflußt wurden und ihren Geist tragen. Da sind zunächst die 
•Exerzitienschwestern vom Heiligsten Herzen" (Soeurs de la Retraite du Sacr6 
Coeur), die im 17. Jahrhundert von dem berühmten Missionar in der Normandie 
und Exerzitienmeister P. Huby gegründet wurden24. Ferner die •Schwestern vom 
hl. Joseph", die P. Medaille 1650 in Puy gründete. Letztere haben sich durch Tei- 
lung von Diözesen und durch gewaltsame Vertreibungen in mehrere Kongregatio- 
nen aufgespalten,  in  die Josephschwestern von Chambery25, von Saint Jean de 

24 La Societi de la Retraite du Sacre-Coeur et l'oeuvre des Retraites fermees, Bruges 1949. 
• Celle qui a cru, Mere Saint Benoit Labre Superieure Generale des Religieuses de la 
Retraite du Sacre-Coeur, Paris 1938. • Constitutions des Religieuses de la Retraite du 
Sacre-Coeur, 1929, 2 Bde. 

26 ChanoineA. Bois: Les Soeurs de Saint-Joseph, Filles du Petit De ssein (de 1648 
ä 1949), 1950. • Chanoine Leon Bouchage: Chroniques de la Congregation des 
Soeurs de Chambery, sous la protection de l'Immaculee Mere de Dieu, de sa fondation ä 



48 Johannes Beyer 

Maurienne in Savoyen, von Bourg-en-Bresse26, von Lyon27, von Gap, von Bor- 
deaux28 usw. Augenblicklich streben 50 dieser Josephgenossenschaften, die alle auf 
die Gründung von Puy zurückgehen und darum durch das gleiche geistliche Ideal 
miteinander verbunden sind, eine Wiedervereinigung an. Aus diesem Gedanken 
heraus entstand 1947 die •Römische Union der Josephschwestern", vorerst eine Ge- 
meinschaft des Gebetes füreinander und der gegenseitigen Hilfeleistung, die 
Pius XII. gesegnet hat. Man kann nur wünschen, daß diese Union genauso erstarkt 
wie die •Römische Union der Ursulinen", damit sie ihr Ideal des •Kleinen Planes" 
(Petit Dessein)29 um so wirksamer in die Tat umzusetzen vermöge. 

War die Mitwirkung von Jesuiten bei der Gründung weiblicher Genossenschaf- 
ten bis zum 18. Jahrhundert noch relativ selten, so reiht sich im 19. Jahrhundert 
eine Neugründung an die andere. Und auch hier steht Frankreich-Belgien wieder 
an der Spitze. 1820 stiftet P. Douche die •Schulschwestern des hl. Joseph von Ca- 
lasanz" zu Vorselaar (Belgien)30, 1855 P. Boon zu Brüssel die •Ordensfrauen von 
der ewigen Anbetung"31, 1859 P. Jean Lyonnard zusammen mit Mutter Maria 
Magdalena die •Genossenschaft von der Todesangst Christi" (Congregation du 
Coeur Agonisant de Jesus), die nach ihrer Ausweisung aus Frankreich 1901 in Bel- 
gien Zuflucht fand32, 1889 P. Rabussier und Mutter Maria Ignatia Melin die •Hei- 
lige Familie vom Heiligsten Herzen Jesu"33. Diese Aufzählung ist keineswegs er- 
schöpfend. Es gibt noch eine ganze Reihe von Instituten, die zwar nicht unmittelbar 
auf eine Mitwirkung durch Jesuiten zurückgehen und dennoch deutlich den Einfluß 

l'annee 1885, Bd. I. Chambery 1911. • Henry Demain S. J. : Mere Marie Felicite 
(Marie Veyrat) 1815 ä 1885. Superieure Generale des Religieuses de Saint Joseph de 
Chambery, Paris 1934. • Constitutions des Religieuses de Saint Joseph de Chambery sous 
la protection de l'lmmaculee Mere de Dieu, Maison Generale ä Rome 1951. 

28 Les Soeurs de Saint Joseph (Bourg) Album 1950. • Constitutions des Soeurs de Saint 
Joseph de Bourg, diocese de Belley, Paris-Lyon 1949. 

27 Mere Saint Jean Fontbonne fondatrice de la Congregation de Saint Joseph de Lyon, 
restauratrice de Vlnstitut. Coup d'oeil sur ses oeuvres, Paris-Bruges 1929. • Dans les sillons 
du Petit Dessein, Conferences donnees dans la chapelle de la Maison Mere des Soeurs de 
Saint Joseph de Lyon a l'occasion du centenaire de la mort de Mere Saint Jean Fontbonne, 
du 19 au 22 novembre 1943. 

28 Chanoine F. Trochu: La Reverende Mere Saint Joseph Chanay, 1795•1853, 
Congregation de Saint Joseph de Bordeaux, 1936. 

29 •Petit Dessein" ist ein Terminus tedinicus in der Spiritualität der Josephschwestern und 
bedeutet so viel wie •demütiges Apostolatsprogramm des Ordens". P. Medaille schrieb ein- 
mal den ersten Töchtern seines Instituts: •Gott hat mir, wenn ich mich nicht täusche, in der 
heiligsten Eucharistie ein vollkommenes Vorbild unseres •petit dessein" gezeigt. 0 Gott! 
Unser Institut wird glücklich sein, wenn sie diesen Geist der Kleinheit, der Demut, der 
Nichtigkeit und des vor der Welt und vor sich selbst verborgenen Lebens aufrechterhält." 

30 A. M a r 1 i e r S. J. : Lodewijk Vincent Douche, S. J. (1769•1857), Stichler van de 
Zusters der Christelijke Schoten van de Heilige Josef Calasans te Vorselaar. Bibliotheca 
Alfonsiana, Leuven 1948. 

31 Anna de Meeus, fondatrice des Religieuses de VAdoration Perpetuelle (1823•1904). 
Bruxelles 1941. • Constitutions de Vlnstitut de VAdoration Perpetuelle du Tres Saint 
Sacrement, Malines 1926. Im gleichen Band: Regies Additionelles (entnommen aus dem 
Summarium der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu • Regeln der Bescheidenheit). Lettres 
de Saint Ignace sur la vertu d'obeissance. 

32 Constitutions de la Congregation Religieuse du Coeur Agonisant de Jesus et du Coeur 
Compatissant de Marie en faveur des mourants. Edition 1947, siehe das Vorwort. 

33 Mere Marie Ignace Melin, Fondatrice et Superieure Generale des Soeurs de la Sainte 
Familie du Sacre-Coeur, Lyon-Paris 1942. • Constitutions des Soeurs de la Sainte Familie 
du Sacre-Coeur. Rom 1922. 



Die Konstitutionen S. J. und das moderne Ordensleben 49 

der ignatianischen Konstitutionen verraten. Ihre Gründer und Gründerinnen haben 
diese Konstitutionen nicht einfach abgeschrieben. Sie sind auch nicht nur vom Bei- 
spiel des wiedererstandenen Ordens beeinflußt. Es ist vielmehr die geistig-religiöse 
Atmosphäre in der Kirche der damaligen Zeit, die sie dahin geführt hat. Das apo- 
stolische Ideal des hl. Ignatius lag sozusagen in der Luft. Vor allem war es die sich 
immer stärker ausbreitende Herz-Jesu-Frömmigkeit, die viele Ignatius zu ihrem 
Führer in der Arbeit am Heil der Seelen und für das Reich Gottes wählen ließ. 

Unter den weiblichen Genossenschaften des 19. Jahrhunderts, die am engsten mit 
der Gesellschaft Jesu verbunden sind, müssen vor allem folgende hervorgehoben 
werden: Die •Ordensfrauen vom Heiligsten Herzen" (Dames du Sacre Coeur)34, 
gegründet 1802 von der hl. Sophie Barat, die •Schwestern Unserer Lieben Frau"3i, 
gegründet 1803 von der sei. Julie Billiart, das •Institut Unserer Lieben Frau vom 
Abendmahlsaar (Institut de Notre-Dame de la Retraite du Cenacle)36, auch ein- 
fach Notre-Dame du Cenacle genannt, gegründet 1827 von der ehrw. Therese Cou- 
derc, das •Institut vom Kinde Jesu" zu Nivelles37, gegründet 1836 von Mutter 
Gertrud Justine Desbille, die •Helferinnen der Armen Seelen" (Auxiliatrices du 
Purgatoire)38, gegründet 1856 zu Paris von Mutter Maria von der Vorsehung 
(Eugenie de Smet), die •Schwestern der Muttergottes von der Sühne" (Soeurs de 
Marie Reparatrice)39, gegründet 1857 von Mutter Maria von Jesus (Baronin von 
Hoogvorst), die Gesellschaft •Maria von der Hilfe" (Marie Auxiliatrice)^, gegrün- 

31 Msgr. Baunard: Histoire de la Venerable Mere Madeleine Sophie Barat. Paris 
18926, 2 Bde.; GaetanBernoville: La Societe du Sacre-Coeur de Jesus (Les Dames 
du Sacre-Coeur), Collection •Les grands Ordres Monastiques et Instituts Religieux", Paris, 
1940•42. • Les Constitutions et Regies de la Societe du Sacre-Coeur de Jesus (ed. de 
1890). Diese Ausgabe enthält 1. eine Übersicht über das Institut, 2. das Summarium der 
Konstitutionen und Regeln, 3. Einzelvorschriften, 4. die Gelübdeformeln, 5. Ablässe und 
Privilegien, 6. Methoden der Exerzitien des hl. Ignatius, 7. den Gehorsamsbrief des hl. 
Ignatius. 

35 B. A r e n s S. J.: Die selige Julie Billiart, Stifterin der Genossenschaft Unserer Lieben 
Frau und ihr Werk. Freiburg i. Br. 19082. • Constituties der Zusters van Onze hieve 
Vrouw van Namur, ed. 1949; Les Constitutiones des Soeurs de Notre-Dame de Namur, 6d. 
1922; •Petit traite" de perfection ä l'usage des Soeurs de Notre-Dame de Namur, extraits 
des ecrits de nos saintes fondatrices, suivis du Directoire, Namur 1934. 

36 H. Peiroy S. J. : Une grande humble, Marie Victoire "Therese Couderc, fondatrice 
du Cenacle (1805•1885), Paris 1951•52; F r. C h a r m o t S. J. : La spiritualite du Cenacle, 
1955; L. d e C o n i n c k S. J. : La Bse Therese Couderc et les Exercices spirituels de Saint 
Ignace, in: Nouvelle Revue Theologique, 1952. 49 ff.; M. L. T h o m a s : Les retraites et les 
exercices spirituels dans la societe de Notre-Dame du Cenacle, 1944. 

37 P. B a i 11 y S. J. : Mere Gertrude, fondatrice des Soeurs de VEnfant-Jesus, 1889; L'In- 
stitut de YEnfant-Jesus 1836•1936, Louvain 1936; Constitutions des Soeurs de l'Institut de 
l'Enfant Jesus ä Nivelles, Tournai 1928. 

38 Gaetan Bernoville: La Societi des Auxiliatrices des ämes du Purgatoire. 
Collection •Les grands Ordres et Instituts religieux", Paris 1938 (vor allem der Abschnitt 
über die Konstitutionen S. 81•141); Constitutions des Auxiliatrices des ämes du Purgatoire, 
1930. 

38 P. V. D e 1 a p o r t e S. J.: La Societe de Marie Reparatrice, Paris 1901; Regies de la 
Societe de Marie Reparatrice, Rom 1929; Constitutions de la Societe de Marie Reparatrice, 
Rom 1951. 

40 M. T h. D e 1 m a s : Voie Spacieuse, Bienheureuse Marie-Therese Soubiran, fondatrice 
de Marie Auxiliatrice, Paris; • H. Monier Vinard S. J.: Notes spirituelles de la 
Bienheureuse Marie-Therese Soubiran, fondatrice de la Societe de Marie Auxiliatrice (Col- 
lection •Maitres Spirituels", Paris 1948). • Rkflexions de la Tres Reverende Mire Marie- 
Therese de Soubiran, fondatrice de l'Institut (de Marie-Auxiliatrice) sur le sommaire des 
Constitutions de la Companie de Jesus, Paris 1927. 



50 Johannes Beyer 

det 1S64 von der sei. Maria Theresia Soubiran, die •Schwestern Unserer Lieben 
Frau von Afrika"*1, gegründet von Kardinal Lavigerie. In diesem Zusammenhang 
verdient auch der ignatianische Einfluß auf die Konstitutionen der •Töchter Ma- 
riens"*2 des Instituts Paridaens, das 1805 von Circercule Paridaens in Löwen ge- 
gründet wurde, erwähnt zu werden. Das Haus Paridaens diente als Aufnahmesta- 
tion für die ersten Kandidaten der wiedererstandenen Gesellschaft Jesu. Es beher- 
bergte P. Donche, der dort P. Isidor van de Kerkhove als jungen Theologen zum 
Krankenpfleger hatte. Von diesem Haus ging P. Peter Beckx, der spätere Ordens- 
general, nach Hildesheim, um dort seine Ordensausbildung zu beginnen. P. van 
Kerkhove hatte einen entscheidenden Anteil an der endgültigen Abfassung der Sat- 
zungen dieses Instituts und entnahm dazu viele Anregungen aus den ignatiani- 
schen Konstitutionen. 

Wie in Frankreich und Belgien waren im letzten Jahrhundert auch in anderen 
Ländern die Neugründungen religiöser Frauengemeinschaften überaus häufig. Un- 
ter ihnen befinden sich nicht wenige, deren religiöses Ideal mehr oder weniger auf 
die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu zurückgeht. Wir können hier nur einige 
von ihnen aufzählen. Von sieben in Australien gegründeten Genossenschaften fol- 
gen drei zum Teil den Regeln des hl. Ignatius. Es sind die •Josephschwestern vom 
Heiligsten Herzen" (gegr. 1866 in Südaustralien), die •Schwestern von der ewigen 
Anbetung" (gegr. 1874) zur religiösen Unterweisung und Erziehung armer Kinder, 
endlich in jüngster Zeit die •Missionarinnen Unserer Lieben Frau" (gegr. 1944 in 
Hobart, Tasmanien) zur Erhaltung und Ausbreitung des Glaubens in dünn besie- 
delten und abgelegenen Gegenden, in denen sich das volle kirchliche Leben nur 
mangelhaft entfalten kann. • Kolumbien weist erst aus unserem Jahrhundert zwei 
Kongregationen auf, die ignatianisches Gepräge haben: die •Kleinen Schwestern 
der Armen vom hl. Peter Claver" (gegr. 1912 in Barranquilla) sowie die •Diene- 
rinnen des Heiligsten Herzens" (gegr. 1938 in Manizales). • Aus England wurden 
uns folgende Genossenschaften genannt, die sich in ihren Satzungen an die Konsti- 
tutionen des hl. Ignatius anlehnen: die •Armen Dienerinnen der Mutter Gottes" 
(gegr. 1869), die •Josephschwestern von Newark" (gegr. 1888) und die •Kleine 
Gesellschaft Mariens (gegr. 1887). Aus Irland die •Irischen Schwestern der Liebe" 
(gegr. 1815). 

In Holland sehen heute die •Schwestern U. L. F." von Amersfoort in der sei. Ju- 
lie Billiart ihre Stifterin. Als der holländische P. Matthias Wolff S.J. im Anfang 
des vorigen Jahrhunderts eine Schwesterngenossenschaft gründen wollte, wandte 
er sich an Mutter Josepha, die damalige Generaloberin der Schwestern U. L. F. von 
Namur, wohin das Mutterhaus dieser Schwestern 1809 nach ihrer Vertreibung aus 
der Diözese Amiens verlegt worden war, und bat sie um die Ausbildung der ersten 
Novizinnen. Auf diese Weise machten zwischen 1819 und 1824 sieben holländische 

41 Msgr. Baunard:Le Cardinal Lavigerie, Paris 1896, 2 Bde; GeorgesGoyau: 
Lavigerie, Paris 1925; Leon Leloir: Un realiste, Namur 1939; Msgr. A. C. 
Grussanmeyer: Documents biographiques sur son Eminence le Cardinal Lavigerie, 
Alger 1888; Constitutions de la Congregation des Soeurs Missionnaires de Notre-Dame 
d'Afrique, Alger 1948. 

42 Notices sur la Congregation des Filles de Marie. L'origine; L'oeuvre et ses developpe- 
ments; la Regle et son Esprit, Louvain 1932. 



Die Konstitutionen S.J. und das moderne Ordensleben 51 

Mädchen in Gent und Namur ihr Noviziat. Von dort zurückgekehrt, gründeten sie 
die Kongregation von Amersfoort. 1850 gingen einige von ihnen nach Goesfeld in 
Westfalen, wo sie mit zwei deutschen Novizinnen das erste deutsche Haus eröffne- 
ten. 1855 mußten sich die deutschen Häuser von ihrem holländischen Mutterhaus 
trennen, da die preußische Regierung verbot, daß Unterrichtsanstalten weiterhin 
unter ausländischer Jurisdiktion ständen. Im Kulturkampf (1874) gingen die Schwe- 
stern nach Amerika, etwa 20 nach Holland, andere nach Oldenburg. 1877 kehrte die 
Generaloberin wieder zurück und gründete das Mutterhaus Mühlhausen-Oedt 
(Rhld.)43. Heute zählt die Kongregation außer einem Generalmutterhaus in Rom 
zwei deutsche Provinzialmutterhäuser: in Mühlhausen und in Coesfeld. 

Es ist bezeichnend, daß der so schnell aufblühende deutsche Zweig der Schwe- 
stern U. L. F. vom Ausland her begründet wurde. In den katholischen Teilen 
Deutschlands war das Ordensleben durch die Verwüstungen der französischen Re- 
volutionsheere und durch die Säkularisation fast erstorben. Die Tradition war ab- 
gerissen. Die in den dreißiger Jahren des 19. Jahrhunderts beginnende und unge- 
mein schnell sich entfaltende Neubelebung des weiblichen Ordenslebens ist wegen 
des Mangels an eigenen Ideen weitgehend vom Westen, vorab von Frankreich her 
inspiriert worden. Von dorther bezieht man vielfach die Regeln und Konstitutio- 
nen. Dabei mag auffallen, daß sich unter den überaus zahlreichen Neugründungen 
relativ wenig finden, die sich die Konstitutionen des hl. Ignatius zum Vorbild nah- 
men. Die Franziskaner- und Augustinerregel wurden eindeutig bevorzugt. Das 
hängt zum Teil damit zusammen, daß der Jesuitenorden bis zum Kulturkampf in 
Deutschland nur wenige Häuser besaß und 1872 gänzlich ausgewiesen wurde. Im- 
merhin kam es doch zu einigen Neugründungen, bei denen der Einfluß der ignatia- 
nischen Konstitutionen nachweisbar ist. 

Das gilt zunächst von der 1849 ins Leben gerufenen Kongregation der •Schwe- 
stern von der Christlichen Liebe" von Paderborn44. Ihre Gründerin Pauline von 
Mallinckrodt hatte einen protestantischen Vater. Mit 17 Jahren ihrer Mutter be- 
raubt, sicherte sie die katholische Erziehung ihrer drei jüngeren Geschwister. Schon 
früh führte sie ein intensives und sehr persönliches geistliches Leben. Vorbild und 
Lehrer war ihr dabei der hl. Franz von Sales, dessen Geist in unauslöschlicher Weise 
ihre Seele geprägt hat. Gottbezogen und eucharistisch, ganz auf die ewigen Werte 
hingeordnet, blieb sie dennoch von einer erstaunlichen Nüchternheit und Selbstän- 
digkeit, • eine echte Persönlichkeit. Auch nachdem ihr längst feststand, daß sie 
Gott allein angehören und ihm dienen würde, brauchte sie noch Jahre, um den Weg 
zu finden, der ihren Talenten und ihrer Berufung zugedacht war. Entscheidend da- 
für war die Begegnung mit den ignatianischen Exerzitien, die sie vom 25. Lebens- 
jahr an regelmäßig machte. In dieser Schule nahm sie sozusagen ihr Noviziat vor- 
weg, indem sie hier ihre aszetische Grundausbildung erfuhr. Als es dann endlich 
so weit war, daß sie auf Anraten der kirchlichen Stellen mit ihren ersten Gefährtin- 
nen eine eigene Ordensgemeinschaft gründen sollte, stand sie vor der schweren Auf- 

43 B. A r e n s S. J. : Die Deutsche Kongregation der Schwestern von ULF., Mühlhausen 
1936, in: Die heilige Julie Billiart. 4. Teil, 5. Kp. Wir haben die •Konstitutionen der Kon- 
gregation der Schwestern Unserer Lieben Frau" konsultiert. 

44 Agnes  Schmittdiel: Pauline von Mallinckrodt, Paderborn 1949. 



52 Johannes Beyer 

gäbe, eine Regel zu suchen, die ihrem apostolischen Ideal entsprach. Die Augustiner- 
regel, die man ihr von kirchlicher Seite gegeben hatte, war zu allgemein, um auf 
die Dauer zu genügen, • die des Ordens von der Heimsuchung, die sie ihrer Liebe 
zum hl. Franz von Sales wegen gern gewählt hätte, war mehr für das beschauliche 
Leben gedacht und hinderte wegen der strengen Klausurvorschriften die aposto- 
lische Arbeit. In dieser Lage war ihre Begegnung mit den Jesuiten, die seit 1852 
in Paderborn eine Niederlassung hatten, von entscheidender Bedeutung. An ihnen, 
vor allem den Patres Roh, Haslacher, Minoux und Behrens, hatte sie nicht nur gute 
Religionslehrer für ihre Schule, sondern auch sachkundige Berater für die Ausarbei- 
tung der Konstitutionen. Von daher rührt der starke ignatianische Einschlag, der die 
Satzungen dieser Genossenschaft kennzeichnet45. 

Noch eine weitere deutsche Kongregation des 19. Jahrhunderts ist vom Geist des 
hl. Ignatius und seiner Konstitutionen geprägt worden. Es sind die •Josephschwe- 
stern" von Trier46, die schon durch die satzungsmäßig festgelegte Weite und Man- 
nigfaltigkeit der apostolischen Arbeiten ihre jesuitische Herkunft verraten. Ihre 
Gründerin, Gräfin Josephine Gotthard Schaffgotsch, als Ordensfrau Mutter Gertrud, 
hatte keinen einfachen Weg hinter sich, ehe sie an ihr Ziel kam. Der vorzeitige Tod 
ihres Vaters, ihre Erziehung im Kloster von der Heimsuchung in Brüssel, ihr Ein- 
tritt in dieses Kloster, ihre Nervenzerrüttung, ihr Übertritt in die Genossen- 
schaft der •Schwestern vom armen Kinde Jesu", schließlich ihr Austritt aus dersel- 
ben • all das waren für sie Stationen der Läuterung und des Reifens. Schon in der 
•Heimsuchung", ebenso in der Stiftung Clara Feys war sie öfter dem hl. Ignatius 
begegnet: seinem Geist, seinen Exerzitien und Konstitutionen. Nun, unter der weit- 
sichtigen Obsorge des Trierer Bischofs Felix Korum, ihres väterlichen Beraters, der 
selber bei den Jesuiten in Innsbruck studiert hatte, wurde sie noch enger dem Stif- 
ter der Gesellschaft Jesu zugeführt. Als ihre größte Aufgabe sah sie die Ermög- 
lichung und Verbreitung der Exerzitien an. Als Vorbild für ihre Gemeinschaft 
schwebte ihr die Gründung der ehrw. Therese Couderc vor. Sie fuhr daher im Früh- 
jahr 1890 nach Manchester, wo sie das dortige blühende •Coenaculum" besuchte. 
Nach Deutschland zurückgekehrt, dehnte sie ihre Tätigkeit auf soziale Werke und 
das unmittelbare Apostolat aus. Bischof Korum schrieb ihr damals: •Sie sollen 
weiblicher Apostel sein, eine große Liebe zur heiligen Kirche haben und so viel Gu- 
tes tun und den Seelen helfen, wie sie nur können. Unter den sozialen Werken ver- 
stehe ich: Aufnahme, Pflege, Unterricht von Fabrikarbeiterinnen, Ladengehilfin- 
nen, Haushaltungskindern, Leitung von katholischen Vereinen und Kongregatio- 
nen, Leitung von Hospizen, von Mägdehäusern, von Gefangenenhäusern, wo das 
Zellensystem eingeführt ist, von Kinderbewahrschulen und Nähschulen an Orten, 
wo solche Werke nicht schon von anderen Genossenschaften unternommen worden 
sind. Innere Mission: So viele Exerzitien veranstalten wie nur möglich, Besuch von 
Gefangenen, Konvertitinnenunterricht, Einwirken auf die Familien ihrer Schütz- 
linge, Besuch von Kranken und Sterbenden, um geistliche Werke der Barmherzig- 

45 Vgl. die •Konstitutionen der Schwestern der Christlichen Liebe, Töchter der Alier- 
seligsten Jungfrau Maria von der Unbefleckten Empfängnis", Paderborn 1932. 

46 H. Faßbinder: Mutter Gertrud, Gründerin der Schwestern vom hl. Joseph von 
Trier, Trier 1954. 



Die Konstitutionen S. J. und das moderne Ordensleben 53 

keit an ihnen zu üben"47. Wahrlich, ein ausgezeichnetes Programm, das heute noch 
ebenso aktuell ist wie vor einem halben Jahrhundert, wenn es auch in der konkre- 
ten Ausführung mancher Anpassung an die Zeit bedürfte. Welche Regel sollte die 
junge Genossenschaft annehmen? Fast wie von selbst bot sich die des hl. Ignatius 
an. P. Augustin Arndt, den Mutter Gertrud schon aus ihrer Aachener Zeit kannte, 
war ihr bei der Abfassung der Satzungen behilflich. Vieles wurde wörtlich aus dem 
Summarium, den allgemeinen Regeln und den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 
übernommen, anderes dem Zweck der Neugründung angepaßt. 1929 wurde die Re- 
gel von der Religiosenkongregation bestätigt. Darin heißt es u. a.: •Der hl. Ignatius 
wird in der Genossenschaft als Lehrer des geistlichen Lebens verehrt. Die Schwe- 
stern werden schon im Noviziat angeleitet, ihr Gebetsleben und ihre Aszese nach 
den Weisungen des hl. Ignatius zu richten. Vor allem sollen sie die Großmut des 
Herzens von ihm lernen und alles auf Gott als den letzten Ursprung zurückführen". 
Neben den Englischen Fräulein, dem Sacre Coeur, den Schwestern U. L. F. und 
den später noch zu nennenden •Töchtern vom Herzen Mariae" gibt es wohl keine 
in Deutschland wirkende Genossenschaft, die so eindeutig ignatianisches Gepräge 
hätte. 

Überschaut man von hier aus noch einmal die Geschichte des neuzeitlichen weib- 
lichen Ordenswesens, dann wird man sagen müssen, daß der Einfluß der Konstitu- 
tionen der Gesellschaft Jesu sowohl in der ersten Periode der Neugründungen zwi- 
schen dem 16. und 18. Jahrhundert wie auch in der zweiten Periode, im 19. Jahr- 
hundert, kein geringer gewesen ist. Sie haben dem weiblichen Apostolat in der 
Kirche entscheidend mit zum Durchbruch verholfen. Haben sich die Konstitutionen 
damit in ihrer Nachwirkung erschöpft? Keineswegs. Das wird ersichtlich, wenn wir 
jetzt die jüngste Entwicklung des weiblichen Ordenslebens und überhaupt des ge- 
meinsamen Lebens nach den Evangelischen Räten betrachten. Dabei wird sich er- 
geben, daß diese Entwicklung schon vor anderthalb Jahrhunderten vom Geist des 
hl. Ignatius und seiner Konstitutionen inauguriert wurde. 

Beginnen wir mit einer interessanten spanischen Neugründung aus den letzten 
Jahren. Wir meinen die Kongregation der •Missionarinnen Jesu Christi", die 1944 
von P. Moses Domenzain S.J., einem Japanmissionar, in der Diözese Pamplona 
gegründet wurde. 1944 diözesanrechtlich anerkannt, erhielt sie 1948 die päpstliche 
Billigung und zählt heute schon 150 Mitglieder. Ausschließlich missionarisch aus- 
gerichtet, stellt sich die Gemeinschaft den Bischöfen und apostolischen Vikaren zur 
Ausführung jeder Arbeit, die man ihr anvertrauen will, zur Verfügung. Sie möchte 
vor allem jene Anliegen der Kirche bewältigen helfen, die gerade am dringend- 
sten sind. Sobald es möglich ist und die Dinge sich eingespielt haben, übergeben 
die Schwestern die begonnenen Arbeiten anderen, der ordentlichen Seelsorge, den 
Laien oder in den Missionen den Einheimischen. Sie trachten wenn möglich einen 
Universitätsgrad zu erwerben und wollen sich ganz den Gewohnheiten des Lan- 
des anpassen. In Europa tragen sie in der Öffentlichkeit weltliche Kleidung, im 
Haus ein schwarzes Ordenskleid. In den Missionsländern können sie sich beliebig 
kleiden. Ihre geistliche Ausbildung ist ganz ignatianisch: zwei Jahre Noviziat, Ter- 
tiat (drittes Probejahr), jährlich achttägige Exerzitien. Alle machen zweimal die 

47 H. Faßbinder: a.a.O. S. 77. 



54 Johannes Beyer 

Großen Exerzitien des hl. Ignatius, einmal während des Noviziates und dann im 
Tertiat. Die Kongregation kennt nur eine Klasse von Mitgliedern. Es gibt nicht den 
Unterschied von Profeß- und Laienschwestern. Alle müssen sich an der Hausarbeit 
beteiligen. Außer den drei Gelübden von Armut, Keuschheit und Gehorsam legen 
die Schwestern noch ein viertes Gelübde ab, in welchem sie dem Oberhaupt der 
Kirche Gehorsam versprechen. Durch dieses Gelübde verpflichtet sich die Genossen- 
schaft, jede Mission, die ihr aufgetragen wird, auch die schwierigste, anzunehmen. 
Diese besondere Abhängigkeit vom Heiligen Stuhl und der Congregatio de propa- 
ganda fide wird von der Generaloberin durch einen Akt des Gehorsams jedem neu- 
gewählten Papst gegenüber erneuert48. 

Dieser Genossenschaft ist es gelungen, das, was Ignatius in seinem apostolischen 
Ideal vorschwebte, in ungewöhnlich kühner Weise wiederaufzugreifen, nicht nur die 
Struktur der Gemeinschaft, die Formung der Mitglieder durch die Exerzitien und 
die anderen Prüfungen (Experimente) wie Katechismusunterricht, Krankenpflege, 
Bettelreise, niedrige Hausarbeit, Predigt • sondern auch seinen Geist: seine •vita 
communis" •, das bedeutet im vorliegenden Fall das gewöhnliche Leben eines 
Menschen in der Welt; die Universitätsausbildung, die Beweglichkeit in der Betä- 
tigung, die Wahl der Arbeiten und das vierte Gelübde gegenüber dem Papst; der 
Wunsch, dort zu helfen, wo die Not am größten und die Aufgabe am schwierig- 
sten ist; schließlich der Wille, •Missionar" zu bleiben und sich nicht •niederzulas- 
sen", indem man anderen Platz macht, sobald die dringendste Arbeit und das 
Schwierigste getan ist. Erst in unserer Zeit war eine solche Gründung möglich; sie 
hat das Apostolat der Ordensgemeinschaften zur vollkommensten Anpassung und 
Schmiegsamkeit geführt. 

Diese jüngste Entwicklung des Ordenslebens hat allerdings schon eine längere 
Vorgeschichte. Sie reicht bis in die Tage der Französischen Revolution zurück. Aus 
der Not der damaligen Zeit heraus • die Gesellschaft Jesu war aufgehoben, die 
Orden wurden unterdrückt, die seelsorgliche Not war groß • gründete der ehema- 
lige Jesuit Pierre Joseph Picot de Cloriviere 1790/1791 zwei Genossenschaften, 
eine für Priester, die •Gesellschaft vom Herzen Jesu", und eine für Frauen, die 
•Gesellschaft der Töchter vorn Herzen Mariae"*9, die ohne äußere Kennzeichnung 
als Ordensgemeinschaften das Apostolat der aufgehobenen und vertriebenen Or- 
den im Geiste des hl. Ignatius weiterführen sollten. Hier wurde die Idee eines Or- 
denslebens in der Welt: ohne Habit, ohne die Stützen eines Gemeinschaftslebens, 
ohne ständige Führung durch Obere geboren. Die Umstände zwangen de Cloriviere, 
das apostolische Ideal seines Vaters Ignatius neu durchzudenken. Ignatius hatte die 
Gesellschaft Jesu als eine Gemeinschaft •reformierter Priester" gestiftet, die durch 
ein ganz Christus geweihtes Leben, durch Seeleneifer und durch ein den Erforder- 
nissen der Zeit angepaßtes Apostolat das priesterliche Leben erneuern sollte. Pater 
de Cloriviere dehnte dieses Ideal auf alle Menschen und alle Lebensbereiche aus. 
Seine Ordensfrauen sollten die Welt ihrer Mitmenschen in allem teilen, ohne von 

48 YVir haben die •Constitutiones de las Missioneras de Cristo Jesus" in der Ausgabe von 
1946 und in der von Rom kürzlich approbierten von 1955 eingesehen. 

49 Vgl. vom Vf. •Die Ursprünge der Weltlichen Institute", in: Geist und Leben, 1954, 
S. llOff. 



Die Konstitutionen S. J. und das moderne Ordensleben 55 

dieser Welt zu sein, sie sollten die Welt sozusagen von ihrer eigenen Mitte her 
erneuern, heiligen und Christus zuführen. 

Die •Gesellschaft vom Herzen Jesu" löste sich mit dem Wiedererstehen des Je- 
suitenordens allmählich wieder auf, da P. de Cloriviere selbst wieder dem Orden 
beitrat; erst 1918 erstand sie in Paris von neuem und ist heute als Weltliches Insti- 
tut päpstlichen Rechts bestätigt. Die •Gesellschaft der Töchter vom Herzen Mariae" 
hingegen besteht bis heute ununterbrochen fort, nicht als Weltliches Institut, son- 
dern als Ordensgenossenschaft päpstlichen Rechts, die einzige auf der Welt, die 
ohne klösterliche Kleidung und Gemeinschaftsleben existiert; sie ist heute über die 
ganze Welt verbreitet; auch in Deutschland hat sie eine Ordensprovinz. Allerdings 
hat sie bis vor kurzem zu verborgen gelebt, als daß von ihr stärkere Impulse für 
eine Anpassung des weiblichen Ordenslebens an die Erfordernisse der modernen 
Welt ausgegangen wären. Die Zeit war dafür offenbar noch nicht reif. Überall in 
der Kirche griff man bei den zahlreichen Neugründungen seit den dreißiger Jah- 
ren des vorigen Jahrhunderts wieder auf ältere Formen und Gewohnheiten des 
klösterlichen Lebens zurück, ohne sich genügend die neugewonnenen Erkenntnisse 
zu eigen gemacht zu haben. Es bedurfte noch einer langen Wartezeit und neuer 
•Revolutionen", ehe das Problem der Anpassung des apostolischen Lebens mutig 
und offen in der Kirche angeschnitten wurde. Wir befinden uns heute mitten in die- 
ser Problematik, und es ist nicht zufällig, wenn in den mannigfachen Versuchen 
neuer religiöser Gemeinschaften Ignatius und seine Konstitutionen keine geringe 
Rolle spielen. 

Das gilt z. B. für jene Gründungen, die P. J. van Ginneken S. J. nach dem 
ersten Weltkrieg in Holland vornahm. Dank seines feinen Gespürs für den Men- 
schen und die säkularisierte Welt von heute erkannte er die Notwendigkeit der 
Anpassung des Apostolates. Aus dieser Erkenntnis heraus gründete er drei Ge- 
meinschaften: die •Vrouwen van Bethanie", die •Vrouwen van Nazareth" und die 
•Kruisvaarders van Sint-Jan". Die Hauptaufgabe der ersten sollte die Bekehrung 
des modernen Heidentums sein, die beiden anderen sollten die Arbeit der Vrou- 
wen van Bethanie durch Berufsausbildung junger Leute im christlichen Geist unter- 
stützen und vervollkommnen, die eine bei Mädchen, die andere bei Jungen; daher 
der Name des Werkes •Nazareth". 

Tatsächlich haben alle drei Gemeinschaften den Bereich ihres Apostolates weit 
ausgedehnt: •Bethanien" zählt kontemplative und aktive (Katechetinnen) Mitglie- 
der und widmet sich in Gebet und apostolischer Arbeit der Bekehrung der Nicht- 
Katholiken. •Nazareth" erlebte eine bewegte Geschichte. Noch bevor es den ersten 
Absichten seines Gründers genügen konnte, organisierten seine Mitglieder schon 
Exerzitien für Nicht-Katholiken, gingen in die Missionen und widmeten sich der 
Sozialarbeit im Arbeiter- und Betriebsmilieu. 1929 übertrug ihnen Msgr. Aenge- 
nent die Gesamtorganisation der weiblichen Katholischen Aktion, die unter dem 
Namen •Gralsbewegung" einen unglaublichen Aufschwung nahm. Nazareth setzte 
diese Tätigkeit bis zum Tode Msgr. Aengenents (1936) fort. Inzwischen war das 
Institut international geworden. 1932 wurde es in Deutschland, 1933 in England, 
1934 in Schottland, 1936 in Australien, 1940 in USA eingeführt. (In Deutschland 
fiel die Bewegung, die vor allem im Bistum Berlin bekannt wurde, in eine un- 



56 Johannes Beyer 

glückliche politische Zeit und steht heute • nach einer Unterbrechung von zwan- 
zig Jahren • erst wieder in den Anfängen. Überall verbreiten ihre Mitglieder den- 
selben apostolischen Geist unter den Laien. Ihre Arbeit ist sehr verschiedenartig 
und beweglich. Seit 1946 haben sie Ausbildungszentren in Brasilien, auf Java und 
in Südafrika und stehen im Begriff, auch nach Kanada, Japan, Indien und auf die 
Philippinen zu gehen. Keine Regel und keine geschriebene Verfassung begründet 
dieses Institut, das nach einer solchen Entwicklung und so vielfachen Anpassung 
nur ein Ziel hat: unter den Laien den sieghaften apostolischen Geist zu verbreiten. 
Seine Mitglieder weihen sich dem Apostolat, legen keine Gelübde ab, leben zusam- 
men, doch ohne Ordenskleid und gemeinsame Übungen. Sie wollten diese volle 
Freiheit beibehalten und sich nicht als Weltliches Institut konstituieren50. 

Die Bedeutung der Gründung P. van Ginnekens besteht nicht darin, die Frau 
erstmalig zu einem Apostolat mitten in der Welt berufen zu haben. Das haben 
andere vor ihm getan. Aber sein erfahrener apostolischer Geist drängte ihn dazu, 
die Anpassung bis in die elastischsten und unauffälligsten Formen voranzutreiben. 
Er hat damit dem apostolischen Geist die ganze Kraft der Begeisterung gelassen 
und eine größere Ausdehnung seines Betätigungsfeldes ermöglicht, so daß man mit 
Hans Urs von Balthasar sagen muß, das männliche Ordensleben könne sich daran 
ein Beispiel nehmen51. 

Damit kommen wir auf eine letzte wichtige Frage, die unser Thema aufwirft. 
Wir haben bisher ausschließlich vom Einfluß des hl. Ignatius auf das weibliche 
Ordensleben gesprochen und dabei festgestellt, daß die Gesellschaft Jesu zwar • 
mit Bedacht! • keinen zweiten Orden hervorgebracht hat, ihre Konstitutionen aber 
die Emanzipation der Frau in der Kirche ermöglicht und die Entfaltung des weib- 
lichen Ordenslebens aus den früheren einzig gültigen monastischen Formen zum 
Apostolat der modernen Kongregationen und Weltlichen Institute begünstigt ha- 
ben. Anpassung und Widerstand, Vorstoß und Rückschlag, Verteidigung und Op- 
position, wie sie die Geschichte dieser Entwicklung aufweist, zeigen deutlicher als 
irgendeine historische Studie die Kraft und Vitalität des ignatianischen Ideals. 
Läßt sich das auch im Hinblick auf das männliche Ordensleben sagen? Das darf 
man wohl bejahen, wenngleich sich hier der Einfluß der Konstitutionen der Gesell- 
schaft Jesu oft mehr indirekt als direkt zeigt. 

Zunächst einmal wurde durch den neuen Ordenstyp mit seiner so betont aposto- 
lischen Zielsetzung die seelsorgliche Tätigkeit der alten Orden gefördert. Darüber 
hinaus aber wurde auch das monastische kontemplative Ideal selbst stärker auf das 
Apostolat ausgerichtet. Manchen Klöstern und Konventen gaben Jesuiten die 
Geistlichen Übungen und verhalfen ihnen dadurch zu einer inneren Erneuerung. 
So kamen die alten Orden in Berührung mit der Gesellschaft Jesu und nahmen 
nicht nur etwas von deren Geist in sich auf, sondern übernahmen bisweilen auch 
Abschnitte und Einrichtungen aus ihren Konstitutionen. So zum Beispiel die Augu- 
stinereremiten (O. E. S. A.), deren Regel 1680 besonders im Hinblick auf die Zu- 
lassung und Ausbildung der Novizen und auf die Leitung des Ordens umgearbei- 

50 Vgl. L. J. Rogier en N. de Rooy: In vrijheid herboren, Katholiek Nederland, 
1853•1953, 588•598. 

51 H. Urs von Balthasar: Der Laie und der Ordensstand, Johannes-Verlag, Ein- 
siedeln, 1948, 64•66. 



Die Konstitutionen S. J. und das moderne Ordensleben 57 

tet wurde52. Ähnliches gilt für die Somasker (Ordo Clericorum Somaschae), gegrün- 
det 1528 vom hl. Hieronymus Aemiliani, welche die Regelung des hl. Ignatius 
bezüglich der sogenannten Koadjutoren, hier •aggregati" genannt, übernahmen, die 
hier wie in der Gesellschaft Jesu nur einfache Gelübde ablegen. Auch in der Regel 
des 1621 vom hl. Joseph von Calasanz gegründeten Ordens (Constitutiones Piarum 
Scholarum) macht sich ignatianischer Geist geltend. Bei den Christlidken Schulbrü- 
dern des hl. Johannes B. de la Salle zeigt sich der Einfluß des hl. Ignatius auf die 
Ordensverfassung in der Gestaltung der Ordensleitung. Die entsprechenden Ab- 
schnitte sollen bei der Revision der Satzungen von 1777, also vier Jahre nach der 
Aufhebung der Gesellschaft Jesu, übernommen worden sein. Das war zu dieser 
Zeit um so einfacher, als die Bibliotheken der Gesellschaft Jesu öffentlich zugäng- 
lich geworden waren, was vielen Ordensleuten eine genaue Textkenntnis der 
ignatianischen Konstitutionen gestattete. 

Bei einigen modernen Kongregationen ist die Abhängigkeit von Ignatius noch 
ausdrücklicher. Das ist ganz klar der Fall bei den •Vätern des Glaubens" und den 
•Vätern des Heiligsten Herzens", die die Wiederherstellung der Gesellschaft Jesu 
vorbereiten sollten. Das gilt aber auch für die •Weißen Väter" (•Gesellschaft der 
Missionare von Afrika"), die 1868 von Kardinal de Lavigerie gegründet wurden. 
Sie hatten P. Vincent S. J. zu ihrem ersten Novizenmeister. De Lavigerie vertraute 
ihm die Ausarbeitungen der Satzungen an und schärfte den Mitgliedern der Gesell- 
schaft vor allem den Geist des ignatianischen Gehorsams ein. Er gab allen den 
Text des berühmten Gehorsamsbriefes in die Hand und empfahl ihnen dessen regel- 
mäßige Lesung und gründliche Betrachtung. In einem Einführungsbrief dazu kann 
man folgendes lesen: •Da die Betrachtung über die Tugend des Gehorsams uner- 
läßlich ist und jeder ihre Notwendigkeit, ihren Wert und ihre Vorbedingungen 
verstehen muß, und da man es nur allzuoft versäumt, sich damit zu befassen, habe 
ich geglaubt, geliebte Söhne, Euch in ausdrücklicher Weise diese Betrachtung emp- 
fehlen zu müssen, Um sie Euch zu erleichtern, hielt ich es für gut, jedem von Euch 
ein kleines Buch in die Hand zu geben, in dem sich das Beste und Wichtigste findet, 
was über diese Tugend gesagt worden ist. Ich habe nichts gefunden, was dem Brief 
des hl. Ignatius über den Gehorsam, aus dem ich Euch soeben einen Absatz zitiert 
habe, vorzuziehen wäre. Ihr findet ihn im Anschluß an diesen Brief, gedruckt im 
Format Eurer Regel, da ich wünsche, daß er deren Anhang und wirkliche Ergän- 
zung sei. Auch wünsche ich, daß Ihr ihn alle von Zeit zu Zeit wieder lest, und zwar 
in den Tagen, die der Lektüre Eurer Regel folgen, die Ihr gemeinsam in jedem 
Eurer Häuser halten sollt. Endlich wünsche ich, daß Ihr ihn während Eurer jähr- 
lichen Exerzitien lest und meditiert und sogar zum Gegenstand Eurer täglichen 
Gewissenserforschung macht. Daher habe ich ihn in acht Abschnitte geteilt, die 
jedem Tag der Exerzitien entsprechen. Wenn Ihr diese Übungen treu verrichtet, 
so vertraue ich, daß Ihr die entscheidende Bedeutung dieser Tugend erkennt und 
mit der Gnade Gottes bald vollkommen im Gehorsam und somit vollkommene 
Missionare werdet"53. Bei diesen Voraussetzungen wundert es nicht, daß die Sat- 

62 Wir können hier keine Textvergleiche anstellen und alle Beweise anführen; man vgl. 
aber Monumenta Historica S. ]., Mon. Ign., ser. III, vol. III, XGII•CIII. 

63 Lettre de Monseigneur V'Ärcheveque d'' Alger, DelSgue Apostolique, recommandant aux 



58 Johannes Beyer 

zungen und Gewohnheiten der Weißen Väter manche Ähnlichkeit mit der Gesell- 
schaft Jesu aufweisen, z. B. das dritte Probejahr (Tertiat), das hauptsächlich aus den 
Großen Exerzitien besteht. 

Auch andere Institute • sie sind zu zahlreich, als daß wir sie hier alle aufzäh- 
len könnten • haben in größerem oder geringerem Umfang bestimmte Texte der 
ignatianischen Konstitutionen sowie spätere Regeln der Gesellschaft Jesu, die aber 
Ausdruck desselben Geistes sind, übernommen. Vor allem die Säkularinstitute 
(männliche und weibliche) sind von ihnen inspiriert worden. Schon die Gründungen 
P.deClorivieres hatten die ganze ignatianische Struktur nachgebildet, sowohl was die 
Leitung wie auch die Ausbildung der Mitglieder betrifft. Andere sind ihnen hierin 
infolge der Mitwirkung von Jesuiten, die ihre Stifter oder Ratgeber waren, nach- 
gefolgt. Aus ihrer großen Zahl möchten wir vor allem herausgreifen: das •Säku- 
larinstitut Unserer Lieben Frau von der Arbeit" (N.-D. du Travail, gegr. 1904), 
dessen Gründerinnen P. Eymieu zu ihrem Ratgeber erwählt hatten, ferner die 
•Gemeinschaft Unserer Lieben Frau vom Wege" (gegr. 1936 von Kongreganistin- 
nen in Wien), die •Gemeinschaft der Mittelschullehrerinnen" (Wien), auch •Socie- 
tas de Imitatione Jesu" genannt, die •Missionarinnen von der Liebe Jesu Christi" 
(gegr. Paris 1936), gewöhnlich •Xavieres" genannt, die •Catechistes-servantes de 
Jesus" (gegr. 1894 durch Msgr. d'Hulst), die •Bruderschaft von Christus dem Ar- 
beiter" (gegr. von der Marianischen Kongregation ,U. L. F. vom Wege' Barcelona, 
bestätigt 1949), das Institut •Jesus der Arbeiter" (gegr. 1926 in Tours), die •Klei- 
nen Dienerinnen des Gotteslammes" (gegr. 1945 in Brest), die •Werke der Froh- 
botschaft" (gegr. 1947), das •Institut der hl. Katharina von Siena" (gegr. 1910 in 
der Schweiz), die •Gesellschaft der Apostel vom Heiligsten Herzen" (gegr. 1919 durch 
P. E. Busnelli S. J. in Mailand), die •Ancillae Sanctae Ecclesiae" (gegr. 1919 in 
München), die •Milites Christi" (gegr. 1938 in Mailand), endlich die •Kruisvaarders 
van Sint Jan" (gegr. 1921 durch P. van Ginneken); letztere haben um die Appro- 
bation als Weltliches Institut nachgesucht. Fügen wir noch das Institut •Le Nid" 
(Das Nest) (gegr. 1942 in Parame) hinzu, das besonders durch Kardinal Suhard 
gefördert wurde. Wie Ignatius in Rom, so hat sich auch dieses Institut der Opfer 
der Prostitution und des Alkoholismus angenommen. Zweimal während der Aus- 
bildungszeit sind die Exerzitien des hl. Ignatius vorgesehen; alle zehn Jahre wer- 
den sie wiederholt. Die Gemeinschaft hat einen männlichen und einen weiblichen 

Zweig. 
Diese Säkularinstitute haben uns von neuem die tiefe Erleuchtung des hl. Igna- 

tius und seine alles umfassende Schau, die er in der berühmten Vision am Cardoner 
empfing, offenbar gemacht. Die Leichtigkeit, mit der sie in einer veränderten Zeit 
seine Konstitutionen leben und seine Worte wiederaufgreifen, die Treue, mit 
der sie seine geistlichen Forderungen befolgen, das Vertrauen, das sie zu seinen 
Ausbildungsmethoden und besonders zu den in ihrem vollen Wortlaut vollzoge- 
nen Exerzitien haben, zeigen allen, die sie kennen, die Aktualität der Sendung 
des hl. Ignatius in der Kirche. Außerdem: mehrere Institute verdanken ihr Ent- 
stehen den Marianischen Kongregationen. Man kennt im allgemeinen das innere 

Missionnaires d'Afrique (d'Alger) la lecture et la meditation de la lettre de saint Ignace 
sur l'obeissance, in: Lettre de saint Ignace sur l'obeissance, Maison Carree (Alger) 1928. 



Die Konstitutionen S. ]. und das moderne Ordensleben 59 

Leben der echten Marianischen Kongregationen und ihre apostolische Tätigkeit 
ziemlich schlecht. Wenn man an ihrer Aktualität zweifeln konnte • waren sie 
doch weithin nur noch fromme Vereinigungen •, so muß man heute wieder fest- 
stellen, daß sie immer noch eine wichtige apostolische Sendung haben. Sie stellen 
die Anwendung der in den Konstitutionen zum Ausdruck gebrachten ignatianischen 
Prinzipien auf das Leben der Laien dar. Ihre volle Verwirklichung setzt darum 
einen Kern ganz vom Evangelium geprägter Menschen, sagen wir es klar, von 
Geweihten voraus. Wenn die Marianische Kongregation leben will, dann muß sie 
nicht nur von geistlichen Führern beseelt werden, die selber den Geist des hl. Igna- 
tius haben und wenn möglich aus seinen Konstitutionen leben, sondern müßte 
viel mehr noch von innen her neues Leben empfangen. Es wäre gerade die Auf- 
gabe der Weltlichen Institute, die aus ihren Reihen hervorgegangen sind, ihnen 
diesen neuen Geist zu geben54. 

Damit stehen wir am Ende unserer Untersuchung. Sie zeigte auf eindrucksvolle 
und immer wieder neue Weise, daß Ignatius von Loyola der große Initiator des 
apostolischen Ordenslebens der Neuzeit war und bis heute noch ist. Aus dem drän- 
genden Verlangen, mit Christus dem Herrn allen alles zu werden, ging er mit 
kühnem Schritt über vieles hinweg, was die Überlieferung der großen Orden der 
Kirche geheiligt hatte und was dem mittelalterlichen Mönchtum unaufgebbar 
schien. Er kannte im Grunde nur ein Gesetz, das der unterscheidenden Liebe, der 
discreta Caritas. Von ihm allein sollte sich der Nachfolger Christi in seinem apo- 
stolischen Tun leiten lassen. Um diese Liebe zu gewährleisten, um ihr die not- 
wendigen Voraussetzungen zu schaffen, um sie von aller Selbsttäuschung, die Eigen- 
willen für Liebe ausgibt und sich leicht über Pflichten und Vorschriften hinweg- 
setzt, zu befreien, hat er den Gehorsam so betont, die Verfügbarkeit in der Hand 
Gottes durch die Stimme des Papstes, der Kirche, der Obern. Liebe und Gehorsam 
sind nach ihm die Grundlagen, auf denen sich ein apostolisches Leben in der 
Ganzhingabe an Gott, der Nachfolge des armen und gekreuzigten Herrn, auf- 
bauen soll. Innerhalb dieser beiden Tugenden aber ist alles erlaubt und jegliche 
Lebensform gut, die das Apostolat fördert und vervollkommnet. Hier ist darum 
auch die Magna Charta für die von Pius XII. so eindringlich geforderte Anpas- 
sung der Orden an die Notwendigkeiten der Zeit. Werden sich genügend Männer 
und Frauen finden, die den Ruf der Kirche hören und auf den Spuren des großen 
Basken weitergehen? Wir müssen an seiner Hand wieder zu den unversiegbaren 
Quellen des christlichen Lebens und speziell des Lebens nach dem Evangelium zu- 
rückfinden. Nur so können wir vieles abstreifen an liebgewordenen oder überflüssi- 
gen Gewohnheiten, die den lebendigen und unmittelbaren Kontakt mit der Welt 
und den Menschen von heute hindern. Wer die Liebe hat und im Gehorsam steht, 
den vermag der Geist Gottes auch auf neue Wege zu leiten. 

54 Vgl. J. S t i e r 1 i: Die Marienverehrung in der Kongregation. Hrsg. von der Arbeits- 
stelle der Marianischen Männerkongregation Frankfurt/M., Im Trutz 55. 




