IM S PIEGETL DER ZETIT

Christliche Dichtung ?

Allenthalben spricht man hente von diristlicher Dichtung. Ihre Maglichkeit und ihre
Eigentiimlichkeit beschiftigen viele Geister. 1st sie tatsichlich etwas Eigenstindiges oder nur
ein Bastard? Manche wollen wenigstens das Wort vom ,dristlichen Dichter* vermieden
wissen und unterscheiden mit Graham Greene den Christen und den Didhter, die zufillig
sich in einer Person zusammenfinden. Schiciermacher hat den Gedanken sogar noch pri-
gnanter ausgedriickt: ,Als Kiinstler bin ich ganz undhristlich, als Christ bin ich ganz un-
kiinstlerisch“!. Es wird sich zeigen, ob hier eine wirkliche Frage aufgetaucht ist oder nur
eine Scheinproblematik vorgefithrt wird. Bei ,christlicher Dichtung® wird man jedenfalls
cine solche Trennung nicht vornehmen kénnen.

Solange es Christen gibt, ist auch von diristlicher Dichtung die Rede. Zum mindesten gab
es von Anfang an eine diristliche Literatur, auch im Sinn eines Schrifttums, das in den
schéngeistigen Raum gehdrte. Nicht immer, verhiltnismifig selten sogar, stellte sie sich
in Meisterwerken vor. Die strengen, nur dem Héchsten zugewandten Kritiker vergaflen
dabei allerdings oft das kluge Wort des alten Gérres, der in diesem Zusammenhang am
7. Mirz 1825 an Rif nach Mainz schrieb: ,Es ist in allen Dingen so in der Welt eingerich-
tet, dafl aus vielem MittelmiBigen nur einiges wenige Gute hervorgeht, und so jenes sich
verliert, anch dieses versieget“! Seit dem letzten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts dringt der
Wille zur dhristlichen Dichtung so hervor, hat sie eine solche Breite und Mannigfaltigkeit
erreicht, dafl selbst dem Christentum fernstehende Geister sich mit ibr beschiftigen.

1. Umfang und Art der heutigen christlichen Dichtung

Thr Vorldufer war, wenigstens in Frankreich, unbestritten Léon Bloy. Zwar zeigt er
manches Befremdliche, das mit Kamelhaarkleid, Heuschrecken und wildem Honig zu be-
zeichnen starke Schonrederei wire. Aber er 15ste in der Tat eine Bewegung aus, den Re-
nouveau catholique, zu dem in Frankreich Péguy, Clandel, Jammes, Bernanos, Mauriac u. a.
zdhlen. In England gehéren in diese Bewegung G. M. Hopkins, G. K. Chesterton, T. S.
Eliot, Graham Greene, Bruce Marshall, Evelyn Waugh, R. Speaight usw.; in Deutschland
unter anderen Gertrud von le Fort, R. A. Schroder, W. Bergengruen, Edzard Schaper, EL
Langgésser. Auch in den iibrigen Nationen machen namhafte christliche Dichtungen von sich
reden. Aus dem Nordischen seien Undset, Sven Stolpe, aus Amerika Thornton Wilder,
William E. Barrett, Crawford Powder genannt, aus dem Flimisch-Niederlindischen Tim-
mermans, Ouwendijk, aus Italien Coccioli, Guareschi, aus Siidamerika Fonseca usw. Ihr
dichterischer Rang ist nnterschiedlich. Man kann leicht eine gewisse nationale Sonderart
feststellen. So wird etwa in Frankreich mit Vorliebe das Dimonische und Siindhafte, iiber-
haupt das Extreme dargestellt (allerdings mit Ausnahme von Jammes u.a.). In England
werden im allgemeinen die Mittelmafligen, das Versagen der Alltagschristen und die Grofle
des christlichen Jedermann (V. Sturm) gestaltet, nicht selten mit einem gewissen liebevollen
Humor. Die Deutschen licben die Ergriindung scelischer Vorginge, anch Fille der dufersten
Verwicklung und den Zusammenstofl scheinbar entgegengesetzter Wahrheiten. Den ame-
rikanischen Versuchen liegt eine selbstverstindliche und nie angekrinkelte Uberzeugung von
der wurzclhaften Gesundheit nund Sinnhaftigkeit des Lebens zugrunde. So ergiinzen sich die
Auffassungen und Menschenbilder. Man kann jedoch nicht von einer eigentlichen Aus-
schlieflichkeit sprechen, in dem Sinne, daf etwa eine Sicht einer Nation allein zukime.

Lt Jochen Klepper, Der christliche Roman, Berlin 1940, S. 5.



Im Spiegel der Zeit 61
2. Griinde der Beliebtheit christlicher Dichtung

Die Tatsache, daf die christliche Literatur in allen Lindern der westlichen Welt einen
groflen Umfang angenommen hat, stammt offenbar aus der Gleichartigkeit des zeitgends-
sischen Lebensgefiihls. Dabei diirfte jedoch in erster Linie die Entwicklung des christlichen
Denkens der letzten Jahrzehnte, die heutige Gefiilltheit der religiosen Seele anzurufen sein.
Nach der Zeit der Aufklirung, nach der Entfaltung des der Erde zugewandten, zumal des
naturwissenschaftlichen Geistes, der die Krifte der Menschen in Anspruch nahm und der
auch die Christen beschiftigte und im Vorraum von Religion und Offenbarung verbarren
liefl, scheint sich die innere Kraft wieder gesammelt, der ganze Mensch wieder so ange-
reichert zn haben, daf sich seine Schépferkraft auch im geistlichen Lied ausspricht und die
inneren Gesichte wieder Erde und Himmel zugleich schauen. Darin offenbart sich die Sehn-
sucht der Zeit; ein neuer Stern regiert die Stunde. '

Zugleich driickt sich in der Dichtung die zunehmende Ahnung, ja Uberzeugung vom Zer-
fall der auf die Erde beschrinkten Anschauung aus. Von Untergangsvisionen allein aber
kénnen die Dichter nicht leben. In der Verlorenheit entsteht das Gegenbild des unendlichen
Gliicks des Paradieses. Sogar der greise Agnostiker Herbert George Wells schrieb 1945 in
seinem ,Mind at the End of its Tether: ,Der Verfasser hat sehr beachtliche Griinde fiir
die Vermutung, daf} innerhalb einer Zeitspanne, die eher in Wochen und Monaten als in
Aonen zu messen ist, eine fundamentale Veridnderung der Bedingungen stattgefunden hat,
unter denen das Leben, nicht bloff das menschliche Leben, sondern alles bewufite Dasein,
seit seinen Anfingen vor sich gegangen ist“2. Als Ursache dieser Entwicklung nennt er
einen sehr konkret gesehenen, unsichtbaren Feind alles Menschlichen, den ,Antagonisten®.
Es gibt scit einigen Jahren eine ganze Literatur des Satanismus. Wie immer geht mit dem
neuen Erleben Gottes die Wiederentdeckung des Teufels zusammen. , Was die Menschheit
ahnt und die iibrige Dichtung nur zdgernd andeutet, wagt der christliche Dichter mutig aus-
zusprechen: dafl wir Teilnehmende an einem Kampf iibernatiirlicher Michte sind, die sich
unserer Kraft und unseres Willens bedienen ... Dieser Kampf wird keineswegs nur fir
oder gegen, er wird vor allem mit uns gefithrt, daher der grofie Ernst der Dichtung unserer
Zeit, die den Menschen den Weg des Glaubens auch durch Labyrinthe finden 148t“3.

Aus allen diesen Griinden finden christliche Dichter grofle Beachtung und einen weiten
Leserkreis. Thr Erfolg ruft aber auch eine Menge leichtbeweglicher Schriftsteller auf den
Plan, die die Stunde nutzen und im Gefolge der urspriinglichen Dichter christliche Themen
behandeln und die Biichermirkte beliefern. Es ist nicht alles Fabrikware, was den fleifligen
Federn der Anempfinder entfliefit; auch in den bescheidenen Schreibern wird oft wirklich
die Seele wach, und sie gestaltet, so gut sie vermag.

3. Keine Ausschlieflichkeit christlicher Dichtung

Der dristliche, zumal der theologische Kritiker wird vor der Flut von Biichern, die ent-
weder Gegenstinde der Ubernatur, des Glaubens, der Religion, der Offenbarung behandeln
oder wenigstens die christlichen Ordnungen sichtbar werden lassen bzw. als geheime Maf-
stibe anerkennen, sich zuerst besinnen. So willkommen sie ihm sein mégen, darf er doch
nicht aufler acht lassen, daf er in einer Uberlieferung steht, die nicht einseitig nur das
Christliche gelten 148t. Schon Clemens von Alexandrien (t vor 216) lehnte den Eiferer
Tertullian ab, der nur christliches Schrifttum fiir die Christen gelten lassen wollte und nahm
die griechisch-romischen Klassiker in das Bildungsgut auf. Augustinus und Basilius schlossen
sich ihm an. Im Zeitalter der Renaissance und des Humanismus wehrte z. B. Ignatius von
Loyola der ungelduterten Strenge einiger seiner Séhne und trat fiir die klassische Literatur
ein. Dabei machte er nur zwei Einschrinkungen. Einmal schlof) er die sittenlose Dichtung
aus, sodann forderte er, dafl nur im Glauben und in der Demut gegriindete Minner sich

2 Zitiert in: H. Friedemann u. O. Mann, Christliche Dichter der Gegenwart, Hei-
delberg 1955, S. 445.
2 W. Grenzmann, Diditung und Glaube, Bonn 19563, S. 215,



62 Im Spiegel der Zeit

den ,Sprachen® widmen sollten; er hatte klar die beiden Versucher des Dichters, Pan und
Luzifer, erkanntt.

Im 19. Jahrhundert, im Gang der Uberwindung der Aufklirung, suchten die Integralen
Abbé J. J. Gaume (1802—1879) und Louis Veuillot gegen Dupanloup wiederum die nicht-
christlichen Dichtungen aus dem Bildungskreis der Katholiken zu verbannen. Auch diesmal
siegte die Uberlieferung. Von Kardinal Newman stammt das Wort: , Wenn die Dichtung
zum Studium der menschlichen Natur dienen soll, dann verlange man keine dhristliche
Literatur“S. Damit wollte er zweifellos nicht die christliche Dichtung an sich als unmdéglich
verurteilen, sondern nur die Ausschlieflichkeit und Enge aus dem Bereich des katholischen
Denkens und Handelns verweisen. Aus diesem Geist ist auch das Wort Zangerles gespro-
chen: ,Gerade der diristliche Dichter muf} sich dem Gericht des Dichterischen stindig unter-
worfen wissen. Je hoher das Intendierte, um so unerbittlicher die Forderung nach sprach-
licher Glaubwiirdigkeit“s.

4. Das Wesen der christlichen Dichtung

Mit dem Wort von der ,sprachlichen Glanbwiirdigkeit“ ist die Kernfrage jeder und also
auch der dhristlichen Dichtung genannt. Als Sprachwerk gehdrt sie in den dsthetischen Be-
reich. Wir treten damit auf den Kampfplatz um das Wesen der Kunst, das zeitweise und
von vielen eigentlich nur in ihrer sprachlichen Form gesehen wurde. Diese Auffassung
schwindet indes zusehends und wird heute als ein Giberwundener Standpunkt verworfen’.
Selbst unter den rein humanistischen Literaturbetrachtern, als deren besonders geistvoller
Vertreter Emil Staiger genannt werden kann, gewinnt die Auffassung wieder an Boden,
dafl Dichtung in erster Linie Aussage sei. Dabei mufl es vor allem darauf ankommen, was
ausgesagt wird. Als Goethe um 1800 seine Arbeit am Faust wieder aufnahm, schrieb er:
»Streit zwischen Form und Formlosem. Vorzug dem formlosen Gehalt vor der leeren Form.
Gehalt bringt die Form mit. Form nie ohne Gehalt“é. Wenn diese kurzen Notizen Goethes
auch zu fragmentarisch sind, um als vollkommener und umfassender Ausdruck seiner Mei-
nung angesehen zu werden, so sind sie doch bedeutungsvoll. ,Gehalt* ist dabei offenbar
nicht in dem besonderen heutigen Sinn des inneren ,Was“ gemeint, sondern schliefit auch
das ein, was wir als Stoff der eigentlichen Dichtung vorausgehen lassen. In diesem Gehalt
liegt also nach Goethe ein Héheres als in der leeren Form; diese ist sogar, zum Teil wenig-
stens, in ihm schon keimhaft vorhanden. Wenn dem so ist, heifit Arbeit an der Form haupt-
sichlich das Bemiithen des sprachmichtigen Dichters, gerade das Wort, den Satz, den Rhyth-
mus, kurz alle Formelemente zu finden, die den inneren Besitz des Gehalts méglichst voll-
kommen mitzuteilen vermdgen. Dies kann nur geschehen, wenn der Dichter auch die leib-
geistige Wirkung der ,Form“ unmittelbar und bewuflt spiirt. Auch sie ist also wahrhaft
menschlich, Schépfung der menschlichen Natur, und nicht Bestandteil eines fiir sich gesehenen
asthetischen Bereiches. Es sind menschliche Formen, aber nicht asthetische Formeln.

Damit werden sie, wenn auch wissenschaftlich und kiinstlerisch isolierbar, doch dem Ganz-
menschlichen wieder eingebettet und erhalten ihre natiirliche Verbindung mit dem ihnen
nach Goethe zugeordneten Gehalt. Im schopferischen Akt des Dichters und im nachschép-
ferischen Erlebnis des Angesprochenen erscheinen sie als wesentliche Einheit. Da hier von
der christlichen Dichtung die Rede ist, also von einem Gehalt, der aus der Offenbarung
stammt und den der Glaube ergreift — seien es nun rein aus dem Wissen Gottes mitgeteilte
Inhalte, seien es natirliche Gegebenheiten als Schopfungen Gottes oder natiirliche Bezie-
hungen als Ordnungen Gottes —, ist zuerst eine Unterscheidung zwischen religiéser und

4 Vgl. Const. S. J. IV c. 5n. 4E,; c. 6 n. 5D u. a. Der grofite Teil der hierher gehérenden
Belege aus dem Briefwerk des Heiligen ist gesammelt bei J. M. Aicardo, Comentario
a las Constituciones de la Compatiia de Jesus, Madrid 1922, 111 264—447.

s § Zitiert bei Graham Greene, Uom Paradox des Christentums, Miinchen 1952,
. 112,

¢ In: Zeit und Stunde, Salzburg 1955, S. 145,

7 Vgl. W. Muschyg, Die Zerstérung der deutschen Literatur, Bern 1956, S. 130.

8 Sophienausgabe 14, 287.



Im Spiegel der Zeit 63

curistlicher Dichtung zu machen. Religiose Dichtung sagt einen vom Menschen gesehenen
und erlebten Gehalt, der in die Sphire des Heiligen, Unendlichen, Absoluten fithrt. Sie
umfaflt Naturreligiositit ebensogut wie das schlechthinige Abhingigkeitsgefihl (Schleier-
machers) Gott gegeniiber und schlieBlich die gbttliche Offenbarung im christlichen Sinn, bis
zu den hédhsten mystischen Erlebnissen. Christliche Dichtung ist wohl immer religiése Dich-
tung. Der Satz [ift sich aber nicht umkehren. Die Ineinssetzung von Dichtung und Mystik,
wie sie Bremond nahelegt, ist ein lrrtum, wenn nicht der (christliche) Begriff der Mystik
eine unzulissige Erweiterung erfihrt. Gleichwohl bleibt es wahr, dal wenigstens bei den
hochsten Gegenstinden der Dichtung, die im Géttlichen wurzeln, der schépferische Akt des
Dichters und der nacherlebende des Lesers und Hérers die héhere Seele des Menschen so
bewegt, dal wegen ihrer Einheit auch leicht die eigentlich religidse Anlage in Mitleiden-
schaft gezogen und zu eigenen Akten angeregt wird.

Das Grundlegende der christlichen Dichtung besteht wohl darin, dafl ihr objektiver Ge-
halt der christlichen Welt angehért. Christliche Dichtung umfaflt darum sowohl dasjenige,
was dem Menschen von Natur aus zugehérig ist, wie auch alles, was ihm Gott durch Offen-
barung im strengen Sinn des Wortes zuginglich gemacht hat. ,Nicht die ausschlieBende, die
umfangende Gebirde ziemt dem Christen“®. Auch der offenbarende Gott spricht zum Men-
schen immer in der ihm gem#fen Form. In jeder géttlichen Offenbarung liegt cine Inkar-
nation vor, insofern Gott sich in das menschliche Wort hineinsenkt, in dem sich Geistiges
und Sinnenhaftes, also dem Leib Zugeordnetes cinen. Der Dichter, der dies als Mensch
auffaflt, in der dichterischen Schau und in der ihr folgenden konkreten Gestalt aussagt und
mitteilt, fiberschreitet seine menschlichen Méglichkeiten nicht, auch wenn ihm der Inhalt
zu seiner Aussage nicht mit der sinnlichen Erfahrung gegeben ist. Freilich wird der christ-
liche Gehalt nur dann dichterischer Gehalt werden, wenn er innerlich voll erlebt und sprach-
lich vollendet ausgedriickt wird. Das ist aber keine Eigentiimlichkeit, die auf den dhrist-
lichen Stoffbereich beschrankt wire. Der psychologische Unterschied etwa von dem dichte-
risch ausgesagten ,Wasser® und der Aussage des Chemikers HzO ist derselbe, wie zwischen
der dichterischen Aussage iiber das Geheimnis der Gottessohnschaft Christi und der ent-
sprechenden Formulierung des Dogmatikers. Es geniigt nicht, wenn der Dichter nur dahin
gelangt, die Dinge ,einlenchtend” zu machen; sie miissen ,leuchtend“ werden?®.

Wie aller dichterischer Gehalt geht auch der dhristliche Gehalt durch die Person des
Kiinstlers hindurch, wird das Objektive im Subjekt erfafit und konkret ausgesagt. Je tiefer
und vollkommener das geschieht, desto héher ist der dichterische Rang. Dabei kommt es
cbensosehr auf die objektive Ergriffenheit als auf die subjektive Aussagekraft an. Da Got-
tes Schopfung und Gottes Offenbarung einen einzigen Kosmos ausmachen, wird seine voll-
kommene Wiedergabe nur da mdglich sein, wo der Dichter sich in hichstem Grad dieser
Einheit angenzhert hat. Jede spiritualistische Ubertreibung des Wortes wird ebenso wie
jedes allzutiefe Eintauchen in die Sinnenwelt auch in der Kunst Spuren hinterlassen.

Die Erfahrung erweist, dafl der Dichter aus seiner dichterischen Schau herausfallen kann
und dann nur wie jeder andere denkende und fithlende Christ und gliubige Mensch spricht.
Das wird bei der christlichen Dichtung umso leichter geschehen, da die Héhe des Gehaltes
einen grofleren Kiinstler fordert, als wenn dieser sich nur im Bereich der natiirlichen Welt
bewegt. Das will Zangerle sagen, wenn er die sprachliche Glaubwiirdigkeit des christlichen
Dichters als besonders dringlich verlangt.

In der Lyrik wird dies noch am ehesten mdglich sein. Aber in der dhristlichen Epik, ins-
besondere der Romanepik, werden oft Gedankengidnge auftreten, die nicht der Didchter,
sondern der psychologisierende, denkende, etwas bewufit wollende Mensch geschrieben hat.
Das geht hinunter bis zu der Darstellungsweise des predigenden, seelsorglich angeregten
Schriftstellers, der die Glaubenswahrheiten oder die Sittengesetze an erfundenen oder er-
lebten Beispielen veranschaulicht. Auch solche Werke werden Nutzen und Erhebung stiften
kénnen und sind nicht ohne weiteres zu verurteilen. Aber sie bleiben im Bereich der Durch-
schnittsliteratur und erreichen nicht oder nur streckenweise die Hohen der Dichtung. Der
Roman ,Der Kardinal® von Henry Morton Robinson mag dafiir e¢in Beispiel sein.

9 E. Hederer, Der christliche Dichter, Einsiedeln 1956, S. 93.
10 Vgl. K. Rahner in: Zeit und Stunde, S. 51.



64 Im Spiegel der Zeit

In anderen christlichen Dichtungen fehlt oft anuch jenes Kennzeichen der Kunst, das man
ihren Spielcharakter genannt hat!l. Damit ist jene Leichtigkeit und Schwerelosigkeit ge-
meint, die die Dichtung umso mehr anszeichnen muf, je héheren Gebieten sie sich zn-
wendet. Es gibt eine Dunkelbeit und einen Tiefsinn, die ein Uberwiegen des Verstandes-
mifigen und des Suchens verraten, die noch nicht zur Gestaltung gelangt sind. ,Dichtung
ist ein absichtsloses Gebilde, entstanden wie ein Kristall, in dem die Formkrifte zur Gestalt
zusammenschieflen, entstanden nicht, damit eine Wahrheit ansgesprochen werde, sondern
weil der Didhter itberwiltigt ist von einer Begegnung mit dem Lebendigen®12,

Dagegen braucht es nicht gegen die christliche Dichtung zu sprechen, wenn sie von Nidht-
christen abgelehnt und beiseitegeschoben wird. Der Kritiker muff des Nachvollzngs fibig
sein. Wer sich aber einer Welt verschlieit, wird auch ihre dichterische Gestaltung nicht wiir-
digen konnen. Hier gilt: ,Der geistliche Mensch beurteilt alles, wird aber von niemandem
(recht) beurteilt“ (1 Kor 2, 15).

5. Die christliche Dichtung und das Bése

Das dhristliche Leben vollzieht sich anf dieser Erde in einer Auseinandersetzung zwischen
Gut und Bése. Niemand geht ungefihrdet durch diese Welt. So haben anch das Bése und
die Siinde ihren Ort in der christlichen Dichtung. Der Dichter dieser Erde wiirde gegen die
Wirklichkeit siindigen, wenn er das Bése iibersihe. Der Kampf von Licht und Finsternis
wird immer der erregendste Gegenstand seiner Kunst sein. Es wire aber gegen die christ-
liche Ordnung, wenn er nur das Bése sihe, wenn, er nur den heillosen Menschen darstellte,
der in den Abgriinden und unter der finsteren Sonne Satans lebt und den schlieflich eine
vnergriindlich wihlende Gnade am Ende in das Paradies fiihrt.

Bet vielen Dichtern, die unter die christlichen gezihlt werden, spielt in der Gegenwart
das Bose dieselbe Rolle, wird es genan so gestaltet, wie es die gnadenlosen und Gott ab-
lehnenden Schriftsteller tun. Man hat schon von einer dhristlichen ,schwarzen Literatur®
gesprochen!S, Es gibt Werke, die finsterer sind als manche amerikanische Romane, die we-
gen der Zigellosigkeit ihrer Sprache beriichtigt sind, auf deren Grund aber doch der Sinn
der Welt und des Menschen nicht geleugnet wird. Diese Vorherrschaft des Bésen in der
Dichtung, die Muschg das Wort von der ,Zerstérung der deutschen Literatur® schreiben
1aBt, hat zweifellos eine Zerstorung des Menschenbildes zur Voraussetzung. Ihre Zeugen
sind Legion. Wir diirfen uns nicht wundern, wenn auch der weltoffene christliche Schrift-
steller dies bemerkt. Fiir ihn mag sogar die Entstellung des Ebenbildes Gottes noch furdht-
barer, der Sog des Bésen noch unheimlicher sein!4,

Zum Unterschied vom 19. Jahrhundert und von den Anfingen des unseligen katholischen
Literaturstreites, in dem die Psychologie der mit dem Bésen ringenden Menschen gefordert
wurde, erscheint in der Dichtung heute das Bése als objektive Madcht, die sich zuweilen in
dem persdnlich auftretenden Satan verleiblicht. Wir stellen hier eine Verirrung und eine
Verkehrung der Wahrheit fest. Sie ist es nicht, weil der Teufel als eine Chimire zu be-
trachten wire; jedoch ist der Gedanke nicht von der Hand zu weisen, daf der alte Mani-
chiismus wiederaufzuleben scheint. Das Bése ist kein Sein; es ist ein Mangel am Sein. Selbst
»der” Bose ist ein Geschopf Gottes, das sich selbst zerstort hat. Der Dichter, der das Wirk-
liche darstellen muf}, wird in erster Linie das Sein ins Auge fassen miissen und so im Grund
dem Positiven zugewandt bleiben. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, daf num der
Sensation willen, um stirkere Wirkungen zu erzielen, sich anch die christliche Dichtung in
den Dschungel und die Labyrinthe begibt und sich in ihnen verliert. Die Verheerungen, die
eine solche Einseitigkeit schon in der Sprache anrichtet, machen das Abwegige sichtbar. Die
Beispiele anderer Dichter, die dem Leser eine nicht minder grofie, viclleicht sogar eine noch
unheimlichere Wirkung des Bésen nahebringen, ohne in die Abfallgrube hinabzusteigen,
sind der augenscheinliche Beweis, dafl die Wirklichkeitstreue, die Wahrheitsliebe, die Er-

t'W. Kayser, Entstehung und Krise des modernen Romans, Stuttgart 1955, S. 27.
2 V. Sturm, in: H. Friedmann und O. Mann, a.a. 0., 8. 221.

8B Zangerle, in: Zeit und Stunde, S. 147.

14 Vel. E. Hederer, a.a.0., SS. 24—33.



Im Spiegel der Zeit 65

griindung des Untermenschlichen nicht an die Vorfihrang der lasterhaftesten Verirrungen,
deren Menschen fihig sind, gebunden ist. Es entspricht nicht dem rechten Mensdhenbild,
anch dem verwiisteten nicht, daf es als animalischer Komplex erscheint, in dem héchstens
ein kleiner Bezirk des Geistes ausgespart wird. Bezeichnend ist anch, dafl hier das Unsitt-
liche im engen Sinn mit Vorzug behandelt wird. Kein Zweifel, dafl dieser Bereich in der
Tat eine aufSerordentliche Ausdebnung gewinnen kann und vielfach gewinnt. Aber wie
schon der Menschenkenner, ob Pidagoge, Soziologe oder Seelsorger, feststellt, liegen die
Wurzeln dieser Verirrungen meist anderswo. Ist es Unrecht, wenn wir von der christlichen
Dichtung, die doch eine Erweiterung des dichterischen Raumes fiir sich in Anspruch nimmt,
erwarten und verlangen, dafl sie sich den wurzelhafteren Schiden und Begrenzungen ihrer
Personen zuwendet und sich nicht darin ergeht, das Niedrigste auszamalen? Gerade im Sinn
der ,reinen Dichtung®, in der die Vollendung der Kunst gesehen wird, miissen wir ein
Gleichgewicht verlangen, und die Breite des Stoffes ist nicht der Breite des Gehaltes gleich-
zusetzen. Schon der alte Plutarch sagte: ,Schlechte Maler, die das Schone nicht erreichen
konnen, suchen es in Warzen und Runzeln“. Anch unter der Riicksicht des Bosen im Bereich
der dem Dichter zugeordneten Welt gilt das Wort Pins XII.: ,Der diristliche Realismus
nmfingt mit der gleichen Sicherheit die Wiirde des Menschen, aber anch seine Grenzen, die
Fihigkeit zur Selbstbeherrschung, auch die Wirklichkeit der Siinde. Der Realismns der
Christen, der sich auf das gesamte Dasein erstreckt nnd die Erfahrungen der Vergangenheit
nicht iibersieht, gibt die Uberzeugung, daf sie sich nicht in nngiinstigeren Verhéltnissen be-
finden als ihre Vorfahren“ (Weihnachtsbotschaft 1956).

6. Dichterwort ist Anrede

Der Dighter ist als Schépfer wohl durchaus ichbezogen und lebt in seinem Werk, zuerst,
insofern er sich in ihm (ganz oder teilweise) darstellt, sodann, indem er es ausspricht. Da
aber die Dichterperson gerade in jhrem schopferischen Akt ihres innersten Wesens bewufit
wird, kann es nicht ausbleiben, daf sie sich audh ihrer tatsichiichen Stelle im Kosmos bewnfit
wird und sich mit ihm verbunden fiihlt. Je nach dem besonderen Gehalt der Aussage wird
es Gott sein oder die Natur, mit der der Mensch in Gemeinschaft tritt (man denke hier vor
allem an Goethe), oder der Mitmensch. So wird die ,Aussage” zugleich anch ,Anrede”.
Daf ein Stoff oder ein Gehalt christlich sei, dndert an sich nichts an diesem Tatbestand.
Wir konnen aber sagen, daf es im Wesen des christlichen Stoffes und Gebaltes liegt, die
Beziehung zu Gott und der zum Heil berufenen Mitwelt zu verstirken. Aus der Erfahrung
der dichterischen Vorbilder und Beispiele gewinnen wir den Eindruck, dafl der schépferische
Dichter um so mehr zu dieser Kommunikation (Claudel) neigt, je mehr er im Gehalt lebt.
Er ist wie eine Mutter, die strahlenden Auges das Neugeborene zeigt. Doch gibt es auch
eine Verkehrung, in der sich der Dichter in die von ihm geschaffene Form verliebt. Er hat sie
ja wirklich hervorgebracht, wihrend der Gehalt das Objektivere ist. Der Formkiinstler hat
es ,in den Griff bekommen®, ist sein Herr geworden. Die Erfahrung belehrt uns, wie ge-
rade die Anbeter der Form oft auf sich bezogen bleiben und der luziferischen Versuchung
erliegen. Sie dienen weder dem Wort noch der Welt. Sie sind nicht Zeugen, sondern beten
eine unfruchtbare Schonheit an. Dagegen will der ganze Dichter in der Gemeinschaft stehen,
freigebig verschenken. Diese Grundhaltung kann ihn sogar so beseelen, dafl er im Schép-
fungsakt selbst die Aussage zur Anrede macht. Und da das Werk der Schénheit Wahrheit
und Gutheit voraussetzt nnd einschliefit, erklirt sich so das Wort des Horaz, daf} die Dichter
erfrenen und nutzen wollen. Viele Dichter haben mit anderen Worten dasselbe gesagt und
verstehen darunter die innere Erhebung, Verkldrung, Freude, Reinigung, Besserung, die ihr
bezeugendes Didchiterwort zugleich bewirkt. Thornton Wilder etwa meint, ,daf in einer
sikularisierten Welt vielleicht nur die Kunst noch die Fithrerin zur Religion werden konne,
da diese selbst der grofen Menge der ,Gebildeten’ sich nicht mehr aufschliefe®, und er ist
davon iiberzeugt, dafl dadurch ,die Kunst nicht zar Magd einer aufler ihr selbst liegenden
Absicht” werde?s, Diese innere Hinordnung der Dichtung und ihres Schopfers aunf die Mit-

B W.Grenzmann, a.a. 0, S. 438.



66 Im Spiegel der Zeit

welt ist wohl zu unterscheiden von dem, was man mit Tendenz bezeichnet. Darunter ver-
stehen wir die Absicht der denkenden und bewegten Schriftsteller, ihre Erkenntnisse und
Wertungen, Uberlegungen und Ratschlige aufzudringen, sei es in allgemeiner Form und im
Dialog oder am Beispiel der dargestellten Begebenheiten und Schicksale. Sie mégen damit
im Bereich der Literatur verbleiben, sogar geschickte Schriftsteller sein; in das Reich der
Kunst treten sie nicht ein.

Das braucht keine Erniedrignng zu bedeuten. Muschg spricht fiir viele, wenn er meint, daf§
die Vergangenheit gerade in den letzten Jahren einige Wahrheiten ans Licht gebracht habe,
zn denen die gehére, dafl die Kunst nicht mehr ohne weiteres etwas schlechthin Héchstcs
sei. ,Die Zukunft der Kunst hiingt nicht von einer an sich sinnlosen Schonheit ab, wie die
Zukunft der Volker nicht von ihrem Vorrat an Wasserstoffbomben, sondern von ihrem
Vorrat an moralischen Energien“!8, Dennoch bleibt dem Dichter der unvergingliche Glanz
seiner Strahlenkrone.

7. Gotteswort und Dichterwort

Fiir den christlichen Dichter haben die kritischen Bemerkungen zur Kunst noch ihre be-
sondere Bedentune. Karl Rahner hat in seinem feinsinnigen Aufsatz ,Priester und Dich-
ter“1? nach einer Wiirdigung des Dichters entwickelt, wie dem Priester das wirksame Gottes-
wort anvertraut ist, das als solches wesentlich iiber jedem Menschenwort steht. Aber anch
dieses Gotteswort kann auf manche Weise verkiindigt werden. ,Wir Katholiken kénnen
keine Donatisten sein: Wir verteidigen die objektive Giiltigkeit der Sakramente unabhingig
von der Heiligkeit der Spender. Aber wir sind manchmal in Gefahr, vor lanter Anti-Donatis-
mns, vor lauter Objektivismns eine katholische Wahrheit zu vergessen: Trotz allem. .. sind
es die Heiligen, die die Kirche tragen® (S. 71). So soll auch der Priester, in seiner Existenz
heilig, mit dieser Existenz das Wort Gottes verkiindigen. Zn dieser Existenz gehért aber
auch die Moglichkeit, das Wort vollendet ausuzsagen. Der Priester ruft den Dichter, und
der Dichter den Priester. Was Rahner entfaltet, gilt nicht nur vom geweihten Priestertum,
sondern anch von dem kéniglichen Priestertum des ganzen auserwihlten Volkes (1 Petr 2, 9).
Jeder Christ, also mit Vorzug der christliche Dichter, darf und soll anch Zeuge des Wortes
Gottes sein. Mag auch die Kraft des Wortes als Gotteswort unvergleichlich héher stehen,
eigentlich ruft es danach, dafi es erst recht, insofern es von Menschen ansgesprochen und zum
Menschenwort wird, in seinem reinsten Glanz, eben als Dichterwort erstrahie. Es bleibt zwar
in diesem Zusammenhang richtig, was Klepper sagt: ,Die entscheidenden Aussageu macht
der christliche Epiker nicht als Kiinstler, sondern als Christ“1%. Aber im christlichen Dichter
vollzieht sich doch eine Ineinswerdung und erreicht das Wort seine héchstmégliche Voll-
endung. Hubert Bedher S. J.

18 W. Muschg, a.a.0., S. 70.
17 Zeit und Stunde, SS. 55--178.
6 Jochen Klepper, a.2.0,, S. 27.






