
IM      SPIEGEL      DER      ZEIT 

Christliche Dichtung ? 

Allenthalben spricht man heute von christlicher Dichtung. Ihre Möglichkeit und ihre 
Eigentümlichkeit beschäftigen viele Geister. Ist sie tatsächlich etwas Eigenständiges oder nur 
ein Bastard? Manche wollen wenigstens das Wort vom •christlichen Dichter" vermieden 
wissen und unterscheiden mit Graham Greene den Christen und den Dichter, die zufällig 
sich in einer Person zusammenfinden. Schleiermacher hat den Gedanken sogar noch prä- 
gnanter ausgedrückt: •Als Künstler bin ich ganz unchristlich, als Christ bin ich ganz un- 
künstlerisch"1. Es wird sich zeigen, ob hier eine wirkliche Frage aufgetaucht ist oder nur 
eine Scheinproblematik vorgeführt wird. Bei •christlicher Dichtung" wird man jedenfalls 
eine solche Trennung nicht vornehmen können. 

Solange es Christen gibt, ist auch von christlicher Dichtung die Rede. Zum mindesten gab 
es von Anfang an eine christliche Literatur, auch im Sinn eines Schrifttums, das in den 
schöngeistigen Raum gehörte. Nicht immer, verhältnismäßig selten sogar, stellte sie sich 
in Meisterwerken vor. Die strengen, nur dem Höchsten zugewandten Kritiker vergaßen 
dabei allerdings oft das kluge Wort des alten Görres, der in diesem Zusammenhang am 
7. März 1825 an Räß nach Mainz schrieb: •Es ist in allen Dingen so in der Welt eingerich- 
tet, daß aus vielem Mittelmäßigen nur einiges wenige Gute hervorgeht, und so jenes sich 
verliert, auch dieses versieget"! Seit dem letzten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts drängt der 
Wille zur christlichen Dichtung so hervor, hat sie eine solche Breite und Mannigfaltigkeit 
erreicht, daß selbst dem Christentum fernstehende Geister sich mit ihr beschäftigen. 

1. Umfang und Art der heutigen christlichen Dichtung 

Ihr Vorläufer war, wenigstens in Frankreich, unbestritten Leon Bloy. Zwar zeigt er 
manches Befremdliche, das mit Kamelhaarkleid, Heuschrecken und wildem Honig zu be- 
zeichnen starke Schönrederei wäre. Aber er löste in der Tat eine Bewegung aus, den Re- 
nouveau catholique, zu dem in Frankreich Peguy, Claudel, Jammes, Bernanos, Mauriac u. a. 
zählen. In England gehören in diese Bewegung G. M. Hopkins, G. K. Chesterton, T. S. 
Eliot, Graham Greene, Bruce Marshall, Evelyn Waugh, R. Speaight usw.; in Deutschland 
unter anderen Gertrud von le Fort, R. A. Schröder, W. Bergengruen, Edzard Schaper, El. 
Langgässer. Auch in den übrigen Nationen machen namhafte christliche Dichtungen von sich 
reden. Aus dem Nordischen seien Undset, Sven Stolpe, aus Amerika Thornton Wilder, 
William E. Barrett, Crawford Powder genannt, aus dem Flämisch-Niederländischen Tim- 
mermans, Ouwendijk, aus Italien Coccioli, Guareschi, aus Südamerika Fonseca usw. Ihr 
dichterischer Rang ist unterschiedlich. Man kann leicht eine gewisse nationale Sonderart 
feststellen. So wird etwa in Frankreich mit Vorliebe das Dämonische und Sündhafte, über- 
haupt das Extreme dargestellt (allerdings mit Ausnahme von Jammes u. a.). In England 
werden im allgemeinen die Mittelmäßigen, das Versagen der Alltagschristen und die Größe 
des christlichen Jedermann (V. Sturm) gestaltet, nicht selten mit einem gewissen liebevollen 
Humor. Die Deutschen lieben die Ergründung seelischer Vorgänge, auch Fälle der äußersten 
Verwicklung und den Zusammenstoß scheinbar entgegengesetzter Wahrheiten. Den ame- 
rikanischen Versuchen liegt eine selbstverständliche und nie angekränkelte Überzeugung von 
der wurzelhaften Gesundheit und Sinnhaftigkeit des Lebens zugrunde. So ergänzen sich die 
Auffassungen und Menschenbilder. Man kann jedoch nicht von einer eigentlichen Aus- 
schließlichkeit sprechen, in dem Sinne, daß etwa eine Sicht einer Nation allein zukäme. 

1 Jochen Klepper, Der christliche Roman, Berlin 1940, S. 5. 



Im Spiegel der Zeit 61 

2. Gründe der Beliebtheit christlicher Dichtung 

Die Tatsadie, daß die christliche Literatur in allen Ländern der westlichen Welt einen 
großen Umfang angenommen hat, stammt offenbar aus der Gleichartigkeit des zeitgenös- 
sischen Lebensgefühls. Dabei dürfte jedoch in erster Linie die Entwicklung des christlichen 
Denkens der letzten Jahrzehnte, die heutige Gefülltheit der religiösen Seele anzurufen sein. 
Nach der Zeit der Aufklärung, nach der Entfaltung des der Erde zugewandten, zumal des 
naturwissenschaftlichen Geistes, der die Kräfte der Menschen in Anspruch nahm und der 
auch die Christen beschäftigte und im Vorraum von Religion und Offenbarung verharren 
ließ, scheint sich die innere Kraft wieder gesammelt, der ganze Mensch wieder so ange- 
reichert zu haben, daß sich seine Schöpferkraft auch im geistlichen Lied ausspricht und die 
inneren Gesichte wieder Erde und Himmel zugleich schauen. Darin offenbart sich die Sehn- 
sucht der Zeit; ein neuer Stern regiert die Stunde. 

Zugleich drückt sich in der Dichtung die zunehmende Ahnung, ja Überzeugung vom Zer- 
fall der auf die Erde beschränkten Anschauung aus. Von Untergangsvisionen allein aber 
können die Dichter nicht leben. In der Verlorenheit entsteht das Gegenbild des unendlichen 
Glücks des Paradieses. Sogar der greise Agnostiker Herbert George Wells schrieb 1945 in 
seinem •Mind at the End of its Tether": •Der Verfasser hat sehr beachtliche Gründe für 
die Vermutung, daß innerhalb einer Zeitspanne, die eher in Wochen und Monaten als in 
Äonen zu messen ist, eine fundamentale Veränderung der Bedingungen stattgefunden hat, 
unter denen das Leben, nicht bloß das menschliche Leben, sondern alles bewußte Dasein, 
seit seinen Anfängen vor sich gegangen ist"2. Als Ursache dieser Entwicklung nennt er 
einen sehr konkret gesehenen, unsichtbaren Feind alles Menschlichen, den •Antagonisten". 
Es gibt seit einigen Jahren eine ganze Literatur des Satanismus. Wie immer geht mit dem 
neuen Erleben Gottes die Wiederentdeckung des Teufels zusammen. •Was die Menschheit 
ahnt und die übrige Dichtung nur zögernd andeutet, wagt der christliche Dichter mutig aus- 
zusprechen: daß wir Teilnehmende an einem Kampf übernatürlicher Mächte sind, die sich 
unserer Kraft und unseres Willens bedienen... Dieser Kampf wird keineswegs nur für 
oder gegen, er wird vor allem mit uns geführt, daher der große Ernst der Dichtung unserer 
Zeit, die den Menschen den Weg des Glaubens auch durch Labyrinthe finden läßt"3. 

Aus allen diesen Gründen finden christliche Dichter große Beachtung und einen weiten 
Leserkreis. Ihr Erfolg ruft aber auch eine Menge leichtbeweglicher Schriftsteller auf den 
Plan, die die Stunde nutzen und im Gefolge der ursprünglichen Dichter christliche Themen 
behandeln und die Büchermärkte beliefern. Es ist nicht alles Fabrikware, was den fleißigen 
Federn der Anempfinder entfließt; auch in den bescheidenen Schreibern wird oft wirklich 
die Seele wach, und sie gestaltet, so gut sie vermag. 

3. Keine Ausschließlichkeit christlicher Dichtung 

Der christliche, zumal der theologische Kritiker wird vor der Flut von Büchern, die ent- 
weder Gegenstände der Obernatur, des Glaubens, der Religion, der Offenbarung behandeln 
oder wenigstens die christlichen Ordnungen sichtbar werden lassen bzw. als geheime Maß- 
stäbe anerkennen, sich zuerst besinnen. So willkommen sie ihm sein mögen, darf er doch 
nicht außer acht lassen, daß er in einer Überlieferung steht, die nicht einseitig nur das 
Christliche gelten läßt. Schon Clemens von Alexandrien (f vor 216) lehnte den Eiferer 
Tertullian ab, der nur christliches Schrifttum für die Christen gelten lassen wollte und nahm 
die griechisch-römischen Klassiker in das Bildungsgut auf. Augustinus und Basilius schlössen 
sich ihm an. Im Zeitalter der Renaissance und des Humanismus wehrte z. B. Ignatius von 
Loyola der ungeläuterten Strenge einiger seiner Söhne und trat für die klassische Literatur 
ein. Dabei machte er nur zwei Einschränkungen. Einmal schloß er die sittenlose Dichtung 
aus, sodann forderte er, daß nur im Glauben und in der Demut gegründete Männer sich 

2 Zitiert in: H. F r i e d e m a n n u. O. M a n n , Christliche Dichter der Gegenwart, Hei- 
delberg 1955, S. 445. 

3 W. Grenzmann, Dichtung und Glaube, Bonn 1956s, S. 215. 



62 Im Spiegel der Zeit 

den •Sprachen" widmen sollten; er hatte klar die beiden Versucher des Dichters, Pan und 
Luzifer, erkannt*. 

Im 19. Jahrhundert, im Gang der Überwindung der Aufklärung, suchten die Integralen 
Abbe J. J. Gaume (1802•1879) und Louis Veuillot gegen Dupanloup wiederum die nicht- 
christlichen Dichtungen aus dem Bildungskreis der Katholiken zu verbannen. Auch diesmal 
siegte die Oberlieferung. Von Kardinal Newman stammt das Wort: •Wenn die Dichtung 
zum Studium der menschlichen Natur dienen soll, dann verlange man keine christliche 
Literatur"5. Damit wollte er zweifellos nicht die christliche Dichtung an sich als unmöglich 
verurteilen, sondern nur die Ausschließlichkeit und Enge aus dem Bereich des katholischen 
Denkens und Handelns verweisen. Aus diesem Geist ist auch das Wort Zangeries gespro- 
chen: •Gerade der christliche Dichter muß sich dem Gericht des Dichterischen ständig unter- 
worfen wissen. Je höher das Intendierte, um so unerbittlicher die Forderung nach sprach- 
licher Glaubwürdigkeit"6. 

4. Das Wesen der christlichen Dichtung 

Mit dem Wort von der •sprachlichen Glaubwürdigkeit" ist die Kernfrage jeder und also 
auch der christlichen Dichtung genannt. Als Sprachwerk gehört sie in den ästhetischen Be- 
reich. Wir treten damit auf den Kampfplatz um das Wesen der Kunst, das zeitweise und 
von vielen eigentlich nur in ihrer sprachlichen Form gesehen wurde. Diese Auffassung 
schwindet indes zusehends und wird heute als ein überwundener Standpunkt verworfen7. 
Selbst unter den rein humanistischen Literaturbetrachtern, als deren besonders geistvoller 
Vertreter Emil Staiger genannt werden kann, gewinnt die Auffassung wieder an Boden, 
daß Dichtung in erster Linie Aussage sei. Dabei muß es vor allem darauf ankommen, was 
ausgesagt wird. Als Goethe um 1800 seine Arbeit am Faust wieder aufnahm, schrieb er: 
•Streit zwischen Form und Formlosem. Vorzug dem formlosen Gehalt vor der leeren Form. 
Gehalt bringt die Form mit. Form nie ohne Gehalt"8. Wenn diese kurzen Notizen Goethes 
auch zu fragmentarisch sind, um als vollkommener und umfassender Ausdruck seiner Mei- 
nung angesehen zu werden, so sind sie doch bedeutungsvoll. •Gehalt" ist dabei offenbar 
nicht in dem besonderen heutigen Sinn des inneren •Was" gemeint, sondern schließt auch 
das ein, was wir als Stoff der eigentlichen Dichtung vorausgehen lassen. In diesem Gehalt 
liegt also nach Goethe ein. Höheres als in der leeren Form; diese ist sogar, zum Teil wenig- 
stens, in ihm schon keimhaft vorhanden. Wenn dem so ist, heißt Arbeit an der Form haupt- 
sächlich das Bemühen des sprachmächtigen Dichters, gerade das Wort, den Satz, den Rhyth- 
mus, kurz alle Formelemente zu finden, die den inneren Besitz des Gehalts möglichst voll- 
kommen mitzuteilen vermögen. Dies kann nur geschehen, wenn der Dichter auch die leib- 
geistige Wirkung der •Form" unmittelbar und bewußt spürt. Auch sie ist also wahrhaft 
menschlich, Schöpfung der menschlichen Natur, und nicht Bestandteil eines für sich gesehenen 
ästhetischen Bereiches. Es sind menschliche Formen, aber nicht ästhetische Formeln. 

Damit werden sie, wenn auch wissenschaftlich und künstlerisch isolierbar, doch dem Ganz- 
menschlichen wieder eingebettet und erhalten ihre natürliche Verbindung mit dem ihnen 
nach Goethe zugeordneten Gehalt. Im schöpferischen Akt des Dichters und im nachschöp- 
ferischen Erlebnis des Angesprochenen erscheinen sie als wesentliche Einheit. Da hier von 
der christlichen Dichtung die Rede ist, also von einem Gehalt, der aus der Offenbarung 
stammt und den der Glaube ergreift • seien es nun rein aus dem Wissen Gottes mitgeteilte 
Inhalte, seien es natürliche Gegebenheiten als Schöpfungen Gottes oder natürliche Bezie- 
hungen als Ordnungen Gottes •, ist zuerst eine Unterscheidung zwischen religiöser und 

4 Vgl. Const. S. J. IV c. 5 n. 4 E.; c. 6 n. 5 D u. a. Der größte Teil der hierher gehörenden 
Belege aus dem Briefwerk des Heiligen ist gesammelt bei J. M. Aicardo, Comentario 
a las Constituciones de la Compania de Jesus, Madrid 1922, III 264•447. 

5 Zitiert bei Graham Greene, Vom Paradox des Christentums, München 1952, 
S. 112. 

6 In: Zeit und Stunde, Salzburg 1955, S. 145. 
7 Vgl. W. M u s c h g , Die Zerstörung der deutschen Literatur, Bern 1956, S. 130. 
8 Sophienausgabe 14, 287. 



Im Spiegel der Zeit 63 

christlicher Dichtung zu machen. Religiöse Dichtung sagt einen vom Menschen gesehenen 
und erlebten Gehalt, der in die Sphäre des Heiligen, Unendlichen, Absoluten führt. Sie 
umfaßt Naturreligiosität ebensogut wie das schlechthinige Abhängigkeitsgefühl (Schleier- 
machers) Gott gegenüber und schließlich die göttliche Offenbarung im christlichen Sinn, bis 
zu den höchsten mystischen Erlebnissen. Christliche Dichtung ist wohl immer religiöse Dich- 
tung. Der Satz läßt sich aber nicht umkehren. Die Ineinssetzung von Dichtung und Mystik, 
wie sie Bremond nahelegt, ist ein Irrtum, wenn nicht der (christliche) Begriff der Mystik 
eine unzulässige Erweiterung erfährt. Gleichwohl bleibt es wahr, daß wenigstens bei den 
höchsten Gegenständen der Dichtung, die im Göttlichen wurzeln, der schöpferische Akt des 
Dichters und der nacherlebende des Lesers und Hörers die höhere Seele des Menschen so 
bewegt, daß wegen ihrer Einheit auch leicht die eigentlich religiöse Anlage in Mitleiden- 
schaft gezogen und zu eigenen Akten angeregt wird. 

Das Grundlegende der christlichen Dichtung besteht wohl darin, daß ihr objektiver Ge- 
halt der christlichen Welt angehört. Christliche Dichtung umfaßt darum sowohl dasjenige, 
was dem Menschen von Natur aus zugehörig ist, wie auch alles, was ihm Gott durch Offen- 
barung im strengen Sinn des Wortes zugänglich gemacht hat. •Nicht die ausschließende, die 
umfangende Gebärde ziemt dem Christen"9. Auch der offenbarende Gott spricht zum Men- 
schen immer in der ihm gemäßen Form. In jeder göttlichen Offenbarung liegt eine Inkar- 
nation vor, insofern Gott sich in das menschliche Wort hineinsenkt, in dem sich Geistiges 
und Sinnenhaftes, also dem Leib Zugeordnetes einen. Der Dichter, der dies als Mensch 
auffaßt, in der dichterischen Schau und in der ihr folgenden konkreten Gestalt aussagt und 
mitteilt, überschreitet seine menschlichen Möglichkeiten nicht, auch wenn ihm der Inhalt 
zu seiner Aussage nicht mit der sinnlichen Erfahrung gegeben ist. Freilich wird der christ- 
liche Gehalt nur dann dichterischer Gehalt werden, wenn er innerlich voll erlebt und sprach- 
lich vollendet ausgedrückt wird. Das ist aber keine Eigentümlichkeit, die auf den christ- 
lichen Stoffbereich beschränkt wäre. Der psychologische Unterschied etwa von dem dichte- 
risch ausgesagten •Wasser" und der Aussage des Chemikers H2O ist derselbe, wie zwischen 
der dichterischen Aussage über das Geheimnis der Gottessohnschaft Christi und der ent- 
sprechenden Formulierung des Dogmatikers. Es genügt nicht, wenn der Dichter nur dahin 
gelangt, die Dinge •einleuchtend" zu machen; sie müssen •leuchtend" werden10. 

Wie aller dichterischer Gehalt geht auch der christliche Gehalt durch die Person des 
Künstlers hindurch, wird das Objektive im Subjekt erfaßt und konkret ausgesagt. Je tiefer 
und vollkommener das geschieht, desto höher ist der dichterische Rang. Dabei kommt es 
ebensosehr auf die objektive Ergriffenheit als auf die subjektive Aussagekraft an. Da Got- 
tes Schöpfung und Gottes Offenbarung einen einzigen Kosmos ausmachen, wird seine voll- 
kommene Wiedergabe nur da möglich sein, wo der Dichter sich in höchstem Grad dieser 
Einheit angenähert hat. Jede spiritualistische Übertreibung des Wortes wird ebenso wie 
jedes allzutiefe Eintauchen in die Sinnenwelt auch in der Kunst Spuren hinterlassen. 

Die Erfahrung erweist, daß der Dichter aus seiner dichterischen Schau herausfallen kann 
und dann nur wie jeder andere denkende und fühlende Christ und gläubige Mensch spricht. 
Das wird bei der christlichen Dichtung umso leichter geschehen, da die Höhe des Gehaltes 
einen größeren Künstler fordert, als wenn dieser sich nur im Bereich der natürlichen Welt 
bewegt. Das will Zangerle sagen, wenn er die sprachliche Glaubwürdigkeit des christlichen 
Dichters als besonders dringlich verlangt. 

In der Lyrik wird dies noch am ehesten möglich sein. Aber in der christlichen Epik, ins- 
besondere der Romanepik, werden oft Gedankengänge auftreten, die nicht der Dichter, 
sondern der psychologisierende, denkende, etwas bewußt wollende Mensch geschrieben hat. 
Das geht hinunter bis zu der Darstellungsweise des predigenden, seelsorglich angeregten 
Schriftstellers, der die Glaubenswahrheiten oder die Sittengesetze an erfundenen oder er- 
lebten Beispielen veranschaulicht. Auch solche Werke werden Nutzen und Erhebung stiften 
können und sind nicht ohne weiteres zu verurteilen. Aber sie bleiben im Bereich der Durch- 
schnittsliteratur und erreichen nicht oder nur streckenweise die Höhen der Dichtung. Der 
Roman •Der Kardinal" von Henry Morton Robinson mag dafür ein Beispiel sein. 

9 E. Hederer, Der christliche Dichter, Einsiedeln 1956, S. 93. 
10 Vgl. K. R a h n e r in: Zeit und Stunde, S. 57. 



64 Im Spiegel der Zeit 

In anderen christlichen Dichtungen fehlt oft auch jenes Kennzeichen der Kunst, das man 
ihren Spielcharakter genannt hat11. Damit ist jene Leichtigkeit und Schwerelosigkeit ge- 
meint, die die Dichtung umso mehr auszeichnen muß, je höheren, Gebieten sie sich zu- 
wendet. Es gibt eine Dunkelheit und einen Tiefsinn, die ein Überwiegen des Verstandes- 
mäßigen und des Suchens verraten, die noch nicht zur Gestaltung gelangt sind. •Dichtung 
ist ein absichtsloses Gebilde, entstanden wie ein Kristall, in dem die Formkräfte zur Gestalt 
zusammenschießen, entstanden nicht, damit eine Wahrheit ausgesprochen werde, sondern 
weil der Dichter überwältigt ist von einer Begegnung mit dem Lebendigen"12. 

Dagegen braucht es nicht gegen die christliche Dichtung zu sprechen, wenn sie von Nicht- 
christen abgelehnt und beiseitegeschoben wird. Der Kritiker muß des Nachvollzugs fähig 
sein. Wer sich aber einer Welt verschließt, wird auch ihre dichterische Gestaltung nicht wür- 
digen können. Hier gilt: •Der geistliche Mensch beurteilt alles, wird aber von niemandem 
(recht) beurteilt" (1 Kör 2, 15). 

5. Die christliche Dichtung und das Böse 

Das christliche Leben vollzieht sich auf dieser Erde in einer Auseinandersetzung zwischen 
Gut und Böse. Niemand geht ungefährdet durch diese Welt. So haben auch das Böse und 
die Sünde ihren Ort in der christlichen Dichtung. Der Dichter dieser Erde würde gegen die 
Wirklichkeit sündigen, wenn er das Böse übersähe. Der Kampf von Licht und Finsternis 
wird immer der erregendste Gegenstand seiner Kunst sein. Es wäre aber gegen die christ- 
liche Ordnung, wenn er nur das Böse sähe, wenn, er nur den heillosen Menschen darstellte, 
der in den Abgründen und unter der finsteren Sonne Satans lebt und den schließlich eine 
unergründlich wählende Gnade am Ende in das Paradies führt. 

Bei vielen Dichtern, die unter die christlichen gezählt werden, spielt in der Gegenwart 
das Böse dieselbe Rolle, wird es genau so gestaltet, wie es die gnadenlosen und Gott ab- 
lehnenden Schriftsteller tun. Man hat schon von einer christlichen •schwarzen Literatur" 
gesprochen13. Es gibt Werke, die finsterer sind als manche amerikanische Romane, die we- 
gen der Zügellosigkeit ihrer Sprache berüchtigt sind, auf deren Grund aber doch der Sinn 
der Welt und des Menschen nicht geleugnet wird. Diese Vorherrschaft des Bösen in der 
Dichtung, die Muschg das Wort von der •Zerstörung der deutschen Literatur" schreiben 
läßt, hat zweifellos eine Zerstörung des Menschenbildes zur Voraussetzung. Ihre Zeugen 
sind Legion. Wir dürfen uns nicht wundern, wenn auch der weltoffene christliche Schrift- 
steller dies bemerkt. Für ihn mag sogar die Entstellung des Ebenbildes Gottes noch furcht- 
barer, der Sog des Bösen noch unheimlicher sein14. 

Zum Unterschied vom 19. Jahrhundert und von den Anfängen des unseligen katholischen 
Literaturstreites, in dem die Psychologie der mit dem Bösen ringenden Menschen gefordert 
wurde, erscheint in der Dichtung heute das Böse als objektive Macht, die sich zuweilen in 
dem persönlich auftretenden Satan verleiblicht. Wir stellen hier eine Verirrung und eine 
Verkehrung der Wahrheit fest. Sie ist es nicht, weil der Teufel als eine Chimäre zu be- 
trachten wäre; jedoch ist der Gedanke nicht von der Hand zu weisen, daß der alte Mani- 
chäismus wiederaufzuleben scheint. Das Böse ist kein Sein; es ist ein Mangel am Sein. Selbst 
•der" Böse ist ein Geschöpf Gottes, das sich selbst zerstört hat. Der Dichter, der das Wirk- 
liche darstellen muß, wird in erster Linie das Sein ins Auge fassen müssen und so im Grund 
dem Positiven zugewandt bleiben. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, daß um der 
Sensation willen, um stärkere Wirkungen zu erzielen, sich auch die christliche Dichtung in 
den Dschungel und die Labyrinthe begibt und sich in ihnen verliert. Die Verheerungen, die 
eine solche Einseitigkeit schon in der Sprache anrichtet, machen das Abwegige sichtbar. Die 
Beispiele anderer Dichter, die dem Leser eine nicht minder große, vielleicht sogar eine noch 
unheimlichere Wirkung des Bösen nahebringen, ohne in die Abfallgrube hinabzusteigen, 
sind der augenscheinliche Beweis, daß die Wirklichkeitstreue, die Wahrheitsliebe, die Er- 

11 W. K a y s e r , Entstehung und Krise des modernen Romans, Stuttgart 1955, S. 27. 
12 V. Sturm, in: H. Friedmann und O. Mann, a.a.O., S. 221. 
13 Z a n g e r 1 e , in: Zeit und Stunde, S. 147. 
14 Vgl. E. He der er, a.a.O., SS. 24•33. 



Im Spiegel der Zeit 65 

gründung des Untermenschlichen nicht an die Vorführung der lasterhaftesten Verirrungen, 
deren Menschen fähig sind, gebunden ist. Es entspricht nicht dem rechten Menschenbild, 
auch dem verwüsteten nicht, daß es als animalischer Komplex erscheint, in dem höchstens 
ein kleiner Bezirk des Geistes ausgespart wird. Bezeichnend ist auch, daß hier das Unsitt- 
liche im engen Sinn mit Vorzug behandelt wird. Kein Zweifel, daß dieser Bereich in der 
Tat eine außerordentliche Ausdehnung gewinnen kann und vielfach gewinnt. Aber wie 
schon der Menschenkenner, ob Pädagoge, Soziologe oder Seelsorger, feststellt, liegen die 
Wurzeln dieser Verirrungen meist anderswo. Ist es Unrecht, wenn wir von der christlichen 
Dichtung, die doch eine Erweiterung des dichterischen Raumes für sich in Anspruch nimmt, 
erwarten und verlangen, daß sie sich den wurzelhafteren Schäden und Begrenzungen ihrer 
Personen zuwendet und sich nicht darin ergeht, das Niedrigste auszumalen? Gerade im Sinn 
der •reinen Dichtung", in der die Vollendung der Kunst gesehen wird, müssen wir ein 
Gleichgewicht verlangen, und die Breite des Stoffes ist nicht der Breite des Gehaltes gleich- 
zusetzen. Schon der alte Plutarch sagte: •Schlechte Maler, die das Schöne nicht erreidien 
können, suchen es in Warzen und Runzeln". Auch unter der Rücksicht des Bösen im Bereich 
der dem Dichter zugeordneten Welt gilt das Wort Pius XII.: •Der christliche Realismus 
umfängt mit der gleichen Sicherheit die Würde des Menschen, aber auch seine Grenzen, die 
Fähigkeit zur Selbstbeherrschung, auch die Wirklichkeit der Sünde. Der Realismus der 
Christen, der sich auf das gesamte Dasein erstreckt und die Erfahrungen der Vergangenheit 
nicht übersieht, gibt die Überzeugung, daß sie sich nicht in ungünstigeren Verhältnissen be- 
finden als ihre Vorfahren" (Weihnachtsbotschaft 1956). 

6. Dichterwort ist Anrede 

Der Dichter ist als Schöpfer wohl durchaus ichbezogen und lebt in seinem Werk, zuerst, 
insofern er sich in ihm (ganz oder teilweise) darstellt, sodann, indem er es ausspricht. Da 
aber die Dichterperson gerade in ihrem schöpferischen Akt ihres innersten Wesens bewußt 
wird, kann es nicht ausbleiben, daß sie sich auch ihrer tatsächlichen Stelle im Kosmos bewußt 
wird und sich mit ihm verbunden fühlt. Je nach dem besonderen Gehalt der Aussage wird 
es Gott sein oder die Natur, mit der der Mensch in Gemeinschaft tritt (man denke hier vor 
allem an Goethe), oder der Mitmensch. So wird die •Aussage" zugleich auch •Anrede". 
Daß ein Stoff oder ein Gehalt christlich sei, ändert an sich nichts an diesem Tatbestand. 
Wir können aber sagen, daß es im Wesen des christlichen Stoffes und Gehaltes liegt, die 
Beziehung zu Gott und der zum Heil berufenen Mitwelt zu verstärken. Aus der Erfahrung 
der dichterischen Vorbilder und Beispiele gewinnen wir den Eindruck, daß der schöpferische 
Dichter um so mehr zu dieser Kommunikation (Claudel) neigt, je mehr er im Gehalt lebt. 
Er ist wie eine Mutter, die strahlenden Auges das Neugeborene zeigt. Doch gibt es auch 
eine Verkehrung, in der sich der Dichter in die von ihm geschaffene Form verliebt. Er hat sie 
ja wirklich hervorgebracht, während der Gehalt das Objektivere ist. Der Formkünstler hat 
es •in den Griff bekommen", ist sein Herr geworden. Die Erfahrung belehrt uns, wie ge- 
rade die Anbeter der Form oft auf sich bezogen bleiben und der luziferischen Versuchung 
erliegen. Sie dienen weder dem Wort noch der Welt. Sie sind nicht Zeugen, sondern beten 
eine unfruchtbare Schönheit an. Dagegen will der ganze Dichter in der Gemeinschaft stehen, 
freigebig verschenken. Diese Grundhaltung kann ihn sogar so beseelen, daß er im Schöp- 
fungsakt selbst die Aussage zur Anrede macht. Und da das Werk der Schönheit Wahrheit 
und Gutheit voraussetzt und einschließt, erklärt sich so das Wort des Horaz, daß die Dichter 
erfreuen und nutzen wollen. Viele Dichter haben mit anderen Worten dasselbe gesagt und 
verstehen darunter die innere Erhebung, Verklärung, Freude, Reinigung, Besserung, die ihr 
bezeugendes Dichterwort zugleich bewirkt. Thornton Wilder etwa meint, •daß in einer 
säkularisierten Welt vielleicht nur die Kunst noch die Führerin zur Religion werden könne, 
da diese selbst der großen Menge der .Gebildeten' sich nicht mehr aufschließe", und er ist 
davon überzeugt, daß dadurch •die Kunst nicht zur Magd einer außer ihr selbst liegenden 
Absicht" werde15. Diese innere Hinordnung der Dichtung und ihres Schöpfers auf die Mit- 

15 W. G r e n z m a n n , a. a. 0., S. 438. 



66 Im Spiegel der Zeit 

weit ist wohl zu unterscheiden von dem, was man mit Tendenz bezeichnet. Darunter ver- 
stehen wir die Absicht der denkenden und bewegten Schriftsteller, ihre Erkenntnisse und 
Wertungen, Überlegungen und Ratschläge aufzudrängen, sei es in allgemeiner Form und im 
Dialog oder am Beispiel der dargestellten Begebenheiten und Schicksale. Sie mögen damit 
im Bereich der Literatur verbleiben, sogar geschickte Schriftsteller sein; in das Reich der 
Kunst treten sie nicht ein. 

Das braucht keine Erniedrigung zu bedeuten. Muschg spricht für viele, wenn er meint, daß 
die Vergangenheit gerade in den letzten Jahren einige Wahrheiten ans Licht gebracht habe, 
zu denen die gehöre, daß die Kunst nicht mehr ohne weiteres etwas schlechthin Höchstes 
sei. •Die Zukunft der Kunst hängt nicht von einer an sich sinnlosen Schönheit ab, wie die 
Zukunft der Völker nicht von ihrem Vorrat an Wasserstoffbomben, sondern von ihrem 
Vorrat an moralischen Energien"18. Dennoch bleibt dem Dichter der unvergängliche Glanz 
seiner Strahlenkrone. 

7. Gotteswort und Dichterwort 

Für den christlichen Dichter haben die kritischen Bemerkungen zur Kunst noch ihre be- 
sondere Bedeutung. Karl Rahner hat in seinem feinsinnigen Aufsatz •Priester und Dich- 
ter"17 nach einer Würdigung des Dichters entwickelt, wie dem Priester das wirksame Gottes- 
wort anvertraut ist, das als solches wesentlich über jedem Menschenwort steht. Aber auch 
dieses Gotteswort kann auf manche Weise verkündigt werden. •Wir Katholiken können 
keine Donatisten sein: Wir verteidigen die objektive Gültigkeit der Sakramente unabhängig 
von der Heiligkeit der Spender. Aber wir sind manchmal in Gefahr, vor lauter Anti-Donatis- 
mus, vor lauter Objektivismus eine katholische Wahrheit zu vergessen: Trotz allem... sind 
es die Heiligen, die die Kirche tragen" (S. 71). So soll auch der Priester, in seiner Existenz 
heilig, mit dieser Existenz das Wort Gottes verkündigen. Zu dieser Existenz gehört aber 
auch die Möglichkeit, das Wort vollendet ausuzsagen. Der Priester ruft den Dichter, und 
der Dichter den Priester. Was Rahner entfaltet, gilt nicht nur vom geweihten Priestertum, 
sondern auch von dem königlichen Priestertum des ganzen auserwählten Volkes (1 Petr 2, 9). 
Jeder Christ, also mit Vorzug der christliche Dichter, darf und soll auch Zeuge des Wortes 
Gottes sein. Mag auch die Kraft des Wortes als Gotteswort unvergleichlich höher stehen, 
eigentlich ruft es danach, daß es erst recht, insofern es von Menschen ausgesprochen, und zum 
Menschenwort wird, in seinem reinsten Glanz, eben als Dichterwort erstrahle. Es bleibt zwar 
in diesem Zusammenhang richtig, was Klepper sagt: •Die entscheidenden Aussagen macht 
der christliche Epiker nicht als Künstler, sondern als Christ"18. Aber im christlichen Dichter 
vollzieht sich doch eine Ineinswerdung und erreicht das Wort seine höchstmögliche Voll- 
endung. Hubert Becher S. ]. 

18 W. Muschg, a.a.O., S. 70. 
17 Zeit und Stunde, SS. 55•78. 
18 Jochen Klepper, a.a.O., S. 27. 




