72 ‘ Buchbesprechungen

Christus will durch sein Gleichnis auf eine schwere Belastungsprobe fiir den Glauben
vorbereiten: auch im Reiche Gottes, das als Erfiilllung der alttestamentlichen Verheiflungen
so erschnt und von den Propheten in so herrlichen Farben geschildert worden ist, wird es
immer viele Bose geben, die ein Argernis bedeuten und die Guten behindern. Das ist das
Werk Satans. Dem Menschen und auch den Jiingern ist es darum nicht gegeben, diesen’
Zustand zu beseitigen. Das ist allcin Sache des Menschensohnes, der am Ende der Tage
richten und scheiden wird.

Fiir uns Christen bedeutet das Gleichnis: Auch in der Kirche, der sichtbaren Gestalt des
Reiches Gottes in der jetzigen Heilszeit, ist stindig der Teufel am Werk, so dal Gute und
Bése so dicht beieinander wohnen, dafl sie durch menschliches Bemiihen, und ware der
Reformeifer noch so grof}, nicht voneinander geschieden werden kdnnen. Es gibt keinen
Raum in der Kirche, in den Satan nicht eindringe und Verwirrung stiftete. Dieses Argernis
1ift die Christen demiitig werden und an ihre eigenen Siinden denken, statt anzuklagen
und in pharisdischer Selbstgerechtigkeit die Kirche der Reinen erzwingen zn wollen ... die
Versuchung aller Generationen! Niemand kann die Vollendung des Reiches Gottes herbei-
fiihren als der Herr allein. Er wird seine Engel aussenden und das grofle Netz auswerfen
lassen. Anfang und Ende des Reiches Gottes sind sein Werk.

Was verlangt das von uns? Geduld mit dem Zustand der Kirche, die eine Kirche der
Siinder ist; Geduld mit den Gemeinschaften, denen wir angehdren, den Familien, in denen
wir leben, den Mitmenschen, mit denen wir tiglich umgehen. Die Kirche im ganzen hat
diese Geduld mit uns. Haben auch wir sie mit ihr? Weiterhin Vertrauen! Vertrauen auf
den Herrn der Ernte, dem nichts verlorengeht, was ihm gehort. Solange wir ihm gehéren,
kann uns nichts passieren, kann uns niemand schaden. Endlich heilige Furcht! Die Schnitter
sind schon unterwegs, das Netz ist schon ausgeworfen. Der Herr kommt zur Ernte, Da gilt
es zu beten: Komm, Herr, und erlése uns von dem Bosen. Amen!

B UCHZBESPREU CHUTUNGEN

Theologie und Biblische Frommigkeit

Closen, Gustav E. S.].: Wege in
die Heilige Schraift. Theologi-
sche Betrachtungen iiber religiése Grund-
ideen des Alten Bundes. Regensburg,
Friedrich Pustet 1955. 2. erw. Aufl., 346
S., Lw., 12,— DM.

Die fachwissenschaftlichen Kommentare
“zum Alten Testament sind meist mit einer
solchen Fille von text-, kultur-, religions-
und zeitgeschichtlichen Einzelheiten belastet,
dafl die Erschlieflung der geistigen Welt des
Alten Bundes nicht ganz zu ihrem Recht
kommt. Diesem Mangel will der leider viel
zu frih verstorbene Vf. des vorliegenden
Buches dadurch begegnen, daf er durch
theologische Betrachtungen iiber alttesta-
mentliche religidse Grundideen den gliubi-
gen Menschen in die Gedanken- und Vor-
stellungswelt der Heiligen Schrift ,hinein“-
zufithren versucht. Dafl er auf diesem rela-
tiv neuem Weg grofle Erfolge hatte, bezeugt
neben dem Beifall zahlreicher Fachgelehrter
die dankbare Aufnahme, die die erste Auf-
lage seines Buches in weiten Kreisen gefun-

den hat. Die Forderung der Ehrfurcht vor
dem Geheimnis des geoffenbarten Gottes-
wortes, die Erdffnung seines tiefen theologi-
schen Gehalts, der Aufweis seiner Einheit
mit der Frohbotschaft des NT und seiner
sinnreichen Verwendung in der kirchlichen
Liturgie —, alle diese Momente verschafften
den meisten Lesern einen ungeahnten Zu-
gang in die neue Welt der Patriarchen und
Propheten und in den frommen Sinn der
Kultgesinge des auserwahlten Volkes. Dafl
es unter diesen Umstinden fiir den Bearbei-
ter der 2. Auflage, L. Maurmann S]J., eine
Selbstverstandlichkeit war, am Text des Bu-
ches nichts Wesentliches zu andern, ist be-
greiflich. Die neueingefiigten Betrachtungen
tber die Psalmen 26, 42 und 43 (,,Gebet des
Unschuldigen® und ,Sehnsucht nach Gott*)
sind noch von Closen selbst verfafit. Die
Meditation tiber ,Das Herz des Erlésers in
den Schriften des Alten Bundes® ist gekiirzt
ibernommen aus dem gleichnamigen Arti-
kel, den er fir diese Zeitschrift 18 (1943)
geschrieben hat. So ist nicht daran zu zwei-
feln, dafl das ausgezeichnete Buch viele neue
Leser gewinnen wird. H. Bleienstein S. J.



Buchbesprechungen 78

Savonarola: Letzte Meditatio-
neniiberdiePsalmen 50 u. 30.
Aus dem Lateinischen iibersetzt von
Hilde Maria Reinhard. Einfihrung von
Otto Karrer. Diisseldorf, Patmos-Uerlag
1956, 94 S., brosch. 4,80 DM.

Um Savonarolas letzte Meditationen zu
verstehen und richtig zu wiirdigen, muf} sich
der Leser daran erinnern, daf} der Domini-
kanerménch aus Ferrara, seit 1491 Prior
des Klosters San Marco zu Florenz, zn den
bedeutendsten Predigern und Geistesmén-
nern seiner Zeit gehort (1452—98). Die sitt-
liche Erneucrung der Kirche an Haupt und
Gliedern ,nach dem Muster der apostoli-
schen Urzeit® war ihm ein Anliegen, das er,
im Glauben an seine besondere gottliche
Sendung, mit der Wucht und Uberzeugungs-
kraft eines alttestamentlichen Propheten
durchzusetzen suchte. Allein seine ernste und
strenge Natur, sein rigoristischer aszetischer
Bufi- und Armutsgeist, sein leicht erregbares
leidenschaftliches, vielleicht krankhaftes Ge-
miit mit seinen , Gesichten® und ,Stimmen*
waren von spiritualistischer Schwarmerei
und Fanatismus nicht frei, und seine allzu-
weit gehende Einmischung in politische
Hindel, besonders seine Verbindung mit
Karl VIII. von Frankreich, in dem er das
Werkzeug fiir seine Reinigung der Kirche
sah, brachten thn in Gefahren, denen er ob-
jektiv nicht gewachsen war. Unter Berufung
auf sein Gewissen, ,der Stimme Gottes”,
widerstand er hartnidckig den Forderungen
Papst Alexanders VI, der ihn deshalb im
Mai 1497 exkommunizierte. Savonarola er-
klirte den Bann fir ungerecht und nichtig,
trat in Flogschriften und Predigten heftig
gegen den ,simonistischen, und ungldubigen
Alexander” auf und betrieb seine Absetzung
auf einem allgemeinen Konzil. Aber der
Bann tat seine Wirkung. Als das in Aus-
sicht gestellte Gottesurteil zwischen einem
Gegner (Franziskaner) und einem Anhan-
ger Savonarolas (Dominikaner) nicht zu-
stande kam, schlug die bisherige Volksgunst
um. Das Kloster von San Marco wurde ge-
stisrmt, der ungliickliche Prior gefangen, ge-
foltert und zum Tode verurteilt. Am 23.
Mai 1498 wurde er anf dem Marktplatz von
Florenz als ,Verdchter des Heiligen Stuh-
les® degradiert, gehenkt, verbrannt und
seine Asche in den Arno gestreut. Sein per-
sonliches sittliches Leben war stets makel-
los gewesen. Auch seine kirchliche Glaubens-
trene wurde nie angezweifelt. So erklart es
sich, da8 Michelangelo, Philipp Neri und
viele andere ihn zeitlebens hochschitzten.

Dafl Savonarola guten Glaubens war, er-
weisen die vorliegenden Meditationen, die
er im letzten Monat vor seinem Tode in der

Gefingniszelle geschrieben hat. Mit Er-
schiitterung liest man diese Bekenntnisse
eines Méndhs, der voll echten Siindengefihls
im Glanben an die Majestit des heiligen
Gottes und im Vertrauen auf seine Barm-
herzigkeit den Tod nicht fiirchtet und aus
dem Leben scheidet mit dem Apostolischen
Glaubensbekenntnis auf den Lippen und
der Gewiflheit im Herzen, dafl ihn Gott
nicht zuschanden werden lasse. Dabei hat
es ihm in seiner trostlosen Verlassenheit an
»Traurigkeiten, d.h. an schweren Depres-
sionen und diabolischen Anfechtungen nicht
gefehlt. Aber er war so gut mit der Lehre
der Kirche vertraut und so ungewdhnlich
tief in die Heilige Schrift versenkt, dafl er
seine Todessituation in ihrem iibernatiirli-
chen Lichte sah und seelisch so gestdrkt
wurde, dafl er mitten in aller Tribsal in
Jesus Trost und Frieden fand.

Dem anfmerksamen Leser wird es nicht
entgehen, dafl sich in Savonarolas Bekennt-
nissen theologische Reflexionen finden, die
mit der Lehre der allgemeinen kirchlichen
Tradition nicht {ibereinstimmen. Uber das
Wesen der Erbsiinde, die Zahl der Ver-
dammten, das Los der ungetauft verstorbe-
nen Kinder und die Schuld und Strafe der
Juden macht er Bemerkungen, die Otto Kar-
rer in seiner kurzen, aber gut analysieren-
den Einfithrung nur aus Savonarolas melan-
cholischer Anlage und dem unbewufiten Ein-
fluf der damaligen Volksfrommigkeit er-
kliren kann. Wer sich iber dieses und das
verwickelte Problem seiner (im letzten dis-
ziplinlosen) Stellung zur kirchlichen Autori-
tat ndher unterrichten will, findet im Hodch-
land 27 (2) (1930) aus Karrers Feder einen
Artikel, der zu seiner kurzen Einfithrung in
das vorliegende Buch eine lesenswerte Er-
gidnzung ist. H. Bleienstein S. J.

Guardini, Romano: Wahrheit
und Ordnung. Universititspredig-
ten. Heft 1 und 2. Miinchen, Werkbund-
Uerlag 1956, 49 Seiten.

Mit diesen beiden Heften kiindigt der
Verlag an, dafl er die Semesterpredigten
Guardinis (gehalten in St. Ludwig zu Min-
chen), mit einer gewissen RegelmifBigkeit
herauszubringen gedenke. Inzwischen liegen
schon eine ganze Reihe von solchen Heften
vor. Sie haben jeweils einen Umfang von
durchschnittlich 24 Seiten und enthalten je
zwei Predigten. Fir 8 bis 10 Lieferungen
stellt der Verlag Sammelmappen zur Ver-
figung.

Die vorliegenden beiden Hefte beginnen
mit den Predigten des Wintersemesters
1955/56, die als Gesamtthema die Psalmen
zum Inhalt hatten. Aufler einer Einfithrung



74 Buchbesprechungen

in die Welt der Psalmen und ihren beten-
den Nachvollzug werden die Psalmen 1,22
und 90 interpretiert und fiir das religidse
Leben fruchtbar gemacht. Wer das Publi-
kum dieser Predigten kennt: vom glaubigen
Katholiken iiber Christen anderer Konfes-
sionen bis zu den vielen Suchenden und re-
ligiés heimatlos Gewordenen, der weifl auch
die Art der immer sachkundigen, dabei aber
dnflerst schlichten und nicht zuletzt auch
frommen Darlegungen des immer noch
schopferischen Lehrers und Kiinders der
christlichen Wahrheit wohl zu schitzen. Ge-
wifl kann das geschriebene Wort den Genius
der Stunde nicht ganz einfangen. Aber auch
der Leser wird durch die piddagogisch kluge
Art, ein literarisches oder psychisches Pha-
nomen anschaulich und fiir jedermann zu-
ginglich zu machen, zum Nachdenken ge-
bracht und zum besinnlichen Verweilen an-
geregt. Man méchte darum diese Hefte eine
geistliche Lesung fiir den Menschen von
hente nennen. Fr. Wulf 8. ].

Grossouw, W. K.: Biblische
Fréimmighkeit. Betrachtungen zum
Geist des Neuen Testamentes. Ubertra-
gen von Otto Karrer. Miinchen, Uerlag
Ars Sacra 1956. 239 S., brosch. 5,40 DM;
Ln. 8,40 DM.

Die 16 Kapitel dieses Buches sind aus
Universititsvorlesungen (Nymwegen) her-
vorgegangen, die der V{. vor Studenten al-
ler Fakultiten gehalten hat. Sie wollen tie-
fer in dic Lehren und Forderungen des
Neuen Testamentes einfiihren und dadurch
der christlichen Frommigkeit eine biblische
Grundlage geben. Es werden darum jeweils
typische Begriffe der Synoptiker (I. Teil),
der Paulinen (Il. Teil) und des Johannes-
evangeliums (ITI. Teil) in ihrem Zusammen-
hang und ihren verschiedenen Bedeutungs-
abwandlungen fiir das nachvollziehende
Verstindnis erschlossen. Einige Kapiteliiber-
schriften mégen das veranschaulichen: Der
Vater im Himmel, Das Kommen des Rei-
ches, Die zwei Gebote, Evangelische Selbst-
verleugnung, Rube fiir die Seele, Die Be-
kehrung, Fleisch und Geist, Der Glaube,
der durch die Liebe tatig ist, Sakramentale
Zeichen. Der V1., von dem anch die biblisch-
liturgischen Betrachtungen zum Kirchenjahr
(,Das geistliche Leben®) stammen, verfiigt
tber ein umfangreiches exegetisches Wissen
und zeigt Vertrautheit mit den heutigen
Fragen katholischer Frommigkeit. Seine
Darstellungsweise hat — entsprechend dem
urspriinglichen Hérerkreis — akademisches
Niveau und verlangt darum vom Leser eine
rege geistige Mitarbeit.  Fr. Wulf S. ].

Kéonn, Dr. Josef: Sein letztes
W ort Die Abschiedsreden des Herrn.
Einsiedeln, Ziirich, Kéiln. Uerlag Ben-
ziger, 1955, 841 S., Ln., DM 15.80.

Auch dieses Werk ist, wie seine Vorgin-
ger: ,Glaube und Leben® (Johannesbriefe),
»Die Idee der Kirche“ (Epheserbrief) ,Der
Sieg des Gottesreiches“ (Buch Daniel), ,Gott
und Satan“ (Geheime Offenbarnng), ,Die
Macht der Persénlichkeit (Philipperbrief),
der geschriebene Niederschlag von abendli-
chen Bibelstunden. Das Buch ist gewidmet
»den vielen, die Jahre hindurch, z. T. fast
vier Jahrzehnte (!) an meinen Schriftlesun-
gen teilgenommen haben®. Die Gliederung
ist durch die unsterblichen Kapitel 14—17
des Johannesevangeliums gegeben (auf dem
Titelblatt steht irrtiimlich 18—17). Doch be-
reits die Unterteilung verrit liebevolles Ein-
fithlen in den heiligen Text, z. B. Kap. 14:
Der Blick nach oben (das Vaterhans, der
Weg zum Vaterhaus, der kommende Erden-
weg der Jinger, der innere Friede). Ahnlich
Kap. 15 und 16: Der Blick in die Znkonft
(die neue Lage, die grofle Hoffnung). Man
kann das Bnch etwa mit Wilh. von Kepplers
»~Unseres Herren Trost (Erkliarung der Ab-
schiedsreden des hohenpriesterlichen Gebe-
tes) vergleichen, um seinen Standort zu be-
stimmen. Anch Keppler hat, bevor er schrieb,
geredet, aber im akademischen Hérsaal. So
schreitet seine Darstellung breit, fachkritisch
voran, begleitet von einem groflen Apparat
und zahlreichen homiletischen Anregnngen.
Kénn breitet sein Fachwissen nicht aus, ob-
wohl es aus fast jeder Seite herausschaut.
Er schreibt {iir jeden verstindlich und wedkt
nicht nar das Interesse am Text, sondern
die Liebe zum Worte Gottes. Sogar seine
Sprache kann sich héren lassen neben der
unvergesslichen Gestaltungskraflt des Rot-
tenburger Bischofs. Es ist daher ungemein
reizvoll, beiden zugleich zu folgen in der
Deutung der Abschiedsreden. Eine einzige
Stichprobe: Jo. 14,5 ,Thomas entgegnete
ithm: Herr, wir wissen nicht einmal, wohin
du gehst. Wie sollen wir den Weg wissen?“
Auslegung Kepplers: ,Der Heiland antwor-
tete auf den bangen Ruf dieser lichtlosen
Seele. Er reifit den Jiinger aus seinem dump-
fen Sinnen herans durch ein Wort voll
Majestit, Hoheit und Liebe. Die wehmuts-
schwere Frage schlof ein wirkliches Sehnen
nach Wahrheit nnd Klarheit in sich, nicht
boswilliges Zweifeln ... Deshalb lautet die
hoheitsvolle Antwort: Ich bin der Weg, die
Wahrheit und das Leben...“ Auslegung
von Kénn: ,Uns werden Ziel und Weg
durch die fast zweitausendjihrige Entwick-
Inng des Christentums beleuchtet. Die Jiin-
ger hatten diese sieghafte Schau nicht...



Budhbesprechungen 75

Thr Sprecher ist Thomas, der Griibler und
Zweifler, der immer denkt und bohrt, alles
schwernimmt und von der diisteren Seite be-
trachtet... Der Herr wei}, dafl die Frage
des Thomas aus innerer Not und Hilflosig-
keit, nicht ans Widerspruchsgeist hervor-
geht. Deshalb erhilt er eine Antwort, aller-
dings keine personliche, die nur fir ihn gilt,
sondern eine allgemeine, weil er Vertre-
ter aller Kleinmiitigen und Verzagten ist...
ich bin der Weg...“ (S. 33/34). Beide Mei-
ster gleichen sich in der Auslegung des Got-
teswortes. Verschieden sind nur die Varia-
tionen ihrer Melodie. Keppler klingt wie
eine Fuge von Bach, Kénn wie ein andichti-
ger Choral. P. Tritz S. ].

Seidensticker, P. Philipp OFM.: Le -
bendiges Opfer (Rom 12,1).
Ein Beitrag zur Theologie des Apostels
Paulus (Neutestamentliche Abhandlun-
gen, Bd. XX, Heft 1/3). Miinster,
Aschendorff, 1954. 874 S., kart., DM
28.—.

Die Arbeit beschiftigt sich mit dem neu-
testamentlichen Opferbegriff. Sie will zei-
gen, dafl die zentrale Heilswirklichkeit des
Neuen Bundes — Kreuzestod und Auferste-
hung Cliristi und das Leben der Gldubigen
in der Kirche — eine im letzten kultische
Wirklichkeit ist.

In einem ersten Teil untersucht der Verf.
zunichst das Kultverstindnis der Grie-
chen und den von aller materialen Aus-
drucksfrommigkeit immer mehr sich entfer-
nenden ,geistigen Gottesdienst” der Philo-
sophie und der Mystik. Die Religion des alt-
testamentl. Judentums jedoch war, wie der
zweite Teil nachweist, immer kultisch ausge-
richtet. Israel ist Kultgemeinde, die sich 1m
Gottesdienst konstituiert.

Auf diesem Hintergrund beschiftigt sich
der dritte Teil mit dem Opfer Jesu und sei-
ner Beziehung zum ,geistigen Gottesdienst®
(Rém 12,1) in den Briefen des Apostels
Paulus. Zunichst zeigt der Verf. den Kreu-
zestod Christi als kultische Heilswirklichkeit.
Er ist sichtbares, kultisches Zeichen der
Selbsthingabe des Erlosers in stellvertreten-
der Siihne fiir die Menschheit zur Verherrli-
chung des Vaters. Die Gldubigen sind beru-
fen, auch in ithrem Leben diese Selbsthinga-
be zu vollziehen und durch ihr personales
Mitsterben in die Gemeinschaft mit Christus
einzutreten. Dadurch erhilt das Leben der
Christen einen kultischen Sinn und ihre
Wiirde priesterlichen Charakter: In Christus
stehen sie stellvertretend fiir die Menschheit
vor Gott, am Opfer Christi teilnehmend
und es auf die Menschheit ausweitend. Diese
Opfergesinnung zeigt sich im Glaubensge-

horsam und in der Liebe. Sie dringt aber in
der Gemeinschaft der Kirche zu jener litur-
gischen Selbstdarstellung der opfernden Kir-
che, die durch Christi Einsetzung im Her-
renmahl sich vollzieht. Das Herrenmahl ist
»Teilhabe am Opferleib Christi“ (1 Kor
10, 16—17). In ihm verwirklicht die Kirche
ihr eigentliches Wesen; die gesamte Heils-
wirklichkeit wird sakramental gegenwirtig
und zeichenhaft vollzogen: Das Erlésungsop-
fer Christi und die in ithm sich opfernde Kir-
che. Tm Herrenmahl geschieht die vollkom-
menste Verwirklichung dessen, was Roém
12, 1 iiber das Leben des Christen — denIn-
halt dieses Buches gewissermaflen zusam-
menfassend — gesagt wird: ,Ich ermahne
cuch also, meine Briider, bei den Erbarmun-
gen Gottes, eure Leiber darzubieten als cine
Opferdarbringung, lebendig, heilig, Gott
wohlgefillig: (Dast ist) euer geistiger Got-
tesdienst” (S. 256).

Im ganzen eine sehr wertvolle Studie, die
vor allem durch die klare Herausarbeitung
der Bezichung zwischen der inneren Opfer-
gesinnung des Christen und ihrer sakramen-
talen Sichtbarkeit in der Eucharistie, wo sie
mit dem Opfer des Herrn in Verbindung
tritt, sehr fruchtbar wirken kann — nicht nur
fiir eine genauere Fassung des Opferbegriffs
des Neuen Testamentes und der MefBopfer-
theologie, sondern auch fur die Verkindi-
gung und das bessere Schriftverstindmnis des-
sen, was gerade durch das Bemithen um eine
Erneuverung und Verlebendigung der Litur-
gie so in den Mittelpunkt geriickt ist: Daf}
das gesamte Leben des Christen ein Opfer
sein soll, Hingabe zur Ehre Gottes und fir
das Heil der Briider, das sich in der Feier

der Eucharistie seinen konstitutiven Aus-

druck schafft. Q. Seibel S. ].

Didier, Georges S. J.: Désintéres-
sement du Chrétien. La rétri-
bution dans la morale de saint Paul.
Paris, Aubier, 1955. 254.8., kart., Frs. 840.

Seit der Kritik Kants an den sittlichen
Motiven des Christen ist der Vorwurf der
,Lohnmoral® nicht verstummt. Der Christ,
zumal der Katholik, sagt man, schiele in sei-
nem sittlichen Tun nach Lohn und Vergel-
tung. Er gebe nur, um im Ewigen Leben
um so reicher zu empfangen. Er sei ein ge-
schickter Rechner, aber kein grofier Lieben-
der. Er habe bei allen Opfern letztlich doch
seinen eigenen Nutzen im Auge. Damit ver-
liere die Handlung jeden sittlichen Wert.

Was sagt dazu das Neue Testament? Sind
Hoffnung auf den himmlischen Lohn und
Furdht vor der ewigen Strafe entscheidende
Motive fiir das Heilswirken des Christen,
maflgebende Griinde seines Miihens um die



76 Buchbesprechungen

Erfiillung des Willens Gottes? Das ist die
Frage, die Didier in seiner rémischen Disser-
tation an das Neue Testament stellt. Er be-
schriankt sich auf die Paulusbricfe, also auf
die urchristliche Pardnese an die christlichen
Gemeinden. Die Verkiindigung Jesu und die
Predigt an die Heiden, die ja eine besondere
Stellung einnehmen, bleiben unberiicksich-
tigt, obwohl auch auf sie sehr bezeichnende
und klirende Lichter fallen. In eingehen-
der Analyse untersucht der Verf. in der
chronologischen Reihenfolge der Briefe alle
Texte, in denen Lobn- und Furchtmotive an-
zuklingen scheinen.

Das Ergebnis: Das Lohn- und Furchtmo-
tiv hat seine Berechtigung. Aber es steht nur
am Rande der paulinischen Parénese. Paulus
droht nie mit der Holle, er stellt auch das
ewige Leben nicht so sehr als Lohn guter
Werke in Aussicht. Himmel und Hélle sind
nicht zwei Moglichkeiten, zwischen denen
der Christ noch zu wihlen habe, der Himmel
nicht cin Ziel, das es mit eigener Anstren-
gung zu erreichen, die Holle keine Strafe, die
es zu vermeiden gilt. Diese Entscheidung ist
in der Taufe schon gefallen. Darum fiirchtet
sich der Christ nicht vor der Hdlle, sondern
dankt Gott, da er ihn durch Christus davon
befreit und zum Ewigen Leben berufen hat.
Der von Christus aus der Knechtschaft der
Siinde erloste und im Heiligen Geiste gehei-
ligte Mensch besitzt schon den realen Anfang
seines endgiiltigen Heils. Es gilt nun, ihn zu

entfalten und zum Leuchten zu bringen. Er
soll dieser seiner Situation gemifl leben. Er
soll Gottes Willen tun, Gott gefallen, den
Leib Cbristi aufbauen, seine Briidder zum Heil
fuhren, Christus nachfolgen. Das sind die
Motive, die Panlus seinen Christen vor
Augen stellt. Die Hoffnung auf die Herrlich-
keit ist ein Grund zum Danken, kein Preis,
der die Miihen des jetzigen Lebens vergilt.
Der Christ schaut nicht auf Lohn, er schaut
nur auf Christus. Von ithm will er sich im-
mer restloser erfassen lassen. Er findet nur
sich selber, wenn er sich liebend an Christus
verliert in der Hingabe fiir die Briider. Ge-
wifl wird er dafiir belohnt. Aber der Lohn
ist die immer innigere Vereinigung mit
Christus, immer erneutes Wachstum in un-
eigenniitziger Liebe.

Die sachliche, sorgfiltige, zugleich mutige
und offene Art des Verfs., an die Texte her-
anzugehen, macht das Studium dieses Buches
anregend und lebendig. Wenn man auch
nicht mit jeder einzelnen Deutung einver-
standen sein wird — Didier stellt manches
selbst als Hypothese hin —, so ist die eigent-
liche These des Buches wohl unbestreitbar
erwiesen. Schade, dafl der Verf. die im glei-
chen Jahr erschienene Arbeit von W, Pesch
CSSR. (Der Lohngedanke in der Lehre Jesu.
Miinchen 1955; vgl. diese Ztschr. 28 [1955]
388f.) noch nicht heranziehen konnte. Sie
hitten manche Vergleichsmoglichkeiten ge-
boten. T0. Seibel S. J.

Frommigkeitsgeschichte

Uélker, Walter: Gregor von Nys-
sa als Mystiker. Uiesbaden, Franz
Steiner Uerlag, 1955. XVI u. 295 §S.

So grof auch die Anerkennung ist, die
dem V{. fir seine bisherigen Untersuchun-
gen (Das Vollkommenheitsideal des Orige-
nes [Tubingen 1931], Fortschritt und Voll-
endung bei Philo v. Alex. [Leipzig 1938],
Der wahre Gnostiker nach Clemens Alex.
{Berlin 1952]) mit Recht zuteil geworden
i1st, mochten wir doch dieses sein neuestes
Werk das beste und reifste von allen nen-
nen. Hier schépft Volker aus dem vollen.
Man spurt es schon seiner klugen, von rei-
cher Sachkenntnis getragenen Stellungnah-
me zur bisherigen, umfangreichen einschla-
gigen Literatur und seinen Auseinander-
setzungen mit abweichenden Auffassungen
an. Doch auch das Thema an sich weckt be-
sonderes Interesse. Denn ,Gregor ist einer
der groflen Theoretiker der Mystik, er ist
aber zugleich weit mehr als ein blofer Theo-
retiker. Er hat das wirklich erfahren, was
er gestaltete und anderen mitteilte, er be-
safl in hohem Grade die experientia. Mochte
man bei den christlichen Alexandrinern noch

zweifeln, ob es sich bei ihnen um eine My-
stik im Vollsinne des Wortes handle, bei
Gregor ist jedes Schwanken unstatthaft®. (21)

Das erste Kapitel behandelt in 12 Para-
graphen u. a. die Grundziige der Ontologie,
das Gottesbild, die Anthropologie mit der
fiir Gregor so wichtigen Lehre von der
Ebenbildlichkeit Gottes und das Wesen und
den Ursprung der Sunde (mit starker —
synergistisch verstandener — Betonung der
Willensfreiheit). Hier schon leuchtet Gre-
gors Eigenart auf: Seine spekulative Bega-
bung und sein organisches Einhcitsdenken,
das iberall Analogien {Gott und Mensch,
Geist und Leib, geistige und leibliche Sinne
des Menschen, Wortsinn und allegorische
Erklirung der Heiligen Schrift) erkennen,
und das ihn auch schon die Schépfungsgriin-
dung als Bereitung der Kirche und diese als
die pneuma-gewirkte Einheit des mystischen
Leibes sehen 1df}t, die ihm in ihrer héchsten
Vollendung eschatologische Hoffnung ist.
Wenn auch die Leiblichkeit bei Gregor in
positiveres Licht gestellt ist als bei den
Alexandrinern, so zeigt doch das zweite Ka-
pitel (,Der Kampf gegen die Leidenschaf-



Buchbesprechungen 77

ten“), wie sehr er mit seinen Vorgingern.darin
einig ist, daf es zwischen Gottes- und Welt-
liebe nur ein Entweder-QOder gibt. Die Welt-
verachtung erscheint bald als Voraussetzung,
bald als Mittel fiir den Kontakt mit Gott.
Selbsterkenntnis ist der Ausgangspunkt al-
len ethischen Fortschritts, der freie Wille
ist — bei aller Unverdientheit der Gnade —
der meist betonte Faktor des Tugendwachs-
tums, das sich gegen seine aus Hedoné, Gier
nach Reichtum, Ehre usw. stammende Ge-
fahrdungen durchsetzen mufl; der Glaube,
der sich ans kletnen Anfingen (als Zustim-
mung zu einer Glaubenswahrheit) immer
weiter entfalten mufl, um schliefilich zum
Bindeglied zwischen Gott und Mensch zu
werden, ist von entscheidender Bedeutung
fir die gesamte menschliche Entwicklung
(3. Kap.).

Das vierte Kapitel bringt Gregors Lehre
iiber die Gnosis. Thr Tréger ist bald der voiig
(Intellekt), bald sind es die geistigen Sinne,
sie kénnen es aber nur sein durch das Mit-
wirken des Heiligen Geistes. Gottéihnlich-
keit ist die Voraussetzung, Gebet und sitt-
liches Bemiihen sind das fordernde Zutun
des Menschen, der aus Schrift und Tradition
— beide stehen ebenbiirtig nebeneinander —
als den Quellen der Gnosis zu schépfen hat.
Der Gnostiker ist der Deuter des geheimen
Schriftsinns, das sinnlich Schéne eréffnet ihm
den Zugang zum Ubersinnlichen und 14fit
thn vor allem Gottes Weisheit, Schonheit
und Macht erahnen (nach Gregor die unter-
ste Stufe im Aufstieg zur mystischen Be-
schauung, die ihn letztlich nur zur Erkennt-
nis der Existenz Gottes, nicht zum Erfassen
seines Wesens gelangen 13ft). Gott schauen
-kann der Gnostiker in seiner gott-ebenbild-
lichen und durch wachsende Reinheit ver-
dhnlichten Seele, die Gottes Eigenschaften
widerspiegelt, wenn es auch hier eben bei
einer mittelbaren, nicht adiquaten Schau
bleibt. Spricht Gregor auch 6fters vom Auf-
stieg zur Gnosis, so deutet er doch seine
Stufen mehr an als er sie umgrenzt — und
dies nur gelegentlich. Auch die Ekstase ist
Gregor nicht unbekannt geblieben. Fiir sie
gelten die gleichen Voraunssetzungen wie fir
die Gnosis fiberhaupt, die treibende Kraft
dazu ist die Haltung grofler Liebender. Sie
ist ein Uberstieg menschlichen Vermégens,
ein Emporgerissenwerden, mit plétzlicher
Erleuchtung in der Tiefe der Seele ohne
Vermittlung der niederen Seelenkrifte.
Aber dies ist nur ein Anfangsstadium der
,hohen Schau’, von dem es weiter geht: hin-
ein in die ,Umfangenheit der gdttlichen
Nacht, in der der Brautigam der Seele zwar
begegnet, doch ohne sichtbar zu werden. . .,
vielmehr gibt er ihr nur eine Art Erfiihlen
seiner Anwesenheit...* (11. Hom. z. Ho-
henlied). Und dieses ahnende Gespiir der

gottlichen Gegenwart ist eine hohere Gna-
dengabe als die Schau im Spiegel der Seele.
»Deshalb spricht Gregor von einem hellen,
einem leuchtenden Dunkel® (208). Gregor
hat diese Gedanken als erster in solcher Zu-
spitzung vorgetragen, bierin Weiterbildner
origenistischen Erbes und wichtiger Vorldu-
fer des Areopagiten.

Das fiinfte Kapitel (,Das titige Leben®)
behandelt Gregors Auffassungen vom Wer-
den und Wachsen der (gnostischen) Tugend.
Thr ist grundsaitzlich Grenzenlosigkeit eigen,
die Vollkommenheit besteht in der Wieder-
gewinnung der Ebenbildlichkeit und ihrer
méglichst reinen Darstellung. Im Vollsinn
ist sie auf Erden nicht erreichbar. So wie die
Liebe ist dem Nyssener auch die (seelische)
Jungfraulichkeit der Inbegriff der Vollkom-
menheit (diese scheint ihm mit der Ehe
durchaus vereinbar, wenn er auch die leib-
liche Jungfriulichkeit iiber die Ehe stellt).
Die Apathie ist ein zentraler Begriff in sei-
ner Vollkommenheitslehre, wird ihm aber
letztlich zur Gleichgestaltung mit Christus.
Denn Nadifolge Christi bzw. Gottes ist ihm
die Hauptaufgabe des Vollkommenen, das
Ziel allen Vollkommenheitsstrebens die
Vergdttlichung, wozu die Kirche mit ibren
Sakramenten — hier wird Gregors Enchari-
stielehre eingehender behandelt — verhel-
fen mufl. Dabei wird der Abstand von Got-
tes Majestit auch bei grofiten Fortschritten
gewahrt, die Vergéttlichung durch man-
cherlei Abschwichungen vor Mifiverstind-
nissen bewahrt: Sie besteht wesentlich in
dem Zusammen der schon genannten Merk-
male der Vollkommenheit.

Der ,,Abschluf“ des Buches zeigt die ,My-
stik Gregors v. N. in ihren geschichtlichen
Zusammenhingen“: Die starke Abhingig-
keit von den Alexandrinern, vor allem Ori-
genes, seine Ubereinstimmung (und Diver-
genz) mit den andern Kappadoziern nnd die
E.irmwirkungen von Athanasius und Metho-

ius.

Dem reichhaltigen Buch eignet die iber-
legte und gefillige Diktion aller Vélker-Bii-
cher, wenn dem V{. auch — nur ganz selten!
— eine zu schnelle Schlufifolgerung unter-
laufen sein mag. Darauf einzugehen eriibrigt
sich jedoch, weil das Buch seinen wertvollen
Inhalt ohnehin nur dem Theologen ganz er-
schlieflen wird, der den von Gregor so grofd
geschriebenen ,mévos' aufwenden wird. Da-
fir hat leider der Vf. gesorgt, indem er
kein Abschnittchen ohne griechische Zitate
gelassen hat, von denen oft nicht einmal der
ungefihre Inbalt im deutschen Text wieder-
gegeben wird. Aber die Miihe lohnt sich und
— man freut sich auf das am Ende ange-
kiindigte nichste Werk iiber ,Kontempla-~
tion und Ekstase bei Ps.-Dionysius Areopa-
gita“. Jos. Grotz 8. .



78 Buchbesprechungen

Aurelius Augustinus: Die Ausle-
gung der Psalmen. Christus
und sein mystischer Leib. Ausgewihlt
und iibertragen v. Hugo Weber. Pader-
born, Ferdinand Schoningh, 1955. X1I u.
275 8., br. DM 9.50, Ln. DM 12.—.

In keinem anderen Werk kommt die
eigentliche Mitte des augustinischen Denkens
so deutlich zum Ausdruck wie in seinen
»Enarrationes in psalmos“. Es ist daher sehr
zu begriiflen, dafl zum Augustinus-Gedicht-
nis-Jahr eine neue Ubertragung dieser Pre-
digten iiber den Psalter erschien, zumal Hans
Urs von Balthasars vorziigliche Ausgabe
schon lingere Zeit vergriffen ist. Der Unter-
titel ,Christus und sein mystischer Leib*
kennzeichnet treffend das alle Predigten die-
ses Werkes beherrschende Thema, das zen-
trale Thema der Theologie Augustins iiber-
haupt: Christus nnd die Kirche, Haupt und
Leib, in der Einheit des ,totus Christus®.

Eine kurze Einleitung fiihrt in die Eigen-
art und den theologischen Gehalt des Wer-
kes ein. Die Ubersetzung bietet ja immer
besondere Schwierigkeiten. Der unnachahm-
liche Schmelz des lateinischen Originals wi-
derstrebt der Ubertragung. Darum werden
hier stets Wiinsche offenbleiben. Der Her-
ausgeber greift aus den einzelnen ,sermo-
nes” jeweils ganze Abschnitte heraus. Viel-
leicht wire es angemessener gewesen, auch
innerhalb der einzelnen Abschnitte auszu-
wiahlen und nur das Wesentliche, seiner
oft sehr breiten Ausmalung entkleidet, ste-
hen zu lassen. Man hitte so Platz fir alle
wichtigen Gedanken Augustins gefunden,
ohne den Umfang der deutschen Ausgabe
wesentlich erweitern zu miissen. Doch auch
in dieser Form erweist das Buch dem grofle
Dienste, der einen Zngang zu dem unver-
ginglichen Erbe des Meisters von Hippo
finden méchte, ohne zum lateinischen Origi-
nal (das soeben wieder in einer neuen kriti-
schen Ausgabe [Corpus Christianorum. Ab-
tei St. Peter, Steenbrugge. Ser. Lat. Bd. 38
bis 40] erschienen ist) selber greifen zu kén-
nen. . Seibel S. ].

Gieraths, P. Dr. Gundolf Maria O.
P:.Reichtum des Lebens. Die
deutsche Dominikanermystik des 14.
Jahrhunderts (Fiir Glauben und Leben,
6. Bd.). Diisseldorf, Albertus-Magnus-
Uerlag, 1956. 124 8., brosch., DM 5.60.

Das Buch erscheint als 6.Band einer Reihe,
die sich die Aufgabe stellt, Worte und Wer-
te aus dem dominikanischen Geistesleben
einer breiteren deutschen Uffentlichkeit be-
kanntzumachen. Infolgedessen hat es nicht
die Absicht, wesentlich Neues zu bringen,

sondern beschrinkt sich darauf, die wissen-
schaftliche Forschung zusammenzufassen und
die deutsche Dominikanermystik des 14.
Jahrhunderts in ihren Zusammenhingen
und Auswirkungen als eine geschlossene Ein-
heit darzustellen. Unter dieser Zielsetzung
handelt der erste Teil der Arbeit vom
Aufstieg und Niedergang der deutschen Do-
minikanermystik (S. 9-—54), wéahrend der
zweite Teil 39 ausgewdhlte mystische Texte
bietet (S. 57—108).

In der Einleitung werden die theologi-
schen Stromungen der deutschen Dominika-
nermystik des 14. Jahrhunderts aufgezeigt:
das Aufblihen der Scholastik nach der Wie-
derentdeckung des echten Aristoteles und
das Fortleben eines neuplatonischen Gedan-
kensystems, das gerade fiir den Aufgang
der Mystik von entscheidender Bedeutung
wurde. Aus dieser Zeitsituation heraus wird
in den folgenden Kapiteln die Eigenart er-
klirt, die besondere Priagung, die die My-
stik, als ein Element der christlichen From-
migkeit im allgemeinen, bei den deutschen
Dominikanern erfahren hat. Anschliefend
wird die Bedeutung und Wirkung darge-
stellt, die die Dominikanermystik nicht nur
auf die Frommigkeit und das Vollkommen-
heitsstreben, sondern auch auf die Kultur-
und Geistesgeschichte des deutschen Volkes
ausgeiibt hat. Besonders wird ihr Einfluf} auf
die deutsche Sprache hervorgehoben, die fiir
die gedankliche ibersinnliche Welt der My-
stik aufgeschlossen und durch eine wissen-
schaftliche philosophische Terminologie be-
reichert wurde. Die Hauptstitte der dent-
schen Mystik des 14. Jahrhunderts waren die
vielen blihenden Dominikanerinnenkléster,
die in einem eigenen Kapitel soziologisch
und theologisch ausgezeichnet gewiirdigt
werden. Um die Ursachen fiir das Zuriicktre-
ten der deutschen Mystik verstindlich zu ma-
chen, wird zum Schluf} eingehend die Wende
von der Mystik zur praktischen Lebensge-
staltung in der Frommigkeitslehre der deut-
schen Dominikaner beschrieben, die aus seel-
sorglichen Griinden von dem ganz ande-
ren politischen, wirtschaftlichen und kultu-
rellen Geprige der Zeit gefordert wurde.

Der zweite Teil des Buches, der eine Text-
auswahl bringt, beginnt mit Eckhart, Tauler
und Seuse; es folgen die weniger einflufl-
reichen Briider Johannes und Gerhard von
Sterngassen sowie Nikolaus von Strafiburg,
aus deren Predigten kurze Abschnitte vor-
gelegt werden. Eine reiche Ausbeute liefern
die Klosterchroniken. (Nonnenviten) des
(meist) 14. Jhds. Den Abschlufl bilden vier
Stiicke aus dem ,Flieflenden Licht der Gott-
heit* Mechtilds von Magdeburg, die auch
als Zisterzienserin von Helfta unter der
geistlichen Leitung von Dominikanern stand.
Leider wurden hierfiir die veralteten Uber-



Buchbespredhungen 79

tragungen von Simon und Uhl aus dem Jah-
re 1907 iibernommen, da die neue und text-
kritisch allein geniigende Ubersetzung von
Margot Schmidt (Einsiedeln, Benziger 1956)
dem Verf. offenbar noch nicht zuginglich
war. Auch die von Josef Quint besorgte
Neunausgabe der ,Deutschen Predigten und
Traktate“ von Meister Eckehart konnte leider
noch nicht herangezogen werden.
H. Bleienstein S. ].

Pohlmann, Constantin P. Dr. O.F.M.:
Kanzel und Ritiro. Der Uolks-
missionar Leonhard von Porto Mauri-
zio. Ein Beitrag zur Predigt-, Frommig-
keits- und Kulturgeschichte Italiens
(Franziskanische Forschungen, 12. Heft).
Werl, Dietrich-Coelde Uerlag, 1955.
XXIII u. 244 S., DM 14.—.

So treffend und vielversprechend der Ti-
tel des Buches ist; er 1afit kaum die Fulle des
Stoffes ahnen, der in ithm verarbeitet ist.

1. Als Quellen dienen dem gelehrten
Vi. aufler den Predigten des hl. Leonhard
vor allem dessen Briefe und das Missions-
tagebuch, das ein Franziskanerbruder, sein
standiger Reisebegleiter, mit grofler Auf-
merksamkeit auf die grofen und kleinen Er-
eignisse im Leben des begnadeten Volks-
missionars gefithrt hat. Sie gewidhren dem
Leser nicht nur einen seltenen Einblik in
das innere Leben und das pastorale Wirken
des italienischen Predigers und Exerzitien-
meisters, sondern kennzeichnen auch den
ganzen geistigen, religiosen und kulturellen
Raum, aus dem die Tatigkeit des Missionars
heraustritt. Auf diese Weise durchbricht die
Darstellung den Rahmen einer Einzelbio-
graphie und weitet sich zu einer wertvollen
Studie iiber Predigt, Seelsorge und Volks-
frommigkeit der ersten Halfte des 18. Jahr-
hunderts in Italien.

2. Die wissenschaftliche Durchleuchtung
und Beurteilung dieses homiletischen
Raums und seines zeitgeschichtlichen Hin-
tergrundes vollzieht P. Pohlmann mit gro-
Bem Konnen, wie es nur auf Grund einer tie-
fen Vertrautheit mit der Zeit und dem Geist

des Barocks und des Ubergangs zur klassi-
zistischen Predigt moglich ist. Schon das
Verzeichnis der benutzten Literatur (S. 12
bis 33) bezeugt, mit welcher Umsicht und
Griindlichkeit er zu Werke ging.

Fiir die Leser unserer Zeitschrift ist die
Beschreibung und Charakterisierung der
barocken Volksfrommigkeit, die
den 4. Teil des Buches ausmacht (S. 175 bis
226), von besonderer Bedeutung. Was hier
iiber das Andachtswesen, den Kreuzweg, die
Passionsfrommigkeit, die Namen-Jesu-Ver-
ehrung, die Unbefleckte Empfdngnis und
das marianische Zeitalter, die Marienheilig-
tiimer und Kongregationen, Rosenkranzge-
bet, Madonnen- und BuB-Prozessionen ge-
sagt und aus den Predigten des hl. Leon-
hard illustriert wird, offenbart die bunte
Vielfalt barocker-klassizistischer Geistigkeit
und die ganz eigene Situation jenes Zeit-
alters. Auch das stark zunft- und standes-
mifig gegliederte mittelalterliche Bruder-
schaftswesen erlebte damals eine Festigung
und Neuvausrichtung, dafl wir allein bel
Leonhard iiber 20 Bruderschaften begegnen.
Sie werden zu Trigern neuer volksfrommer
Andadchtsformen, die in ihrer Zeit weithin
zur religiésen Erneuerung beigetragen ha-
ben. Im einzelnen werden aufgezihlt: die
Bruderschaften von der Ewigen Anbetung,
vom Kleinen Rosenkranz, der Liebhaber
Jesu und Marié, der Liebhaber Gottes, vom
Herzen Jesu, von der Dreifaltigkeit, vom
Guten Tod, von Mariahilf, von den Wund-
malen des hl. Franziskus, vom immerwah-
renden Fasten, vom heiligen Kreuz, von der
Kommunion, vom Kreuzweg, vom Viatikum.

Im SchluBwort wird das Zeitbedingte und
Uberzeitliche in der Predigt des hl. Leon-
hard herausgestellt und sein Bild als Mensch
und Seelsorger mit seinen Licht- und Schat-
tenseiten klar aufgezeigt. ,Kanzel und Ri-
tiro“ bedeuten unserm Heiligen nicht ein
Nebeneinander, sondern ein Miteinander
und Ineinander. ,Mein Beruf ist die Mission
und die Einsamkeit. Die Mission im stdndi-
gen Aufgehen fiir Gott, die Einsamkeit im
stindigen Aufgehen in Gott.”

H. Bleienstein S. J.

Gebet und Betrachtung

Pies, Otto: Das grofie Ge-
sprdch. Winke fiir das innerliche Be-
ten. Kevelaer, Butzon u. Bercker Uer-
lag, 1956. 150 S., Lw., DM 5.80.

»Wer mit der geistlichen Fithrung anderer
betraut ist, soll die Fragen um das Gebet
und das innerliche Leben intensiv studieren
und dann ein griindliches und theologisch
zuverldssiges Wissen vermitteln, damit das
geistliche Leben eine feste Grundlage auf

Dogma und Tradition hat und nicht nur auf
subjektiven Meinungen und persénlichen
Neigungen beruht oder nur von Zeitstrd-
mungen oder Stimmungen und schénen For-
mulierungen lebt.* Diese Forderung, die
der Verf. (S. 120) stellt, hat er selbst so gut
erfiillt, dafl wir sein Buch Seelsorgern, Leh-
rern und Erziehern, auch gebildeten Miittern
und itberhaupt allen, die zur Vertiefung re-
ligiésen Lebens bei sich und anderen ver-
pilichtet sind, riickhaltlos empfehlen kén-



80 Buchbesprechungen

nen. Es bietet eine pidagogisch sebr ge-
schickte Einfithrung in die Theologie und
Psychologie des inneren Betens, die gegen-
standlich und sprachlich auf die Néte und
Bediirfnisse der heutigen Menschen Riick-
sicht nimmt und allen, die ,mit Gott ins Ge-
spriach kommen wollen®, wertvolle Berei-
tung, Einstimmung und Einiibung vermittelt.
Die Formen, Arten und Schwierigkeiten die-
ses persénlichen und lebendigen Sprechens
mit dem dreifaltigen Gott in und durch
Christus, seine Stufen und Weisen von den
ersten Anfingen im miindlichen und metho-
disch betrachtenden Gebet bis zum Herzens-
gebet und der mystischen Vereinigung der
Seele mit Gott, das Suchen und Finden Got-
tes in allen Dingen bis zur Konsckration
des Alltags in der guten Meinung und der
Heiligung der Welt im Gebetsapostolat, das
sind andeutungsweise einige der geheimnis-
vollen Héhen und Tiefen, durch die der
V{. mit kundiger Hand fiibrt. J¢ weiter er
voranschreitet, um so klarer wird er sich be-
wuflt, wie stark seine Anleitung zum ,gro-
flen Gesprach mit Gott“, diesem Du-sagen
mit und ohne Worte, aus personlichem Erle-
ben stammt und an der Liturgie und dem
Erbe grofler Beter, vor allem des hl. Igna-
tius von Loyola orientiert ist. Daher die
katholische Weite und Freiheit, die er dem
betenden Menschen [aft (S. 110) und die
pastorale Klugheit, mit der er ihn vor
den Gefahren des ,wesentlichen® Gebetes
und den Um- und Abwegen auf den Hohen-
pfax)ien der Mystik zu bewahren sucht (S.
124}).

Wo der Verf. von der tiefen Ehrfurdht
spricht, die der Seelenfithrer vor dem Men-
schen und dem Heilsplan Gottes mit diesem
Menschen haben soll (S. 111), zitiert er
grundsitzlich richtig die 15. Vorbemerkung
aus dem Exerzitienbuch des hl. Ignatius.
Nadh ibr soll sich ,der Fihrer* — wie Otto
Pies erweiternd ibersetzt — weder zu der
einen noch zu der anderen Seite neigen und
hinwenden, sondern einer Waage gleidh, sich
in der Mitte halten, um den Schépfer mit
dem Geschopf und das Geschopf mit seinem
Schépfer und Herrn unmittelbar verkehren zu
lassen. Hierzu ist zur Vermeidung von Mif3-
verstindnissen zu bemerken, dafl Ignatius
diese Art der Zuriickhaltung nur dem ,Exer-
zitienmeister® fiir die Dauer der Exerzitien
als angemessen und gut empfichlt und dabei
ausdrucklich binzufiigt, dafi ,wir auerhalb
der geistlichen Ubungen in erlaubter und ver-
dienstlicher Weise alle, die dazu wahrschein-
lich befadhigt sind, bewegen. kénnen, die Ent-
haltsamkeit, die Jungfraulichkeit, den Or-
densstand und jede Art der evangelischen
Vollkommenheit zn erwihlen.“ — Der prak-
tische Nutzen des Buches wiirde erhéht,
wenn der zweiten Auflage anbangsweise

eine ausgewihlte Liste empfehlenswerter Ge-
bet- und Betrachtungsbiicher beigefiigt wiir-
de. Fiir das miindliche Beden denken wir
dabei vor allem an die verdienstvollen
Sammlungen von O. Karrer im Ars-Sacra-
Verlag und nicht zuletzt an die ,, Gebete im
Geist des koniglichen Priestertums“ unter
dem Titel ,Im Herrn“, durch die als Her-
ausgeber O. Pies in weiteren Kreisen be-
kanntgewordenen ist. H. Bleienstein S. J.

Tilmann, Klemens: Das geistli-
che Gesprdach. Wirzburg, Echter-
Uerlag 1956, 156 S., brosch. 3,— DM.

Der Vf. hat schon éfter in vorziiglicher
und erfolgreicher Weise iiber Fragen des
geistlichen Lebens geschrieben und insbe-
sondere Anleitungen zum persénlichen Be-
ten gegeben. Sein Biichlein ,Tiglich beten,
aber wie?“ hat vielen einen Weg gewiesen.
Er will vor allem junge Menschen anspre-
chen. Aber es ergeht ihm dabei wie einem
Kinderprediger. Eine gute Kinderpredigt
wird gerade vom FErwachsenen gern und
mit Gewinn, gehért. Die schlichte, unmittel-
bare und immer aus der Erfahrung kom-
mende Art Tilmanns, der ein guter Pid-
agoge ist, wird manchem Christen oft ge-
horte Dinge der religiésen Praxis, mit denen
er nicht viel anzufangen weif}, ganz neu er-
schlieBen und zugénglich machen.

Das vorliegende Biichlein, von dem schon
frither einige Kapitel in der ,Wacht® er-
schienen sind, ist vom Bund der Deutschen
Katholischen Jugend veranlafit worden und
will Jugendlichen wie auch Jugendseelsor-
gern cine Hilfe sein. Seine einzelnen Ab-
sdmitte sind nur locker aneinandergefiigt.
Uber ihren Inhalt geben ihre Uberschriften
Auskunft: Gott ist da, Das Leben mit Got-
tes Vorsehung, Die Anbetung Gottes, Mit
Gott etwas besprechen, Am Morgen und am
Abend, Wie soll sich der Christ zur Welt
stellen, Selbstheiligung?, Abtétung, Einfiih-
rung in das betrachtende Gebet, Wie man
nach der heiligen Kommunion beten kann,
‘Wie soll man es mit dem Beichten halten?
... Es handelt sich jeweils nicht einfach um
eine fortlaufende theoretische Darstellung.
Die kleinen Kapitel sind vielmehr sehr ab-
wechslungsreich gestaltet. Bald wird ein
Beispiel erzdhlt, bald die Gesprachsform ge-
wihlt. Dadurch entsteht kein Buch im ge-
wéhnlichen Sinne, das man in einem Zug
lesen kann, sondern eine praktische Fibel,
in der man immer wieder einmal ein paar
Seiten iiberdenkt. So kommt der V{. mit dem
Leser in ein geistliches Gesprich und dieser
beginnt zu ahnen, was ein geistliches Leben,
ein Leben mit Gott ist. Man kann auf das
Biichlein nicht genug empfehlend hinweisen.

Fr. Wulf 8. J.





