
72 Buchbesprechungen 

Christus will durch sein Gleichnis auf eine schwere Belastungsprobe für den Glauben 
vorbereiten: auch im Reiche Gottes, das als Erfüllung der alttestamentlichen Verheißungen 
so ersehnt und von den Propheten in so herrlichen Farben geschildert worden ist, wird es 
immer viele Böse geben, die ein Ärgernis bedeuten und die Guten behindern. Das ist das 
Werk Satans. Dem Menschen und auch den Jüngern ist es darum nicht gegeben, diesen 
Zustand zu beseitigen. Das ist allein Sache des Menschensohnes, der am Ende der Tage 
richten und scheiden wird. 

Für uns Christen bedeutet das Gleichnis: Auch in der Kirche, der sichtbaren Gestalt des 
Reiches Gottes in der jetzigen Heilszeit, ist ständig der Teufel am Werk, so daß Gute und 
Böse so dicht beieinander wohnen, daß sie durch menschliches Bemühen, und wäre der 
Reformeifer noch so groß, nicht voneinander geschieden werden können. Es gibt keinen 
Raum in der Kirche, in den Satan nicht eindränge und Verwirrung stiftete. Dieses Ärgernis 
läßt die Christen demütig werden und an ihre eigenen Sünden denken, statt anzuklagen 
und in pharisäischer Selbstgerechtigkeit die Kirche der Reinen erzwingen zu wollen... die 
Versuchung aller Generationen! Niemand kann die Vollendung des Reiches Gottes herbei- 
führen als der Herr allein. Er wird seine Engel aussenden und das große Netz auswerfen 
lassen. Anfang und Ende des Reiches Gottes sind sein Werk. 

Was verlangt das von uns? Geduld mit dem Zustand der Kirche, die eine Kirche der 
Sünder ist; Geduld mit den Gemeinschaften, denen wir angehören, den Familien, in denen 
wir leben, den Mitmenschen, mit denen wir täglich umgehen. Die Kirche im ganzen hat 
diese Geduld mit uns. Haben auch wir sie mit ihr? Weiterhin Vertrauen! Vertrauen auf 
den Herrn der Ernte, dem nichts verlorengeht, was ihm gehört. Solange wir ihm gehören, 
kann uns nichts passieren, kann uns niemand schaden. Endlich heilige Furcht! Die Schnitter 
sind schon unterwegs, das Netz ist schon ausgeworfen. Der Herr kommt zur Ernte, Da gilt 
es zu beten: Komm, Herr, und erlöse uns von dem Bösen. Amen! 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Theologie und Biblische Frömmigkeit 

Closen,  Gustav E.  S.J.: Wege in den hat. Die Forderung der Ehrfurcht vor 
die  Heilige Schrift.   Theologi- dem Geheimnis des geoffenbarten, Gottes- 
sche Betrachtungen über religiöse Grund- wortes die Eröffnung seines tiefen theologi- 
ideen   des  Alten  Bundes.   Regensburg, ^hen Gehalts   der Aufweis semer Einheit 
,,.,.,•    . . tm-r  n             A   r?    a % nut der r rohbotschait des Ni   und seiner 
Friedrich Pustel1955. 2. erw. Aufl., 346 sinnreichen Verwendung in der kirchlichen 
o., L.W., 1Z,• UM. Liturgie •, alle diese Momente verschafften 

den meisten Lesern einen ungeahnten Zu- 
Die   fachwissenschaftlichen   Kommentare gang in die neue Welt der Patriarchen und 

zum Alten Testament sind meist mit einer Propheten und  in den frommen Sinn der 
solchen Fülle von text-, kultur-, religions- Kultgesänge des auserwählten Volkes. Daß 
und zeitgeschichtlichen Einzelheiten belastet, es unter diesen Umständen für den Bearbei- 
daß die Erschließung der geistigen Welt des ter der 2. Auflage, L. Maurmann SJ., eine 
Alten  Bundes  nicht  ganz  zu  ihrem  Recht Selbstverständlichkeit war, am Text des Bu- 
kommt. Diesem Mangel will der leider viel dies nichts Wesentliches zu ändern, ist be- 
zu früh verstorbene Vf.  des  vorliegenden greiflich. Die neueingefügten Betrachtungen 
Buches   dadurch   begegnen,   daß   er   durch über die Psalmen 26, 42 und 43 (•Gebet des 
theologische   Betrachtungen   über   alttesta- Unschuldigen" und •Sehnsucht nach Gott") 
mentliche religiöse Grundideen den gläubi- sind noch von  Closen selbst verfaßt.  Die 
gen Menschen in die Gedanken- und Vor- Meditation über •Das Herz des Erlösers in 
Stellungswelt der Heiligen Schrift •hinein"- den Schriften des Alten Bundes" ist gekürzt 
zuführen versucht. Daß er auf diesem rela- übernommen aus dem gleichnamigen Arti- 
tiv neuem Weg große Erfolge hatte, bezeugt kel, den er für diese Zeitschrift 18 (1943) 
neben dem Beifall zahlreicher Fachgelehrter geschrieben hat. So ist nicht daran zu zwei- 
die dankbare Aufnahme, die die erste Auf- fein, daß das ausgezeichnete Buch viele neue 
läge seines Buches in weiten Kreisen gefun- Leser gewinnen wird. H. Bleienstein S. J. 



Buchbesprechungen 73 

Savonarola: Letzte Meditatio- 
nen üb er die P s aim e n 50 u. 30. 
Aus dem Lateinischen übersetzt von 
Hilde Maria Reinhard. Einführung von 
Otto Karrer. Düsseldorf, Patmos-Verlag 
1956, 94 S., brosch. 4,80 DM. 

Um Savonarolas letzte Meditationen zu 
verstehen und richtig zu würdigen, muß sich 
der Leser daran erinnern, daß der Domini- 
kanermönch aus Ferrara, seit 1491 Prior 
des Klosters San Marco zu Florenz, zu den 
bedeutendsten Predigern und Geistesmän- 
nern seiner Zeit gehört (1452•98). Die sitt- 
liche Erneuerung der Kirche an Haupt und 
Gliedern •nach dem Muster der apostoli- 
schen Urzeit" war ihm ein Anliegen, das er, 
im Glauben an seine besondere göttliche 
Sendung, mit der Wucht und Überzeugungs- 
kraft eines alttestamentlichen Propheten 
durchzusetzen suchte. Allein seine ernste und 
strenge Natur, sein rigoristischer aszetischer 
Büß- und Armutsgeist, sein leicht erregbares 
leidenschaftliches, vielleicht krankhaftes Ge- 
müt mit seinen •Gesichten" und •Stimmen" 
waren von spiritualistischer Schwärmerei 
und Fanatismus nicht frei, und seine allzu- 
weit gehende Einmischung in politische 
Händel, besonders seine Verbindung mit 
Karl VIII. von Frankreich, in dem er das 
Werkzeug für seine Reinigung der Kirche 
sah, brachten ihn in Gefahren, denen er ob- 
jektiv nicht gewachsen war. Unter Berufung 
auf sein Gewissen, •der Stimme Gottes", 
widerstand er hartnäckig den Forderungen 
Papst Alexanders VI, der ihn deshalb im 
Mai 1497 exkommunizierte. Savonarola er- 
klärte den Bann für ungerecht und nichtig, 
trat in Flugschriften und Predigten heftig 
gegen den •simonistischen und ungläubigen 
Alexander" auf und betrieb seine Absetzung 
auf einem allgemeinen Konzil. Aber der 
Bann tat seine Wirkung. Als das in Aus- 
sicht gestellte Gottesurteil zwischen einem 
Gegner (Franziskaner) und einem Anhän- 
ger Savonarolas (Dominikaner) nicht zu- 
stande kam, schlug die bisherige Volksgunst 
um. Das Kloster von San Marco wurde ge- 
stürmt, der unglückliche Prior gefangen, ge- 
foltert und zum Tode verurteilt. Am 23. 
Mai 1498 wurde er auf dem Marktplatz von 
Florenz als •Verächter des Heiligen Stuh- 
les" degradiert, gehenkt, verbrannt und 
seine Asche in den Arno gestreut. Sein per- 
sönliches sittliches Leben war stets makel- 
los gewesen. Auch seine kirchliche Glaubens- 
treue wurde nie angezweifelt. So erklärt es 
sich, daß Michelangelo, Philipp Neri und 
viele andere ihn zeitlebens hochschätzten. 

Daß Savonarola guten Glaubens war, er- 
weisen die vorliegenden Meditationen, die 
er im letzten Monat vor seinem Tode in der 

Gefängniszelle geschrieben hat. Mit Er- 
schütterung liest man diese Bekenntnisse 
eines Mönchs, der voll echten Sündengefühls 
im Glauben an die Majestät des heiligen 
Gottes und im Vertrauen auf seine Barm- 
herzigkeit den Tod nicht fürchtet und aus 
dem Leben scheidet mit dem Apostolischen 
Glaubensbekenntnis auf den Lippen und 
der Gewißheit im Herzen, daß ihn Gott 
nicht zuschanden werden lasse. Dabei hat 
es ihm in seiner trostlosen Verlassenheit an 
•Traurigkeiten", d.h. an schweren Depres- 
sionen und diabolischen Anfechtungen nicht 
gefehlt. Aber er war so gut mit der Lehre 
der Kirche vertraut und so ungewöhnlich 
tief in die Heilige Schrift versenkt, daß er 
seine Todessituation in ihrem übernatürli- 
chen Lichte sah und seelisch so gestärkt 
wurde, daß er mitten in aller Trübsal in 
Jesus Trost und Frieden fand. 

Dem aufmerksamen Leser wird es nicht 
entgehen, daß sich in Savonarolas Bekennt- 
nissen theologische Reflexionen finden, die 
mit der Lehre der allgemeinen kirchlichen 
Tradition nicht übereinstimmen. Über das 
Wesen der Erbsünde, die Zahl der Ver- 
dammten, das Los der ungetauft verstorbe- 
nen Kinder und die Schuld und Strafe der 
Juden macht er Bemerkungen, die Otto Kar- 
rer in seiner kurzen, aber gut analysieren- 
den Einführung nur aus Savonarolas melan- 
cholischer Anlage und dem unbewußten Ein- 
fluß der damaligen Volksfrömmigkeit er- 
klären kann. Wer sich über dieses und das 
verwickelte Problem seiner (im letzten dis- 
ziplinlosen) Stellung zur kirchlichen Autori- 
tät näher unterrichten will, findet im Hoch- 
land 27 (2) (1930) aus Karrers Feder einen 
Artikel, der zu seiner kurzen Einführung in 
das vorliegende Buch eine lesenswerte Er- 
gänzung ist. H. Bleienstein S. J. 

Guardini, Romano: Wahrheit 
und Ordnung. Universitätspredig- 
ten. Heft 1 und 2. München, Werkbund- 
Verlag 1956, 49 Seiten. 

Mit diesen beiden Heften kündigt der 
Verlag an, daß er die Semesterpredigten 
Guardinis (gehalten in St. Ludwig zu Mün- 
chen), mit einer gewissen Regelmäßigkeit 
herauszubringen gedenke. Inzwischen liegen 
schon eine ganze Reihe von solchen Heften 
vor. Sie haben jeweils einen Umfang von 
durchschnittlich 24 Seiten und enthalten je 
zwei Predigten. Für 8 bis 10 Lieferungen 
stellt der Verlag Sammelmappen zur Ver- 
fügung. 

Die vorliegenden beiden Hefte beginnen 
mit den Predigten des Wintersemesters 
1955/56, die als Gesamtthema die Psalmen 
zum Inhalt hatten. Außer einer Einführung 



74 Buchbesprechungen 

in die Welt der Psalmen und ihren beten- 
den Nachvollzug werden die Psalmen 1,22 
und 90 interpretiert und für das religiöse 
Leben fruchtbar gemacht. Wer das Publi- 
kum dieser Predigten kennt: vom gläubigen 
Katholiken über Christen anderer Konfes- 
sionen bis zu den vielen Suchenden und re- 
ligiös heimatlos Gewordenen, der weiß auch 
die Art der immer sachkundigen, dabei aber 
äußerst schlichten und nicht zuletzt auch 
frommen Darlegungen des immer noch 
schöpferischen Lehrers und Künders der 
christlichen Wahrheit wohl zu schätzen. Ge- 
wiß kann das geschriebene Wort den Genius 
der Stunde nicht ganz einfangen. Aber auch 
der Leser wird durch die pädagogisch kluge 
Art, ein literarisches oder psychisches Phä- 
nomen anschaulich und für jedermann zu- 
gänglich zu machen, zum Nachdenken ge- 
bracht und zum besinnlichen Verweilen an- 
geregt. Man möchte darum diese Hefte eine 
geistliche Lesung für den Menschen von 
heute nennen. Fr. Wulf S. J. 

Grossouw, W. K.: Biblische 
Frömmigkeit. Betrachtungen zum 
Geist des Neuen Testamentes. Übertra- 
gen von Otto Karrer. München, Verlag 
Ars Sacra 1956. 239 S., brosch. 5,40 DM; 
Ln. 8,40 DM. 

Die 16 Kapitel dieses Buches sind aus 
Universitätsvorlesungen (Nymwegen) her- 
vorgegangen, die der Vf. vor Studenten al- 
ler Fakultäten gehalten hat. Sie wollen tie- 
fer in die Lehren und Forderungen des 
Neuen Testamentes einführen und dadurch 
der christlichen Frömmigkeit eine biblische 
Grundlage geben. Es werden darum jeweils 
typische Begriffe der Synoptiker (I. Teil), 
der Paulinen (II. Teil) und des Johannes- 
evangeliums (III. Teil) in ihrem Zusammen- 
hang und ihren verschiedenen Bedeutungs- 
abwandlungen für das nachvollziehende 
Verständnis erschlossen. Einige Kapitelüber- 
schriften mögen das veranschaulichen: Der 
Vater im Himmel, Das Kommen des Rei- 
ches, Die zwei Gebote, Evangelische Selbst- 
verleugnung, Ruhe für die Seele, Die Be- 
kehrung, Fleisch und Geist, Der Glaube, 
der durch die Liebe tätig ist, Sakramentale 
Zeichen. Der Vf., von dem auch die biblisch- 
liturgischen Betrachtungen zum Kirchenjahr 
(•Das geistliche Leben") stammen, verfügt 
über ein umfangreiches exegetisches Wissen 
und zeigt Vertrautheit mit den heutigen 
Fragen katholischer Frömmigkeit. Seine 
Darstellungsweise hat • entsprechend dem 
ursprünglichen Hörerkreis • akademisches 
Niveau und verlangt darum vom Leser eine 
rege geistige Mitarbeit.      Fr. Wulf S. J. 

Kann, Dr. Josef: Sein letztes 
Wort. Die Abschiedsreden des Herrn. 
Einsiedeln, Zürich, Köln. Verlag Ben- 
ziger, 1955, 341 S., Ln., DM 15.80. 

Auch dieses Werk ist, wie seine Vorgän- 
ger: •Glaube und Leben" (Johannesbriefe), 
•Die Idee der Kirche" (Epheserbrief) •Der 
Sieg des Gottesreiches" (Buch Daniel), •Gott 
und Satan" (Geheime Offenbarung), •Die 
Macht der Persönlichkeit" (Philipperbrief), 
der geschriebene Niederschlag von abendli- 
chen Bibelstunden. Das Buch ist gewidmet 
•den vielen, die Jahre hindurch, z. T. fast 
vier Jahrzehnte (!) an meinen Schriftlesun- 
gen teilgenommen haben". Die Gliederung 
ist durch die unsterblichen Kapitel 14•17 
des Johannesevangeliums gegeben (auf dem 
Titelblatt steht irrtümlich 13•17). Doch be- 
reits die Unterteilung verrät liebevolles Ein- 
fühlen in den heiligen Text, z. B. Kap. 14: 
Der Blick nach oben (das Vaterhaus, der 
Weg zum Vaterhaus, der kommende Erden- 
weg der Jünger, der innere Friede). Ähnlich 
Kap. 15 und 16: Der Blick in die Zukunft 
(die neue Lage, die große Hoffnung). Man 
kann das Buch etwa mit Wilh. von Kepplers 
•Unseres Herren Trost" (Erklärung der Ab- 
schiedsreden des hohenpriesterlichen Gebe- 
tes) vergleichen, um seinen Standort zu be- 
stimmen. Auch Keppler hat, bevor er schrieb, 
geredet, aber im akademischen Hörsaal. So 
schreitet seine Darstellung breit, fachkritisch 
voran, begleitet von einem großen Apparat 
und zahlreichen homiletischen Anregungen. 
Könn breitet sein Fachwissen nicht aus, ob- 
wohl es aus fast jeder Seite herausschaut. 
Er schreibt für jeden verständlich und weckt 
nicht nur das Interesse am Text, sondern 
die Liebe zum Worte Gottes. Sogar seine 
Sprache kann sich hören lassen neben der 
unvergesslichen Gestaltungskraft des Rot- 
tenburger Bischofs. Es ist daher ungemein 
reizvoll, beiden zugleich zu folgen in der 
Deutung der Abschiedsreden. Eine einzige 
Stichprobe: Jo. 14,5 •Thomas entgegnete 
ihm: Herr, wir wissen nicht einmal, wohin 
du gehst. Wie sollen wir den Weg wissen?" 
Auslegung Kepplers: •Der Heiland antwor- 
tete auf den bangen Ruf dieser lichtlosen 
Seele. Er reißt den Jünger aus seinem dump- 
fen Sinnen heraus durch ein Wort voll 
Majestät, Hoheit und Liebe. Die wehmuts- 
schwere Frage schloß ein wirkliches Sehnen 
nach Wahrheit und Klarheit in sich, nicht 
böswilliges Zweifeln .. . Deshalb lautet die 
hoheitsvolle Antwort: Ich bin der Weg, die 
Wahrheit und das Leben ..." Auslegung 
von Könn: •Uns werden Ziel und Weg 
durch die fast zweitausendjährige Entwick- 
lung des Christentums beleuchtet. Die Jün- 
ger hatten  diese  sieghafte  Schau nicht... 



Buchbesprechungen 75 

Ihr Sprecher ist Thomas, der Grübler und 
Zweifler, der immer denkt und bohrt, alles 
schwernimmt und von der düsteren Seite be- 
trachtet ... Der Herr weiß, daß die Frage 
des Thomas aus innerer Not und Hilflosig- 
keit, nicht aus Widerspruchsgeist hervor- 
geht. Deshalb erhält er eine Antwort, aller- 
dings keine persönliche, die nur für ihn gilt, 
sondern eine allgemeine, weil er Vertre- 
ter aller Kleinmütigen und Verzagten ist... 
ich bin der Weg..." (S. 33/34). Beide Mei- 
ster gleichen sich in der Auslegung des Got- 
teswortes. Verschieden sind nur die Varia- 
tionen ihrer Melodie. Keppler klingt wie 
eine Fuge von Bach, Könn wie ein andächti- 
ger Choral. P. Tritz S. J. 

Seidensticker, P. Philipp OFM.: Le- 
bendiges Opfer (Rom 12,1). 
Ein Beitrag zur Theologie des Apostels 
Paulus (Neutestamentliche Abhandlun- 
gen, Bd. XX, Heft 113). Münster, 
Aschendorff, 1954. 374 S., hart., DM 
23.•. 

Die Arbeit beschäftigt sich mit dem neu- 
testamentlichen Opferbegriff. Sie will zei- 
gen, daß die zentrale Heilswirklichkeit des 
Neuen Bundes • Kreuzestod und Auferste- 
hung Christi und das Leben der Gläubigen 
in der Kirche • eine im letzten kultische 
Wirklichkeit ist. 

In einem ersten Teil untersucht der Verf. 
zunächst das Kultverständnis der Grie- 
chen und den von aller materialen Aus- 
drucksfrömmigkeit immer mehr sich entfer- 
nenden •geistigen Gottesdienst" der Philo- 
sophie und der Mystik. Die Religion des alt- 
testamentl. Judentums jedoch war, wie der 
zweite Teil nachweist, immer kultisch ausge- 
richtet. Israel ist Kultgemeinde, die sich im 
Gottesdienst konstituiert. 

Auf diesem Hintergrund beschäftigt sich 
der dritte Teil mit dem Opfer Jesu und sei- 
ner Beziehung zum •geistigen Gottesdienst" 
(Rom 12,1) in den Briefen des Apostels 
Paulus. Zunächst zeigt der Verf. den Kreu- 
zestod Christi als kultische Heilswirklichkeit. 
Er ist sichtbares, kultisches Zeichen der 
Selbsthingabe des Erlösers in stellvertreten- 
der Sühne für die Menschheit zur Verherrli- 
chung des Vaters. Die Gläubigen sind beru- 
fen, auch in ihrem Leben diese Selbsthinga- 
be zu vollziehen und durch ihr personales 
Mitsterben in die Gemeinschaft mit Christus 
einzutreten. Dadurch erhält das Leben der 
Christen einen kultischen Sinn und ihre 
Würde priesterlichen Charakter: In Christus 
stehen sie stellvertretend für die Menschheit 
vor Gott, am Opfer Christi teilnehmend 
und es auf die Menschheit ausweitend. Diese 
Opfergesinnung zeigt sich im Glaubensge- 

horsam und in der Liebe. Sie drängt aber in 
der Gemeinschaft der Kirche zu jener litur- 
gischen Selbstdarstellung der opfernden Kir- 
che, die durch Christi Einsetzung im Her- 
renmahl sich vollzieht. Das Herrenmahl ist 
•Teilhabe am Opferleib Christi" (1 Kor 
10, 16•17). In ihm verwirklicht die Kirche 
ihr eigentliches Wesen; die gesamte Heils- 
wirklichkeit wird sakramental gegenwärtig 
und zeichenhaft vollzogen: Das Erlösungsop- 
fer Christi und die in ihm sich opfernde Kir- 
che. Im Herrenmahl geschieht die vollkom- 
menste Verwirklichung dessen, was Rom 
12, 1 über das Leben des Christen • den In- 
halt dieses Buches gewissermaßen zusam- 
menfassend • gesagt wird: •Ich ermahne 
euch also, meine Brüder, bei den Erbarmun- 
gen Gottes, eure Leiber darzubieten als eine 
Opferdarbringung, lebendig, heilig, Gott 
wohlgefällig: (Dast ist) euer geistiger Got- 
tesdienst" (S. 256). 

Im ganzen eine sehr wertvolle Studie, die 
vor allem durch die klare Herausarbeitung 
der Beziehung zwischen der inneren Opfer- 
gesinnung des Christen und ihrer sakramen- 
talen Sichtbarkeit in der Eucharistie, wo sie 
mit dem Opfer des Herrn in Verbindung 
tritt, sehr fruchtbar wirken kann • nicht nur 
für eine genauere Fassung des Opferbegriffs 
des Neuen Testamentes und der Meßopfer- 
theologie, sondern auch für die Verkündi- 
gung und das bessere Schriftverständnis des- 
sen, was gerade durch das Bemühen um eine 
Erneuerung und Verlebendigung der Litur- 
gie so in den Mittelpunkt gerückt ist: Daß 
das gesamte Leben des Christen ein Opfer 
sein soll, Hingabe zur Ehre Gottes und für 
das Heil der Brüder, das sich in der Feier 
der Eucharistie seinen konstitutiven Aus- 
druck schafft. W. Seibel S. J. 

Didier, Georges S. J.: D e sinteres- 
se m ent du Chretien. La retri- 
bution dans la morale de saint Paul. 
Paris, Aubier, 1955. 254 S., kart., Frs. 840. 

Seit der Kritik Kants an den sittlichen 
Motiven des Christen ist der Vorwurf der 
•Lohnmoral" nicht verstummt. Der Christ, 
zumal der Katholik, sagt man, schiele in sei- 
nem sittlichen Tun nach Lohn und Vergel- 
tung. Er gebe nur, um im Ewigen Leben 
um so reicher zu empfangen. Er sei ein ge- 
schickter Rechner, aber kein großer Lieben- 
der. Er habe bei allen- Opfern letztlich doch 
seinen eigenen Nutzen im Auge. Damit ver- 
liere die Handlung jeden sittlichen Wert. 

Was sagt dazu das Neue Testament? Sind 
Hoffnung auf den himmlischen Lohn und 
Furcht vor der ewigen Strafe entscheidende 
Motive für das Heilswirken des Christen, 
maßgebende Gründe seines Mühens um die 



76 Buchbesprechungen 

Erfüllung des Willens Gottes? Das ist die 
Frage, die Didier in seiner römischen Disser- 
tation an das Neue Testament stellt. Er be- 
schränkt sich auf die Paulusbriefe, also auf 
die urchristliche Paränese an die christlichen 
Gemeinden. Die Verkündigung Jesu und die 
Predigt an die Heiden, die ja eine besondere 
Stellung einnehmen, bleiben unberücksich- 
tigt, obwohl auch auf sie sehr bezeichnende 
und klärende Lichter fallen. In eingehen- 
der Analyse untersucht der Verf. in der 
chronologischen Reihenfolge der Briefe alle 
Texte, in denen Lohn- und Furchtmotive an- 
zuklingen scheinen. 

Das Ergebnis: Das Lohn- und Furchtmo- 
tiv hat seine Berechtigung. Aber es steht nur 
am Rande der paulinischen Paränese. Paulus 
droht nie mit der Hölle, er stellt auch das 
ewige Leben nicht so sehr als Lohn guter 
Werke in Aussicht. Himmel und Hölle sind 
nicht zwei Möglichkeiten, zwischen denen 
der Christ noch zu wählen habe, der Himmel 
nicht ein Ziel, das es mit eigener Anstren- 
gung zu erreichen, die Hölle keine Straf e, die 
es zu vermeiden gilt. Diese Entscheidung ist 
in der Taufe schon gefallen. Darum fürchtet 
sich der Christ nicht vor der Hölle, sondern 
dankt Gott, da er ihn durch Christus davon 
befreit und zum Ewigen Leben berufen hat. 
Der von Christus aus der Knechtschaft der 
Sünde erlöste und im Heiligen Geiste gehei- 
ligte Mensch besitzt schon den realen Anfang 
seines endgültigen Heils. Es gilt nun, ihn zu 

entfalten und zum Leuchten zu bringen. Er 
soll dieser seiner Situation gemäß leben. Er 
soll Gottes Willen tun, Gott gefallen, den 
Leib Christi auf bauen, seine Brüder zum Heil 
führen, Christus nachfolgen. Das sind die 
Motive, die Paulus seinen Christen vor 
Augen stellt. Die Hoffnung auf die Herrlich- 
keit ist ein Grund zum Danken, kein Preis, 
der die Mühen des jetzigen Lebens vergilt. 
Der Christ schaut nicht auf Lohn, er schaut 
nur auf Christus. Von ihm will er sich im- 
mer restloser erfassen lassen. Er findet nur 
sich selber, wenn er sich liebend an Christus 
verliert in der Hingabe für die Brüder. Ge- 
wiß wird er dafür belohnt. Aber der Lohn 
ist die immer innigere Vereinigung mit 
Christus, immer erneutes Wachstum in un- 
eigennütziger Liebe. 

Die sachliche, sorgfältige, zugleich mutige 
und offene Art des Verfs., an die Texte her- 
anzugehen, macht das Studium dieses Buches 
anregend und lebendig. Wenn man auch 
nicht mit jeder einzelnen Deutung einver- 
standen sein wird • Didier stellt manches 
selbst als Hypothese hin •, so ist die eigent- 
liche These des Buches wohl unbestreitbar 
erwiesen. Schade, daß der Verf. die im glei- 
chen Jahr erschienene Arbeit von W. Pesch 
CSSR. (Der Lohngedanke in der Lehre Jesu. 
München 1955; vgl. diese Ztschr. 28 [1955] 
388 f.) noch nicht heranziehen konnte. Sie 
hätten manche Vergleichsmöglichkeiten ge- 
boten. W. Seibel S. J. 

Frömmigkeitsgeschichte 

Völker, Walter: Gregor von Nys- 
sa als Mystiker. Wiesbaden, Franz 
Steiner Verlag, 1955. XVI u. 295 S. 

So groß auch die Anerkennung ist, die 
dem Vf. für seine bisherigen Untersuchun- 
gen (Das Vollkommenheitsideal des Orige- 
nes [Tübingen 1931], Fortschritt und Voll- 
endung bei Philo v. Alex. [Leipzig 1938], 
Der wahre Gnostiker nach Clemens Alex. 
[Berlin 1952]) mit Recht zuteil geworden 
ist, möchten wir doch dieses sein neuestes 
Werk das beste und reifste von allen nen- 
nen. Hier schöpft Völker aus dem vollen. 
Man spürt es schon seiner klugen, von rei- 
cher Sachkenntnis getragenen Stellungnah- 
me zur bisherigen, umfangreichen einschlä- 
gigen Literatur und seinen Auseinander- 
setzungen mit abweichenden Auffassungen 
an. Doch auch das Thema an sich weckt be- 
sonderes Interesse. Denn •Gregor ist einer 
der großen Theoretiker der Mystik, er ist 
aber zugleich weit mehr als ein bloßer Theo- 
retiker. Er hat das wirklich erfahren, was 
er gestaltete und anderen mitteilte, er be- 
saß in hohem Grade die experientia. Mochte 
man bei den christlichen Alexandrinern noch 

zweifeln, ob es sich bei ihnen um eine My- 
stik im Vollsinne des Wortes handle, bei 
Gregor ist jedes Schwanken unstatthaft". (21) 

Das erste Kapitel behandelt in 12 Para- 
graphen u. a. die Grundzüge der Ontologie, 
das Gottesbild, die Anthropologie mit der 
für Gregor so wichtigen Lehre von der 
Ebenbildlichkeit Gottes und das Wesen und 
den Ursprung der Sünde (mit starker • 
synergistisch verstandener • Betonung der 
Willensfreiheit). Hier schon leuchtet Gre- 
gors Eigenart auf: Seine spekulative Bega- 
bung und sein organisches Einheitsdenken, 
das überall Analogien (Gott und Mensch, 
Geist und Leib, geistige und leibliche Sinne 
des Menschen, Wortsinn und allegorische 
Erklärung der Heiligen Schrift) erkennen, 
und das ihn auch schon die Schöpfungsgrün- 
dung als Bereitung der Kirche und diese als 
die pneuma-gewirkte Einheit des mystischen 
Leibes sehen läßt, die ihm in ihrer höchsten 
Vollendung eschatologische Hoffnung ist. 
Wenn auch die Leiblichkeit bei Gregor in 
positiveres Licht gestellt ist als bei den 
Alexandrinern, so zeigt doch das zweite Ka- 
pitel (•Der Kampf gegen die Leidenschaf- 



Buchbesprechungen 77 

ten"), wie sehr er mit seinen Vorgängern, darin 
einig ist, daß es zwischen Gottes- und Welt- 
liebe nur ein Entweder-Oder gibt. Die Welt- 
verachtung erscheint bald als Voraussetzung, 
bald als Mittel für den Kontakt mit Gott. 
Selbsterkenntnis ist der Ausgangspunkt al- 
len ethischen Fortschritts, der freie Wille 
ist • bei aller Unverdientheit der Gnade • 
der meist betonte Faktor des Tugendwachs- 
tums, das sich gegen seine aus Hedone, Gier 
nach Reichtum, Ehre usw. stammende Ge- 
fährdungen durchsetzen muß; der Glaube, 
der sich aus kleinen Anfängen (als Zustim- 
mung zu einer Glaubenswahrheit) immer 
weiter entfalten muß, um schließlich zum 
Bindeglied zwischen Gott und Mensch zu 
werden, ist von entscheidender Bedeutung 
für die gesamte menschliche Entwicklung 
(3. Kap.). 

Das vierte Kapitel bringt Gregors Lehre 
über die Gnosis. Ihr Träger ist bald der voOg 
(Intellekt), bald sind es die geistigen Sinne, 
sie können es aber nur sein durch das Mit- 
wirken des Heiligen Geistes. Gottähnlich- 
keit ist die Voraussetzung, Gebet und sitt- 
liches Bemühen sind das fördernde Zutun 
des Menschen, der aus Schrift und Tradition 
• beide stehen ebenbürtig nebeneinander • 
als den Quellen der Gnosis zu schöpfen hat. 
Der Gnostiker ist der Deuter des geheimen 
Schriftsinns, das sinnlich Schöne eröffnet ihm 
den Zugang zum Übersinnlichen und läßt 
ihn vor allem Gottes Weisheit, Schönheit 
und Macht erahnen (nach Gregor die unter- 
ste Stufe im Aufstieg zur mystischen Be- 
schauung, die ihn letztlich nur zur Erkennt- 
nis der Existenz Gottes, nicht zum Erfassen 
seines Wesens gelangen läßt). Gott schauen 
kann der Gnostiker in seiner gott-ebenbild- 
lichen und durch wachsende Reinheit ver- 
ähnlichten Seele, die Gottes Eigenschaften 
widerspiegelt, wenn es auch hier eben bei 
einer mittelbaren, nicht adäquaten Schau 
bleibt. Spricht Gregor auch öfters vom Auf- 
stieg zur Gnosis, so deutet er doch seine 
Stufen mehr an als er sie umgrenzt • und 
dies nur gelegentlich. Auch die Ekstase ist 
Gregor nicht unbekannt geblieben. Für sie 
gelten die gleichen Voraussetzungen wie für 
die Gnosis überhaupt, die treibende Kraft 
dazu ist die Haltung großer Liebender. Sie 
ist ein Überstieg menschlichen Vermögens, 
ein Emporgerissenwerden mit plötzlicher 
Erleuchtung in der Tiefe der Seele ohne 
Vermittlung der niederen Seelenkräfte. 
Aber dies ist nur ein Anfangsstadium der 
,hohen Schau', von dem es weiter geht: hin- 
ein in die •Umfangenheit der göttlichen 
Nacht, in der der Bräutigam der Seele zwar 
begegnet, doch ohne sichtbar zu werden ..., 
vielmehr gibt er ihr nur eine Art Erfühlen 
seiner Anwesenheit..." (11. Hom. z. Ho- 
henlied). Und dieses ahnende Gespür der 

göttlichen Gegenwart ist eine höhere Gna- 
dengabe als die Schau im Spiegel der Seele. 
•Deshalb spricht Gregor von, einem hellen, 
einem leuchtenden Dunkel" (208). Gregor 
hat diese Gedanken als erster in solcher Zu- 
spitzung vorgetragen, hierin Weiterbildner 
origenistischen Erbes und wichtiger Vorläu- 
fer des Areopagiten. 

Das fünfte Kapitel (•Das tätige Leben") 
behandelt Gregors Auffassungen vom Wer- 
den und Wachsen der (gnostischen) Tugend. 
Ihr ist grundsätzlich Grenzenlosigkeit eigen, 
die Vollkommenheit besteht in der Wieder- 
gewinnung der Ebenbildlichkeit und ihrer 
möglichst reinen Darstellung. Im Vollsinn 
ist sie auf Erden nicht erreichbar. So wie die 
Liebe ist dem Nyssener auch die (seelische) 
Jungfräulichkeit der Inbegriff der Vollkom- 
menheit (diese scheint ihm mit der Ehe 
durchaus vereinbar, wenn er auch die leib- 
liche Jungfräulichkeit über die Ehe stellt). 
Die Apathie ist ein zentraler Begriff in sei- 
ner Vollkommenheitslehre, wird ihm aber 
letztlich zur Gleichgestaltung mit Christus. 
Denn Nachfolge Christi bzw. Gottes ist ihm 
die Hauptaufgabe des Vollkommenen, das 
Ziel allen Vollkommenheitsstrebens die 
Vergöttlichung, wozu die Kirche mit ihren 
Sakramenten • hier wird Gregors Euchari- 
stielehre eingehender behandelt • verhel- 
fen muß. Dabei wird der Abstand von Got- 
tes Majestät auch bei größten Fortschritten 
gewahrt, die Vergöttlichung durch man- 
cherlei Abschwächungen vor Mißverständ- 
nissen bewahrt: Sie besteht wesentlich in 
dem Zusammen der schon genannten Merk- 
male der Vollkommenheit. 

Der •Abschluß" des Buches zeigt die •My- 
stik Gregors v. N. in ihren geschichtlichen 
Zusammenhängen": Die starke Abhängig- 
keit von den Alexandrinern, vor allem Ori- 
genes, seine Übereinstimmung (und Diver- 
genz) mit den andern Kappadoziern und die 
Einwirkungen von Athanasius und Metho- 
dius. 

Dem reichhaltigen Buch eignet die über- 
legte und gefällige Diktion aller Völker-Bü- 
cher, wenn dem Vf. auch • nur ganz selten! 
• eine zu schnelle Schlußfolgerung unter- 
laufen sein mag. Darauf einzugehen erübrigt 
sich jedoch, weil das Buch seinen wertvollen 
Inhalt ohnehin nur dem Theologen ganz er- 
schließen wird, der den von Gregor so groß 
geschriebenen ,novog' aufwenden wird. Da- 
für hat leider der Vf. gesorgt, indem er 
kein Abschnittchen ohne griechische Zitate 
gelassen hat, von denen oft nicht einmal der 
ungefähre Inhalt im deutschen Text wieder- 
gegeben wird. Aber die Mühe lohnt sich und 
• man freut sich auf das am Ende ange- 
kündigte nächste Werk über •Kontempla- 
tion und Ekstase bei Ps.-Dionysius Areopa- 
gita". Jos. Grotz S. J. 



78 Buchbesprechungen 

Aurelius Augustinus: Die Ausle- 
gung der Psalmen. Christus 
und sein mystischer Leib. Ausgewählt 
und übertragen v. Hugo Weber. Pader- 
born, Ferdinand Schöningh, 1955. XU u. 
275 S., br. DM 9.50, Ln. DM 12.•. 

In keinem anderen Werk kommt die 
eigentliche Mitte des augustinischen Denkens 
so deutlich zum Ausdruck wie in seinen 
•Enarrationes in psalmos". Es ist daher sehr 
zu begrüßen, daß zum Augustinus-Gedächt- 
nis-Jahr eine neue Übertragung dieser Pre- 
digten über den Psalter erschien, zumal Hans 
Urs von Balthasars vorzügliche Ausgabe 
schon längere Zeit vergriffen ist. Der Unter- 
titel •Christus und sein mystischer Leib" 
kennzeichnet treffend das alle Predigten die- 
ses Werkes beherrschende Thema, das zen- 
trale Thema der Theologie Augustins über- 
haupt: Christus und die Kirche, Haupt und 
Leib, in der Einheit des •totus Christus". 

Eine kurze Einleitung führt in die Eigen- 
art und den theologischen Gehalt des Wer- 
kes ein. Die Übersetzung bietet ja immer 
besondere Schwierigkeiten. Der unnachahm- 
liche Schmelz des lateinischen Originals wi- 
derstrebt der Übertragung. Darum werden 
hier stets Wünsche offenbleiben. Der Her- 
ausgeber greift aus den einzelnen •sermo- 
nes" jeweils ganze Abschnitte heraus. Viel- 
leicht wäre es angemessener gewesen, auch 
innerhalb der einzelnen Abschnitte auszu- 
wählen und nur das Wesentliche, seiner 
oft sehr breiten Ausmalung entkleidet, ste- 
hen zu lassen. Man hätte so Platz für alle 
wichtigen Gedanken Augustins gefunden, 
ohne den Umfang der deutschen Ausgabe 
wesentlich erweitern zu müssen. Doch auch 
in dieser Form erweist das Buch dem große 
Dienste, der einen Zugang zu dem unver- 
gänglichen Erbe des Meisters von Hippo 
finden möchte, ohne zum lateinischen Origi- 
nal (das soeben wieder in einer neuen kriti- 
schen Ausgabe [Corpus Christianorum. Ab- 
tei St. Peter, Steenbrugge. Ser. Lat. Bd. 38 
bis 40] erschienen ist) selber greifen zu kön- 
nen. XV. Seibel S. J. 

Gieraths, P. Dr. Gundolf Maria 0. 
P.: Reichtum des Lebens. Die 
deutsche Dominikanermystik des 14. 
Jahrhunderts (Für Glauben und Leben, 
6. Bd.). Düsseldorf, Albertus-Magnus- 
Verlag, 1956. 124 S., brosch., DM 5.60. 

Das Buch erscheint als 6. Band einer Reihe, 
die sich die Aufgabe stellt, Worte und Wer- 
te aus dem dominikanischen Geistesleben 
einer breiteren deutschen Öffentlichkeit be- 
kanntzumachen. Infolgedessen hat es nicht 
die Absicht, wesentlich Neues zu bringen, 

sondern beschränkt sich darauf, die wissen- 
schaftliche Forschung zusammenzufassen und 
die deutsche Dominikanermystik des 14. 
Jahrhunderts in ihren Zusammenhängen 
und Auswirkungen als eine geschlossene Ein- 
heit darzustellen. Unter dieser Zielsetzung 
handelt der erste Teil der Arbeit vom 
Aufstieg und Niedergang der deutschen Do- 
minikanermystik (S. 9•54), während der 
zweite Teil 39 ausgewählte mystische Texte 
bietet (S. 57•108). 

In der Einleitung werden die theologi- 
schen Strömungen der deutschen Dominika- 
nermystik des 14. Jahrhunderts aufgezeigt: 
das Aufblühen der Scholastik nach der Wie- 
derentdeckung des echten Aristoteles und 
das Fortleben eines neuplatonischen Gedan- 
kensystems, das gerade für den Aufgang 
der Mystik von entscheidender Bedeutung 
wurde. Aus dieser Zeitsituation, heraus wird 
in den folgenden Kapiteln die Eigenart er- 
klärt, die besondere Prägung, die die My- 
stik, als ein Element der christlichen Fröm- 
migkeit im allgemeinen, bei den deutschen 
Dominikanern erfahren hat. Anschließend 
wird die Bedeutung und Wirkung darge- 
stellt, die die Dominikanermystik nicht nur 
auf die Frömmigkeit und das Vollkommen- 
heitsstreben, sondern auch auf die Kultur- 
und Geistesgeschichte des deutschen Volkes 
ausgeübt hat. Besonders wird ihr Einfluß auf 
die deutsche Sprache hervorgehoben, die für 
die gedankliche übersinnliche Welt der My- 
stik aufgeschlossen und durch eine wissen- 
schaftliche philosophische Terminologie be- 
reichert wurde. Die Hauptstätte der deut- 
schen Mystik des 14. Jahrhunderts waren die 
vielen blühenden Dominikanerinnenklöster, 
die in einem eigenen Kapitel soziologisch 
und theologisch ausgezeichnet gewürdigt 
werden. Um die Ursachen für das Zurücktre- 
ten der deutschen Mystik verständlich zu ma- 
chen, wird zum Schluß eingehend die Wende 
von der Mystik zur praktischen Lebensge- 
staltung in der Frömmigkeitslehre der deut- 
schen Dominikaner beschrieben, die aus seel- 
sorglichen Gründen von dem ganz ande- 
ren politischen, wirtschaftlichen und kultu- 
rellen Gepräge der Zeit gefordert wurde. 

Der zweite Teil des Buches, der eine Text- 
auswahl bringt, beginnt mit Eckhart, Tauler 
und Seuse; es folgen die weniger einfluß- 
reichen Brüder Johannes und Gerhard von 
Sterngassen sowie Nikolaus von Straßburg, 
aus deren Predigten kurze Abschnitte vor- 
gelegt werden. Eine reiche Ausbeute liefern 
die Klosterchroniken, (Nonnenviten) des 
(meist) 14. Jhds. Den Abschluß bilden vier 
Stücke aus dem •Fließenden Licht der Gott- 
heit" Mechtilds von Magdeburg, die auch 
als Zisterzienserin von Helfta unter der 
geistlichen Leitung von Dominikanern stand. 
Leider wurden hierfür die veralteten Über- 



Buchbesprechungen 79 

tragungen von Simon und öhl aus dem Jah- 
re 1907 übernommen, da die neue und text- 
kritisch allein genügende Übersetzung von 
Margot Schmidt (Einsiedeln, Benziger 1956) 
dem Verf. offenbar noch nicht zugänglich 
war. Auch die von Josef Quint besorgte 
Neuausgabe der •Deutschen Predigten und 
Traktate" von Meister Eckehart konnte leider 
noch nicht herangezogen werden. 

H. Bleienstein S. J. 

Pohlmann, Constantin P. Dr. O.F.M.: 
Kanzel und Ritiro. Der Volks- 
missionar Leonhard von Porto Mauri- 
zio. Ein Beitrag zur Predigt-, Frömmig- 
keits- und Kulturgeschichte Italiens 
(Franziskanische Forschungen, 12. Heft). 
Werl, Dietrich-Coelde Verlag, 1955. 
XXIII u. 244 S., DM 14.•. 

So treffend und vielversprechend der Ti- 
tel des Buches ist; er läßt kaum die Fülle des 
Stoffes ahnen, der in ihm verarbeitet ist. 

1. Als Quellen dienen dem gelehrten 
Vf. außer den Predigten des hl. Leonhard 
vor allem dessen Briefe und das Missions- 
tagebuch, das ein Franziskanerbruder, sein 
ständiger Reisebegleiter, mit großer Auf- 
merksamkeit auf die großen und kleinen Er- 
eignisse im Leben des begnadeten Volks- 
missionars geführt hat. Sie gewähren dem 
Leser nicht nur einen seltenen Einblick in 
das innere Leben und das pastorale Wirken 
des italienischen Predigers und Exerzitien- 
meisters, sondern kennzeichnen auch den 
ganzen geistigen, religiösen und kulturellen 
Raum, aus dem die Tätigkeit des Missionars 
heraustritt. Auf diese Weise durchbricht die 
Darstellung den Rahmen einer Einzelbio- 
graphie und weitet sich zu einer wertvollen 
Studie über Predigt, Seelsorge und Volks- 
frömmigkeit der ersten Hälfte des 18. Jahr- 
hunderts in Italien. 

2. Die wissenschaftliche Durchleuchtung 
und Beurteilung dieses homiletischen 
Raums und seines zeitgeschichtlichen Hin- 
tergrundes vollzieht P. Pohlmann mit gro- 
ßem Können, wie es nur auf Grund einer tie- 
fen Vertrautheit mit der Zeit und dem Geist 

des Barocks und des Übergangs zur klassi- 
zistischen Predigt möglich ist. Schon das 
Verzeichnis der benutzten Literatur (S. 12 
bis 33) bezeugt, mit welcher Umsicht und 
Gründlichkeit er zu Werke ging. 

Für die Leser unserer Zeitschrift ist die 
Beschreibung und Charakterisierung der 
barocken Volksfrömmigkeit, die 
den 4. Teil des Buches ausmacht (S. 175 bis 
226), von besonderer Bedeutung. Was hier 
über das Andachtswesen, den Kreuzweg, die 
Passionsfrömmigkeit, die Namen-Jesu-Ver- 
ehrung, die Unbefleckte Empfängnis und 
das marianische Zeitalter, die Marienheilig- 
tümer und Kongregationen, Rosenkranzge- 
bet, Madonnen- und Buß-Prozessionen ge- 
sagt und aus den Predigten des hl. Leon- 
hard illustriert wird, offenbart die bunte 
Vielfalt barocker-klassizistischer Geistigkeit 
und die ganz eigene Situation jenes Zeit- 
alters. Auch das stark zunft- und standes- 
mäßig gegliederte mittelalterliche Bruder- 
schaftswesen erlebte damals eine Festigung 
und Neuausrichtung, daß wir allein bei 
Leonhard über 20 Bruderschaften begegnen. 
Sie werden zu Trägern neuer volksfrommer 
Andachtsformen, die in ihrer Zeit weithin 
zur religiösen Erneuerung beigetragen ha- 
ben. Im einzelnen werden aufgezählt: die 
Bruderschaften von der Ewigen Anbetung, 
vom Kleinen Rosenkranz, der Liebhaber 
Jesu und Maria, der Liebhaber Gottes, vom 
Herzen Jesu, von der Dreifaltigkeit, vom 
Guten Tod, von Mariahilf, von den Wund- 
malen des hl. Franziskus, vom immerwäh- 
renden Fasten, vom heiligen Kreuz, von der 
Kommunion, vom Kreuzweg, vom Viatikum. 

Im Schlußwort wird das Zeitbedingte und 
Überzeitliche in der Predigt des hl. Leon- 
hard herausgestellt und sein Bild als Mensch 
und Seelsorger mit seinen Licht- und Schat- 
tenseiten klar aufgezeigt. •Kanzel und Ri- 
tiro" bedeuten unserm Heiligen nicht ein 
Nebeneinander, sondern ein Miteinander 
und Ineinander. •Mein Beruf ist die Mission 
und die Einsamkeit. Die Mission im ständi- 
gen Aufgehen für Gott, die Einsamkeit im 
ständigen Aufgehen in Gott." 

H. Bleienstein S. J. 

Gebet und Betrachtung 

Pies, Otto: Das große Ge- 
spräch. Winke für das innerliche Be- 
ten. Kevelaer, Butzon u. Bercker Ver- 
lag, 1956.150 S., Lw., DM 5.80. 

•Wer mit der geistlichen Führung anderer 
betraut ist, soll die Fragen um das Gebet 
und das innerliche Leben intensiv studieren 
und dann ein gründliches und theologisch 
zuverlässiges Wissen vermitteln, damit das 
geistliche Leben eine feste Grundlage auf 

Dogma und Tradition hat und nicht nur auf 
subjektiven Meinungen und persönlichen 
Neigungen beruht oder nur von Zeitströ- 
mungen oder Stimmungen und schönen For- 
mulierungen lebt." Diese Forderung, die 
der Verf. (S. 120) stellt, hat er selbst so gut 
erfüllt, daß wir sein Buch Seelsorgern, Leh- 
rern und Erziehern, auch gebildeten Müttern 
und überhaupt allen, die zur Vertiefung re- 
ligiösen Lebens bei sich und anderen ver- 
pflichtet  sind,  rückhaltlos  empfehlen  kön- 



80 Buchbesprechungen 

nen. Es bietet eine pädagogisch sehr ge- 
schickte Einführung in die Theologie und 
Psychologie des inneren Betens, die gegen- 
ständlich und sprachlich auf die Nöte und 
Bedürfnisse der heutigen Menschen Rück- 
sicht nimmt und allen, die •mit Gott ins Ge- 
spräch kommen wollen", wertvolle Berei- 
tung, Einstimmung und Einübung vermittelt. 
Die Formen, Arten und Schwierigkeiten die- 
ses persönlichen und lebendigen Sprechens 
mit dem dreifaltigen Gott in und durch 
Christus, seine Stufen und Weisen von den 
ersten Anfängen im mündlichen und metho- 
disch betrachtenden Gebet bis zum Herzens- 
gebet und der mystischen Vereinigung der 
Seele mit Gott, das Suchen und Finden Got- 
tes in allen Dingen bis zur Konsekration 
des Alltags in der guten Meinung und der 
Heiligung der Welt im Gebetsapostolat, das 
sind andeutungsweise einige der geheimnis- 
vollen Höhen und Tiefen, durch die der 
Vf. mit kundiger Hand führt. Je weiter er 
voranschreitet, um so klarer wird er sich be- 
wußt, wie stark seine Anleitung zum •gro- 
ßen Gespräch mit Gott", diesem Du-sagen 
mit und ohne Worte, aus persönlichem Erle- 
ben stammt und an der Liturgie und dem 
Erbe großer Beter, vor allem des hl. Igna- 
tius von Loyola orientiert ist. Daher die 
katholische Weite und Freiheit, die er dem 
betenden Menschen läßt (S. 110) und die 
pastorale Klugheit, mit der er ihn vor 
den Gefahren des •wesentlichen" Gebetes 
und den Um- und Abwegen auf den Höhen- 
pfaden der Mystik zu bewahren sucht (S. 
124). 

Wo der Verf. von der tiefen Ehrfurcht 
spricht, die der Seelenführer vor dem Men- 
schen und dem Heilsplan Gottes mit diesem 
Menschen haben soll (S. 111), zitiert er 
grundsätzlich richtig die 15. Vorbemerkung 
aus dem Exerzitienbuch des hl. Ignatius. 
Nach ihr soll sich •der Führer" • wie Otto 
Pies erweiternd übersetzt • weder zu der 
einen noch zu der anderen Seite neigen und 
hinwenden, sondern einer Waage gleich, sich 
in der Mitte halten, um den Schöpfer mit 
dem Geschöpf und das Geschöpf mit seinem 
Schöpfer und Herrn unmittelbar verkehren zu 
lassen. Hierzu ist zur Vermeidung von Miß- 
verständnissen zu bemerken, daß Ignatius 
diese Art der Zurückhaltung nur dem •Exer- 
zitienmeister" für die Dauer der Exerzitien 
als angemessen und gut empfiehlt und dabei 
ausdrücklich hinzufügt, daß •wir außerhalb 
der geistlichen Übungen in erlaubter und ver- 
dienstlicher Weise alle, die dazu wahrschein- 
lich befähigt sind, bewegen, können, die Ent- 
haltsamkeit, die Jungfräulichkeit, den Or- 
densstand und jede Art der evangelischen 
Vollkommenheit zu erwählen." • Der prak- 
tische Nutzen, des Buches würde erhöht, 
wenn  der  zweiten  Auflage  anhangsweise 

eine ausgewählte Liste empfehlenswerter Ge- 
bet- und Betrachtungsbücher beigefügt wür- 
de. Für das mündliche Beden denken wir 
dabei vor allem an die verdienstvollen 
Sammlungen von 0. Karrer im Ars-Sacra- 
Verlag und nicht zuletzt an die •Gebete im 
Geist des königlichen Priestertums" unter 
dem Titel •Im Herrn", durch die als Her- 
ausgeber O. Pies in weiteren Kreisen be- 
kanntgewordenen ist. H. Bleienstein S. J. 

Tilmann, Riemens: Das geistli- 
che Gespräch. Würzburg, Echter- 
Verlag 1956, 156 S., brosch. 3,• DM. 

Der Vf. hat schon öfter in vorzüglicher 
und erfolgreicher Weise über Fragen des 
geistlichen Lebens geschrieben und insbe- 
sondere Anleitungen zum persönlichen Be- 
ten gegeben,. Sein Büchlein •Täglich beten, 
aber wie?" hat vielen einen Weg gewiesen. 
Er will vor allem junge Menschen anspre- 
chen. Aber es ergeht ihm dabei wie einem 
Kinderprediger. Eine gute Kinderpredigt 
wird gerade vom Erwachsenen gern und 
mit Gewinn, gehört. Die schlichte, unmittel- 
bare und immer aus der Erfahrung kom- 
mende Art Tilmanns, der ein guter Päd- 
agoge ist, wird manchem Christen oft ge- 
hörte Dinge der religiösen Praxis, mit denen 
er nicht viel anzufangen weiß, ganz neu er- 
schließen und zugänglich machen. 

Das vorliegende Büchlein, von dem schon 
früher einige Kapitel in der •Wacht" er- 
schienen sind, ist vom Bund der Deutschen 
Katholischen Jugend veranlaßt worden und 
will Jugendlichen wie auch Jugendseelsor- 
gern eine Hilfe sein. Seine einzelnen Ab- 
schnitte sind nur locker aneinandergefügt. 
Über ihren Inhalt geben ihre Überschriften 
Auskunft: Gott ist da, Das Leben mit Got- 
tes Vorsehung, Die Anbetung Gottes, Mit 
Gott etwas besprechen, Am Morgen und am 
Abend, Wie soll sich der Christ zur Welt 
stellen, Selbstheiligung?, Abtötung, Einfüh- 
rung in das betrachtende Gebet, Wie man 
nach der heiligen Kommunion beten kann, 
Wie soll man es mit dem Beichten halten? 
... Es handelt sich jeweils nicht einfach um 
eine fortlaufende theoretische Darstellung. 
Die kleinen Kapitel sind vielmehr sehr ab- 
wechslungsreich gestaltet. Bald wird ein 
Beispiel erzählt, bald die Gesprächsform ge- 
wählt. Dadurch entsteht kein Buch im ge- 
wöhnlichen Sinne, das man in einem Zug 
lesen kann, sondern eine praktische Fibel, 
in der man immer wieder einmal ein, paar 
Seiten überdenkt. So kommt der Vf. mit dem 
Leser in ein geistliches Gespräch und dieser 
beginnt zu ahnen, was ein geistliches Leben, 
ein Leben mit Gott ist. Man kann auf das 
Büchlein nicht genug empfehlend hinweisen. 

Fr. Wulf S. J. 




