Menschliche Angst und christliche Hoffnung

Von Josef Loosen S. J., Frankfurt/Main

Wer gewohnt ist, in der Bibel zu lesen, wird zugeben miissen, dafl nach der Spra-
che der heiligen Biicher nicht nur der noch unerldste, der siindige, der gottferne
Mensch die Angst kennt, ebensowenig wie umgekehrt ausschlieflich der Heilige zu
hoffen gelehrt wird. Zwar betet der Psalmist: ,Du wirst mich vor Angst behiiten®
(Ps 82, 7). Aber er mufl auch sagen: ,Du 148t mich erfahren viele und grofie Angst®
(Ps. 71, 20). Es steht da: ,Die Liebe treibt die Furcht aus* (1 Jo 4, 18). Und wieder-
um heiflt es: , Wirkt euer Heil in Furcht und Zittern® (Phil 2, 12).

Der Weg des Heils fithrt also sowohl in die Not der Angst hinein als auch aus
ihr heraus. Das Leben des Gerechten ist Verzagtheit und Zuversicht zugleich. Er
soll furchtlos sein und doch auch eine Furcht haben, die unmittelbar nicht immer
eine Furcht vor Gott allein ist. Das ist gewi} eine erstaunliche Tatsache, die uns um
so grofere Ritsel aufgibt, als auch der Herr selbst nicht von ihr verschont bleibt, da
er, obwohl Gott so nahe wie kein Geschépf, in eben dieser Gottesnihe menschliche
Trauer und Gottverlassenheit erfahrt (Mt 27, 46). Gewisse Unterscheidungen er-
kliren hier wenig oder gar nichts. Erlostsein heiflt nicht einfach ,Frei-von-Angst-
sein®, wenigstens dann nicht, wenn wir dieses Wort im iiblichen Sinne verstehen. Es
gibt offenbar Michte, vor denen auch der Christ machtlos dasteht, wobei sogar die
Gewifheit, da Gott ihm beisteht, nicht jeden Zweifel ausschliet, ob er die Gefahr
ibersteht.

Nach der Schrift ist es vor allem die ,Welt, von der eine solche tédliche Be-
drohung ausgeht: ,In der Welt werdet ihr Drangsal haben®, sagt der Herr (Jo 16,
33). Und selbst wenn er fortfahrt: ,Doch seid getrost: ich habe die Welt iiberwun-
den“ (Jo 16, 33), so bedeutet dies nicht, dafl wir anfhéren sollen, den zu ,firchten,
der Leib und Seele verderben kann“ (Mt 10, 28). Das, wovon in solchen und ahn-
lichen Ermahnungen die Rede ist, ist keine unpersdnliche bose Macht, sondern hin-
ter allem letztlich der Teufel in Person. Er ist ,der“ Widersacher schlechthin (1 Petr
5,8), ,der Menschenmorder von Anbeginn® (Jo 8, 44).

Dieser religiose Aspekt jeder Gefahrdung und Angst ist freilich nur theologisch
erfafbar, psychologisch wird er von vielen Menschen kaum jemals erlebt. Das
Phinomen der Angst ist weitgehend profanisiert. Der Mensch, der Angst hat, weifl
sich in der Angst nicht mehr Aug in Auge dem gottlichen Richter oder einem Da-
mon gegeniiber. Was er fiirchtet, sind ,Naturkrafte®, die er entdeckt und gelenkt
hat, von denen er aber nicht sicher ist, ob er ihre Kettenreaktionen, wenn er sie ein-
mal ausgeldst hat, bis zum Ende unter seiner Kontrolle halten kann. Wovor wir
Menschen Angst haben, das sind die Mitmenschen, die von uns zunichst als Fremde,
wenn nicht gar als Feinde angesehen werden, denen wir Interesselosigkeit gegen
uns oder alle méglichen bosen Absichten zutraven. Unsere Angst vor den Menschen
oder der Natur ist aber zutiefst eine Angst vor uns selbst, da wir in der Begegnung
mit der Umwelt unser selbst nicht gewi} sind und deshalb nicht das ruhige Gefithl
der Uberlegenheit haben. Wir erfahren in ihr nicht nur die Abgriindigkeit unseres



Menschliche Angst und christliche Hoffnung 97

eigenen Seins, aus der jeden Augenblick hdBliche und bdse Gedanken und Wiinsche
gegen andere aufsteigen konnen. Sooft wir uns dngstigen, erleben wir die Begrenzt-
heit unseres Konnens und unserer Freiheit, unsere wehrlose Offenheit gegeniiber
einer starkeren Macht, die Hinfalligkeit unserer Person, die auf der einen Seite sich
behaupten will und sich auch behaupten mufl, auf der anderen aber nicht sicher ist,
ob sie sich behaupten wird.

Damit uns dies widerfiahrt, braucht es keine Situation, die uns auf eine aufler-
ordentliche Bewdhrungsprobe stellt. Es gibt eine alltigliche, als solche kaum emp-
fundene, fast gegenstandslose Angst, vor der wir dauernd auf der Flucht sind. Sie
ist die Furcht vor der Stille, in der alle dulere Geschaftigkeit verstummt, die sonst
die Stimmen aus der Tiefe betiubt, so daf der Mensch nun plétzlich sich selber
sieht, wie er ist, und seine ganze geistige und geistliche Armut vor ihm steht. Dem
weichen wir aus. Dieser Leere und Langeweile gehen wir aus dem Weg, denn wir
fiihlen, dafl wir in uns nichts haben, womit wir sie ausfilllen. Wir verhangen gleich-
sam alle Spiegel, weil wir nicht wagen, unser Antlitz zu schauen. Wir fiirchten
einen Schock, wenn wir gar nicht anders konnen als zugeben, dal wir nicht sind,
was wir zu sein wuinschen oder zu sein glauben, und daff wir dauernd versuchen,
eine Rolle zu spielen, die uns nicht zusteht. Davor haben wir Angst und haben
wieder Angst vor der Angst, und deshalb verlegen wir uns darauf, durch Zer-
streuung oder Ablenkung, wie wir sagen, die Angst und die Angst vor der Angst
zu betduben, mit dem Erfolg, daf die Aufmerksamkeit darauf fixiert wird, und daf}
sich das Gefiihl eines stindigen Bedrohtseins immer stirker in alles einmischt. So
geschieht es, daf wir, die Wahrheit nicht wahr haben wollend, der Wahrheit Zeug-
nis geben. Je hoher einer geistig steht, desto weniger wird es ihm gelingen, den
Abgrund in seinem Innern, in den er in einem unbewachten Augenblick geschaut
hat, zuzudecken. Am Rande und wie nebenbei bewult, wird es doch nur als ein
Zudedken empfunden, und das bedeutet, dafl es eben nicht zugedeckt ist. Besser,
als sie zu verdrdngen, wire es schon, die Wahrheit anzuerkennen, selbst auf die
Gefahr hin, daf die unvermeidliche Enttduschung uns lihmt und uns fiir eine Zeit-
lang aktionsunfdhig oder -unlustig macht, denn auf die Dauer ist es nur die Wahr-
heit, die uns von dieser Einengung unseres Blickfeldes auf den inneren Konflikt und
auf die eigene Not erldst, und die uns aus unserer Wunschwelt in die Wirklichkeit
zuriickfiihrt. Dann wird sich herausstellen, dafl harte Tatsachen trostlicher sein kon-
nen als irgendein mérchenhafter Traum, und wir werden erkennen: nur die Wahr-
heit kann uns frei machen.

Denn das ist sicher: wer sich sehen kann, wie er ist, und wem es méglich ist, sich
anzunehmen, wie er sich sieht, der tritt dadurch schon in Distanz zu sich selbst. Jeder,
der bestrebt ist, in Wahrheit iiber sich selber zu urteilen, ist im Begriff, sich selber
zu iiberschreiten. Ehrlichkeit ist der Anfang der Entspannung. Selbstkritik ist der
erste Spatenstich durch die Ichbefangenheit hinaus in die Weite. Wir diirfen dabei
allerdings nicht das Gefiihl haben, es sei im Grunde genommen ein fauler Trost,
bei dem wir uns beruhigen. Enttduschung darf nicht durch neue T4uschung narko-
tisiert werden. Das setzt voraus, daf wir die ganze Wahrheit iiber uns selber er-
fahren, und dies wiederum kann nicht anders geschehen als dadurch, daff wir auf
gliubige Weise die Erfahrung unseres Versagens bewiltigen. Denn die Tatsache



98 "~ Josef Loosen

selber beschonigt der Glaube nicht, im Gegenteil: durch ihn lernen wir erst die
ganze Grofle unserer Schwachheit erkennen. Er lullt uns nicht ein, er schreckt uns-
sogar auf. Durch alle Verstellungen leuchtet er hindurch, und schonungslos deckt er
Unter- und Hintergriinde auf, die wir vor uns selber zu verbergen bemiiht waren.
Er sagt uns nicht: es war und ist nicht so schlimm; er sagt uns vielmehr: es war und
ist sehr schlimm. Was er uns zeigt, ist keine heitere Welt, sondern eine Erde, die in
Wehen liegt und seufzt und die uns im fahlen Wetterleuchten einer eschatologischen
Zeit fast gespensterhaft erscheint. Das alles macht die Hoffnung nicht unmdéglich,
sondern ermoglicht sie erst, da sie nur da folgen kann, wo die Erkenntnis der un-
erldsten und heillosen Wirklichkeit vorausgeht. Dem, der auf den Triimmern seiner
Traume sitzt und in der Fremde der fernen Heimat seiner Unschuld gedenkt, sagt
zu seinem Troste der Herr deutlicher als andern: Du bist es, den Gott meint. ,Ich
bin nicht gekommen, Gerechte zu berufen, sondern Siinder® (Mt 9, 13). ,Gott aber
erweist uns seine Liebe dadurch, dafl Christus firr uns gestorben ist, da wir noch’
Stinder waren® (R6 5, 8). ,Darin erweist sich die Licbe: Nicht wir haben Gott ge-
liebt, sondern er hat uns geliebt und secinen Sohn gesandt als Sihnopfer fiir unsere
Siinden“ (1 Jo 4, 10). Gottes Liebe ist eine zuvorkommende Liebe.

Wir brauchen nicht vollkommen zu sein, um von Gott geliebt zu werden. Das
bedeutet zwar nicht, dafl seine Liebe zu den Heiligen nicht gréfler wire. Aber es
heifdt: er schlieRt uns nicht aus. Auch fiir uns fillt etwas ab, und wir wissen: die
Brosamen seiner Liebe, die wir unter seinem Tisch aufsammeln, sind keine kiim-
merlichen Reste. ,Wenn uns unser Herz verurteilt, Gott ist grofler als unser Herz®
(1 Jo 3,21). ,Also hat Gott die Welt geliebt, dal er seines eingeborenen Sohnes
nicht geschont hat, sondern ihn dahingab“ (Jo 3, 16). Kann aber einer ,eine grofiere
Liebe“ haben, ,als dafl er sein Leben gibt fir seine Freunde“? (Jo 15, 13). 1ch ge-
hore also nicht noch gerade so eben dazu, und was Gott gibt, ist niemals karg. Es
ist ein Geheimnis.

Schon die Tatsache allein, dafl wir — ja wir! — von Gott — ja von Gott! — ge-
liebt werden, ist stets aufs neue ein Grund, fassungslos zu staunen. Das Ja zu uns
selbst, das darin liegt, klingt wie ein Mérchen und ist in unserem Leben , das“ grofie
Wunder. Die Heiligen haben es als solches erfafit und konnten sich nicht genug
tun, gerade dafiir wieder und wieder zu danken. Sie waren es ja — und sie werden
es zu allen Zeiten sein —, die sich selber fiir die grofiten Siinder ansahen. Und dies
nicht im Stil einer frommen Liige oder Tduschung, sondern weil sie das Herz des
Menschen besser kannten als andere. Sie machten auch mit den erschreckenden
Wabhrheiten unseres Glaubens Ernst, und deshalb war ihnen ihr Leben wie ein
Gehen iber eine diinne Eisdecke; sie waren sich bewut: jeden Augenblick konnen
wir einbrechen.

.Kein Mensch aufler dem jenseitigen ist unsiindlich. Alle sind fehlbar, und wenn
»Wir sagen,.wir seien ohne Siinde, so machen wir ihn zum Liigner® (1 Jo 1, 10). Das
gilt also auch fiir die Christen, die ,der Siinde gestorben ... die mit Christus be-
graben“ (R6 6,2—4), die ,durch den Glauben® und ,mit Christus auferstanden
sind“ (Kol 2,12; 8,1). Auch sie kénnen wieder fallen, ,und ein Gerechter fallt
sicbenmal und steht wieder auf“ (Spr 24, 16). Dies ist nicht nur so zu verstehen, dafl
wir abwechselnd Gutes und Boses tun. Nein, selbst im Guten sind wir noch bose,



Menschliche Angst und christliche Hoﬁ‘ndng ' " ‘ 99

solange wir Pilger sind, die der Vollendung in der Gnade erst entgegeneilen. Der
ganze Mensch ist in der Entscheidung, mit all’ seinen Vorziigen, seinem strebsamen
Willen, aber auch mit seiner Schwachheit, seiner Unordnung, seiner Begierde.
Das Ganze bildet ein fir uns nicht durchschaubares Geflecht von' Motiven, und wer
will sagen, daf} er jemals in seiner Absicht ganz lauter sei! Wohl gibt es eine Grenze -
zwischen Unvollkommenheit und 14flicher Siinde, aber sie ist begrifflich schwer
fafbar und faktisch hauchdiinn. Das aber ist das Trostliche: Gott liebt nicht einen
Idealmenschen, Gott liebt diesen Menschen, so wie er ist, und diese seine Licbe
(und sie allein!) ist eine wahrhaft schopferische Liebe, die uns zu dem macht, wozu
sie uns machen mochte, eine Liebe also, die beginnt als eine Liebe ,obwohl® und
»trotzdem®, und die am Ende eine Liebe ist, ,weil“ wir so sind, oder richtiger: so
sein werden. Das ist die osterliche Botschaft von der christlichen Hoffnung an dem
noch andauernden Karfreitag unserer menschlichen Angste.

Und noch ein anderes sagt uns die Schrift: Gott meint Dich nicht allein. Die Ein-
samkeit dessen, der nur seinetwegen Furcht hat, und in seiner Furcht seine Sorge
auf das personliche Heil einengt, ist nicht biblisch. Ob die Schrift uns ermahnt und
uns aufschreckt, oder ob sie uns beruhigend zuredet, meist bevorzugt sie die Wir-
Form. Sie spricht nicht vom einzelnen, sondern von vielen oder von allen. Das per-
sonliche Schicksal ist ein Teilgeschehen im Kommen des Reiches. Die eigene Not ist
das Hereinbranden einer allgemeinen Heimsuchung in diec innersten Bezirke un-
serer Seele. Aber auch der Gegenstand unserer Hoffnung besagt eine Rettung, die
zur Rettung des ganzen auserwihlten Volkes beitrdgt. So waren die Emmausjiinger
»der Meinung, er werde Israel erlosen® (Lk 24, 21). Im gleichen Sinne steht von
Simeon geschrieben, dafl er ,den Trost Isracls erwartete” (Lk 2, 25), wird von Anna
gesagt, sie habe ,zu allen” gesprochen, ,die auf den Trost Israels hofften® (Lk 2, 25),
heiflit es von Joseph Arimathia, dafl es ,das Reich Gottes* war, nach dem er Aus-
schau hielt (Lk 15, 43), werden wir in den Gleichnissen gemahnt, jeden Augenblick
der Wiederkunft des Herrn dieses Reiches gewirtig zu sein (Mt 24, 42; 25, 13; Lk 12,
37.39). Auch bei Johannes schlieft unsere Hoffnung das Heil des einzelnen und
aller zusammen. Wir werden Gemeinschaft haben untereinander und mit dem Sohn
und dem Vater (1 Jo 1, 3f.). Der gleiche Heilsuniversalismus zieht sich durch die
Briefe des hl. Paulus. ,Die Sehnsucht der Schopfung wartet auf das Offenbarwerden
der Kinder Gottes. Denn die Schépfung war der Vergénglichkeit unterworfen ...
aber auf die Hoffnung hin, auch sie werde einst von der verderblichen Sklaverei
erlost werden fir die Freiheit, das herrliche Gut der Kinder Gottes“ (R6 8, 20f.). -
Darauf beziehen sich die ekklesiologischen Zukunftsvisionen, wie sie der Apostel in
einem Ewigkeit und Zeit, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, Anfang und
Ende umspannenden Rahmen entwickelt (Eph 1, 9ff. oder Kol 1, 14f.). Da wird aus-
dricklich gesagt: was Gott will und weshalb alles geschicht und wozu dein und mein
Leben dient, das ist die Auferstehung des Leibes Christi, ist die kommende Welt,
in der alles seinen Ort hat und auch unsere Kdmpfe und Leiden in die Freude und
in einen unverlierbaren Frieden einmiinden.

Aber vielleicht entgegnen wir: bis dahin ist weit. Das ist ja gerade die Frage,
wie wir dahin gelangen, ohne uns der Vermessenheit schuldig zu machen. Beim Ge-
danken daran schweigt nicht die Angst. Gegen die tausend ,Wenn“ und ,Aber®



100 Josef Loosen

unserer Selbstunsicherheit kommt eine Betrachtung der Schrift oder kommt €in Im-
perativ des Willens einfach nicht an. Zu triibe sind die Erfahrungen mit uns selbst,
zu dunkel ist manche Erinnerung aus unserem Leben. Das ist ja gerade das Geféhr-
liche aller Zweifel: sie enthalten fast immer eine Wahrheit. Mit einer billigen Be-
ruhigung: wir haben getan, was wir konnten, Gott nimmt unseren guten Willen fiir
die Tat usw., erreichen wir wenig oder gar nichts. Wir wissen genau: das sind halbe
Wabhrheiten, und diesen halben Wahrheiten stehen andere gegeniiber, denen wir
ebenso Rechnung tragen miissen. Wir haben den Verdacht, als wollte man uns tiber-
listen, oder als hielte man uns wie einem angstlichen Kinde die Augen zu, damit
wir den Blitz der gottlichen Strafgerechtigkeit nicht sehen. Tduschung aber kann
niemals Therapie sein. Besonders dann nicht, wenn sie gemerkt wird.

Denn es ist nun einmal wahr, was der Mensch bis zur Erschiitterung erlebt: wir
alle sind zu jeder Zeit anfillige und hinfallige Menschen! Ob Christen oder Nicht-
christen, ob Gute oder Bose — wir alle sind Siinder! Sogar die guten Werke, die
wir tun, sind nicht so gut, wie sie sein kénnten, und sind nicht einmal ganz gut. Alle
sind zu allem fihig, das ist ein Satz der katholischen Gnadentheologie, mit dem wir
immer und iiberall rechnen miissen. Wie Gottes Giite unbegrenzt ist, so ist unsere
menschliche Abgriindigkeit nahezu bodenlos.

Aber gerade das ist die Situation, in der wir hoffen. Sie ist wesentlich eine Hoff-
nung, ,obwohl® und ,trotzdem® ..., dhnlich wie Gottes Liebe. Wer hofft, hingt im
Leeren, er hat keinen Boden unter den Fiiflen, es sei denn, Gottes Barmherzigkeit
und Treue. Gott hat alles gesehen, und zwar klarer und unerbittlicher als irgendein
Mensch. Er weifl, was war und was ist und was kommt, und alles, auch das Ver-
sagen, hat er miteinkalkuliert. Nicht ein ruhiges Gewissen ist die verlifiliche Biirg-
schaft fir ein gutes Ende, sondern das nie zu verstehende Geheimnis seiner Liebe.

Es ist nicht unniitz, trotz der immer wiederkehrenden Erfahrung der eigenen
Schwiche diese Gedankenginge einzuiiben. Diese Bemithung darf um so mehr von
uns verlangt werden, als wir dabei nicht allein sind. Hoff nung ist urspriinglich keine
erworbene, sondern eine eingegossene Tugend. Nach Paulus ist es der Geist, der in
uns Christen die weltweite Hoffnung bewirkt (Ré 5, 1-11; 8, 14-27 u. 4.). Gott
schenkt uns den Willen, dafl wir uns 6ffnen. Darum sollten wir nicht warten, bis wir
mit uns ins Reine gekommen sind, wie wir meinen. Wir sollten vielmehr die Sorge
um unsere Sicherheit als ungeldste Frage auf sich beruhen lassen. Wenn wir das
fertig gebracht haben, dann vermogen wir auch trotz eigener Not den Noten anderer
zu dienen. Ob und wann uns die christliche Hoffnung auch spiirbar von unserer
menschlichen Angst erldst, ist dann eine Sache, die wir Gott ganz anheimstellen.
Das ist noch Karfreitag, ist aber auch schon Ostern. Das ist bereits Auferstehung,
allerdings in der Dimmerung eines anhebenden Tages. Der Herr hingt noch am
Kreuze und Finsternis liegt tiber allem Land. Aber er steht auch schon mitten unter
uns mit dem Rufe: ,Friede set mit ench!“ (Joh 20, 19). Seine Angst in der Stunde des
Sterbens lebt in unserer Angst weiter. Unsere Angst aber ist in der seinen schon
aufgehoben zur seligen Hoffnung auf die Herrlichkeit der Kinder Gottes.





