
Menschliche Angst und christliche Hoffnung 

Von Josef Loosen S. J., Frankfurt/Main 

Wer gewohnt ist, in der Bibel zu lesen, wird zugeben müssen, daß nach der Spra- 
che der heiligen Bücher nicht nur der noch unerlöste, der sündige, der gottferne 
Mensch die Angst kennt, ebensowenig wie umgekehrt ausschließlich der Heilige zu 
hoffen gelehrt wird. Zwar betet der Psalmist: •Du wirst mich vor Angst behüten" 
(Ps 32, 7). Aber er muß auch sagen: •Du läßt mich erfahren viele und große Angst" 
(Ps. 71, 20). Es steht da: •Die Liebe treibt die Furcht aus" (1 Jo 4, 18). Und wieder- 
um heißt es: •Wirkt euer Heil in Furcht und Zittern" (Phil 2, 12). 

Der Weg des Heils führt also sowohl in die Not der Angst hinein als auch aus 
ihr heraus. Das Leben des Gerechten ist Verzagtheit und Zuversicht zugleich. Er 
soll furchtlos sein und doch auch eine Furcht haben, die unmittelbar nicht immer 
eine Furcht vor Gott allein ist. Das ist gewiß eine erstaunliche Tatsache, die uns um 
so größere Rätsel aufgibt, als auch der Herr selbst nicht von ihr verschont bleibt, da 
er, obwohl Gott so nahe wie kein Geschöpf, in eben dieser Gottesnähe menschliche 
Trauer und Gottverlassenheit erfährt (Mt27, 46). Gewisse Unterscheidungen er- 
klären hier wenig oder gar nichts. Erlöstsein heißt nicht einfach •Frei-von-Angst- 
sein", wenigstens dann nicht, wenn wir dieses Wort im üblichen Sinne verstehen. Es 
gibt offenbar Mächte, vor denen auch der Christ machtlos dasteht, wobei sogar die 
Gewißheit, daß Gott ihm beisteht, nicht jeden Zweifel ausschließt, ob er die Gefahr 

übersteht. 
Nach der Schrift ist es vor allem die •Welt", von der eine solche tödliche Be- 

drohung ausgeht: •In der Welt werdet ihr Drangsal haben", sagt der Herr (Jo 16, 
33). Und selbst wenn er fortfährt: •Doch seid getrost: ich habe die Welt überwun- 
den" (Jo 16, 33), so bedeutet dies nicht, daß wir aufhören sollen, den zu •fürchten, 
der Leib und Seele verderben kann" (Mt 10, 28). Das, wovon in solchen und ähn- 
lichen Ermahnungen die Rede ist, ist keine unpersönliche böse Macht, sondern hin- 
ter allem letztlich der Teufel in Person. Er ist •der" Widersacher schlechthin (1 Petr 
5, 8), •der Menschenmörder von Anbeginn" (Jo 8, 44). 

Dieser religiöse Aspekt jeder Gefährdung und Angst ist freilich nur theologisch 
erfaßbar, psychologisch wird er von vielen Menschen kaum jemals erlebt. Das 
Phänomen der Angst ist weitgehend prof anisiert. Der Mensch, der Angst hat, weiß 
sich in der Angst nicht mehr Aug in Auge dem göttlichen Richter oder einem Dä- 
mon gegenüber. Was er fürchtet, sind •Naturkräfte", die er entdeckt und gelenkt 
hat, von denen er aber nicht sicher ist, ob er ihre Kettenreaktionen, wenn er sie ein- 
mal ausgelöst hat, bis zum Ende unter seiner Kontrolle halten kann. Wovor wir 
Menschen Angst haben, das sind die Mitmenschen, die von uns zunächst als Fremde, 
wenn nicht gar als Feinde angesehen werden, denen wir Interesselosigkeit gegen 
uns oder alle möglichen bösen Absichten zutrauen. Unsere Angst vor den Menschen 
oder der Natur ist aber zutiefst eine Angst vor uns selbst, da wir in der Begegnung 
mit der Umwelt unser selbst nicht gewiß sind und deshalb nicht das ruhige Gefühl 
der Überlegenheit haben. Wir erfahren in ihr nicht nur die Abgründigkeit unseres 



Menschliche Angst und christliche Hoffnung 97 

eigenen Seins, aus der jeden Augenblick häßliche und böse Gedanken und Wünsche 
gegen andere aufsteigen können. Sooft wir uns ängstigen, erleben wir die Begrenzt- 
heit unseres Könnens und unserer Freiheit, unsere wehrlose Offenheit gegenüber 
einer stärkeren Macht, die Hinfälligkeit unserer Person, die auf der einen Seite sich 
behaupten will und sich auch behaupten muß, auf der anderen aber nicht sicher ist, 
ob sie sich behaupten wird. 

Damit uns dies widerfährt, braucht es keine Situation, die uns auf eine außer- 
ordentliche Bewährungsprobe stellt. Es gibt eine alltägliche, als solche kaum emp- 
fundene, fast gegenstandslose Angst, vor der wir dauernd auf der Flucht sind. Sie 
ist die Furcht vor der Stille, in der alle äußere Geschäftigkeit verstummt, die sonst 
die Stimmen aus der Tiefe betäubt, so daß der Mensch nun plötzlich sich selber 
sieht, wie er ist, und seine ganze geistige und geistliche Armut vor ihm steht. Dem 
weichen wir aus. Dieser Leere und Langeweile gehen wir aus dem Weg, denn wir 
fühlen, daß wir in uns nichts haben, womit wir sie ausfüllen. Wir verhängen gleich- 
sam alle Spiegel, weil wir nicht wagen, unser Antlitz zu schauen. Wir fürchten 
einen Schock, wenn wir gar nicht anders können als zugeben, daß wir nicht sind, 
was wir zu sein wünschen oder zu sein glauben, und daß wir dauernd versuchen, 
eine Rolle zu spielen, die uns nicht zusteht. Davor haben wir Angst und haben 
wieder Angst vor der Angst, und deshalb verlegen wir uns darauf, durch Zer- 
streuung oder Ablenkung, wie wir sagen, die Angst und die Angst vor der Angst 
zu betäuben, mit dem Erfolg, daß die Aufmerksamkeit darauf fixiert wird, und daß 
sich das Gefühl eines ständigen Bedrohtseins immer stärker in alles einmischt. So 
geschieht es, daß wir, die Wahrheit nicht wahr haben wollend, der Wahrheit Zeug- 
nis geben. Je höher einer geistig steht, desto weniger wird es ihm gelingen, den 
Abgrund in seinem Innern, in den er in einem unbewachten Augenblick geschaut 
hat, zuzudecken. Am Rande und wie nebenbei bewußt, wird es doch nur als ein 
Zudecken empfunden, und das bedeutet, daß es eben nicht zugedeckt ist. Besser, 
als sie zu verdrängen, wäre es schon, die Wahrheit anzuerkennen, selbst auf die 
Gefahr hin, daß die unvermeidliche Enttäuschung uns lähmt und uns für eine Zeit- 
lang aktionsunfähig oder -unlustig macht, denn auf die Dauer ist es nur die Wahr- 
heit, die uns von dieser Einengung unseres Blickfeldes auf den inneren Konflikt und 
auf die eigene Not erlöst, und die uns aus unserer Wunschwelt in die Wirklichkeit 
zurückführt. Dann wird sich herausstellen, daß harte Tatsachen tröstlicher sein kön- 
nen als irgendein märchenhafter Traum, und wir werden erkennen: nur die Wahr- 
heit kann uns frei machen. 

Denn das ist sicher: wer sich sehen kann, wie er ist, und wem es möglich ist, sich 
anzunehmen, wie er sich sieht, der tritt dadurch schon in Distanz zu sich selbst. Jeder, 
der bestrebt ist, in Wahrheit über sich selber zu urteilen, ist im Begriff, sich selber 
zu überschreiten. Ehrlichkeit ist der Anfang der Entspannung. Selbstkritik ist der 
erste Spatenstich durch die Ichbefangenheit hinaus in die Weite. Wir dürfen dabei 
allerdings nicht das Gefühl haben, es sei im Grunde genommen ein fauler Trost, 
bei dem wir uns beruhigen. Enttäuschung darf nicht durch neue Täuschung narko- 
tisiert werden. Das setzt voraus, daß wir die ganze Wahrheit über uns selber er- 
fahren, und dies wiederum kann nicht anders geschehen als dadurch, daß wir auf 
gläubige Weise die Erfahrung unseres Versagens bewältigen. Denn die Tatsache 



98 Josef Loosen 

selber beschönigt der Glaube nicht, im Gegenteil: durch ihn lernen wir erst die 
ganze Größe unserer Schwachheit erkennen. Er lullt uns nicht ein, er schreckt uns 
sogar auf. Durch alle Verstellungen leuchtet er hindurch, und schonungslos deckt er 
Unter- und Hintergründe auf, die wir vor uns selber zu verbergen bemüht waren. 
Er sagt uns nicht: es war und ist nicht so schlimm; er sagt uns vielmehr: es war und 
ist sehr schlimm. Was er uns zeigt, ist keine heitere Welt, sondern eine Erde, die in 
Wehen liegt und seufzt und die uns im fahlen Wetterleuchten einer eschatologischen 
Zeit fast gespensterhaft erscheint. Das alles macht die Hoffnung nicht unmöglich, 
sondern ermöglicht sie erst, da sie nur da folgen kann, wo die Erkenntnis der un- 
erlösten und heillosen Wirklichkeit vorausgeht. Dem, der auf den Trümmern seiner 
Träume sitzt und in der Fremde der fernen Heimat seiner Unschuld gedenkt, sagt 
zu seinem Tröste der Herr deutlicher als andern: Du bist es, den Gott meint. •Ich 
bin nicht gekommen, Gerechte zu berufen, sondern Sünder" (Mt9, 13). •Gott aber 
erweist uns seine Liebe dadurch, daß Christus für uns gestorben ist, da wir noch 
Sünder waren" (Rö 5, 8). •Darin erweist sich die Liebe: Nicht wir haben Gott ge- 
liebt, sondern er hat uns geliebt und seinen Sohn gesandt als Sühnopfer für unsere 
Sünden" (1 Jo 4, 10). Gottes Liebe ist eine zuvorkommende Liebe. 

Wir brauchen nicht vollkommen zu sein, um von Gott geliebt zu werden. Das 
bedeutet zwar nicht, daß seine Liebe zu den Heiligen nicht größer wäre. Aber es 
heißt: er schließt uns nicht aus. Auch für uns fällt etwas ab, und wir wissen: die 
Brosamen seiner Liebe, die wir unter seinem Tisch aufsammeln, sind keine küm- 
merlichen Reste. •Wenn uns unser Herz verurteilt, Gott ist größer als unser Herz" 
(1 Jo 3, 21). •Also hat Gott die Welt geliebt, daß er seines eingeborenen Sohnes 
nicht geschont hat, sondern ihn dahingab" (Jo 3, 16). Kann aber einer •eine größere 
Liebe" haben, •als daß er sein Leben gibt für seine Freunde"? (Jo 15, 13). Ich ge- 
höre also nicht noch gerade so eben dazu, und was Gott gibt, ist niemals karg. Es 
ist ein Geheimnis. 

Schon die Tatsache allein, daß wir • ja wir! • von Gott • ja von Gott! • ge- 
liebt werden, ist stets aufs neue ein Grund, fassungslos zu staunen. Das Ja zu uns 
selbst, das darin liegt, klingt wie ein Märchen und ist in unserem Leben •das" große 
Wunder. Die Heiligen haben es als solches erfaßt und konnten sich nicht genug 
tun, gerade dafür wieder und wieder zu danken. Sie waren es ja • und sie werden 
es zu allen Zeiten sein •, die sich selber für die größten Sünder ansahen. Und dies 
nicht im Stil einer frommen Lüge oder Täuschung, sondern weil sie das Herz des 
Menschen besser kannten als andere. Sie machten auch mit den erschreckenden 
Wahrheiten unseres Glaubens Ernst, und deshalb war ihnen ihr Leben wie ein 
Gehen über eine dünne Eisdecke; sie waren sich bewußt: jeden Augenblick können 
wir einbrechen. 

Kein Mensch außer dem jenseitigen ist unsündlich. Alle sind fehlbar, und wenn 
•wir sagen, wir seien ohne Sünde, so machen wir ihn zum Lügner" (1 Jo 1, 10). Das 
gilt also auch für die Christen, die •der Sünde gestorben ... die mit Christus be- 
graben" (Rö 6, 2•4), die •durch den Glauben" und •mit Christus auferstanden 
sind" (Kol 2, 12; 3, 1). Auch sie können wieder fallen, •und ein Gerechter fällt 
siebenmal und steht wieder auf" (Spr 24,16). Dies ist nicht nur so zu verstehen, daß 
wir abwechselnd Gutes und Böses tun. Nein, selbst im Guten sind wir noch böse, 



Menschliche Angst und christliche Hoffnung 99 

solange wir Pilger sind, die der Vollendung in der Gnade erst entgegeneilen. Der 
ganze Mensch ist in der Entscheidung, mit all' seinen Vorzügen, seinem strebsamen 
Willen, aber auch mit seiner Schwachheit, seiner Unordnung, seiner Begierde. 
Das Ganze bildet ein für uns nicht durchschaubares Geflecht von Motiven, und wer 
will sagen, daß er jemals in seiner Absicht ganz lauter sei! Wohl gibt es eine Grenze 
zwischen Unvollkommenheit und läßlicher Sünde, aber sie ist begrifflich schwer 
faßbar und faktisch hauchdünn. Das aber ist das Tröstliche: Gott liebt nicht einen 
Idealmenschen, Gott liebt diesen Menschen, so wie er ist, und diese seine Liebe 
(und sie allein!) ist eine wahrhaft schöpferische Liebe, die uns zu dem macht, wozu 
sie uns machen möchte, eine Liebe also, die beginnt als eine Liebe •obwohl" und 
•trotzdem", und die am Ende eine Liebe ist, •weil" wir so sind, oder richtiger: so 
sein werden. Das ist die österliche Botschaft von der christlichen Hoffnung an dem 
noch andauernden Karfreitag unserer menschlichen Ängste. 

Und noch ein anderes sagt uns die Schrift: Gott meint Dich nicht allein. Die Ein- 
samkeit dessen, der nur seinetwegen Furcht hat, und in seiner Furcht seine Sorge 
auf das persönliche Heil einengt, ist nicht biblisch. Ob die Schrift uns ermahnt und 
uns aufschreckt, oder ob sie uns beruhigend zuredet, meist bevorzugt sie die Wir- 
Form. Sie spricht nicht vom einzelnen, sondern von vielen oder von allen. Das per- 
sönliche Schicksal ist ein Teilgeschehen im Kommen des Reiches. Die eigene Not ist 
das Hereinbranden einer allgemeinen Heimsuchung in die innersten Bezirke un- 
serer Seele. Aber auch der Gegenstand unserer Hoffnung besagt eine Rettung, die 
zur Rettung des ganzen auserwählten Volkes beiträgt. So waren die Emmausjünger 
•der Meinung, er werde Israel erlösen" (Lk 24, 21). Im gleichen Sinne steht von 
Simeon geschrieben, daß er •den Trost Israels erwartete" (Lk 2, 25), wird von Anna 
gesagt, sie habe •zu allen" gesprochen, •die auf den Trost Israels hofften" (Lk2,25), 
heißt es von Joseph Arimathäa, daß es •das Reich Gottes" war, nach dem er Aus- 
schau hielt (Lk 15, 43), werden wir in den Gleichnissen gemahnt, jeden Augenblick 
der Wiederkunft des Herrn dieses Reiches gewärtig zu sein (Mt 24, 42; 25, 13; Lk 12, 
37. 39). Auch bei Johannes schließt unsere Hoffnung das Heil des einzelnen und 
aller zusammen. Wir werden Gemeinschaft haben untereinander und mit dem Sohn 
und dem Vater (1 Jo 1,3f.). Der gleiche Heilsuniversalismus zieht sich durch die 
Briefe des hl. Paulus. •Die Sehnsucht der Schöpfung wartet auf das Offenbarwerden 
der Kinder Gottes. Denn die Schöpfung war der Vergänglichkeit unterworfen ... 
aber auf die Hoffnung hin, auch sie werde einst von der verderblichen Sklaverei 
erlöst werden für die Freiheit, das herrliche Gut der Kinder Gottes" (Rö 8, 20 f.). 
Darauf beziehen sich die ekklesiologischen Zukunftsvisionen, wie sie der Apostel in 
einem Ewigkeit und Zeit, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft, Anfang und 
Ende umspannenden Rahmen entwickelt (Eph 1, 9 ff. oderKol 1, 14ff.). Da wird aus- 
drücklich gesagt: was Gott will und weshalb alles geschieht und wozu dein und mein 
Leben dient, das ist die Auferstehung des Leibes Christi, ist die kommende Welt, 
in der alles seinen Ort hat und auch unsere Kämpfe und Leiden in die Freude und 
in einen unverlierbaren Frieden einmünden. 

Aber vielleicht entgegnen wir: bis dahin ist weit. Das ist ja gerade die Frage, 
wie wir dahin gelangen, ohne uns der Vermessenheit schuldig zu machen. Beim Ge- 
danken daran schweigt nicht die Angst. Gegen die tausend •Wenn" und •Aber" 



100 Josef Loosen 

unserer Selbstunsicherheit kommt eine Betrachtung der Schrift oder kommt ein Im- 
perativ des Willens einfach nicht an. Zu trübe sind die Erfahrungen mit uns selbst, 
zu dunkel ist manche Erinnerung aus unserem Leben. Das ist ja gerade das Gefähr- 
liche aller Zweifel: sie enthalten fast immer eine Wahrheit. Mit einer billigen Be- 
ruhigung: wir haben getan, was wir konnten, Gott nimmt unseren guten Willen für 
die Tat usw., erreichen wir wenig oder gar nichts. Wir wissen genau: das sind halbe 
Wahrheiten, und diesen halben Wahrheiten stehen andere gegenüber, denen wir 
ebenso Rechnung tragen müssen. Wir haben den Verdacht, als wollte man uns über- 
listen, oder als hielte man uns wie einem ängstlichen Kinde die Augen zu, damit 
wir den Blitz der göttlichen Strafgerechtigkeit nicht sehen. Täuschung aber kann 
niemals Therapie sein. Besonders dann nicht, wenn sie gemerkt wird. 

Denn es ist nun einmal wahr, was der Mensch bis zur Erschütterung erlebt: wir 
alle sind zu jeder Zeit anfällige und hinfällige Menschen! Ob Christen oder Nicht- 
christen, ob Gute oder Böse • wir alle sind Sünder! Sogar die guten Werke, die 
wir tun, sind nicht so gut, wie sie sein könnten, und sind nicht einmal ganz gut. Alle 
sind zu allem fähig, das ist ein Satz der katholischen Gnadentheologie, mit dem wir 
immer und überall rechnen müssen. Wie Gottes Güte unbegrenzt ist, so ist unsere 
menschliche Abgründigkeit nahezu bodenlos. 

Aber gerade das ist die Situation, in der wir hoffen. Sie ist wesentlich eine Hoff- 
nung, •obwohl" und •trotzdem" ..., ähnlich wie Gottes Liebe. Wer hofft, hängt im 
Leeren, er hat keinen Boden unter den Füßen, es sei denn, Gottes Barmherzigkeit 
und Treue. Gott hat alles gesehen, und zwar klarer und unerbittlicher als irgendein 
Mensch. Er weiß, was war und was ist und was kommt, und alles, auch das Ver- 
sagen, hat er miteinkalkuliert. Nicht ein ruhiges Gewissen ist die verläßliche Bürg- 
schaft für ein gutes Ende, sondern das nie zu verstehende Geheimnis seiner Liebe. 

Es ist nicht unnütz, trotz der immer wiederkehrenden Erfahrung der eigenen 
Schwäche diese Gedankengänge einzuüben. Diese Bemühung darf um so mehr von 
uns verlangt werden, als wir dabei nicht allein sind. Hoffnung ist ursprünglich keine 
erworbene, sondern eine eingegossene Tugend. Nach Paulus ist es der Geist, der in 
uns Christen die weltweite Hoffnung bewirkt (Rö 5, 1-11; 8, 14-27 u. ö.). Gott 
schenkt uns den Willen, daß wir uns öffnen. Darum sollten wir nicht warten, bis wir 
mit uns ins Reine gekommen sind, wie wir meinen. Wir sollten vielmehr die Sorge 
um unsere Sicherheit als ungelöste Frage auf sich beruhen lassen. Wenn wir das 
fertig gebracht haben, dann vermögen wir auch trotz eigener Not den Nöten anderer 
zu dienen. Ob und wann uns die christliche Hoffnung auch spürbar von unserer 
menschlichen Angst erlöst, ist dann eine Sache, die wir Gott ganz anheimstellen. 
Das ist noch Karfreitag, ist aber auch schon Ostern. Das ist bereits Auferstehung, 
allerdings in der Dämmerung eines anhebenden Tages. Der Herr hängt noch am 
Kreuze und Finsternis liegt über allem Land. Aber er steht auch schon mitten unter 
uns mit dem Rufe: •Friede sei mit euch!" (Joh 20, 19). Seine Angst in derStundedes 
Sterbens lebt in unserer Angst weiter. Unsere Angst aber ist in der seinen schon 
aufgehoben zur seligen Hoffnung auf die Herrlichkeit der Kinder Gottes. 




