
Maria Prophetin 

EINE STUDIE ZUR PATRISTISCHEN MARIOLOGIE 

Von Aloys Grillmeier S.J., Frankfurt am Main 

Zum patristisdien Bild Mariens gehört der Ehrentitel: Maria Prophetin. Die kirch- 
liche Tradition hat ihn zur Anrufung •Königin der Propheten" gesteigert. Doch ist 
dabei der alte Inhalt vielfach für das gläubige Bewußtsein verlorengegangen. Ge- 
wiß ist die Aussage der Väter •Maria Prophetin" nicht zentral, sagt aber doch etwas 
aus über Mariens Verhältnis zu Gott und ihre Stellung im Heilswerk Christi. In sich 
gesehen ist die Mutter des Herrn eine Gestalt der •Erfüllung", weil sie Organ Got- 
tes zur Herbeiführung der messianischen Zeit geworden ist. Darum kann die Pro- 
phetenwürde, soweit sie im eingeengten, unvollständigen Sinne auf der begnadeten 
•Vorausschau" beruht, nur etwas Begrenztes für Würde und Stellung Mariens be- 
sagen. Die Prophetie gehört jedoch auch der neutestamentlichen Ordnung an und 
darf nicht auf das •Voraussagen" als solches beschränkt werden. Sie gilt im NT ge- 
radezu als ein besonderes Zeichen der Erfüllung und des Anbruches der messiani- 
schen Heilszeit, wie es schon der Prophet Joel verheißen hat (2,28), auf den sich 
Petrus in seiner Pfingstrede beruft (Apg2, 17 f). Ausdrücklich wird darin auch die 
Frau als Trägerin dieser Geistgnade erwähnt, was manchen Vätern später zu er- 
klärenden Einschränkungen Anlaß gab, während andere gerade die Tatsache der 
prophetischen Begnadung des Frauengeschlechtes eigens hervorhoben. Maria aber 
erhält unter ihnen eine bevorzugte Stelle. Die Prophetengabe wird zum Ausdruck 
des Pneumatischen in ihrem Leben und Bild • ein Zug, der wegen seines echt neu- 
testamentlichen Charakters nicht übersehen werden sollte. Um ihn hervorzuheben 
und deutlicher zu machen, berufen sich die Väter freilich nicht selten auf die grund- 
legenden Privilegien Mariens, vor allem auf ihre Gottesmutterschaft. Dennoch er- 
langt die Geistbegabung der Jungfrau von Nazareth in der patristischen Theologie 
eine solche Eigenfülle, daß sie als echte Ausgestaltung des Marienbildes der Väter- 
zeit und der kirchlichen Überlieferung aufgefaßt werden darf. Auch die christliche 
Kunst hat das Bedeutsame dieses Zuges gefühlt und in dem weitverbreiteten Bild 
der •Jungfrau vom Heiligen Geiste" (auf der Brust der Madonna wird die Geist- 
taube dargestellt) einen tiefen religiösen Gedanken weitergegeben. 

In den folgenden Ausführungen, die vor allem die Väterzeit berücksichtigen, aber 
auch darüber hinausgreifen, untersuchen wir zuerst den Titel •Maria Prophetin" 
und dessen Begründung und heben dann seine Bedeutung für das kirchliche Marien- 

bild hervor1. 

1 Zu den Quellen, vgl. J.-J. Bourasse, Summa aurea de laudibus Beatissimae Virginis 
Mariae, I-XIII (1862•1866), wo eine gewisse Anzahl von Stellen zum Prophetentitel Ma- 
riens zu finden ist (s. Index). Doch wurden die Väter, und z.T. auch die Früh- und Hoch- 
scholastik, für die vorliegende Studie neu durchsucht. Dazu war mit A. Schönmetzer S. J. in 
dankenswerter Weise besonders behilflich. Einige Hinweise verdanke ich auch P. Georg 
Soll. Die neuere marianische Bibliographie hat offensichtlich keine monographische Unter- 



102 Aloys Grillmeier 

I. 

DER TITEL •MARIA PROPHETIN" 

UND SEINE BEGRÜNDUNG IN DER THEOLOGIE DER VÄTER 

1. Das Magnificat 

Das Motiv •Maria Prophetin" mag in verhaltener Weise schon bei Ignatius 
von Antiochien aufklingen und zwar in seinem Brief an die Epheser (19,1), 
da er von den •drei laut rufenden Geheimnissen" spricht2. Freilich ist dabei voraus- 
gesetzt, daß der Ausdruck xpcoryT) einen Hinweis auf ein charismatisches Wirken 
des Heiligen Geistes in sich enthält3. Der biblische Gebrauch von xpairyr] und 
xpd^Eiv kommt dieser Deutung entgegen. Ignatius hat seine Formel von den 

TQia uwrr|Qia XQCWY^S 
w°hl m erster Linie aus dem Gegensatz von xgauyr) • 

f|övj(ia gebildet. Darum kann er auch drei Mysterien darin benennen, die als solche 
mit pneumatischer Rede nichts zu tun haben, nämlich die Jungfrauschaft Mariens, 
ihr Gebären und den Tod Christi. Doch ist die Anknüpfung an Lk 1,42 nicht aus- 
geschlossen. Dort ist von der XDCWYT) u^Y^1! Elisabeths die Rede, die ja der Mutter- 
schaft Mariens galt. Immerhin wäre damit aber auch gegeben, daß in Eph 19,1 eben 
nicht von einer xpcaryfi Mariens selber die Rede sein und somit daraus kein Schluß 
auf die pneumatische Begnadung der Mutter des Herrn gezogen werden könnte. 

Zum Thema wird das Prophetentum Mariens erst bei I r e n ä u s , der dieses 
ganz seiner Art entsprechend sofort in einen weiteren Zusammenhang hineinnimmt, 
der noch besonders hervorgehoben werden soll. 

•Wer anders aber herrscht im Hause Jakobs ohne Unterbrechung in Ewigkeit als 
Christus Jesus, unser Herr, der Sohn des Allerhöchsten, der durch sein Gesetz und die 
Propheten versprochen hat, daß er sein Heil allem Fleische sichtbar machen werde, damit 
er werde des Menschen Sohn deshalb, damit auch der Mensch werde der Sohn Gottes? 

suchung zu unserem Thema aufzuweisen. Manche Texte finden sich bei F. A. v. L e h n e r , 
Die Marienverehrung in den ersten Jahrhunderten (Stuttgart 18862); Th. Livius, The 
Blessed Virgin in the Fathers of the first six Centuries (London 1896) (hier benutzt in der 
deutschen Übersetzung von Ph. Prinz v. Arenberg u. H. Dhom (Mainz 1901). Vgl. 
S. 167 ff. • Was die neueren Autoren über die prophetische Gabe Mariens bringen, ist kaum 
förderlich. Vgl. J. B. T e r r i e n, La mere de Dieu et la mere des hommes d'apres les 
Peres et la "Theologie, II (Paris, 1902), S. 3•66, wo über das Wissen Mariens; S. 296, wo 
von der Prophetie die Rede ist. G. M. R o s c h i n i, 0. S. M., Mariologie, II (Milano, 1942), 
S. 232f. • Die kirchlichen Lehräußerungen über Maria gehen auf •Maria Prophetin" nicht 
näher ein. 

2 Ignatius Antioch., Ad Eph. 19,1, ed. F. X. F u n k , Patres Apostolici I (Tübin- 
gen, 1891), 229: Kai E^O&EV TöV apxovxa TOü airövog TOWOU II Jtaottevia Maotag xai 6 Toxstög 
atmjs, önoiwg xal 6 fldvaxog xoB xuoioir xoia uuo~nf|oia xoavYfjg, äxiva EV r\avxlq. fteoü 
Enodxftn. 

3 Vgl. E. Peterson, E15 ©sog. Epigraphische,formgeschichtliche und religionsgeschicht- 
liche Untersuchungen (Göttingen, 1926), S. 191 f. (Anm. 3): •dvaxpd^eiv ist ein für die en- 
thusiastische Rede charakteristisches Verbum... In Lk 1, 42 ist avEcpravTiaev xoauYÄ ueYaAr) 
die Bezeichnung für ein aus dem Heiligen Geiste stammendes Reden (was nicht mit dem 
Enthusiasmus der Hellenen verwechselt werden darf) . . . Die Ausleger wissen mit 
einer solchen Wendung meistens nicht recht etwas anzufangen. Lagrange in seinem Kom- 
mentar (Paris, 1921), S. 42, fragt: •Koauvri ne passe-t-il pas la mesure?" und Plummer er- 
kennt in seinen Bemerkungen zur Stelle überhaupt nicht, daß die Wendung dadurch bedingt 
ist, daß sie das Reden als ein enthusiastisches Reden kennzeichnen soll...". Vgl. auch 
W. Grundmann, ThWNT, 3, 898•904. 



Maria Prophetin , 103 

Darum frohlockte auch Maria und rief prophetisch (damabat... prophetans) im 
Namen der Kirche (pro Ecclesia): ,Hodipreiset meine Seele den Herrn, und es frohlockt 
mein Geist in Gott meinem Heile'.. ."4. 

Im Magnificat geschieht also ein prophetisch-pneumatisches xod^siv, das sicher 
hinter dem •damabat" des Bischofs von Lyon steckt. Wenn dieses •Rufen" so 
ausgedeutet werden darf, dann hat Irenäus (ähnlich wie Ignatius) noch einen Zu- 
sammenhang gewahrt mit der biblischen Weise, charismatisch-pneumatische Bega- 
bung zu beschreiben (vgl. Rom 8, 15; Gal4,6). Dieser Ansatzpunkt wird bald 
aufgegeben und nicht mehr weiter ausgebaut. Immerhin ist das Ereignis der prophe- 
tischen Rede Mariens bei Elisabeth für die Väter der eigentliche Anlaß, Maria 
Prophetin zu nennen, auch wenn sie dies, wie etwa Klemens von Alexan- 
d r i e n , nicht weiter hervorheben: 

•Von Frauen (denn auch solche weissagen) sind zu nennen: Sarra und Rebekka und 
Mariam (Mirjam) und Debbora und Olda < und Elisabeth und Maria, die den Chri- 
stus gebar >"5. 

Neue Motive tauchen, wie zu erwarten, bei 0 r i g e n e s und seiner Deutung des 
Vorgangs im Hause des Zacharias auf. Zunächst weiß er um die Varianten zu 
Lk 1,45, wo die Worte •Und selig ist, die geglaubt hat, daß dem, was ihr vom 
Herrn gesagt wurde, Erfüllung folgen werde", nicht Elisabeth, sondern Maria 
in den Mund gelegt werden; umgekehrt spricht dann Elisabeth das Magnificat«. 
Das Prophezeien Mariens ist die Frucht ihrer Erfüllung mit dem Heiligen Geist, 
der in ihr die Empfängnis Christi bewirkt. Darin liegt der Anfang des neuen Heils 
vom Weibe her, wie vom Weibe das Verderben gekommen war. Elisabeth und 
Maria weissagen schon vor ihren Söhnen, die aus ihnen geboren werden sollen7. 
Indem aber das •vaticinium virginale" (jtaodevixri jtoocprjTgia), die jungfräuliche 
Weissagung, eigens herausgehoben wird, tritt • wenn auch nur andeutungsweise • 
ein später noch besonders beachteter Zusammenhang heraus: nämlich die Verbin- 
dung von Jungfräulichkeit und Prophetengabe: 

•Schauen wir also die jungfräuliche Prophetie! Hochpreist, sagt sie, meine Seele"8. 
4 Irenaeus, Lugd., Adv. haer. III, 10, 2, übers, v. E. Klebba (Bibliothek d. Kirchen- 

väter = BKV, Kempten•München 1912), I, 232; vgl. ed. F. Sagnard, 164, 9•22; ed. W. W. 
Harvey (III, 11, 1), II, 34•35. 

6 Clemens AI., Strom., I, 21, § 136, 1, übers. O. Stählin, BKV. II. Reihe 17, S. 116; ed. 
Stählin in Griechisch-Christliche Schriftsteller (= GCS), Clemenswerke II, 84, 16 (zu beach- 
ten ist die Ergänzung der Stelle <    > im Apparat). 

6 Origenes, hom. 7, in Lc, ed., M. Rauer, GCS Origeneswerke, IX, 47,19•48,11: 
^Invenitur beata Maria, sicut in aliquantis exemplaribus repperimus, prophetare. Non enim 
ignoramus, quod secundum alias codices et haec verba Elisabeth vaticinetur. Spiritu itaque 
sancto tunc repleta est Maria, quando coepit in utero höhere Salvatorem. Statim enim ut 
Spiritum sanctum accepit, Dominici corporis conditorem, et Filius Dei esse coepit in utero, 
etiam ipsa (Maria) completa est Spiritu Sancto". 

7 Origenes, hom. 8. in Lc, ed. M. Rauer, ibid. 54,22•55, 4: •Ante Ioannem prophe- 
tat Elisabeth, ante ortum Domini Salvatoris prophetat Maria. Et quomodo peccatum coepit 
a muliere et deinceps ad virum usque pervenit, sie et prineipium salutis a mulieribus kabuit 
exordium". 

8 Ibid., ed. M. Rauer, 55, 10•13: "ISCUUEV XOUTOV TT|V «pocpriTEiav TTTV .taofrevixfrv, $ 
<f>r\o\,y »(iEyaWvEi f| t|n>XTi no« TOV KVQIOV«. Vgl. ibid., 60, 6•10: owe ctjcd y'köixxT]^ 8e Xiyei, 
öTI naxaoiaftfiaETai, äXKä TOV öcytou itvEÜnaxoc, imX^öyxoq cttjxfj • jcoo£>.aßE'v oJv f[ JtoocpT|TEia, 
f[XTrfrEOTE öE f| gjcßaaic; xov Xö-you. 



104 Aloys Grillmeier 

Alles also, was Origenes über Maria, die Prophetin, sagen kann, beruht auf der 

Stunde der Verkündigung und des Magnificat. Die Jungfrau wird aber für Elisa- 

beth und Johannes zur Quelle der Geistesgaben nicht bloß in der Stunde des ersten 

Zusammentreffens, sondern für die ganze Zeit ihres dreimonatigen Weilens im 

Hause des Zacharias9. 

Epiphanius nimmt das Motiv von der •Jungfrau Prophetin" wieder auf 

und beruft sich auch • freilich erst in zweiter Linie • auf die Verheißung von der 

beständigen Seligpreisung Mariens in der Kirche10. Für ihn steht eine andere 

Schriftstelle im Vordergrund, die ihm erlaubt, gerade den Zusammenhang •Prophe- 

tie • Jungfräulichkeit" stärker zu betonen (s. unten). D i d y m u s ist im Vergleich 

zu Epiphanius nüchterner. Er zählt nur kurz die prophetisch begabten Frauen 

auf und nennt als letzte Maria, die Mutter des Herrn und zwar mit dem Hinweis 

auf das Magnificat. Er fühlt sich • wohl durch besondere Erfahrung • veran- 

laßt, mahnend hervorzuheben, daß von schriftlichen Aufzeichnungen solcher Pro- 

phetinnen nichts bekannt sei. Solche würden auch dem Wort des Apostels Paulus 

widersprechen, der den Frauen das Lehren nicht gestatte (1 Tim 2,12)11. Auf 

Grund des Magnificat steht aber Maria nicht bloß in der Reihe der prophetisch 

begnadeten Frauen, sondern am Ende aller Propheten des Alten Bundes, wie 

Antipater von Bostra behauptet: 

•Siehe von. nun an werden midi seligpreisen alle Geschlechter (Lk 1,48). Und sie 
preist sich selber selig; nicht so sehr aus eigenem Munde sprechend, sondern auf Anre- 
gung des Heiligen Geistes, der auf sie herabgekommen war, spricht und prophezeit sie 
mit den Worten: Siehe von nun an werden mich preisen alle Geschlechter, nicht nur du 
(Elisabeth) allein. Und wahrhaftig, welche Generation preist nicht von da ab Maria selig, 
die von keiner Ehe weiß, was den Mann betrifft, sondern göttlich fruchtbar ist aus dem 
Heiligen Geist? Die prophetische Rede ging voraus; der Ausgang aber hat die Rede als 
wahr erwiesen... Sie schließt nicht nur ihre eigene Weissagung, sondern die aller Pro- 
pheten ab durch die Verheißung des Herrn, der aus ihr als allgemeiner Erlöser geboren 
werden sollte, Jesus Christus. Nicht Kleines (im Vergleich zu den Propheten) prophezeit 
also Maria, da sie der vollkommensten Heilsordnung dient; und ihr Geist frohlockt im 
Herrn.. ,"12 

9 Ibid., ed. Rauer, 62, 7•22: •... Nunc causa quaerenda, quare Maria post conceptum 
venerit ad Elisabeth et ,manserit cum ea mensibus tribus' .. .Si enim ex eo, quod tantum 
venit Maria ad Elisabeth et salutavit earn, ,exultavit infans in gaudio', et ,Spiritu sancto 
plena Elisabeth' prophetavit ea, quae in evangelio scripta sunt, et in una hora tantos 
profectus habuit, nostrae coniecturae relinquitur, quid in tribus mensibus Ioannes profecerit, 
assidente Maria Elisabeth. Valde quippe indignum in puncto horae atque momenta exsultasse 
infantem et quodammodo gaudio lascivisse repletamque fuisse Spiritu Sancto Elisabeth, per 
tres vero menses nee loannem, nee Elisabeth ex vicinia matris Domini... profecisse". 

10 Epiphanius, Panar. Haer., XXX, c. 31, ed. K. Holl (GCS), I, 376, 23•26; 377, 
11•13: Kai oiä xoßxo EÜfttic; q>T|o-iv 6 Jtooqpf|TT]g »xai elcrfjMhyv jipoc, TT)V jtgocprJTiv«, iva ÖEtln 
jtooqpfjxi/v xf|v Macaav, xal ou/l xrjv vuvaixa "Axa^, &q XI/VEC, JtAavöJvxca qpaaxovxEc, Öia xöv 
'E^exiav slofjo-frai... [iaXiaxa OIJSE KQO(ff[xiboq ovor\$ tf\<; xoO "Axa^ vuvcuxog ... Maoia 8s 
£o"tiv, f| zlnovoa. seal jiooepTixEuotjaa »ön äitö xoü vüv ...« 

11 D i d y m u s A 1 e x ., De trinitate, III, 41, PG 39, 987 CD. 
12 Antipater, ep. Bostrensis, hom. in S. Deiparae Annuntiat. nr. 20 et 25, PG 85, 

1788D-1789A; 1792BC. Der Schluß sei griechisch angeführt: TeXeioi rf|v jtjjotptixeiav, oti 
p.6vov xr|v lötav (sc. Lc 1, 48 ss), dXXa xal TWV JIQO<PT)XCüV «axd XT)V EitaYveXtav TOü 0eoö 
(leXXovxog £| aöxfjg yEvväadat, xoü xoivoü Ikoxrjoos 'Itjaoö XoiaxoC. OüJC OVV iixsXiareQa 
uiv f| Maota Jtootp-nxsiJEi, xfj XEXeioxaxfl ofocovo(nqi ÖiaxovounEVT) ... 



Maria Prophetin 105 

Jacob von Sarug verbindet mit dem Hinweis auf das Magnificat noch 
die besondere Begründung, daß Maria im Wissen um das Königtum Christi, ihres 
Sohnes, die Lobpreisung aller Generationen wie einen Tribut fordern könne. Der 
Titel •Königin der Propheten" wäre für ihn sofort verständlich13. 

2. Ausweitung der Betrachtung auf andere Mysterien des Marienlebens 

Die Stunde des Magnificat und die darin geoffenbarte Geistbegnadung Mariens 
war für die Väter kein alleinstehendes Ereignis im Leben der Mutter des Herrn. 
Das ganze Marienleben und Marienbild wird davon geprägt. Von allen Vätern 
hat sich wohl am meisten Ambrosius zum Künder von der pneumatischen Be- 
gnadung der Jungfrau von Nazareth gemacht14. Er geht von drei Szenen aus, der 
Heimsuchung, der Darbringung im Tempel und dem Kreuzestod auf Kaivaria. In 
seinem Kommentar zu Lk 1,15 ist eigentlich ein aszetischer Zusammenhang gege- 
ben (wie etwa auch in dem noch zu nennenden Brief des hl. Hieronymus an Eusto- 
chium, s. Anm. 47). Ambrosius stellt den Spiritus gratiae (den Heiligen Geist) dem 
natürlichen Geist, dem Spiritus huius vitae, gegenüber. Er veranschaulicht diese Ge- 
genüberstellung aus der Geschichte der Geistbegnadung überhaupt. Dann schließt 
er mit dem Satz: •Schließlich hat auch die heilige Maria voll des Heiligen Geistes 
geweissagt"15. Er hebt die besonderen Umstände dieser prophetischen Begnadung 
Mariens im Hause des Zacharias hervor16 und vergleicht ihre Gabe mit der ande- 
rer prophetisch erleuchteter Frauen, um festzustellen, daß Maria den ersten Rang 
einnimmt17. Schließlich stellt er die Prophetie als Gabe der verschiedenen Stände 
hin. Maria vertritt dabei die geistbegnadete •virgo", was uns an Origenes und 
Epiphanius erinnert18:  Simeon, der Greis, Anna,  die Witwe, Verehelichte und 

13 Jakob v. Batnä in Sarug, Gedichte über die allerseligste Jungfrau, in S. L a n - 
dersdorfer, Ausgewählte Schriften der syrischen Dichter (BKV, 1913), 302: •,Von nun 
an werden mich alle Geschlechter selig preisen' (Lk 1, 48), so sprach Maria aus gotterleuchte- 
ter Seele mit Bezug auf ihren Sohn. Sie sah, zu welch hoher Stufe sie emporgestiegen war, 
und daß sie die Welt in tiefstem Staunen selig preisen würde. Im voraus schaute sie die 
Zukunft und verkündigte, daß die Völker der Erde ihre Jungfräulichkeit selig preisen wür- 
den. Durch den Heiligen Geist hatte sie gelernt, daß ihr Sohn König über alle Völker sein 
werde; deshalb verlangte sie von allen Zungen Lobpreisung wie einen Tribut". 

14 Die Stellen sind zusammengefaßt bei J. Huhn, Das Geheimnis der Jungfrau-Mutter 
Maria nach dem Kirchenvater Ambrosius (Würzburg, 1954), 256. 

15 Ambrosius, Expos, in Lc Ib. I, nr. 33, CSEL 32/4, p. 32, 2•3; PL 15, 1627 B: 
•Denique et sancta Maria plena sancto Spiritu prophetavit". Vgl. Ib. II, nr. 23, CSEL 32-'4, 
p. 53, 22•23; PL 15, 1641C: •duplicique miraculo prophetant matres (Elisabeth et Maria) 
spiritu parvulorum". 

16 Ambrosius, Expos. Evang. sec. Lc, II, 28, CSEL 32/4, p. 56,4•7: Sequitur 
Mariae, quo persona melior, eo prophetia plenior. Nee otiosum videtur quod et ante lohan- 
nem Elisabeth prophetat et Maria ante domini generationem; serpunt enim iam temtamenta 
salutis humanae". 

17 Ambrosius, ibid., nr. 35, CSEL 32/4, p. 59, 24•60, 3: •Simul illud adverte quam 
paucis Elizabeth, quam multis Zaccharias prophetet, et uterque sancto impletus Spiritu 
loquebatur, sed diseiplina servatur, ut mulier discere magis quae divina sunt studeat quam 
docere. Nee facile ullam prophetasse uberius quam matrem Domini repperimus. Prophetissa 
ipsa Maria soror Aaron... ubi prolixius est locuta cum fratre, nequaquam sui poenam 
sermonis evasit (cf. Num. 12, 1,10)". 

18 Ibid., nr. 62, CSEL 32; 4, p. 74, 16•18: Prophetavit itaque Symeon, prophetaverat 
copulata coniugio, prophetaverat Virgo, debuit etiam vidua (Anna); ne qua aut professio 
deesset, aut sexus ...". 



106 Aloys Grillmeier 

Jungfrauen • alle können der Gnade des Geistes teilhaft werden. Mariens pro- 
phetische Gnade bezeugt Simeon auch dadurch, daß seine Ankündigung vom 
Schwert des Leidens eine •kluge Jungfrau" trifft, die eingeweiht ist in die gött- 
lichen Geheimnisse: •Et idea prudentiam Mariae haut ignaram my steril caelestis 
ostendit"1*. Das gilt nach Ambrosius auch für Mariens Leiden unter dem Kreuz, 
das von einem übernatürlich eingegossenen Wissen um die Bedeutung von Christi 
Sterben, um ihre eigene Rolle im Heilsplan und die kommende Auferstehung ihres 
Sohnes getragen ist20. So sieht Ambrosius wohl bis dahin als einziger das ganze 
Leben Mariens als von einem besonderen Lichte des Geistes getragen. Die Begrün- 
dung ist meist nur angedeutet. Sie läßt die Berufung auf eine noch zu erwäh- 
nende, sehr häufig angezogene Stelle beiseite, um von den biblischen Ereignis- 
sen im Leben Mariens auszugehen. Merkwürdig ist dabei, daß weder bei Ambro- 
sius noch bei den anderen hier angeführten Vätern Mariens Teilnahme am Pfingst- 
ereignis in unserem Zusammenhang besprochen wird21. Hier wäre • wie der eben 
erwähnte Text zeigt • die Möglichkeit gewesen, das Bild von Mariens Geist- 
begnadung abzurunden. 

Bei anderen Vätern begegnet uns das Kanawunder als Ausgangspunkt, um von 
einer prophetischen Gabe in Maria zu sprechen. Eine solche sehen sie offenbar 
in dem Wissen um das kommende Wunder Jesu und in der Weisung an die Diener, 
dem zu erwartenden Befehl des Herrn zu folgen (Joh 2, 5). Gaudentius von 
Brescia verbindet mit dieser Deutung den Hinweis auf den tieferen Grund von 
Mariens erleuchtetem Wissen: •Was könnte nämlich der Mutter der Weisheit ver- 
borgen bleiben, die Gott zu fassen vermochte, das würdigste Haus solcher Geistes- 
kraft"22. Wir werden sehen, daß sich für Gaudentius hier noch eine andere Per- 
spektive auftut, die Mariens Geistesgnade in einen größeren Zusammenhang 
hineinstellt. Maximus von Turin findet ebenfalls im Kanawunder die 
Bestätigung für geistbegabtes Vorauswissen Mariens23. 

19 Ibid., p. 74, 10 s. 
20 Ambrosius, Lib. de institutione virginis 7 (nr. 40), PL 16, 333 B: •P'endebat in 

cruce filius, mater se persecutoribus offerebat. Si hoc solum esset, ut ante filium prosterne- 
retur laudandus pietatis affectus, quod superstes filio esse nolebat: sin vero ut cum filio 
moreretur, cum eodem gestiebat resurgere, non ignara mysterii quod genuisset resurrecturum: 
simul quae publico usui impendi mortem filii noverat, praestolabatur si forte etiam sua morte 
publico muneri aliquid adder etur". 

21 Vgl. die Anmerkung des Franciscus Feuardentius O. F. M. in PG 7, 1632 CD: •Adde 
quod in sanctaPentecoste sacro coetui intererat,in quem Spiritu Sancto abunde effuso repleti 
sunt omnes illius divinis charismatibus...". 

22 Gaudentius, Tractatus IX de evangelii lectione, II, nr. 14, ed. A. Glueck CSEL 
68, p. 79, 119•129: •Quapropter et ipsa beatissima agnito responsionis huius prof undo 
mysterio intellexit non suggestionem suam praesentem aspernanter acceptam, sed secundum 
illam spiritalem rationem in mysterio tunc dilatam. Ceterum numquam mandaret ministris: 
Quodcumque dixerit vobis, facite, nisi spiritu sancto et post partum divinum plena non 
solum responsioni Christi virtutem cognovisset, verum etiam futuri ab eo tune ex aqua vini 
Universum ordinem praevidisset. Quid enim lateret sapientiae matrem, capacem dei, aedem 
dignissimam tantae virtutis"? 

23 Maximus Taurinensis, Homilia XXIII de Epiphania Domini (VII), PL 57, 
275 AB: •Nam quod petebat Maria, erat gratiae temporalis; quod Christus parabat, gaudii 
sempiterni. Nee tarnen piguit benignissimum Dominum ... parva praestare; ideo venerabilis 
Maria et vere ut mater Domini in spiritu futura praenoscens (al. Ventura praenoscens) ac 
dominicam praevidens voluntatem, sollicite ministros admonuit, dicens: Quodcumque dixerit 
vobis, facite. Sciebat profecto mater saneta obiurgationem illam Domini filiique sui (sc. 



Maria Prophetin 107 

3. Eine alttestamentliche Begründung für den Namen •Maria Prophetin" 

Leider sind die Väter nicht bei diesen biblischen Ansätzen geblieben, um Mariens 
Geistbegabung darzustellen und ihren Prophetentitel zu begründen. Im Vorder- 
grund steht • wenigstens bei den griechisch schreibenden Zeugen • die Berufung 
auf eine im übertragenen Sinne gedeutete Isaiasstelle. Dabei kommt es oft zu 
recht gezwungenen Auslegungen. Es handelt sich um Is 8, 3. Der Deutlichkeit halber 
zitieren wir die ganze Stelle im Zusammenhang: 

•Und der Herr befahl mir: ,Nimm dir eine große Tafel und schreib darauf so, daß 
jeder es lesen kann: >Tafel des Raubebald-Schnellbeute<; und ziehe mir zuverlässige 
Zeugen hinzu, nämlich den Priester Uria und Sacharja, den Sohn, Jeberechias'. Dann 
nahte ich mich der Prophetin; und als sie guter Hoffnung geworden war und einen 
Sohn geboren hatte, sagte der Herr zu mir: ,Gib ihm den Namen Raubebald-Schnell- 
beute; denn ehe noch der Knabe zu rufen vermag >Mein Vater< und >Meine Mutter<, 
wird man den Reichtum von Damaskus und die Beute von Samaria vor dem Könige 
von Assyrien einhertragen'" (Is 8, 1•4). 

Diese Stelle wird meist in Verbindung mit der bekannten Weissagung von 
Is 7, 14 gebracht. Irena us ist der erste, der auf diesem Wege vorangeht. Er 
spricht von dem Zusammenklang der prophetischen Verkündigung in bezug auf 
Christus und stellt dabei Stellen aus Isaias zusammen, die in ihrer Verbindung 
bedeuten, daß er Maria den Titel •Prophetin" geben will, eben unter Berufung 
auf Is 8, 3: 

•... Andere wiederum sagen: ,Er ist ein Mensch, und wer wird ihn erkennen?' 
(Jer 17, 9) und ,Ich kam zur Prophetin, und sie gebar einen Sohn, und genannt wird 
sein Name Wunderbarer, Ratgeber, starker Gott'. Und die ihn den Emmanuel aus der 
Jungfrau nannten, wiesen hin auf die Vereinigung des Wortes Gottes mit seinem Ge- 
schöpfe, da das Wort Fleisch wird und der Sohn Gottes Sohn des Menschen .. ,"24 

Wie so oft später wird hier zum ersten Mal der Name •Prophetin" nicht auf 
die Frau des Propheten Isaias selber, sondern auf Maria bezogen. Die nähere Er- 
klärung, was dann das •Sich-Nahen der Prophetin" (venire ad prophet[iss]am) be- - 
deutet, wenn es nicht mehr auf den ehelichen Umgang des Propheten mit seiner 
Gattin bezogen wird, findet sich erst bei den Nachahmern des Bischofs von Lyon 
in der Deutung dieser Stelle (wobei nicht entschieden sei, ob wirkliche literarische 
Abhängigkeit vorliegt). Eusebius von Cäsarea nimmt jedenfalls die ge- 
gebene Anregung, wie sie ihm auch zugekommen sein mag, auf. Er hat damit einen 
Schriftbeweis für •Maria Prophetin", den er sich freilich erst zurechtlegen muß. 
Für den geistbegabten Propheten wäre es ein schändliches Unternehmen, sich ehe- 
lich einer Frau, und sei es auch einer Prophetin zu nahen. So muß das Isaiaswort 
anders verstanden werden. •Ich nahte mich der Prophetin" ist vom Heiligen Geiste 
gesagt, der sowohl den Propheten inspirierte, als auch auf Maria herabkam. •So 

Quid mihi et tibi est, mulier? ...) non irascentis offensam praetendere, sed miserationis 
portare mysterium. Tunc Dominus increpatae matris relevans (al. revelans) pudorem suam- 
que iam aperiens maiestatem exspectantibus ait ministris: Implete...". Vielleicht darf man 
auch Irenaeus, Adv. haer III, 17, 6 und 7 (Harvey II, 88) hier hereinnehmen. 

24 Irenaeus Lugd, Adv. haer. IV, 55, 2, ed. Harvey, II, 266 (al. IV, 56, 2). Dazu be- 
merkt H. in Anm. 3: Prophetam for Prophetissam, or rather the translator read jTDoqpr|Tr)v 
for jtpo<pfj-uv,and considered the masculine noun to be of common gender, which he copied 
in his translation. 



108 Aloys Grillmeier 

heißt sie selbst nicht unverdient ,Prophetin', die vom Heiligen Geiste empfing 
und jenen gebar, der dort Emmanuel (Is 7, 14), hier aber anders genannt wird 
[nämlich Raubebald-Schnellbeute usw.]..."25. Auch Epiphanius greift auf 
dieselben Gedankengänge zurück, um den für seine Mariologie so beherrschenden 
Gedanken von der Jungfräulichkeit Mariens zu stützen. Das Isaiaswort ist gerade 
darum gesagt, um Maria als Prophetin zu erweisen. In der Stunde ihres Magnificat 
hat sich diese Voraussage erfüllt26. Während Eusebius das Wort vom Umgang 
mit der Prophetin, das •Nahen", auf den Heiligen Geist und seine Herabkunft auf 
Maria deutet, läßt esPs. -Basilius in der eigenen Person des Propheten Isaias 
erfüllt werden. Er naht sich der Prophetin im Geiste, d. h. in der Vorausschau Ma- 
riens und ihrer messianischen Mutterschaft (Is 7,14): 

•Was soll es heißen: Ich nahte midi der Prophetin? Das ist: Ich nahte mich im Geiste 
der Prophetin, in der Vorausschau des Zukünftigen. Ich begegnete nämlich und nahte 
mich sozusagen in prophetischer Schau, und ich sah von der Ferne ihr Empfangen, vor- 
aussehend im prophetischen Charisma, daß sie einen Sohn gebar, von dem der Herr 
sagte: Nenne seinen Namen .Raubebald-Schnellbeute'.. ,"27. 

Gyrill von Alexandrien nimmt dasselbe Motiv auf. In der Oster- 
homilie von 42928 zitiert er Is 8, 3. Er weiß, daß das •Nahen" des Propheten eine 
eingekleidete Sprechweise für •ehelichen Verkehr" ist. Dennoch nimmt auch er an, 
daß mit der •Prophetin" Maria gemeint sei, da sie nach der Empfängnis Christi 
prophetisch erleuchtet geweissagt habe. Was aber mit dem •Nahen des Prophe- 
ten" dann eigentlich gemeint ist, läßt Cyrill im dunkeln. Er sagt nur, daß der 
Prophet auch die Art der Vereinigung (wohl des Heiligen Geistes) mit der Jung- 
frau geschaut habe29. Nilus von Ankyra zeigt, daß die Gewohnheit, mit 
Is 8, 3 Maria als Prophetin zu bezeichnen, einerseits weit verbreitet, andererseits 
doch nicht allgemein verständlich war. Denn er bekommt die Anfrage des Cubi- 
cularius Valerius, wie Maria, die Gottesgebärerin, bei Isaias Prophetin genannt 
werden könne. Nilus weicht aus und • statt eine Deutung von Is 8, 3 zu geben, 
das sicherlich hier gemeint ist • verweist er den Frager sofort auf das NT und 
den bei Lukas gegebenen Tatsachenbeweis. Marias Weissagung von ihrer Selig- 
preisung sei bereits in Erfüllung gegangen, da alle Völker die Geheimnisse von 

25 EusebiusCaes., Eclogae propheticae, IV, 5, PG 22,1206 BC. Der Hauptsatz sei grie- 
chisch angefügt: Aiö xal jtgocpfvti? otix CUTEIXöTCüS Kai 0Hjxr| ä-v htxfttvw äjiö vofiv TOö äytou 
IIvEi)|J.aT05 avXkaßovoa TETOXE TöV EXEIöE (J.EV EJUXEJ«XT)[1£V0'V 'E(j,navour|X. ... (1205 C). 

28 Epiphanius, Panar. haer., XXX, c.31, ed. K, Holl (GCS, I) 376, 23•26; 377, 
11•13: Kai oia TOüTO E(HHJ; <pr\aiv 6 itgocprirric; »xal fiiafjMkrv itoö? TT)V jtQocpfJTiv«, tva 0Ei|,n 
jtpocpfJTiv -rf|v Maglav, xal oüxl 'ril'v vuvalxa "A/a^, cog Tivsg jtXavwvTcu cpäaxovxEg öia TöV 
'E^exiav Elpfjaftai, \i6Xwxa oüös jigocptitiöog otiar); xr\<; xov "Axa£ yvvavxöt; ... Mapla 
öE 'eaxiv, f| Eutoüaa xal jipocpriTEiuotjaa »öti ajtd xov vüv ...« 

Der lateinische Text fügt noch ein •virgo" ein. Vgl. dazu F. A. v. L e h n e r , Marienver- 
ehrung 26. 

27 P s. B a s i 1 i u s , Comment, in Isaiam proph., c. VIII, n. 208, PG 30, 475D•480A. Zur 
umstrittenen Autorfrage vgl. DThC II446; B. Altaner, Patrologie (Freiburg, 19502). 251, 
wo auf die Abhängigkeit des Kommentars von Eusebius hingewiesen wird. 

28 Zu diesem Datum vgl. G. Jouassard in H. du Manoir.S. J., Maria, I, 124. 
Cyrill. AI., hom. pasch., XVII, 3, PG 77, 780B. 

29 Cyrill. AI., In Isaiam 1. I or. V (ad Is. 8,3), PG 70, 221AB: Videt ergo propheta 
etiam congressus formam cum saneta Virgine, quam prophetissam quoque dicit (^v elvat 
cpr|OTv xal JtoocpijTiv). 



Maria Prophetin 109 

Mariens Leben und Größe preisen. Wenn diese Tatsache nicht beweise, dann 
brauche Valerius auch dem Propheten Isaias nicht zu glauben. Wenn aber das NT 
recht hat, warum dann noch Zweifel an dem Ehrentitel Mariens?30 Dieser Text be- 
weist gewiß, daß der Titel •Maria Prophetin" im Glaubensbewußtsein der alten 
Kirche eine Rolle spielte und zum Nachdenken anregte. 

Immerhin war in diesem Zusammenhang die Möglichkeit geboten, den Zug des 
Gnadenhaften in Maria besonders hervorzuheben und im Gesamt ihrer Privile- 
gien zu sehen. Theodotus von Ankyra in Galatien z. B. verbindet ohne 
weiteres die Mutterschaft Mariens mit dem Titel •Prophetin" • und dies eben 
nach Isaias (8, 3 wohl zusammen mit 7, 14). Christi Empfängnis ist eine •prophe- 
tische", da sie durch das Hören des Wortes in Maria gewirkt worden ist: 

•Geboren hat die Jungfrau, jene Prophetin gemäß Isaias (8,3), den Emmanuel ohne 
Mann: jenen, der uns ohne Vater geboren worden ist... Die Prophetin hat geboren, 
ohne die Weise der Empfängnis zu kennen. Neu ist das Wunder und unausdeutbar! 
Durch das Gehör empfing Maria, die Prophetin, den lebendigen Gott. Denn der natürli- 
che Weg der Reden ist das Gehör".31 

Hier hat also der theologische Gedanke sich von der Isaiasstelle gelöst und den 
inneren Zusammenhang von Logos und prophetischem Angesprochenwerden aus- 
gewertet. Maria ist Prophetin, weil sich in ihr seinshaft und in wesentlicher Weise 
jenes vollzieht, was im Propheten sich ereignet, wenn er das •Wort" der Offen- 
barung vernimmt. Die Väter nehmen hier also das Geheimnis der jungfräulichen 
Empfängnis aus dem Geiste herzu, um dem Titel •Maria Prophetin" biblischen 
Gehalt geben zu können. Dies ist nichts anderes als ein besonderer Zug ihrer Lo- 
gostheologie • und damit bekommt auch die befremdende Berufung auf Is 8, 3 
einen theologisch wertvollen Zusammenhang. Prokop von Gaza mag noch 
einmal zeigen, wie AT und NT hier in den Gedanken der Väter zusammenfließen: 

•Ich nahte mich, sagt er, der Prophetin, und sie gebar einen Sohn. Denn der Herr 
sagt: Ich selbst werde mich der Prophetin nahen. Er benennt damit Christi Mutter 
wegen ihres Geistbesitzes, gemäß dem (Wort): ,Der Heilige Geist wird über dich kom- 
men, und die Kraft des Allerhöchsten wird dich überschatten'. Der Prophet lehrt nämlich, 
daß Christi Geburt nicht aus dem Blute des Fleisches oder dem Willen des Mannes ge- 
schehen werde ... Indem aber die Jungfrau den Geist empfing, der auf sie herabkam, 
weissagte sie und sprach: .Siehe, von nun an werden mich alle Geschlechter preisen'.. .°32 

30 Nilus Abbas, Ep., lib. II, 180, ad Valerium cubicularium, PG 79, 294A. 
31 Theodotus Ancyranus, Homilia 4 in Deiparam et Simeonem, c. 2, PG 77, 

1392 CD: TETOXSV f) jtaodevog, T) Korea TöV 'Hacuav noocpriTis, xöv 'E^|xavo\)fiX ... TETOXEV f| 
nooipfJTi? ... Ai' äxotjs cruveXaßev T| Maoia f| jioocpfjtis deöv ^wvta. ®vomi\ yäg öloöos TCDV 
Xövwv, f| öXOT). 

Vgl. F. A. v. Lehner, Marienverehrung, 211. Ähnlich formuliert später auch Ilde- 
fons v. Toledo in seinem Liber de virginitate perpetua S. Mariae, c. 8, PL 96, 86B: 
•Audisti Virginis oraculum, qua in veritate tarn vere utero carnis concipit et generat, quam 
'vere utero mentis accipit et enarrat; uno enim Spiritu et ad fidem fecundata est et ad 
prolem". Hier leuchtet besonders gut die Einheit der Geistbegnadung Mariens auf, die das 
Werk der Inkarnation, Mariens Glauben und ihren prophetischen Gesang umfaßt. (Hier sei 
angefügt, daß der Franziskaner Petrus de Alva Ildefons auch den libellus de corona Virginis 
zuzuschreiben gesucht hat, der aber sicher nicht ihm gehört. Vgl. B a r e i 11 e in DThC, art. 
Ildefonse. P. Glorieux, Pour revaloriser Migne, in Melanges de Science Religieuse, 
9 [1952] 54.). 32 ProcopiusGazaeus, Comment, in Isaiam ad c. VIII, 3, PG 87(b), 1976CD. Vgl. 
Anastasius Antiochenus (?), Or. Ill de incarnatione, nr. 21, PG 89, 1345BD, wo 
ebenfalls Is. 8,3 hineingenommen wird. 



110 Aloys Grillmeier 

Noch bis zu Gregor Palamas (f 1360) und in die Hochscholastik hinein 
(s. Anm. 35) wirkt jedenfalls die besondere Deutung von Is 8, 3 weiter, um Ma- 
riens prophetische Würde zu begründen: 

•Du wirst bleiben, wie du jetzt bist, und in unversehrter Jungfrauschaft wirst du 
schwanger sein und den Sohn des Allerhöchsten gebären. Dies hat Isaias vorausgeschaut 
und vor vielen Jahren vorausgesagt: ,Siehe, die Jungfrau wird empfangen und einen 
Sohn gebären' (Is 7,14) und ,ich nahte mich der Prophetin' (Is 8,3). Wie aber nahte sich 
der Prophet der Prophetin? So wie jetzt sich ihr der Engel (naht); was dieser nämlich 
heute sagt, hat jener (der Prophet) vorausgeschaut und vorausgesagt. Daß auch die Jung- 
frau Prophetin ist, mit der Gnade der Prophetie bedacht, das offenbart ihr evangelischer 

• Gesang zu Gott einem jeden Willigen. Es nahte sich also Isaias, wie er selbst sagt, der 
Prophetin, in rein geistiger Vorschau, und sie empfing im Schöße .. ."33 

So hat also Maria in der Überlieferung der Väter den Ehrentitel der Prophetin 
erhalten. Die Zeugnisse dafür werden im folgenden noch ergänzt werden34. Die 
Idee, Maria als geistbegabte Jungfrau zu schauen, stellt ein nicht unwichtiges Ka- 
pitel der patristischen Mariologie dar, das in seinem theologischen Wert noch wei- 
ter zu entfalten ist. Die ganze Entwicklung ist um einen biblischen Kern, und hier 
um einige wenige Schriftstellen gruppiert. Das zentrale Ereignis im Leben Mariens, 
die Verkündigung und das Magnificat und sein von den Vätern angenommener 
pneumatischer Charakter, bildet den eigentlichen Ausgangspunkt. Hier finden sie 
den Tatsachenbeweis, daß Maria Prophetin war. Andere Ereignisse des Marien- 
lebens, insbesondere die Begegnung mit Simeon im Tempel, das Kanawunder, 
Kaivaria kommen ergänzend hinzu. Merkwürdigerweise spielt das Pfingstereignis 
bei den angeführten Zeugen der patristischen Zeit keine Rolle, soweit uns nicht 
diesbezügliche Äußerungen entgangen sind. Auf Grund der biblisch bezeugten 
Begnadung Mariens kann dann eine Schriftstelle wie Is 8,3, die den Namen 
der •Prophetin" enthält, eine solche Bedeutung erlangen, wie sie uns besonders 
bei den griechischen Vätern entgegentritt, aber auch in der lateinischen Überliefe- 
rung weiterwirkt35. 

II. 

DER TITEL •MARIA PROPHETIN" 

IN SEINER BEDEUTUNG FÜR DAS KIRCHLICHE MARIENBILD 

Maria, die vom Geist begnadete Jungfrau, hat also bei den Vätern einen Platz 
unter den Propheten bekommen. Sie gilt sogar als Abschluß der Seher des Alten 
Bundes. Was bedeutet diese Einreihung für das kirchliche Marienbild? 

33 Gregorius Palamas, hom. XIV, in annuntiat. BMU., PG 151, 174B. 
34 Hier seien noch genannt Andreas Cretensis,/» nativit. BMZ), orat. IV, PG 97. 

868G. Vgl. ibid. 872A., ebenso Orat.V, PG 97, 897C. Johannes Damascenus, 
Hymni: Canon in dormition. Dei Genitr., 2. Str., PG 96, 1364A. Der ganze Hymnus fehlt 
freilich in der von Migne zugrundegelegten Ausgabe von Lequien. G. Roschini, Mario- 
logia I (1941), 230 nimmt den Text für authentisch (mit M. jugie). • Symeon Meta- 
phrastes, Orat. de sancta Maria, nr. 7, PG 115, 534A, der vom Magnificat ausgeht. 

35 Vgl. z. B. Euseb. Hieronymus, Comment, in Is. proph. 1. III, in 8, 1•4, PL 24, 
117 C•D. • Aus der Hochscholastik seien noch angeführt: Albertus M., Postilla 
Super Isaiam, Opera Omnia XIX (Münster 1952), p. 123 s. • Thom. v. Aquin, Expos, 
in Isaiam, c. VIII, nr. 1 (Opera Omnia, ed Parm. t. XIV [1863], p. 464. 



Maria Prophetin 111 

/. Verdeutlichung der Senditng Martens 

Die Väter liebten es, die Reihe der geistbegabten Männer und Frauen des AT 
und NT zusammenzusdiauen, auch um eine Art Sukzession der prophetischen Zeu- 
genschaft nachweisen zu können36. Wir haben schon die Liste des Klemens von 
Alexandrien aufgeführt. Einen besonderen Anlaß hat Augustinus in seinem 
geschichtstheologischen Werk De Civitate Dei, von der Geschichte der Prophetie zu 
sprechen. Ohne Bedenken stellt er die schlichten Gestalten der Kindheitsgeschichte 
Jesu in die große prophetische Überlieferung des Judenvolkes hinein und läßt mit 
ihnen das Prophetentum des Alten Bundes zum Abschluß, ja zu seinem Höhe- 
punkt kommen: 

Cp. XXIV: De Prophetis, qui vel apud Iudaeos postremi fuerunt, vel quos circa 
tempus nativitatis Christi evangelica prodit historia, 

so lautet die zusammenfassende Überschrift. Der Text selbst aber nennt nach 
Malachias, Aggäus, Zacharias und Esdras aus der Zeit der Erfüllung Zacharias, 
den Vater des Johannes, Elisabeth, dessen Mutter, Simeon und Anna, Johannes 
selbst und schließlich die Mutter Jesu. Auch diese Propheten an der Schwelle und 
schon auf dem Boden des Neuen Bundes hatten eine Botschaft an Israel. •Die 
verworfenen Juden aber nehmen deren Prophetie nicht an; jene aber nahmen sie 
an, die aus ihnen in großer Zahl (innumerabiles) dem Evangelium glaubten"37. 
Maria wird mit Recht eingereiht in die Zeugen der übernatürlichen Offenbarung 
Gottes im Alten und Neuen Bund. Diesen Sinn hat letztlich der Titel •Prophetin". 
I r e n ä u s , der erste Verkünder von Mariens prophetischer Würde, stellt sofort 
diesen großen Zusammenhang her. Sie steht im Namen der Kirche, also als Zeu- 
gin des Neuen Bundes, neben dem Gesetz und den Propheten, um die Wahrheit 
der Menschwerdung Gottes zu bezeugen. Wenn ihr auch kein amtsmäßiges Ver- 
künden zufällt, so ist ihre Zeugenschaft doch ersten Ranges und jeder anderen über- 
legen. Sie wird nach einem Text des Bischofs Gaudentius von Brescia 
zur Figur der gesamten Zeugenschaft des AT und NT. Ihre Bitte um den Wein 
auf der Hochzeit zu Kana ist die Bitte um den Heiligen Geist im Namen der 
Kirche: 

•Die Mutter des Herrn ist hierbei aber auch figürlich zu fassen als das ganze Volk der 
heiligen Patriarchen und Propheten und aller Gerechten, von denen, der Herr.. . (ab- 
stammt). Diese Mutter des Herrn also, die Generation der Patriarchen und Propheten, 
trat ein für uns Heiden beim ewigen Sohne Gottes und ihrem Sohne nach dem Fleische, 
daß er uns Darbenden die Fröhlichkeit des himmlischen Weines gebe"88. 

•Weiter unten wiederholt er den Gedanken: außer Maria, der eigentlichen Mutter, 
habe hier das Volk der hl. Patriarchen und Propheten, das ja wegen der Abstammung 
Christi auch als seine Mutter erkannt werde, ,für unsere Nöte ein Legatenamt verwaltet'. 
Diese Wendung, in welcher Maria als Repräsentantin der Patriarchen und Propheten 

36 Vgl. H. B a c h t, Wahres und falsches Prophetentum, Ein kritischer Beitrag zur reli- 
gionsgeschichtlichen Behandlung des frühen Christentums, in Biblica 32 (1951) (237•262) 
S. 258, wo Justin genannt wird (Dial. 52, 3). 

37 AureliusAugustinus.De civ. Dei, 1. XVII c. 24, CSEL 40/2, p. 265, 14•266,3. 
38 Gaudentius, Jractatus IX de evang. lectione, II, nr. 14, CSEL 68, p. 79, 119•129; 

PL 20, 901B. 



112 Aloys Grillmeier 

erscheint, läßt offenbar wieder zwei ihrer späterem Ehrentitel vorausahnen: die Titel: 
.Königin der Patriarchen' und .Königin der Propheten' "38. 

Der Benediktiner Ambrosius Autpertus, ein besonderer Verehrer des 
prophetischen Charismas in der Mutter des Herrn, hebt darin gerade die Bezie- 
hung zur Verkündigung der göttlichen Geheimnisse hervor40. Zunächst betont er, 
daß Maria nicht bloß über sich, sondern vor dem ganzen Menschengeschlecht pro- 
phezeit habe: 

•Bis hierher hast du, selige Jungfrau, das von dir selbst getreulich berichtet, was uns 
zur Liebe Gottes entzünden kann: das, was folgt, hast du aber dem Menschengeschlecht 
verkündet"41. 

Mariens Sendung zur Verkündigung der Geheimnisse Christi hat aber ihre von 
Gott gefügte Begrenzung. Sie verheimlicht vor der Welt eine Zeitlang die wun- 
derbare Empfängnis und Geburt Christi, und dies aus prophetischem Wissen um 
die Sendung ihres Sohnes, die den Mächten der Finsternis nicht vor der Zeit be- 
kannt werden durfte. Denn sonst hätte Christus seine Sendung nicht erfüllen 
können: 

•Warum aber verbirgt sie das Geheimnis der Empfängnis und Geburt jenes, den sie 
als unermeßlichen Gott wußte? Etwa weil sie anderen jenen mißgönnte, den sie den 
Armen des heiligen Greises (Simeon) übergab? Das sei ferne! Sondern damit sie, vom 
Geiste des Propheten erfüllt, den Erlöser der Welt den Gottlosen nicht offenbare. Die 
Gnadenvolle wußte nämlich schon damals, vom Geiste der Gottheit angehaucht, daß 
(ihn) die Fürsten dieser Welt niemals für unser Heil gekreuzigt hätten, wenn sie ihn 
erkannt hätten"42. 

Mit großer Begeisterung amplifiziert Autpertus den Vers des Magnificat Lk 1, 48 
und gibt Maria die Titel •Mutter", •Prophetin", •Evangelistin", wie ein, sonst 
Ildefons von Toledo zugeschriebener Text zeigt43. Darin spricht sich jedenfalls das 
Bewußtsein aus, daß Maria eine Zeugenschaft in der Kirche und vor der ganzen 
Menschheit zu erfüllen hatte. Mochte diese den überlieferten Worten nach auch als 
geringfügig erscheinen, so lebte doch in den Vätern die Überzeugung, daß diese 
Zeugenschaft in der Geschichte der Offenbarung den ersten Rang einnehmen 
müsse. Denn sie hat die Fülle des Geistes und die vollkommenste Kenntnis der Ge- 
heimnisse Gottes in Christus. Darum kann Ambrosius sagen, kaum eine Prophetin 
habe so viel geweissagt wie die Mutter des Herrn (s. oben Anm. 17). Das Wissen 
Mariens um die Heilsgeheimnisse Christi wird von einem Anonymus über das der 

39 Nach F. A. v. L e h n e r , Marienverehrung, 198. 
40 Für Autpertus sind die Echtheitsfragen besonders schwierig. Sie sollen hier keineswegs 

als entschieden betrachtet werden. 
41 Ps. A u g u s t i n u s , Sermo 208 in festo Assumpt. BMV. nr. 11, PL39,2133.ZurZuwei- 

sung an Autpertus vgl. PL 39, 2129 nota; DThC, Art. Fulbert de Chartres; P. Glorieux 
Pour revaloriser Migne 26. An obiger Stelle geht in nr. 8 und 10 eine rhetorische Paraphrase 
des Magnificat voraus, ohne daß dort ausdrücklich von einer Prophetengabe Mariens die 
Rede ist. 

42 Ambrosius Autpertus, Sermo de lectione evangelica, nr. 3, PL 89, 1293 D. 
Ein Teil derHomilie geht fast wortwörtlich auch unter dem Namen des Fulgentius von 
R u s p e , Inter sermones ineditos sermo II, nr. 3, PL 65, 839 BC (obige Stelle). 

48 Ambrosius Autpertus (Ps. Ildefons), Sermo 2 de Assumpt. BMV., PL 96, 
253B•D. Zur Autorschaft vgl. P. Glorieux, Pour revaloriser Migne 53. 



Maria Prophetin 113 

Apostel und der Evangelisten gestellt. Dieser Text geht f älschlich unter dem Namen 
des Mönches von Canterbury, E a d m e r , der um 1120 gelebt hat. Wir führen ihn 
an, um damit deutlich zu machen, wie die charismatische Zeugenschaft Mariens im- 
mer ausdrücklicher hervorgehoben wurde: 

•Niemand war verständiger als sie, um sowohl mit unbehinderter Geistesschärfe 
(expedita mentis acie) als auch mit wachem Wissen um seine (Christi) Gott- 
heit in Geburt, Leiden und Auferstehung des Herrn das Gut für die Gegenwart und 
die unvergleichliche Fruchtbarkeit für die Zukunft zu erkennen. Sie hatte ein treues und 
einzigartiges Gedächtnis; alles, was sie allein an Wissen um ihren Sohn hatte, und 
nach geheimem Ratschluß nur ihr allein bekannt war, häufte sie auf, um es dem Be- 
wußtsein der Menschen einzuprägen. Deshalb heißt es von ihr: Maria aber bewahrte 
alles... (Lk 2,19). Die ganze Welt verdankt also die volle Kenntnis ihrer Rettung ihr, 
die auch den Aposteln Wissen und vollständige Kenntnis nicht mißgönnte. Darum ... 
wird sie verdientermaßen Apostel der Apostel und Evangelistin der Evangelisten ge- 
nannt, sie, durch die selbst den Fürsten des Glaubens die Urlehre aufleuchtete (merito 
illa dicitur et apostolorum apostola, et evangelistarum evangelista, per quam principalis 
ipsis fidei principibus illuxit doctrina)"4". 

In dieser Auffassung vom übernatürlich erleuchteten Wissen Mariens ist der 
Blick freilich vor allem auf dessen Größe gerichtet. Gegenüber den kargen Äuße- 
rungen der Väter findet sich hier ein starker Zug ins Biographische. Dennoch 
ist der Kern altes Gut: das Wissen um Mariens Sendung in der Bezeugung des 
gottgewirkten Heils der Menschheit. Dabei ist uns schon die wache Sorge der Vä- 
ter zum Bewußtsein gekommen, keiner Frau eine amtsmäßige Sendung in der 
Kirche zuzubilligen. Didymus hat sie schon ausgesprochen45 und Thomas noch ist 
es darum zu tun, Charisma und Amt zu unterscheiden: 

•... es besteht kein Zweifel darüber, daß die selige Jungfrau in hervorragender 
Weise auch die Gabe der Weisheit erhalten hat, und die Gnade der Tugenden, und 
auch die Gnade der Prophetie, wie Christus sie hatte. Sie erhielt sie jedoch nicht, um 
diese und ähnliche Gaben auch gleich Christus gebrauchen zu können: sondern entspre- 
chend ihrer Stellung (conditioni). Sie verfügte über die Weisheit im Betrachten, nach 
dem Wort bei Lukas (2, 19): Maria aber bewahrte alle diese Worte und erwog sie in 
ihrem Herzen. Sie verfügte aber nicht über die Weisheit zum Lehren: deshalb weil es 
dem weiblichen Geschlechte nicht zukommt, nach dem Worte bei I Tim 2, 12: Der Frau 
erlaube ich nicht, zu lehren. • Der Gebrauch der Wunder kam ihr während ihrer Lebens- 
zeit nicht zu: weil damals die Lehre durch die Wunder Christi bestätigt werden mußte; 
darum kam es allein Christus und seinen Jüngern, den Trägern der Lehre Christi zu, 
Wunder zu wirken. . . Sie verfügte aber über die Prophetengabe: wie in dem Liede, das 
sie sang, offenbar wird, Hochpreise meine Seele den Herrn"46. 

Thomas ist es also ein Anliegen, einerseits die Gaben und Gnaden Mariens auch 
im Bereich der Charismata anzuerkennen, sie andererseits aber auch einzuordnen, 
ja sogar unterzuordnen und dies in Hinsicht auf Christus und die Apostel, als die 
amtlichen Träger der Lehrgewalt in der Kirche. Damit wird deutlich zwischen 

44 Ps. E a dmer , De quatuor virtutibus quae fuerunt in B. Maria..., c.III,PL159,582AB. 
Vgl. Glorieux, 1. c. 63. 

43 Didymus Alex., De trinitate, III, 41, PG 39, 987CD. Ähnlich Ambrosius, vgl. ob. 
Anm. 17. 

46 Thomas Aqu.,S. 1h. III q 27 a 5 ad 3. Vgl. dazu Br. D e c k e r , Die Entwicklung 
der Lehre von der prophetischen Offenbarung von Wilhelm von Auxerre bis zu Thomas von 
Aquin (Breslauer Studien z. histor. Theologie N. F. 7; Breslau, 1940). 



114 Aloys Grillmeier 

dem charismatischen und dem amtlichen •Prophetentum" unterschieden. Maria 
ist Prophetin nur im Reiche der Charismen; sie ist hier aber die bevorzugteste 
Zeugin des göttlichen Heilswirkens. 

2. Vertiefung des Marienbildes 

Wie die Wirkungen des Heiligen Geistes zum Bilde des Christen und der Kirche 
gehören, so durfte der Zug des Pneumatischen und Charismatischen auch an der 
Gestalt Mariens nicht fehlen. Der Titel •Prophetin" macht aufmerksam auf das 
Gesamt der Geistesgnade in Maria. Er kommt ihr ja nicht bloß deshalb zu, weil 
sich in ihrem Leben pneumatisch-ekstatische Rede findet, sondern weil der Geist 
in besonderer Weise auf sie herabgekommen ist. Die Väter verbinden also die ent- 
scheidende Herabkunft des Heiligen Geistes auf die Jungfrau von Nazareth mit 
den nachfolgenden charismatischen Äußerungen, wie wir es etwa bei Origenes ge- 
hört haben (s. oben Anm. 6). Dadurch wird sie zum neuen Weibe des Heiles und 
zum Anfang des Lebens (s. oben Anm. 7). Indem sich ihr der Geist •naht", wird 
sie zur Prophetin. Ihre geistgewirkte Mutterschaft und ihre charismatische Begna- 
dung gehören also innigst zusammen (vgl. Eusebius v. Cäsarea, Anm. 25). 

Für die frühkirchliche Zeit war es von einem besonderen Reiz •Jungfrauschaft" 
und •Prophetie" zusammen verwirklicht zu sehen. Origenes spricht von der •jung- 
fräulichen Prophetie" [jtapftsviwr) jrQocpT)TEia] (s. oben Anm. 8). Eusebius von Cä- 
sarea und Epiphanius können sich offensichtlich echte Prophetie nur an einer Jung- 
frau verwirklicht denken (s. oben Anm. 25 und 26). Die Auffassung der Väter von 
der Empfängnis Christi in Maria durch das •Ohr", d. h. durch das Wort des Glau- 
bens und die dadurch herabgerufene Kraft des Heiligen Geistes, welche Maria zur 
jungfräulichen Wohnung des göttlichen Logos machte, bedeutet jedenfalls ein völlig 
vergeistigtes Marienbild. Auch wenn nicht viele pneumatische Wirkungen an der 
Gestalt Mariens sichtbar werden, so wissen die Väter und mit ihnen Thomas das 
ganze Leben Mariens von der Fülle des Geistes inspiriert. Sie wird gerade als 
•jungfräuliche Prophetin" zum aszetisch-mystischen Ideal der christlichen Früh- 
zeit, wie besonders Origenes, Epiphanius, Hieronymus47 und Ambrosius zeigen 

können. 
3. Der Sitz im Leben 

Der Titel •Maria Prophetin" hat sich für die kirchliche Frühzeit nicht umsonst 
eingestellt. Er floß aus der Gesamtauffassung vom Bild des Christen und begna- 
deten Menschen und hat wieder auf dieses Bild zurückgewirkt. Bei Irenäus, in etwa 
auch schon bei Ignatius von Antiochien, und noch bei Origenes spüren wir das 
frühchristliche Geisterlebnis heraus aus den Worten, wie sie über Mariens Gaben 
und Stellung reden. Maria steht für sie, wie auch für die folgenden Väter, in einer 
Tradition der Geistmitteilung, ja sie ist gerade durch ihre einzigartige Gei- 
stesgnade zur neuen Eva geworden, zur Quelle des neuen Geistesmenschen, da 
sie uns im Geiste Christus vermittelt hat. Indem die kirchlichen Schriftsteller so 
häufig von Maria der Prophetin sprechen, bleibt viel von dem urkirchlichen Be- 

47 Euseb. Hieronymus, ep. XXII ad Eustochium, nr. 38, CSEL 54; 1, p. 202•205; 
PL 22, 422. 



Maria Prophetin 115 

wußtsein um die Gabe der Prophetie lebendig. Ja der Begriff der Prophetie erhält 
eine Vertiefung und weitere Verstärkung seiner schon überlieferten Elemente. Wir 
sehen z. B. im Bilde von •Maria der Prophetin" keine Spur einer heidnischen 
Mantik. Maria ist keine Pythia. Indem die Szene der Verkündigung (mit der Herab- 
kunft des Geistes zur Empfängnis Christi) und die Begebenheit im Hause des 
Zacharias zusammengeschaut werden, ergibt sich eine Verlagerung des Schwer- 
gewichtes der Prophetie weg vom Ekstatischen zum Innerlich-Gnadenhaften. Die 
äußere Manifestation des Prophezeiens zieht gar nicht in erster Linie den Blick 
der Väter auf sich. Auch das Element des •Vorausschauens" ist nicht ausschlag- 
gebend dafür, daß Maria den Titel der Prophetin erhält. Wohl wird es betont. Aber 
andere, tiefere Elemente kommen hinzu. Damit bereichert sich in etwa sogar die 
Lehre der Väter von der Prophetie, der man mit einem gewissen Recht vorwer- 
fen konnte, daß sie zu sehr die Idee des Vorauswissens und Voraussagens in den 
Vordergrund stelle. Jedenfalls finden wir im Bilde von Maria der Prophetin den 
echten Zug des Propheten als des Künders der göttlichen Offenbarung, des Zeugen 
und Herolds des übernatürlichen Heils48. Indem so die Gesamtbezüge der prophe- 
tischen Gabe Mariens hergestellt wurden, haben die Väter an einem lebendigen 
Bilde die Gestalt des geistbegnadeten Christen sichtbar gemacht und in lebendiger 
Erinnerung behalten. 

Wir haben versucht, die Väterüberlieferung über Maria als Gestalt der christ- 
lichen Prophetie und Geistbegabung zu erfassen. Wir können nicht den Anspruch 
auf Vollständigkeit dieses Bildes erheben. Noch manches Zeugnis mag zu erheben 
sein. Wir haben nur in einigen Andeutungen die Beziehung dieses Titels zur Ge- 
schichte des Geisterlebnisses in der Christenheit hergestellt. Noch müßte er hin- 
eingestellt werden in die Auseinandersetzung der Väter mit der montanistischen 
Bewegung und anderen Erscheinungen des Spiritualismus. Doch ist hier leicht die 
Gefahr, daß eine Idee überbewertet und überzogen werden kann. Darum haben 
wir in erster Linie die Zeugnisse der Väter für sich selber sprechen lassen, um 
sie in ihrem unmittelbaren theologischen Gehalt auszuwerten. Auch die christliche 
Mystik der Spätzeit erhebt Anspruch darauf, Maria als erste in ihren Reihen zu 
sehen49. Wenn Maria in der Geschichte der Mystik ein Platz gebührt, dann hat ihre 
Gestalt darin immerhin die eine Bedeutung, daß an ihr alles vom Peripheren zum 
Wesentlichen und Innerlichen zieht. Denn alle Geistäußerungen in ihr beruhen 
nach der Idee der Väter auf der einen Grundtatsache: auf der heilsökonomisch 
so zentralen und entscheidenden Überschattung durch den Heiligen Geist im Ge- 
heimnis der Menschwerdung. Ihr Wissen und ihr Erfahren um die Inkarnation ist 
Mariens eigentliche Geisteserfahrüng. Ihr Inhalt ist der ewige Logos im Fleische. 

48 Siehe E. Fascher, IIPO$HTH2. Eine sprach- und religionsgeschichtliche Untersu- 
chung (Gießen, 1927), 210•224; H. Bacht, in Biblica 32 (1951) 237•262 (s. oben Anm. 
36); ders., Die prophetische Inspiration in der kirchlichen Reflexion der vormontanistischen 
Zeit, in Scholastik 19(1944), 1•18; ders., Religionsgeschichtliches zum Inspirationsproblem. 
Die Pythischen Dialoge Plutarchs von Chäronea, in Scholastik 17 (1942), 50•69. 

48 A. P u m m e r e r, S. J. Maria in der Mystik, in •Geist und Leben" 20 (1947), 53•71. 

Die vorliegende Untersuchung wurde erstmals veröffentlicht  in Memorial G. Bardy, 
Revue des Etudes Augustiniennes, II (1956) 295•312. 




