
Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 

Von Günter S o b a 11 a S. J., Jakobsberg bei Bingen 

Kann man in den Konstitutionen eines Ordens, der sich so sehr wie die Gesell- 
schaft Jesu der Aktion, dem Apostolat verpflichtet hat, etwas Besonderes über das 
Gebet finden? Wir sagen ausdrücklich: etwas Besonderes! Denn es ist klar, daß man 
in dem Werk eines Heiligen der Kirche nicht zu befürchten braucht, es leiste einem 
Übermaß von Aktion Vorschub. Der Ruf nach vermehrter Kontemplation, wie er 
in unserer betriebsamen und gehetzten Zeit mit Recht immer wieder erhoben wird, 
ist im Gesetzeswerk des apostolischen Ordens der Neuzeit • nicht immer so in der 
Praxis des Lebens! • fehl am Platz. Eine echte Frage aber ist, ob hier der Gebets- 
überlieferung der Kirche eine neue Note hinzugefügt worden ist, ein neuer Typ des 
Gebets geprägt wurde, ob Ignatius vielleicht so etwas wie ein apostolisches Gebet 
geschaffen hat. Ein nur oberflächlicher Blick in die Konstitutionen des Heiligen • 
nur um diese geht es uns hier1 • gibt darüber keine Klarheit. Denn man findet in 
ihnen keinen bestimmten Abschnitt ausschließlich über das Gebet; alle zehn Teile 
enthalten vielmehr Anweisungen, Lehren und Klarstellungen darüber. Bevor wir 
darum auf jene Frage eine Antwort geben können, gilt es die zunächst verwirrende 
Fülle von Aussagen zu sammeln, zu sichten und zu interpretieren. Aber es sei jetzt 
schon vorweggenommen: bei Ignatius stehen Aktion und Kontemplation, Apostolat 
und Gebet nicht einfach nebeneinander, ohne inneren Zusammenhang, und dieser 
Zusammenhang beschränkt sich nicht darauf, daß die Kontemplation ein Gegen- 
gewicht gegen ein Zuviel an Aktion bildete. Beide sind von innen her aufeinander 
bezogen: Gebet auf Apostolat und umgekehrt Apostolat auf Gebet, so daß man 
ebenso von einem apostolischen Gebet wie von einem betenden Apostolat sprechen 
kann, von einem Apostolat, das selbst zum Gebet werden soll, zu einem Gespräch 
mit Gott, einer Hingabe des liebenden Herzens an Ihn. 

Diese vorweggenommene Antwort • die das Ergebnis einer eingehenden Be- 
schäftigung mit den Konstitutionen ist • bestimmt auch den Gang der folgenden 
Untersuchung. Wir haben darin nicht zuerst das gesamte Material ausgebreitet und 
es dann zu sichten und zu erhellen gesucht. Wir haben dieses Material vielmehr 
• um den Leser mit philologischer Kleinarbeit zu verschonen • von vornherein 
um einige Grundbegriffe gruppiert, die uns für den Sinn des Gebetes nach den 
Konstitutionen entscheidend zu sein schienen. 

I. Andacht (Devotio) 

Gleich der erste dieser Grundbegriffe wird für die meisten, die sich nie mit den 
Satzungen der Gesellschaft Jesu beschäftigt haben, eine Überraschung bedeuten; 

1 Das Exerzitienbuch, die Briefe des Heiligen und andere von seinen Schriften wurden 
nur zu gelegentlicher Verdeutlichung herbeigezogen. • Die ausgezeichnete Studie von 
J.Stierli: Das Ignatianische Gebet (in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und 
sein Vermächtnis. Würzburg 1956. S. 151•182) behandelt das Thema mehr von der per- 
sönlichen religiösen Erfahrung und geistlichen Praxis des Heiligen aus. 



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 117 

denn er scheint in eine ganz andere Richtung zu weisen als in die eines apostolischen 
Gebetes. Es ist der Begriff der ,Andacht'. Auffällig oft ist von ihr die Rede2. Schon 
der um die Aufnahme Bittende soll gefragt werden, •mit welcher Andacht oder wel- 
chem geistlichen Gespür er (bisher) zu beten pflegte"3. Was wird darunter verstan- 
den? Zunächst einmal das subjektive Gebetserlebnis, wenn auch der Begriff später 
in eine andere Bedeutung übergeht, über die noch zu reden sein wird. Andacht heißt 
für Ignatius, mit solch innerer Beteiligung an etwas denken, daß es der Seele voll- 
auf Genüge tut, heißt das Herz vor Gott ausschütten, sich in Gott hinein ausbeten, 
heißt Vertrautheit (familiaritas) mit Gott im unmittelbaren Gegenüber von Person 
zu Person. Andacht meint bei ihm nicht zuletzt auch die Erfahrung des .Trostes', wie 
er im Exerzitienbuch beschrieben wird: •Trost nenne ich jeden Zuwachs an Glaube, 
Hoffnung und Liebe und jede innere Freude, die den Menschen zu den himmlischen 
Dingen und zum Wirken an seinem eigenen Seelenheil hinruft und hinzieht, indem 
sie der Seele Ruhe und Frieden in ihrem Schöpfer und Herrn spendet"4. Der Heilige 
erwartet von denen, die ihm auf seinem Wege folgen, daß die Andacht ihre Seele 
immer mehr erfülle und durchdringe. Sie sollen im Raum des Gebetes so zu Hause 
sein, daß sie ein Gespür, ein lebendiges Empfinden für geistliche Dinge bekommen. 
Es gehört nach den Konstitutionen daher zu den Hauptaufgaben der Novizen, .An- 
dacht zu finden'. Sie sollen sich nicht in erster Linie um Gelehrsamkeit bemühen. 
•Ihr Eifer soll (vielmehr) von der Art sein, daß er ihnen zum Fortschritt in den Tu- 
genden und in der Andacht verhilft"5. Das ist aber nicht nur eine Anweisung für 
fromme Novizen; Ignatius liebt nicht den erbaulichen Stil frommer Bücher, wie sie 
die Geschichte der Frömmigkeit zur Genüge kennt. Gerade während der langen Aus- 
bildungszeit der Studierenden •wird man Sorge tragen müssen um eine echte Fröm- 
migkeit" (habenda erit ratio verae devotionis)6. Und wer endgültig in die Gesell- 
schaft aufgenommen werden will, muß neben beruflicher Tüchtigkeit vor allem in 
der •Vertrautheit mit Gott" gewachsen sein. So sagt Ignatius z. B. von den •Pro- 
fessen der drei Gelübde"7, sie müßten •Menschen mit sehr viel Andacht" (homines 
valde devoti)8 sein. Der literarisch etwas unbeholfene Ausdruck stellt gut das An- 
liegen heraus: je länger einer im Orden lebt, um so größer muß auch sein Gebets- 
geist sein. Am höchsten stellt Ignatius seine Forderungen beim General des Ordens, 
der wie in allem, so auch in der Frömmigkeit Vorbild und Beispiel sein soll9. Ganz 
allgemein aber gilt die Regel: •Alle sollen sich intensiv bemühen, Andacht zu fin- 
den" (devotioni quaerendae insistant)10. 

2 z. B. P III, c 1, n 5.20; P IV, c 4, n 3 B. 4. 4 C; P IV, c 8, n 2; P IV, c 16, n 4 C. 
3 Ex gen III 10. 
4 Ex spir n316 (dritte Regel zur Unterscheidung der Geister für die erste Woche). Andere 

Ausdrücke für diesen .Trost' sind: ,Geistliche Heimsuchung, geistliche Gaben und Gnaden' 
(P III, cl, nl0.22). 

5 P III, cl,n27. 
6 P IV, c4, n3B, vgl. auch P I, c2, n2: Wer als Laienbruder zugelassen werden will, 

muß •zur Andacht geneigt sein" (eos ad devotionem propensos... esse oportet). 
7 In der Gesellschaft Jesu gibt es Professen mit vier und solche mit drei Gelübden, außer- 

dem Ordensmitglieder (Priester und alle Laienbrüder) mit einfachen Gelübden. 
8 P V, c2, n3G. 
9 P IX, c 2, n 1: •Es ist zu wünschen, daß er (der General) soviel wie möglich mit Gott 

verbunden und vertraut sei" (quam maxime coniunctus et familiaris cum Deo). 
10 P III, c 1, n 20; ähnlich P X, n 2. 



118 Günter Soballa 

Schon aus diesem kurzen Überblick ist ersichtlich, welche Bedeutung Ignatius der 
Pflege des persönlichen Betens für das Apostolat beimißt. Gerade das zuletzt ge- 
nannte Wort •insistant" • sie mögen beharrlich darauf bestehen • drückt die In- 
tensität der Bemühung darum aus. Hier waltet die Dynamik des ständigen •Fort- 
schreitens in der Gnade des Hl. Geistes"11. Um immer größere Gebetsgnaden zu er- 
langen, soll man großherzig gegenüber Gott sein, der in seinen Gnadenerweisen mit 
gleicher Freigebigkeit antworten werde12. So sehr aber dieses ständige Voranschrei- 
ten den Idealismus des einzelnen fordert, so wenig wird der geistliche Weg einer 
genialen Planlosigkeit überlassen. Ignatius gibt für die Anfänger genaue methodi- 
sche Anweisungen. Seine großen •Exerzitien" sind für den Novizen die Prüfung. 
Sie haben aber hier nicht den Sinn einer Berufswahl (die alten Direktorien betonen 
ausdrücklich, die Stücke über die •Wahl" sollten Ordensmitgliedern nicht gegeben 
werden13), sondern der Einübung in die Vertrautheit mit Gott und in die Nachfolge 
des Herrn und ganz allgemein in das geistliche Leben. Es wird darum vor allem 
großer Wert auf die Beherrschung der Technik der geistlichen Übungen gelegt14. Es 
genügt nicht, die Methoden zu kennen, man muß sie sich durch viel Übung zu eigen 

machen. 

Anderseits ist diese Methodik völlig beweglich, nicht ein starres System. Es gibt 
zwar selbst unter Katholiken eine Fülle von Vorurteilen gegen den •ignatianischen 
Formalismus", der aus dem geistlichen Leben ein Kasernenhof-Reglement mache, 
gegen den •Aszetismus", der den freien Verkehr mit Gott hindere. Solche Urteile 
können nur aus Unkenntnis entstehen. Ignatius hat nie jemand seelisch vergewal- 
tigt. Er zeigt immer wieder, daß er der individuellen Eigenart und dem Maß der 
Gnade voll Rechnung trägt15. Wenn er sagt, der einzelne solle die Methode an- 
wenden, die ihn im geistlichen Leben fördere18, so heißt das doch, daß die Gebets- 
weisen nur helfen sollen, die Seele für das Wirken der göttlichen Gnade zu •dispo- 
nieren"17. Er selbst war ein reichbegnadeter Mystiker, und er hat für seine Söhne 
immer gewünscht, sie möchten zu höheren Gebetsstufen emporsteigen18. Die Methode 

11 P IV, c4, n3B. 
12 P III, cl, n22. 
13 Monlgn II, 862/63. 
14 So Ex gen. IV, 10: •Sich üben in mündlichem und innerlichem Gebet." ebenso: P III, 

c 1, n 20: •... erlernen, was zuträglich ist". P III, c 1, n 20R: •... die Methode, um Fort- 
schritte zu machen". Dasselbe wird für die Studierenden gefordert: P IV, c 4, n 3 B. Ebenso 
für die Brüder: P IV, c 4, n 4, besonders, was den Rosenkranz angeht: ebd. n4C. Auch 
die richtige Vorbereitung auf das Messelesen: P IV, c 8, n2 (•...Verständnis und innere 
Andacht.") 

15 Verschiedene Formulierungen sind sehr häufig: z.B. P IV, c4, n4: •Ein jeder ent- 
sprechend seiner Andacht", oder •je nach der Andacht des einzelnen". Auf das jeweilige 
Maß der verliehenen Gnade und die unterschiedlichen natürlichen Fähigkeiten beziehen sich 
Formulierungen wie •je nach dem Vermögen eines jeden", oder •wie sie im Herrn belehrt 
sind" (Ex. gen. IV 10). Ähnlich P III, c 1, n 20R: •... was dem entspricht, das sie zu fassen 
vermögen". Und ausdrücklich heißt es in P III, c I, n 10: •. . . entsprechend dem Maß der 
Gnade". 

16 p IV, c4, n3B: Für die Fratres, die sich im Studium befinden, wird praktisch jede 
Methode erlaubt, •besonders da einige zwar nicht mit der einen, doch mehr mit einer an- 
deren geistliche Fortschritte machen ..., allerdings mit Erlaubnis oder Anordnung der Obe- 
ren". 

17 Ex spir nr. 1. 
18 P III, cl, n22. 



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 119 

ist für den Menschen da, nicht etwa der Mensch für die Methode. Nirgendwo wird 
ein einförmiger Drill auf eine bestimmte sogenannte •ignatianische" Methode ge- 
lehrt. Gewisse •technische" Anweisungen für das Gebet sind zwar notwendig (und 
das gilt heute in einer Zeit steigender Konzentrationsunfähigkeit in besonderer 
Weise!), aber wer sie einmal beherrscht, kann souverän damit umgehen. Entschei- 
dend ist das Ziel, die wahre Andacht, die Methoden sind auswechselbar. Von denen, 
die sich der Gesellschaft Jesu endgültig durch feierliche Gelübde anschließen dürfen, 
wird erwartet, daß sie genügend Gebetserfahrung haben. Darum •soll ihnen in dem, 
was Gebet und Betrachtung angeht, keine andere Regel vorgeschrieben werden als 
die, die einem jeden die zu kluger Unterscheidung fähige Liebe (discreta Caritas) 
diktiert"19. Also das Gegenteil eines starren Schemas! Diese Freiheit setzt aber 
voraus, daß jeder von sich aus Freude, Initiative und Sicherheit im geistlichen Le- 
ben hat. Ignatius sagt: •Es wird als sicher angenommen, daß es sich um wahrhaft 
geistliche Menschen handelt" (viros spirituales)20. 

Mit dieser Begründung ist schon angedeutet, in welchem Umfang die echte An- 
dacht das Leben durchdringen soll. Sie muß gleichsam das Element sein, innerhalb 
dessen sich das ganze Leben begibt. Was Ignatius von sich sagte: •Wo und wie ich 
will, empfange ich Andacht"21, das wollte er, analog wenigstens, in jedem seiner 
Söhne verwirklicht sehen. So mahnt er: •Halte dich immerdar behend in den äuße- 
ren und inneren Übungen des geistlichen Lebens"22. Eine schlaffe Müßigkeit des 
Geistes duldet er nicht23. An zwei Stellen der Konstitutionen wird •beständiges Ge- 
bet" verlangt, wenn man diesen Ausdruck richtig versteht. Denn es handelt sich 
nicht um eine Häufung von Gebetsübungen; man soll vielmehr •Gott in allem zu 
finden suchen" (in omnibus quaerant Deum)24. Das ganze Leben soll ein Leben im 
Hl. Geiste sein. Das besagt auch die andere Stelle, die sich auf den Ordensgeneral 
bezieht: •Er soll mit Gott vertraut sein im Gebet und in all seinen Handlungen" 
(familiaris cum Deo tarn in oratione quam in omnibus suis actionibus)25. Diese Ver- 
bundenheit des einzelnen mit Gott soll auch die Gemeinschaft als solche bestimmen. 
So sollen z. B. die Ordensmitglieder •durch den gegenseitigen Anblick in der An- 
dacht wachsen"28. Ihr gesamter Lebensraum soll von der Grundstimmung des per- 
sönlichen Einsseins mit Gott durchdrungen sein. Es ist keine fromme Floskel, wenn 
sich fast auf jeder Seite der Konstitutionen der Ausdruck •im Herrn" (in Domino) 
findet: in Ihm soll alles geschehen, in Ihm alles überlegt werden. Das gleiche meint 
die Formel •im Angesichte unseres Schöpfers und Herrn" (in conspectu Creatoris 
nostri ac Domini). Der Sinn des Betens in der Gesellschaft Jesu ist also, immer, in 
allen Dingen und Ereignissen, im Tun und Erleiden mit Gott verbunden zu sein. 

19 P VI, c3, n 1. Primär geht diese Stelle zwar auf die Gebetszeit; sie kann aber wegen 
ihrer Allgemeinheit auch für unsere Frage herangezogen werden. 

20 ebd. 
21 Monlgn IV 1, 471. 
22 Monlgn 112, 679: Documenta selecta. 
23 ebd. 
24 P III, cl, n26. 
25 PIX, c2, nl. 
28 P III, c 1, n4, übernommen in die 29. Regel des •Summariums" (Kurze Zusammen- 

fassung der religiösen Grundregeln der Ordenssatzungen, der ,Regel' der alten Orden ent- 
sprechend.) 



120 Günter Soballa 

Der Weg dahin wie auch die Art und Weise solcher Gottverbundenheit wird je 
nach den natürlichen Anlagen und den übernatürlichen Gnaden des einzelnen ver- 
schieden sein27. Deshalb ist es auch müßig, darüber zu streiten, ob die von Ignatius 
geforderte Gebetshaltung aszetisch oder mystisch zu verstehen sei. Sie kann sich 
ebenso in einfachen Anmutungen, wie in höchster mystischer Gottvereinigung kund- 
tun. .Andacht' kann auf den verschiedensten Stufen der Gottverbundenheit gefunden 
werden. 

II. •Kluge Unterscheidung" (Discretio) 

Verstünde man unter Gebet nur die .Andacht' (devotio), d. h. die im Glauben, in 
der Hoffnung und in der Liebe, in den Gaben des Hl. Geistes und den damit ver- 
bundenen Seligkeiten (beatitudines) erfahrene Gottverbundenheit, dann wäre es in 
dieser Form jedem beschaulichen Orden ebenso zu eigen, ja noch viel mehr, weil 
ihm auf Grund seiner Lebensordnung unmittelbarere Möglichkeiten für die dazu 
notwendige Sammlung und Einsamkeit zur Verfügung stehen. Dazu käme noch etwas 
anderes und sehr Entscheidendes: In den eigentlichen Mönchsorden bildet die Mitte 
und den Kern allen Betens das Opus Dei, der Kult, die Liturgie, dieser königliche 
Hofdienst im Namen der Kirche. Subjektive .Andacht' und objektiver Dienst er- 
gänzen sich in ihnen gegenseitig, durchdringen sich und schenken der Gemeinschaft 
wie dem einzelnen jenen Frieden, der ein Kennzeichen der Ordnung und Harmonie 
ist. Ist nicht dort, wo die Liturgie als formbildendes Element der Frömmigkeit einer 
Gemeinschaft (nicht des Einzelnen!) fortfällt, die Gefahr, daß der fromme Mensch 
in der .Andacht' sich selbst, das religiöse Erlebnis sucht? Und ist dann nicht die wei- 
tere Gefahr, daß die apostolische Arbeit unberührt davon bleibt oder aber der An- 
dacht' untergeordnet wird, indem man sich nur solche Arbeiten heraussucht, die die 
.Andacht' fördern? Da ist es nun interessant zu sehen, wie in den Konstitutionen des 
hl. Ignatius fast umgekehrt die ,Andacht', die persönliche Gotteserfahrung, dem 
Apostolat untergeordnet wird, und zwar dadurch, daß sie • ohne daß damit wieder 
alles über das Gebet gesagt wäre • der Erkenntnis des Willens Gottes im Einzel- 
fall dient. Das .Verkosten' der göttlichen Dinge, wie es die .Geistlichen Übungen' 
so sehr betonen, ist für Ignatius nicht Selbstzweck, sondern ein Gerufenwerden vor 
das Angesicht der göttlichen Majestät zu neuem Dienst und zu neuer Sendung. Schon 
in dem lateinischen Wort für ,Andacht' • devotio • liegt ein doppelter Sinn: es 
steht für die persönliche Andacht, den /Trost', und für die objektive Hingabe an 
den Dienst Gottes. Eben diesen Doppelsinn hat Ignatius im Auge, wenn er diejeni- 
gen, die noch nicht ihre letzten Gelübde abgelegt haben, zur •Vermehrung der de- 
votio" zweimal jährlich ihre Gelübde erneuern läßt28. Persönliche Andacht und ob- 
jektive Hingabe an den Dienst Gottes gehören für ihn zusammen. 

27 Vgl. oben Anm. 15: •... quae ipsorum captui conveniant • je nach dem Fassungsver- 
mögen des einzelnen" • •nach dem Maße der verliehenen Gnade" • und ähnliche Stellen. 

28 P IV, c4, n5 •... ad devotionis augmentum." Ebenso werden die ewigen Gelübde der 
.formierten Koadjutoren' (•Helfer" • Mitarbeiter ohne Teilnahme an der Leitungsgewalt) 
begründet: •...se obligant in perpetuum suae devotionis et stabilitatis gratia" • der 
devotio und Beständigkeit halber. (P V, c 4B), ähnlich P III, c 1, n 22: man soll mit devotio 
die Ämter übernehmen, in denen Demut und Liebe mehr geübt wird • •. .. devote ea 
munera subeunda ...". 



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 121 

Darum sind wieder die großen Exerzitien die grundlegende Prüfung in der Aus- 
bildung des jungen Ordensmannes, wie sie von den Konstitutionen vorgeschrieben 
wird. Ihr Ziel ist es ja, •den göttlichen Willen zu suchen und zu finden in der kon- 
kreten Einrichtung des Lebens" (in dispositione vitae)29. Der Mensch soll zur Ganz- 
hingabe an den Dienst Gottes geführt werden. Mit der einmaligen Berufswahl ist 
das Ziel aber noch nicht erreicht; es muß täglich neu realisiert werden in einem Le- 
ben aus dem Geiste des Berufes. In den Exerzitien soll grundlegend gelernt werden, 
den Willen Gottes bei verschiedenen Möglichkeiten der Entscheidung herauszufin- 
den. Die gleiche Methode gilt analog auch für die Alltagsentscheidungen: man er- 
kennt den Willen Gottes vermittels des göttlichen Trostes, der intensivsten Form 
der devotio, wie ausdrücklich aus den Anweisungen für die •Wahl" in den Exer- 
zitien hervorgeht. Wenn auch diese Wahlmethode, wie K. Rahner aufgezeigt hat30, 
bis heute theologisch noch nicht adäquat darstellbar ist, so wurde und wird sie den- 
noch in der Praxis seit Ignatius mit Erfolg gefordert und geübt. Die alten Direk- 
torien zu den Exerzitien, besonders das von P. Polanco, sagen ausdrücklich, daß die 
Gebetserfahrungen des Trostes oder der Trostlosigkeit als Antwort Gottes auf ein 
bestimmtes Anerbieten des Menschen betrachtet werden dürfen31. 

Von dieser Lehre der Exerzitien her gewinnen die knappen Formulierungen der 
Konstitutionen eine neue Fülle. Von daher erst versteht man, was Ignatius eigentlich 
meint, wenn er in der ersten Regel des ,Summariums' sagt, bei unserem Wirken im 
Dienste Gottes sei entscheidend das •innere Gesetz der Liebe, das der Hl. Geist den 
Herzen einzuprägen pflegt"32. Daß man aus den Gebetserfahrungen den Willen 
Gottes für eine konkrete Situation erkennt, soll also nicht eine gerade noch bekannte 
Möglichkeit, sondern das Normale sein, das jeder täglich praktiziert. Die ersten Ge- 
fährten des hl. Ignatius hatten die lebendige Überzeugung, daß Gott sie auf diese 
Weise leite. Daher die häufige Redensart, wenn einem etwas befohlen wird, er solle 
tun, •was ihm im Herrn gut scheine" oder •was er als besser verspüre"33. Dem Or- 
densgeneral wird gesagt, er solle Männer zu seinen Ratgebern wählen, die •im Herrn 
ein gutes Gespür" haben34. Eine ähnliche Formel, die darauf hinweist, daß eine Ent- 
scheidung auf Grund des •Trostes" getroffen werden soll, lautet: •Wenn Gottes 
Gnade dazu treibt"35. Interessant ist die Feststellung, daß statt des ständigen •im 
Herrn" (in Domino) der lateinischen Fassung der Konstitutionen im spanischen Ur- 
text an zwei Stellen steht: •Wie der Herr es ihm eingeben wird"36. 

29 Ex spir n 1 (annotatio 1). 
30 K. R a h n e r : Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. Über einige theo- 

logische Probleme in den Wahlregeln der Exerzitien des hl. Ignatius. In: Ignatius von 
Loyola • Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis. Würzburg 1956, S. 343•405. 

81 Monlgn II, 818/19 •Während man vor dem Angesichte Gottes die eine Möglichkeit 
überlegt, soll man beachten, ob man in der Seele diesbezüglich eine Regung des Trostes oder 
der Trostlosigkeit verspüre • an sentiat aliquos motus consolationis vel desolationis ..." 

32 Entnommen dem Prooemium Const, n 1. 
83 •Quod ei in Domino visum fuerit", •quod melius senserit". 
34 P IX, c 3, n 16: •Generaiis poterit... rogare sententias aliorum, quos iudicaverit in 

Domino bene sensuros." 
35 •Eius favore aspirante"; vgl. auch Steger, •Der Primat der göttlichen Gnadenfüh- 

rung"; in: •Geist und Leben" 21 (1948), 94 ff. 
36 P III, cl, n7 und P VI, c 3, nlA spanisch: •Como Dios nuestro Senor le diero a 

entender". 



122 Günter Soballa 

Die Gesellschaft Jesu hat diese Leitung- durch Gott gleichsam als ihre spezifische 
Gnade betrachtet, die ihr mit der Bestätigung durch den Stellvertreter Christi ge- 
schenkt worden sei. Nur auf Grund dieser göttlichen Gnadenführung kann sie es 
überhaupt wagen, ganz in der Welt zu sein, ohne von der Welt zu sein. Gottes Wil- 
len in der konkreten Situation erkennen • das meint Ignatius mit dem Wort •Dis- 
kretion": kluge Unterscheidung im Hl. Geiste. Man kann diesen zweiten Sinn des 
Gebetes in der Gesellschaft Jesu für ihre apostolische Aufgabe gar nicht überschät- 
zen. Denn es geht ja bei einem Ordensmann • sofern er sein Ideal ernst nimmt • 
meist nicht um die Frage: Sünde oder Gutes? Man will immer das Gute. Aber inner- 
halb des Guten gibt es mehrere Möglichkeiten. Eine davon ist in der konkreten Si- 
tuation das Bessere, das, was mehr zur Ehre Gottes beiträgt. Und gerade dieses 
,mehr' sucht Ignatius, da sein adliges Herz kein Maß duldet. Darum wird ihm alles 
Bemühen um den Trost und die Erhebung des Geistes zu Gott zu einem Mittel, um 
zu erkennen, was Gott gerade jetzt von ihm will. Genau dieses und nichts anderes! 
Das soll auch die Richtschnur für die Seinen sein, nicht nur im Großen, sondern auch 
im Alltag. Es geht oft um kleine Dinge, die man schnell entscheiden muß. Da wird 
das Wort verständlich, das oben angeführt wurde: Gespür (Sensus). Man muß ler- 
nen, den Willen Gottes mit einem übernatürlichen Gespür, fast möchte man sagen 
mit instinkthafter Sicherheit, herauszufinden, da die Entscheidung in den Kleinig- 
keiten des Alltags nicht in Prinzipien auflösbar ist. 

In der schwierigen Frage nach einer genauen psychologischen Charakterisierung 
des Trostes, mit dessen Hilfe man den konkreten Willen Gottes erkennen soll, weist 
K. Rahner in der oben genannten Arbeit darauf hin, daß es sich hierbei nicht um 
Privatoffenbarungen handle, noch überhaupt um Erlebnisse notwendig mystischer 
Natur. Wenn dem Menschen aber kein konkreter Inhalt gnadenhaft bewußt wird, 
woran soll er dann den Willen Gottes in seiner Situation erkennen? • Rahner un- 
terscheidet zwischen einer •Urtröstung", die •consolacion sin causa", also ohne ge- 
schaffenen Gegenstand sei, und einem Getröstetsein angesichts eines bestimmten 
Gegenstandes kategorialer Art. Der erstere, rein göttliche Trost, sei seiner inneren 
Struktur nach mit keinem anderen seelischen Erlebnis zu verwechseln, weil der 
Mensch hier die freie Transzendenz des Geistes im ganzen erfahre. Es sei •die 
gegenstandslose Helle des jedes Angebbare übersteigenden Sichgenommenseins in 
die Liebe Gottes hinein, das Gezogensein der ganzen Person mit dem Grund ihres 
Daseins ... in die Unendlichkeit Gottes als Gottes selbst"383. 

Die Beschreibungen des hl. Ignatius sind notwendig ungenügend: tiefe, innere, 
geistliche Freude, Ruhe und Frieden des Herzens, Hoffnung in Gott, gläubiges Ver- 
trauen, das sich immer mehr nach oben wendet, Erhebung des Geistes zu Gott und 
Tränen, die von Ihm kommen • das alles kann mißverständlich sein. Aber das 
reine Offensein auf Gott hin kann, wenn es erfahren wird, nicht trügen. Es führt 
in eine viel tiefere Schicht der eigenen Seele, als es bei gewöhnlichen seelischen Er- 
lebnissen der Fall ist. Dazu kommt eine Vereinfachung der Seelenkräfte und eine 
völligere Ausrichtung auf Gott. Dieser gesteigerten Intentionalität und Innerlichkeit, 
die den wahren Trost kennzeichnen, begegnet man auch öfter in den Briefen Franz 

S6* K. Ra h n e r , a.a.O., S. 403. 



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 123 

Xavers, wenn er z. B. schreibt, er fühle sich •im Innersten seiner Seele" zu einer be- 
stimmten Aufgabe gedrängt. Rahner nimmt die •Urtröstung" als Kriterium für die 
Gottgewolltheit derartiger Entscheidungen. Man hält gleichsam den jeweiligen 
Wahlgegenstand in das Licht des göttlichen Trostes und muß dann spüren, wie er 
dazu •paßt". In den Konstitutionen kehrt fast auf jeder Seite dieser Terminus 
•passen", zuträglich sein (convenire) wieder, z. T. mit dem Zusatz •im Herrn". Es 
drängt sich einem der Vergleich mit dem Ausprobieren eines Schlüssels in der Dun- 
kelheit auf. Es gibt keine immer gültigen Normen für das unsystematisierbar Ein- 
zelne der Situation und des Augenblicks, man muß sehen, was •paßt". So soll man 
nach Ignatius in der Dunkelheit des Glaubens nach der rechten Entscheidung suchen, 
die dem Willen Gottes hier und jetzt entspricht. Bei schwerwiegenden Fragen wird 
man natürlich nicht mit einer einmaligen Gebetserfahrung zufrieden sein, da der 
Mensch sich täuschen kann. Denn eine Konfrontierung von Urtröstung und kon- 
kretem Wahlgegenstand ist nur im Abklingen der ersteren möglich, da vorher die 
Seele ganz von der reinen Offenheit auf Gott hin ausgefüllt ist, die kein einzelnes 
gegenständliches Objekt kennt. Erst in der unmittelbar folgenden Zeit kann also 
erfahren werden, wieweit die eine oder andere Möglichkeit mit der Urtröstung voll 
zusammenklingt. Weil hier auch das vorübergehende Eindringen einer Verwirrung 
möglich ist, kann eine Sicherheit nur durch mehrmalige, häufige Konfrontierung er- 
reicht werden. Es gehört zur Echtheit des geistlichen Trostes, daß die inneren Er- 
fahrungen eine Zeitlang im gleichen Sinne anhalten. 

III. •Werkzeug Gottes" (Instrumentum) 

Gebet ist für den Verfasser der Konstitutionen Begegnung mit Gott, dann ein 
Mittel im Dienst der konkreten Berufsentscheidungen. Doch das ist noch nicht alles. 
Den vollen Begriff des Gebetes finden wir im zehnten Teil der Konstitutionen, wo 
der Heilige alle Mittel im Dienste Gottes wägt und feststellt: •... jene Mittel ver- 
leihen größere Wirksamkeit, die das Werkzeug mit Gott verbinden"37 • im Gegen- 
satz zu allen rein menschlichen Anstrengungen und Möglichkeiten. Ignatius hat sich 
und seine Gesellschaft immer als Werkzeug Gottes gesehen, und es war seine 
große Leidenschaft, die Mittel herauszufinden, die •dazu disponieren, daß (die- 
ses Werkzeug) von der Hand Gottes in der rechten Weise geführt werden 
kann"38. Das ist für ihn der entscheidende und mächtigste Antrieb, sich um •die Ver- 
trautheit mit Gott in den frommen Übungen des geistlichen Lebens"39 zu mühen. 
So verstehen wir die Bedeutung des Gebetslebens für die Planung und Durchfüh- 
rung aller Arbeiten. Der Mensch muß Gott so nahe sein, daß er nichts mehr kennt 
und erstrebt als den Willen Gottes. Erst von dieser Grundidee des Menschen als 
eines Werkzeugs der •göttlichen Majestät" ergibt sich der tiefste Sinn des Gebetes, 
wie wir ihn in den Konstitutionen finden. 

Diesem Sinn fügen sich auch die •devotio" und die •discretio" als Teilmomente 
ignatianischen Betens ein. E. Przywara hat treffend, wenn auch sprachlich etwas ge- 

37 P X, n2: •...media ilia, quae instrumentum cum Deo coniungunt ac disponunt, ut a 
Divina manu recte gubernetur, efficaciora ..." 

38 PX,n2, vgl. Anm. 37. 
39 Ebd.: •Huiusmodi... familiaritas cum Deo in spiritualibus devotionis exercitiis". 



124 Günter Soballa 

waltsam, das Wort von der •Werkzeuglichkeit" geprägt, um die entscheidende 
innere Haltung zu kennzeichnen, wie sie von den Konstitutionen verlangt wird. 

,Werkzeug' • das klingt nach Handwerk. Das Wort will richtig verstanden sein. 
Es handelt sich um die große Aufgabe, dem Schöpfer- und Erlösergott bei seinen 
weltumgestaltenden Plänen Dienste zu leisten. Weil der Mensch aber ein geist- und 
freiheitbegabtes Wesen ist, hat seine Werkzeuglichkeit die Form der geistigen Ver- 
einigung, des Gebetes. Und weil er für Gott nicht aus eigener Kraft und aus eigenem 
Ermessen etwas tun kann, was im Sinne der göttlichen Heilspläne ein Dienst wäre, 
so besteht seine Aufgabe näher darin, sich stets für Gottes Ruf offen zu halten, über 
sich verfügen zu lassen. Darum betet Ignatius in dem Vorbereitungsgebet vor jeder 
Betrachtung in den Exerzitien, •daß alle unsere Absichten, Handlungen und Unter- 
nehmungen einzig hingeordnet seien auf den Dienst und die Verherrlichung der 
göttlichen Majestät" .. .40. •Möchten wir doch den Willen Gottes vollkommen er- 
kennen und erfüllen", ist die fast stereotype Schlußformel der Ignatiusbriefe, ohne 
daß es jemals ein leeres Wort wäre. Der Wille Gottes ist wirklich das einzige Ziel, 
das aber nur im Gebet erkannt werden kann41. Im Gebet kommt der Mensch in den 
Rhythmus der schöpferischen Bewegung Gottes. 

Weil nun das Gebet der Erkenntnis und Erfüllung des göttlichen Willens unter- 
geordnet ist, müssen auch die Zeiten und der Umfang der Gebetsübungen vom 
Dienste Gottes her geregelt werden. Ignatius wagt in diesem Zusammenhang sogar 
das Wort, das Gebet könne, wenn es nicht in der rechten Weise •reguliert" werde, 
ein Hindernis für den Dienst Gottes sein42. Das bedeutet nicht, daß das innere Leben 
zugunsten eines äußeren Aktivismus benachteiligt würde. Was Ignatius will, ist viel- 
mehr eine Totalhingabe des Menschen: das ganze Leben, jede Absicht und Hand- 
lung, kurzum alles soll auf Gott hingeordnet sein und damit zum Gebet werden43. 

•Recta intentio" • reine Richtung auf Gott, •in allen einzelnen Dingen"44! Das 
ist das Letzte, was Ignatius den Seinen zu sagen hat, über alle positiven Vorschriften 
hinweg, die er mit soviel Sorgfalt ausgearbeitet hat. Die Worte von der reinen Ab- 
sicht stehen am Schluß des Kapitels über die religiöse Unterweisung der noch in 

40 Ex spir n 46. 
41 Vgl. P III, c 1, n 20R: •Eis, qui ad huiusmodi exercitationes apti non esse viderentur... 

proponi debent ea quae ipsorum captui conveniant et quibus ad servitium Dei ac Domini 
nostri ifli iuventur". Von dem Eifer für den Dienst Gottes sind die drängenden Mahnungen 
des Heiligen bestimmt; vgl. auch P IX, c 2 und P IX, c 6, n 1A: Der General muß in be- 
sonderer Weise ein Mann des Gebetes sein. Ebenso die Rektoren: P IV, c 10, n 5. 

42 p iv, c 6, n 3: Die Scholastiker sollen nicht durch zu viele Gebetsübungen, vom Studium 
abgehalten werden. Dieser Primat des apostolischen Dienstes wurde in der ersten •Formula 
Instituti", die dem Papst den Sinn der neuen Gemeinschaft darlegen sollte, sehr radikal aus- 
gedrückt. So wird Chorgebet und feierlicher Gottesdienst abgelehnt mit der Begründung: 
"... da wir kraft unseres Berufes uns damit abzugeben haben, neben anderen notwendigen 
Verrichtungen den ganzen Tag und einen Teil der Nacht den leiblich und seelisch Kranken 
Hilfe und Trost zu bringen". Die klassischen Formulierungen für diesen Gedanken finden 
sich in den Vorschriften über das Gebet der Studierenden: nicht länger als eine Stunde; 
vgl. P IV, c 4, n 2•3. 

43 Ign. sagt in einem Brief: Das Leben sei in dem Ausgerichtetsein auf den göttlichen 
Dienst ganz Gebet" (Monlgn I 6, 91). 

44/45 p JJI; c i; n 26: •Omnes rectam intentionem habere studeant, non solum circa vitae 
suae statum, verum etiam circa res omnes particulares". Nur diese recta intentio ist die 
Rechtfertigung für die Neuerungen, die Ignatius mit der Gründung seines Ordens einführte. 
Denn sie ist es, die das Leben als solches zum Gebet macht. 



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschafl Jesu 125 

der Ausbildung befindlichen Ordensmitglieder, bilden • gleichsam seinen Höhe- 
punkt45. In dieser Haltung weiß sich Ignatius selbst mit all seinen Kräften, mit Leib 
und Seele, mit seinem Tun und Lassen hineingenommen in das Ausströmen der gött- 
lichen Liebe in diese Welt (durch Inkarnation und Geistessendung). Er faßt dieses 
Hineingenommensein einmal in das Bild von dem Quellwasser, das weiterströmt, 
und noch klarer in das Bild von den Sonnenstrahlen, die von der glühenden Sonne 
ausgehen. Der im Gebet mit Gott verbundene Mensch soll •mitströmen" im kos- 
misch-trinitarischen Kreislauf46. 

So gibt es auch in den Konstitutionen des hl. Ignatius etwas wie ein •wesentliches 
Gebet", um einen Gedanken Bremonds aufzugreifen. Während sich dieses •wesent- 
liche Gebet" aber bei Bremond in der geschlossenen Innerlichkeit der •reinen Spitze" 
des Geistes vollzieht, will Ignatius den ganzen Menschen werkzeuglich einbezogen 
wissen in den Strom der schöpferischen Liebe Gottes, natürlich nicht als ein wider- 
standsloses, rein passives Werkzeug, sondern als ein beseeltes, frei sich entscheiden- 
des, den Rhythmus Gottes persönlich mitwirkend mitvollziehendes • und das in 
einer bleibend profanen Welt, aus der man nicht fliehen darf. Aber nur wer es glau- 
bend realisiert, daß Gott durch den Menschen wirken will, kann eine profane Tätig- 
keit der formellen Gebetsübung vorziehen, und nur wer nichts anderes sucht als den 
Willen Gottes, darf diesen Weg beschreiten, ohne seine Seele zu gefährden. 

Es ist wohl einsichtig, daß in der reinen Richtung auf Gott die ganze Existenz zum 
Gebet werden kann. Dennoch ist es schwer, diese theologische Seite des ignatiani- 
schen Frömmigkeitsideals phänomenologisch, im psychologischen Vollzug des ein- 
zelnen, zu beschreiben. Die wirkliche Übereinstimmung mit dem Willen Gottes wird 
sich in der Leichtigkeit zeigen, mit der einer bis in die Kleinigkeiten erspürt, was 
hier und jetzt von ihm gefordert ist. Jede Abweichung vom Weg des lenkenden gött- 
lichen Willens müßte sofort von der Feinfühligkeit des Instrumentes registriert wer- 
den47. Das ist der Sinn der zweimaligen täglichen Gewissenserforschung, die in den 
Konstitutionen gefordert wird, und man versteht, was Ignatius meinte, als er einem, 
der sich rühmte, jede Stunde sein Gewissen zu erforschen, zur Antwort gab, er tue 
das alle Viertelstunden. Es ging dabei eben nicht um Sünden im üblichen moral- 
theologischen Sinn, sondern um die vollkommene Einigung mit dem Willen Gottes. 
Darum war für Ignatius die Gewissenserforschung, nicht etwa die Betrachtung die 
wichtigste geistliche Übung. Von der Stunde Gebet, die er den Studierenden erlaubt 
hatte, gehörte eine halbe Stunde der Gewissenserforschung. Davon gab er keine 
Dispens. Die •reine Richtung" auf Gott, der die Gewissenserforschung dient, ist 
mehr als nur eine akthafte wiederholte •gute Meinung". ,Recta intentio' bedeutet 
vielmehr dasselbe wie das ,tä äno phroneite' (denkt an das, was droben ist) im 
Kolosserbrief (Kol 3,2). •Phronein" bedeutet etymologisch das •Gerichtetsein aller 
geistigen Regungen" • auf Gott hin. 

46 Ex spir n237 •Contemplatio ad obtinendum amorem". Punkt 4. 
47 Vgl. Monlgn I 12,679, Documenta selecta: •Sprich nicht, antworte nicht, betrachte 

nicht, geh' nicht spazieren, kurzum tue nichts, ohne vorher zu überlegen, ob es Gott gefalle 
und den Nächsten erbaue". Aus dieser Übereinstimmung mit Gott resultiert dann eine un- 
erschütterliche Kraft der Überzeugung, die sich durch nichts von dem abhalten läßt, was 
einmal als der Wille Gottes klar ist • vgl. P I, c 1, n 4. 



126 Günter Soballa 

Dieses Ideal der reinen Werkzeuglichkeit erfordert naturgemäß im Werkzeug ein 
Höchstmaß von Beweglichkeit, ein Freisein von der eigenen Schwere. Darum ist das 
unerläßliche Fundament eines solchen Lebens die immerwährende und ganzheitliche 
Abtötung und Verleugnung des eigenen Willens im Sinne des Herrenwortes vom 
Sich-preisgeben (Mk 8, 34), eine vollständige Durchordnung der ganzen Triebwelt. 
Darum sind in den Konstitutionen die Mahnungen zu •beständiger Abtötung", zu 
•Indifferenz" und zum Kampf gegen die •ungeordneten Neigungen" nicht selten. 
Nur auf diesen Voraussetzungen kann das Ideal eines Lebens in der Welt, das ganz 
Gott geweiht ist, realisiert werden. Die Seele muß in einer ständigen inneren Bereit- 
schaft für Gott sein. Dazu gehört innere Stille. So erhalten die oft kleinlich erschei- 
nenden Anweisungen48 über die äußere Haltung und die •Erbaulichkeit"483 ein neues 
Gewicht. Denn eine vollkommene Bereitschaft der Seele wird sich auch äußerlich 
irgendwie zeigen, während ebenso von der äußeren Haltung ein Einfluß auf das 
Innere ausgeübt wird. Der in diesem Sinne erbauliche Mensch strahlt jene innere 
Freiheit für Gott wider, die zu jedem Auftrag oder Dienst bereit ist49. 

Wir haben versucht, den vollen Begriff des Gebetes zu umreißen, wie ihn die Kon- 
stitutionen des hl. Ignatius enthalten: persönliche Andacht und Mittel zur rechten 
Entscheidung und beides aufgehoben in der Haltung völliger Werkzeuglichkeit, 
•daß Seine göttliche Majestät sich seiner Person und all dessen, was er hat, be- 
diene"50. Nicht nur einige Akte, nicht nur formelle Gebetsübungen, sondern das 
Leben als ganzes soll Gebet sein. Noch ist dieser Begriff des Gebetes aber nicht voll- 
kommen erklärt. Bisher setzten wir immer voraus, daß die ständige Verbindung 
mit Gott irgendwie erlebnismäßig bewußt wird. Dieser Möglichkeit muß eine zweite 
als Korrektiv beigefügt werden. Falls alle genannten Voraussetzungen von Seiten 
des Menschen gewahrt bleiben, kann nämlich das subjektiv Erlebnismäßige des 
Kontaktes mit Gott als dem •Agens Superior", dem eigentlich Handelnden, aus- 
bleiben, ohne daß die Wirklichkeit der beschriebenen Haltung des •wesentlichen 

48 P III, c 1, n 4, übernommen in die 29. Regel des .Summariums': • •Alle sollen sorgfäl- 
tigst darauf bedacht sein, die Tore ihrer Sinne .. . vor jeder Ungeordnetheit zu bewahren; 
und sich in Frieden und wahrer innerer Demut zu halten, und diese zum Ausdruck bringen 
im Stillschweigen, wenn es zu beobachten ist, beim Sprechen aber durch Umsicht und Erbau- 
lichkeit in, den Worten, weiter durch Bescheidenheit in der Miene und Gemessenheit im Gang 
sowie bei allen Bewegungen, ohne irgendein Zeichen von Ungeduld oder Hochmut". Nach 
P. Ribadeneira sollte diese Regel ein Ersatz für das Ordenskleid sein, •... damit die äußere 
Haltung und Bescheidenheit der ganzen Person gleichsam ein Bild der inneren Ruhe der 
Seele sei" (De ratione Instituti c 2). 

48a Zum tieferen Begriff der christlichen Erbaulichkeit vgl. die Schrift von P. Bonnard: 
Jesus-Christ edifiant son ßglise. Le concept d'edification dans le N. T. Neuchatel - Paris 
(1948). 

49 Monlgn I 12, 679, Documenta selecta: •Semper tene libertatem Spiritus ad opposita". 
Diese Freiheit des Geistes zu allem, was Gott fordern könne, wollte Ignatius auch in den 
sogenannten •Experimenten" fördern, die er im Gegensatz zu heute fast bis über die Grenze 
des Tragbaren handhabte: Bettelreisen durch kriegsverwüstetes Land, körperliche Strapazen 
oft bis zur Gefährdung des Lebens • ohne Hilfsmittel, aufreibende Pflege von Syphilis- 
und Pestkranken usw. Man vergesse dabei nicht, daß es sich um Prüfungen derer handelt, 
die um Aufnahme baten und ständig wieder gehen, konnten. Worum es Ignatius dabei ging, 
war das wirkliche Freiwerden von allen menschlichen Rücksichten. Man sollte Ernst machen 
mit dem Vertrauen auf Gott und alles Sich-stützen auf geschöpfliche Dinge aufgeben. Dazu 
muß man beim Eintritt grundsätzlich bereit sein, vgl. Ex gen IV, 11•12. 

60 Ex spir. n 5, Annotatio quinta. 



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 127 

Gebetes" davon beeinträchtigt wird. Der Trost wird ja nicht zur persönlichen Be- 
friedigung gegeben, sondern um zum wahren Dienst Gottes zu führen und zu helfen. 
So ist er nur eine Form der Werkzeuglichkeit. Zwar strebt Ignatius ein Maximum 
von bewußter Bindung des Menschen an Gott an, aber er wußte immer, daß es sich 
dabei um Gnade handelt, die sich nicht erzwingen läßt, wenn er auch wieder gerade- 
zu damit rechnete, daß sie geschenkt würde. Darum konnte er sagen: •ob nun mehr 
oder weniger geistliche Tröstungen vorhanden sind, man soll immer darauf bedacht 
sein, Fortschritte zu machen auf dem Weg des göttlichen Dienstes"51, d. h. der Mensch 
bleibt als Werkzeug im Dienst Gottes, auch wenn er das weniger spürt. Er ist dann 
scheinbar seinen natürlichen Kräften überlassen, aber nach einem guten Wort 
Przywaras ist das nicht eine •Ersetzung der Verfügung Gottes durch Verfügung der 
menschlichen Fähigkeiten, sondern ein Sichverschweigen Gottes in sie hinein (so wie 
Gott für gewöhnlich in der Schöpfung und Lenkung seiner Kirche wirkt), also daß 
das Urteil und die Entscheidung dieser natürlichen Fähigkeiten als Urteil und Ent- 
scheidung des schweigenden Gottes erscheint: also durchaus Gottes, aber in der 
Ebene des Unten der Demut"52. 

Aus all dem erhellt, daß das Gebetsideal der Konstitutionen des hl. Ignatius nicht 
notwendig an ein Ordensleben gebunden ist. Es bezieht vielmehr von vornherein 
alle menschlichen Situationen mit ein und ist ganz allgemein für ein vollkommenes 
christliches Leben mitten in der Welt gedacht. Wo immer darum einer steht, in die- 
sem oder jenem Beruf, als Priester oder Laie, unverheiratet oder in der Ehe, er darf 
ruhig alle seine Fähigkeiten einschalten, er darf von den geschöpflichen Möglich- 
keiten Gebrauch machen, er darf nüchtern die Realitäten des täglichen Daseins ab- 
wägen wie jeder andere Mensch • wenn immer er nur in völliger Selbstentäußerung 
sich Gott ganz zur Verfügung stellt, wenn er nichts als den Dienst Gottes sucht und 
sein Herz immer wieder von allem Eigenwillen reinigt, dann kann er mit Gewißheit 
damit rechnen, daß Gott sich seiner als Werkzeug bedient und die unscheinbarsten 
Dinge seines Lebens zu Großtaten im Reiche Gottes macht. Dann ist sein Leben Ge- 
bet, auch wenn er es nicht immer als solches erlebt, wenn Gott zu schweigen scheint 
und er von einer Zerstreuung in die andere geworfen wird. Der wirklich gottver- 
bundene Mensch weiß es dennoch in der Tiefe seines Herzens, im Glauben, in der 
Hoffnung und in der Liebe. Es ist ein großes und beglückendes Ideal, das hier auf- 
gerichtet wird: es reißt in gnadenhafte Höhen hinauf und bleibt dennoch auf dem 
Boden des Möglichen und menschlich Realisierbaren. 

51 P III, c 1, n 10: •... sive plures adsint visitationes spirituales, sive pauciores: curent 
vero semper in via divini servitii progressum facere". 

52 Deus semper maior (Theologie der Exerzitien), 2. Bd., Freiburg/Br. 1939, S. 189; vgl. 
auch P X, n 3: Ignatius betont hier, daß sowohl die natürlichen als auch die übernatürlichen 
Mittel ein Geschenk Gottes sind. 




