Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu

Von Giinter Soballa S. J., Jakobsberg bei Bingen

Kann man in den Konstitutionen eines Ordens, der sich so sehr wie die Gesell-
schaft Jesu der Aktion, dem Apostolat verpflichtet hat, etwas Besonderes iiber das
Gebet finden? Wir sagen ausdriicklich: etwas Besonderes! Denn es ist klar, dafl man
in dem Werk eines Heiligen der Kirche nicht zu befiirchten braucht, es leiste einem
Ubermafl von Aktion Vorschub. Der Ruf nach vermehrter Kontemplation, wie er
in unserer betriebsamen und gehetzten Zeit mit Recht immer wieder erhoben wird,
ist im Gesetzeswerk des apostolischen Ordens der Neuzeit — nicht immer so in der
Praxis des Lebens! — fehl am Platz. Eine echte Frage aber ist, ob hier der Gebets-
iiberlieferung der Kirche eine neue Note hinzugefiigt worden ist, ein neuer Typ des
Gebets gepriagt wurde, ob Ignatius vielleicht so etwas wie ein apostolisches Gebet
geschaffen hat. Ein nur oberflachlicher Blick in die Konstitutionen des Heiligen —
nur um diese geht es uns hier! — gibt dariiber keine Klarheit. Denn man findet in
ihnen keinen bestimmten Abschnitt ausschlieflich iiber das Gebet; alle zehn Teile
enthalten vielmehr Anweisungen, Lehren und Klarstellungen dariiber. Bevor wir
darum auf jene Frage eine Antwort geben kénnen, gilt es die zundchst verwirrende
Fiille von Aussagen zu sammeln, zu sichten und zu interpretieren. Aber es sei jetzt
schon vorweggenommen: bei Ignatius stehen Aktion und Kontemplation, Apostolat
und Gebet nicht einfach nebeneinander, ohne inneren Zusammenhang, und dieser
Zusammenhang beschrankt sich nicht darauf, dal die Kontemplation ein Gegen-
gewicht gegen ein Zuviel an Aktion bildete. Beide sind von innen her aufeinander
bezogen: Gebet auf Apostolat und umgekehrt Apostolat auf Gebet, so dafl man
ebenso von einem apostolischen Gebet wie von einem betenden Apostolat sprechen
kann, von einem Apostolat, das selbst zum Gebet werden soll, zu einem Gespréch
mit Gott, einer Hingabe des liebenden Herzens an IThn.

Diese vorweggenommene Antwort — die das Ergebnis einer eingehenden Be-
schiftigung mit den Konstitutionen ist — bestimmt auch den Gang der folgenden
Untersuchung. Wir haben darin nicht zuerst das gesamte Material ausgebreitet und
es dann zu sichten und zu erhellen gesucht. Wir haben dieses Material vielmehr
— um den Leser mit philologischer Kleinarbeit zu verschonen — von vornherein
um ecinige Grundbegriffe gruppiert, die uns fir den Sinn des Gebetes nach den
Konstitutionen entscheidend zu sein schienen.

I. Andacht (Devotio)

Gleich der erste dieser Grundbegriffe wird fir die meisten, die sich nie mit den
Satzungen der Gesellschaft Jesu beschiftigt haben, eine Uberraschung bedeuten;

! Das Exerzitienbuch, die Briefe des Heiligen und andere von seinen Schriften wurden
nur zu gelegentlicher Verdeutlicdmng herbeigezogen. — Die ausgezeichnete Studie von
J.Stierli: Das Ignatianische Gebet (in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und .
sein Uermiichtnis. Wiirzburg 1956, S. 151—182) behandelt das Thema mehr von der per-
sonlichen religiosen Erfabrung nnd geistlichen Praxis des Heiligen aus.



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschafl Jesu 117

denn er scheint in eine ganz andere Richtung zu weisen als in die eines apostolischen
Gebetes. Es ist der Begriff der ,Andacht’. Auffillig oft ist von ihr die Rede2. Schon
der um die Aufnahme Bittende soll gefragt werden, ,,mit welcher Andacht oder wel-
chem geistlichen Gespiir er (bisher) zu beten pflegte“s. Was wird darunter verstan-
den? Zunichst einmal das subjektive Gebetserlebnis, wenn auch der Begriff spiter
in eine andere Bedeutung iibergeht, iiber die noch zu reden sein wird. Andacht heifit
fiir Ignatius, mit solch innerer Beteiligung an etwas denken, daf} es der Seele voll-
auf Geniige tut, heifit das Herz vor Gott ausschiitten, sich in Gott hinein ausbeten,
heifit Vertrautheit (familiaritas) mit Gott im unmittelbaren Gegeniiber von Person
zu Person. Andacht meint bei ihm nicht zuletzt auch die Erfahrung des ,Trostes’, wie
er im Exerzitienbuch beschrieben wird: ,Trost nenne ich jeden Zuwachs an Glaube,
Hoffnung und Liebe und jede innere Freude, die den Menschen zu den himmlischen
Dingen und zum Wirken an seinem eigenen Seelenheil hinruft und hinzieht, indem
sie der Seele Ruhe und Frieden in ihrem Schopfer und Herrn spendet“4. Der Heilige
erwartet von denen, die ihm auf seinem Wege folgen, dafl die Andacht ihre Seele
immer mehr erfiille und durchdringe. Sie sollen im Raum des Gebetes so zu Hause
sein, daf sie ein Gespiir, ein lebendiges Empfinden fiir geistliche Dinge bekommen.
Es gehort nach den Konstitutionen daher zu den Hauptaufgaben der Novizen, ,An-
dacht zu finden‘. Sie sollen sich nicht in erster Linie um Gelehrsamkeit bemiihen.
»1hr Eifer soll (vielmehr) von der Art sein, dafl er ihnen zum Fortschritt in den Tu-
genden und in der Andacht verhilft“s. Das ist aber nicht nur eine Anweisung fiir
fromme Novizen; Ignatius liebt nicht den erbaulichen Stil frommer Biicher, wie sie
die Geschichte der Frommigkeit zur Geniige kennt. Gerade wihrend der langen Aus-
bildungszeit der Studierenden ,wird man Sorge tragen miissen um eine echte From-
migkeit* (habenda erit ratio verae devotionis)®. Und wer endgiiltig in die Gesell-
schaft aufgenommen werden will, muf§ neben beruflicher Tiichtigkeit vor allem in
der ,Vertrantheit mit Gott“ gewachsen sein. So sagt Ignatius z. B. von den ,Pro-
fessen der drei Geliibde“?, sie miifiten ,Menschen mit sehr viel Andacht* (homines
valde devoti)® sein. Der literarisch etwas unbeholfene Ausdruck stellt gut das An-
liegen heraus: je linger einer im Orden lebt, um so gréfler mufl auch sein Gebets-
geist sein. Am hdchsten stellt Ignatius seine Forderungen beim General des Ordens,
der wie in allem, so auch in der Frommigkeit Vorbild und Beispiel sein soll?. Ganz
allgemein aber gilt die Regel: ,Alle sollen sich intensiv bemiihen, Andacht zu fin-
den® (devotioni quaerendae insistant)10.

2 2 B.PIILclL,n520;PIV,c4,n3B.4.4C;PIV,c8n2;PIV,c16,n4C.

3 Ex gen III 10.

4 Ex spir n 816 (dritte Regel zur Unterscheidung der Geister fiir die erste Woche). Andere
Ausdriicke fiir diesen ,Trost' sind: ,Geistliche Heimsuchung, geistliche Gaben und Gnaden’
(PIII, ¢1, n10.22).

5 PIIL, cl,n 27.

6 P IV, c4, n3B, vgl. auch P I, ¢2, n2: Wer als Laienbruder zugelassen werden will,
muf} ,zur Andacht geneigt sein® (eos ad devotionem propensos ... esse oportet).

7 In der Gesellschaft Jesu gibt es Professen mit vier und solche mit drei Geliibden, aufler-
dem Ordensmitglieder (Priester und alle Laienbriider) mit einfachen Geliibden.

8PV, c2,n3C.

% PIX, c2 nl: ,Es ist zu wiinschen, dafl er (der General) soviel wie maglich mit Gott
verbunden und vertraut sei“ (quam maxime coniunctus et familiaris cum Deo).

10 P III, ¢ 1, n 20; dhnlich P X, n 2.



118 Giinter Soballa

Schon aus diesem kurzen Uberblick ist ersichtlich, welche Bedeutung Ignatius der
Pflege des personlichen Betens fir das Apostolat beimiflt. Gerade das zuletzt ge-
nannte Wort ,insistant® — sie mégen beharrlich daranf bestehen — driickt die In-
tensitit der Bemiithung darum aus. Hier waltet die Dynamik des standigen ,Fort-
schreitens in der Gnade des Hl. Geistes“1t. Um immer groflere Gebetsgnaden zu er-
langen, soll man grofherzig gegeniiber Gott sein, der in seinen Gnadenerweisen mit
gleicher Freigebigkeit antworten werde!2. So sehr aber dieses stindige Voranschrei-
ten den Idealismus des einzelnen fordert, so wenig wird der geistliche Weg einer
genialen Planlosigkeit iiberlassen. Ignatius gibt firr die Anfinger genaue methodi-
sche Anweisungen. Seine grofien ,Exerzitien“ sind fitr den Novizen die Priifung.
Sie haben aber hier nicht den Sinn einer Bernfswahl (die alten Direktorien betonen
ausdridklich, die Stiicke tiber die ,Wahl® sollten Ordensmitgliedern nicht gegeben
werden'3), sondern der Einlibung in die Vertrautheit mit Gott und in die Nachfolge
des Herrn und ganz allgemein in das geistliche Leben. Es wird darum vor allem
grofer Wert auf die Beherrschung der Technik der geistlichen Ubungen gelegt!4. Es
geniigt nicht, die Methoden zu kennen, man muf sie sich durch viel Ubung zu eigen
machen.

Anderseits ist diese Methodik vollig beweglich, nicht ein starres System. Es gibt
zwar selbst unter Katholiken eine Fiille von Vorurteilen gegen den ,ignatianischen
Formalismus“, der aus dem geistlichen Leben ein Kasernenhof-Reglement mache,
gegen den ,Aszetismus®“, der den freien Verkehr mit Gott hindere. Solche Urteile
kénnen nur aus Unkenntnis entstehen. Ignatins hat nie jemand seelisch vergewal-
tigt. Er zeigt immer wieder, da8 er der individuellen Eigenart und dem Mafl der
Gnade voll Rechnung tridgt!s. Wenn er sagt, der einzelne solle die Methode an-
wenden, die ihn im geistlichen Leben forderets, so heifit das doch, dafl die Gebets-
weisen nur helfen sollen, die Seele fiir das Wirken der gottlichen Gnade zu ,dispo-
nieren“1?, Er selbst war ¢in reichbegnadeter Mystiker, und er hat fiir seine S6hne
immer gewiinscht, sie mochten zu héheren Gebetsstufen emporsteigen's. Die Methode

11 P11V, c4, n3B.

12 P III, c1, n22.

13 Monlgn 11, 862/63.

14 So Ex gen. 1V, 10: ,Sich iiben in miindlichem und innerlichem Gebet.“ ebenso: P 111,
cl, n20: ,...erlernen, was zntriglich ist“. PI, ¢ 1, n20R: ,...die Methode, um Fort-
schritte zo machen®. Dasselbe wird fiir die Studierenden gefordert: P IV, ¢ 4, n 3 B. Ebenso
fiir die Britider: P1IV, c4, n4, besonders, was den Rosenkranz angeht: ebd. n4C. Auch
die richtige Vorbereitung auf das Messelesen: P1V, ¢8, n2 (,... Verstindnis und innere
Andadht.”)

15 Verschiedene Formulierungen sind sehr hiufig: z.B. PIV, ¢4, n4: ,Ein jeder ent-
sprechend seiner Andacht“, oder ,je nach der Andacht des einzelnen®. Auf das jeweilige
Maf der verliehenen Gnade und die unterschiedlichen natiirlichen Fahigkeiten beziehen sich
Formulierungen wie ,je nach dem Vermdgen eines jeden®, oder ,wie sie im Herrn belehrt
sind“ (Ex. gen. IV 10). Ahnlich PI11, ¢ 1, n 20R: ... was dem entspricht, das sie zu fassen
\(/;ermi)'gen“. Und ausdriicklich heifit es in PIIL, cI, n10: ,... entsprechend dem Maf} der

nade®.

16 PIV, c4, n3B: Fir die Fratres, die sich im Studium befinden, wird praktisch jede
Methode erlanbt, ,besonders da einige zwar nicht mit der einen, doch mehr mit einer an-
dersn_geistliche Fortschritte machen .. ., allerdings mit Erlaubnis oder Anordnung der Obe-
ren“.

17 Ex spir nr. L.

18 PIII, c 1, n22.



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschafl Jesu 119

ist fiir den Menschen da, nicht etwa der Mensch fiir die Methode. Nirgendwo wird
ein einférmiger Drill auf eine bestimmte sogenannfe .ignatianische“ Methode ge-
lehrt. Gewisse ,technische® Anweisungen fiir das Gebet sind zwar notwendig (und
das gilt heute in einer Zeit steigender Konzentrationsunfdhigkeit in besonderer
Weise!), aber wer sie einmal beherrscht, kann souverdn damit umgehen. Entschei-
dend ist das Ziel, die wahre Andacht, die Methoden sind auswechselbar. Von denen,
die sich der Gesellschaft Jesu endgiiltig durch feierliche Geliibde anschliefen diirfen,
wird erwartet, dafl sie geniigend Gebetserfahrung haben. Darum ,soll ihnen in dem,
was Gebet und Betrachtung angeht, keine andere Regel vorgeschrieben werden als
die, die einem jeden die zu kluger Unterscheidung fahige Liebe (discreta caritas)
diktiert“1?. Also das Gegenteil eines starren Schemas! Diese Freiheit setzt aber
voraus, dafl jeder von sich aus Freude, Initiative und Sicherheit im geistlichen Le-
ben hat. Ignatius sagt: ,Es wird als sicher angenommen, dafl es sich um wahrhaft
geistliche Menschen handelt® (viros spirituales)?.

Mit dieser Begriindung ist schon angedeutet, in welchem Umfang die echte An-
dacht das Leben durchdringen soll. Sie mufl gleichsam das Element sein, innerhalb
dessen sich das ganze Leben begibt. Was Ignatius von sich sagte: ,Wo und wie ich
will, empfange ich Andacht®?!, das wollte er, analog wenigstens, in jedem seiner
Sohne verwirklicht sehen. So mahnt er: ,Halte dich immerdar behend in den dufle-
ren und inneren Ubungen des geistlichen Lebens“22 Eine schlaffe Mifligkeit des
Geistes duldet er nicht®S. An zwei Stellen der Konstitutionen wird ,bestdndiges Ge-
bet* verlangt, wenn man diesen Ausdruck richtig versteht. Denn es handelt sich
nicht um eine Haufung von Gebetsiibungen; man soll vielmehr ,Gott in allem zu
finden suchen® (in omnibus quaerant Deum)?4. Das ganze Leben soll ein Leben im
HI. Geiste sein. Das besagt auch die andere Stelle, die sich auf den Ordensgeneral
bezieht: ,Er soll mit Gott vertraut sein im Gebet und in all seinen Handlungen®
(familiaris cum Deo tam in oratione quam in omnibus suis actionibus)2s. Diese Ver-
bundenheit des einzelnen mit Gott soll auch die Gemeinschaft als solche bestimmen.
So sollen z. B. die Ordensmitglieder ,durch den gegenseitigen Anblick in der An-
dacht wachsen“2. Thr gesamter Lebensraum soll von der Grundstimmung des per-
sonlichen Einsseins mit Gott durchdrungen sein. Es ist keine fromme Floskel, wenn
sich fast auf jeder Seite der Konstitutionen der Ausdruck ,im Herrn“ (in Domino)
findet: in Ihm soll alles geschehen, in Thm alles iiberlegt werden. Das gleiche meint
die Formel ,im Angesichte unseres Schépfers und Herrn“ (in conspectu Creatoris
nostri ac Domini). Der Sinn des Betens in der Gesellschaft Jesu ist also, immer, in
allen Dingen und Ereignissen, im Tun und Erleiden mit Gott verbunden zu sein.

19 PVI, ¢ 8, nl. Primir geht diese Stelle zwar auf die Gebetszeit; sie kann aber wegen
ihrer Allgemeinheit auch fiir unsere Frage herangezogen werden.

20 ebd.

2 Monlgn IV 1, 471.

22 Monlgn I 12, 679: Documenta selecta.

28 ebd.

24 PIII, c1, n26.

25 PIX,c2,nl.

2% PIII, c1, n4, ibernommen in die 29. Regel des ,Summariums“ (Kurze Zusammen-
fassung der religiosen Grundregeln der Ordenssatzungen, der ,Regel’ der alten Orden ent-
sprechend.)



120 Giinter Soballa

Der Weg dahin wie auch die Art und Weise solcher Gottverbundenheit wird je
nach den natiirlichen Anlagen und den iibernatiirlichen Gnaden des einzelnen ver-
schieden sein??. Deshalb ist es auch mifig, dariber zu streiten, ob die von Ignatius
geforderte Gebetshaltung aszetisch oder mystisch zu verstehen sei. Sie kann sich
ebenso in einfachen Anmutungen, wie in hochster mystischer Gottvereinigung kund-
tun. ,Andacht’ kann auf den verschiedensten Stufen der Gottverbundenheit gefunden
werden.

11. ,Kluge Unterscheidung® (Discretio)

Verstinde man unter Gebet nur die ,Andacht’ (devotio), d. h. die im Glauben, in
der Hoffnung und in der Liebe, in den Gaben des Hl. Geistes und den damit ver-
bundenen Seligkeiten (beatitudines) erfahrene Gottverbundenheit, dann wire es in
dieser Form jedem beschaulichen Orden ebenso zu eigen, ja noch viel mehr, weil
ihm auf Grund seiner Lebensordnung unmittelbarere Méglichkeiten fiir die dazu
notwendige Sammlung und Einsamkeit zur Verfiigung stehen. Dazn kame noch etwas
anderes und sehr Entscheidendes: In den eigentlichen Ménchsorden bildet die Mitte
und den Kern allen Betens das Opus Dei, der Kult, die Liturgie, dieser konigliche
Hofdienst im Namen der Kirche. Subjektive ,Andacht’ und objektiver Dienst er-
ginzen sich in ihnen gegenseitig, durchdringen sich und schenken der Gemeinschaft
wie dem einzelnen jenen Frieden, der ein Kennzeichen der Ordnung und Harmonie
ist. Ist nicht dort, wo die Liturgie als formbildendes Element der Frommigkeit einer
Gemeinschaft (nicht des Einzelnen!) fortfallt, die Gefahr, daf der fromme Mensch
in der ,Andacht’ sich selbst, das religiose Erlebnis sucht? Und ist dann nicht die wei-
tere Gefahr, dafl die apostolische Arbeit unberiihrt davon bleibt oder aber der ,An-
dacht’ untergeordnet wird, indem man sich nur solche Arbeiten heraussucht, die die
,Andacht’ fordern? Da ist es nun interessant zu sehen, wie in den Konstitutionen des
hl. Ignatius fast umgekehrt die ,Andacht’, die personliche Gotteserfahrung, dem
Apostolat untergeordnet wird, und zwar dadurch, dafl sie — ohne dafl damit wieder
alles iiber das Gebet gesagt ware — der Erkenntnis des Willens Gottes im Einzel-
fall dient. Das ,Verkosten‘ der gottlichen Dinge, wie es die ,Geistlichen Ubungen'
so sehr betonen, ist fiir Ignatius nicht Selbstzwedk, sondern ein Gerufenwerden vor
das Angesicht der gbttlichen Majestit zu neuem Dienst und zu neuer Sendung. Schon
in dem lateinischen Wort fur ,Andacht’ — devotio — liegt ein doppelter Sinn: es
steht fiir die personliche Andacht, den ,Trost', und fiir die objektive Hingabe an
den Dienst Gottes. Eben diesen Doppelsinn hat Ignatius im Auge, wenn er diejeni-
gen, die noch nicht ihre letzten Geliibde abgelegt haben, zur ,Vermehrung der de-
votio“ zweimal jahrlich ihre Gelibde erneuern 14ft28. Personliche Andacht und ob-
jektive Hingabe an den Dienst Gottes gehoren fiir ihn zusammen.

27 Vgl. oben Anm. 15: ... quae ipsorum captui conveniant — je nach dem Fassungsver-
mégen des einzelnen® — ,nach dem Mafle der verlichenen Gnade® — und dhnliche Stellen.

28 PIV, c4,n5 ,...ad devotionis augmentum.“ Ebenso werden die ewigen Geliibde der
Sformierten Koadjutoren® (,Helfer® — Mitarbeiter ohne Teilnahme an der Leitungsgewalt)
begriindet: ,...se obligant in perpetuum suae devotionis et stabilitatis gratia® — der
devotio und Bestindigkeit halber. (P V, ¢ 4B), dhnlich P III, ¢ 1, n 22: man soll mit devatio
die Amter iibernehmen, in denen Demut und Liebe mehr geubt wird — ... devote ea
munera subeunda ...“.



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschafl Jesu ‘ 121

Darum sind wieder die grofien Exerzitien die grundlegende Priifung in der Aus-
bildung des jungen Ordensmannes, wie sie von den Konstitutionen vorgeschrieben
wird. Thr Ziel ist es ja, ,den gottlichen Willen zu suchen und zu finden in der kon-
kreten Einrichtung des Lebens® (in dispositione vitae)2?. Der Mensch soll zur Ganz-
hingabe an den Dienst Gottes gefithrt werden. Mit der einmaligen Berufswahl ist
das Ziel aber noch nicht erreicht; es muf tiglich neu realisiert werden in einem Le-
ben aus dem Geiste des Berufes. In den Exerzitien soll grundlegend gelernt werden,
den Willen Gottes bei verschiedenen Maglichkeiten der Entscheidung herauszufin-
den. Die gleiche Methode gilt analog auch fiir die Alltagsentscheidungen: man er-
kennt den Willen Gottes vermittels des gottlichen Trostes, der intensivsten Form
der devotio, wie ausdriicklich aus den Anweisungen fir die ,Wahl“ in den Exer-
zitien hervorgeht. Wenn auch diese Wahlmethode, wie K. Rahner aufgezeigt hatso,
bis heute theologisch noch nicht addquat darstellbar ist, so wurde und wird sie den-
noch in der Praxis seit Ignatius mit Erfolg gefordert und geiibt. Die alten Direk-
torien zu den Exerzitien, besonders das von P. Polanco, sagen ausdriicklich, dafl die
Gebetserfahrungen des Trostes oder der Trostlosigkeit als Antwort Gottes auf ein
bestimmtes Anerbieten des Menschen betrachtet werden diirfenst.

Von dieser Lehre der Exerzitien her gewinnen die knappen Formulierungen der
Konstitutionen eine neue Fiille. Von daher erst versteht man, was Ignatius eigentlich
meint, wenn er in der ersten Regel des ,Summariums® sagt, bei unserem Wirken im
Dienste Gottes sei entscheidend das ,innere Gesetz der Liebe, das der H1. Geist den
Herzen einzuprigen pflegt“s2. Dafl man aus den Gebetserfahrungen den Willen
Gottes fiir eine konkrete Situation erkennt, soll also nicht eine gerade noch bekannte
Moglichkeit, sondern das Normale sein, das jeder taglich praktiziert. Die ersten Ge-
fahrten des hl. Ignatius hatten die lebendige Uberzeugung, daf Gott sie auf diese
Weise leite. Daher die hiufige Redensart, wenn einem etwas befohlen wird, er solle
tun, ,was ihm im Herrn gut scheine® oder ,was er als besser verspiire“ss. Dem Or-
densgeneral wird gesagt, er solle Mdnner zu seinen Ratgebern wihlen, die ,im Herrn
ein gutes Gespiir“ haben?4. Eine dhnliche Formel, die darauf hinweist, daf} eine Ent-
scheidung auf Grund des ,Trostes® getroffen werden soll, lautet: ,Wenn Gottes
Gnade dazu treibt“s5, Interessant ist die Feststellung, dafl statt des stindigen ,im
Herrn® (in Domino) der lateinischen Fassung der Konstitutionen im spanischen Ur-
text an zwei Stellen steht: ,Wie der Herr es ihm eingeben wird 36,

29 Ex spir n 1 (annotatio 1).

30 K. Rahner: Die ignatianische Logik der existentiellen Erkenntnis. Uber einige theo-
logische Probleme in den Wahlregeln der Exerzitien des hl. Ignatius. In: Ignatius von
Loyola — Seine geistliche Gestalt und sein Vermichtnis. Wiirzburg 1956, S. 843—405.

31 Monlgn II, 818/19 ,Waihrend man vor dem Angesichte Gottes die eine Moglichkeit
iiberlegt, soll man beachten, ob man in der Seele diesbeziiglich eine Regung des Trostes oder
der Trostlosigkeit verspiire — an sentiat aliquos motus consolationis vel desolationis . ..¢

32 Entnommen dem Prooemium Const. n 1.

33 _Quod ei in Domino visum fuerit®, ,quod melius senserit“.

3¢ PIX, ¢38, n16: ,Generalis poterit... rogare sententias aliorum, quos iudicaverit in
Domino bene sensuros.”

35 _FEius favore aspirante®; vgl. auch Steger, ,Der Primat der gottlichen Gnadenfiih-
rung®; in: ,Geist und Leben® 21 (1948), 94 ff.

3% PIIL, c1, n7 und P VI, ¢3, nlA spanisch: ,Como Dios nuestro Sefior le diero a
entender®. :



122 Giinter Soballa

Die Gesellschaft Jesu hat diese Leitung durch Gott gleichsam als ihre spezifische
Gnade betrachtet, die ihr mit der Bestitigung durch den Stellvertreter Christi ge-
schenkt worden sei. Nur auf Grund dieser gottlichen Gnadenfithrung kann sie es
iiberhaupt wagen, ganz in der Welt zu sein, ohne von der Welt zu sein. Gottes Wil-
len in der konkreten Situation erkennen — das meint Ignatius mit dem Wort ,Dis-
kretion“: kluge Unterscheidung im HI. Geiste. Man kann diesen zweiten Sinn des
Gebetes in der Gesellschaft Jesu fiir ihre apostolische Aufgabe gar nicht tliberschit-
zen. Denn es geht ja bei einem Ordensmann — sofern er sein Ideal ernst nimmt —
meist nicht um die Frage: Stinde oder Gutes? Man will immer das Gute. Aber inner-
halb des Guten gibt es mehrere Moglichkeiten. Eine davon ist in der konkreten Si-
tuation das Bessere, das, was mehr zur Ehre Gottes beitrigt. Und gerade dieses
;mehr’ sucht [gnatius, da sein adliges Herz kein Mafl duldet. Darum wird ihm alles
Bemiihen um den Trost und die Erhebung des Geistes zu Gott zu einem Mittel, um
zu erkennen, was Gott gerade jetzt von ithm will. Genau dieses und nichts anderes!
Das soll auch die Richtschnur fiir die Seinen sein, nicht nur im Grof}en, sondern auch
im Alltag. Es geht oft um kleine Dinge, die man schnell entscheiden mufi. Da wird
das Wort verstandlich, das oben angefithrt wurde: Gespiir (Sensus). Man muf ler-
nen, den Willen Gottes mit einem tibernatiirlichen Gespiir, fast mochte man sagen
mit instinkthafter Sicherheit, herauszufiuden, da die Entscheidung in den Kleinig-
keiten des Alltags nicht in Prinzipien auflésbar ist.

In der schwierigen Frage nach einer genauen psychologischen Charakterisierung
des Trostes, mit dessen Hilfe man den konkreten Willen Gottes erkennen soll, weist
K. Rahner in der oben genannten Arbeit darauf hin, dafl es sich hierbei nicht um
Privatoffenbarungen handle, noch iberhaupt um Erlebnisse notwendig mystischer
Natur. Wenn dem Menschen aber kein konkreter Inhalt gnadenhaft bewuft wird, -
woran soll er dann den Willen Gottes in seiner Situation erkennen? — Rahner un-
terscheidet zwischen einer ,Urtrostung®, die ,consolacidn sin causa®, also ohne ge-
schaffenen Gegenstand sei, und einem Getréstetsein angesichts eines bestimmten
Gegenstandes kategorialer Art. Der erstere, rein gottliche Trost, sei seiner inneren
Struktur nach mit keinem anderen seelischen Erlebnis zu verwechseln, weil der
Mensch hier die freie Transzendenz des Geistes im ganzen erfahre. Es sei ,die
gegenstandslose Helle des jedes Angebbare libersteigenden Sichgenommenseins in
die Liebe Gottes hinein, das Gezogensein der ganzen Person mit dem Grund ihres
Daseins . . . in die Unendlichkeit Gottes als Gottes selbst®38a,

Die Beschreibungen des hl. Ignatius sind notwendig ungeniigend: tiefe, innere,
geistliche Freude, Ruhe und Frieden des Herzens, Hoffnung in Gott, gliubiges Ver-
trauen, das sich immer mehr nach oben wendet, Frhebung des Geistes zu Gott und
Trinen, die von Thm kommen — das alles kann mifiverstindlich sein. Aber das
reine Offensein auf Gott hin kann, wenn es erfahren wird, nicht triigen. Es fihrt
in eine viel tiefere Schicht der eigenen Seele, als es bet gewdhnlichen seelischen Er-
lebnissen der Fall ist. Dazu kommt eine Vereinfachung der Seelenkrifte und eine
volligere Ausrichtung auf Gott. Dieser gesteigerten Intentionalitit und Innerlichkeit,
die den wahren Trost kennzeichnen, begegnet man auch 6fter in den Briefen Franz

38a K. Rahner, a.a.0., S. 403.



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschafl Jesu 123

Xavers, wenn er z. B. schreibt, er fithle sich ,,im Innersten seiner Seele“ zu einer be-
stimmten Aufgabe gedringt. Rahner nimmt die ,Urtréstung” als Kriterium fir die
Gottgewolltheit derartiger Entscheidungen. Man hilt gleichsam den jeweiligen
Wabhlgegenstand in das Licht des gottlichen Trostes und mufl dann spiiren, wie er
dazu ,pafit“. In den Konstitutionen kehrt fast auf jeder Seite dieser Terminus
»passen®, zutriglich sein (convenire) wieder, z. T. mit dem Zusatz ,im Herrn“. Es
dringt sich einem der Vergleich mit dem Ausprobieren eines Schliissels in der Dun-
kelheit auf. Es gibt keine immer giiltigen Normen fiir das unsystematisierbar Ein-
zelne der Situation und des Augenblicks, man mufl sehen, was ,pafit“. So soll man
nach Ignatius in der Dunkelheit des Glaubens nach der rechten Entscheidung suchen,
die dem Willen Gottes hier und jetzt entspricht. Bei schwerwiegenden Fragen wird
man natiirlich nicht mit einer einmaligen Gebetserfahrung zufrieden sein, da der
Mensch sich tiuschen kann., Denn eine Konfrontierung von Urtréstung und kon-
kretem Wahlgegenstand ist nur im Abklingen der ersteren moglich, da vorher die
Seele ganz von der reinen Offenheit auf Gott hin ausgefillt ist, die kein einzelnes
gegenstindliches Objekt kennt. Erst in der unmittelbar folgenden Zeit kann also
erfahren werden, wieweit die eine oder andere Moglichkeit mit der Urtrdstung voll
zusammenklingt. Weil hier auch das voriibergehende Eindringen einer Verwirrung
moglich ist, kann eine Sicherheit nur durch mehrmalige, haufige Konfrontierung er-
reicht werden. Es gehort zur Echtheit des geistlichen Trostes, dafl die inneren Er-
fahrungen eine Zeitlang im gleichen Sinne anhalten.

II1. ,Werkzeug Gottes” (Instrumentum)

Gebet ist fur den Verfasser der Konstitutionen Begegnung mit Gott, dann ein
Mittel im Dienst der konkreten Berufsentscheidungen. Doch das ist noch nicht alles.
Den vollen Begriff des Gebetes finden wir im zehnten Teil der Konstitutionen, wo
der Heilige alle Mittel im Dienste Gottes wigt und feststellt: ,. .. jene Mittel ver-
leihen groflere Wirksamkeit, die das Werkzeug mit Gott verbinden“3? — im Gegen-
satz zu allen rein menschlichen Anstrengungen und Moéglichkeiten. Ignatius hat sich
und seine Gesellschaft immer als Werkzeug Gottes gesehen, und es war seine
grofle Leidenschaft, die Mittel herauszufinden, die ,dazu disponieren, daf (die-
ses Werkzeug) von der Hand Gottes in der rechten Weise gefithrt werden
kann“38, Das ist fiir ihn der entscheidende und machtigste Antrieb, sich um ,die Ver-
trautheit mit Gott in den frommen Ubungen des geistlichen Lebens“3® zu muhen.
So verstehen wir die Bedeutung des Gebetslebens fiir die Planung und Durdchfiih-
rung aller Arbeiten. Der Mensch mufl Gott so nahe sein, dafl er nichts mehr kennt
und erstrebt als den Willen Gottes. Erst von dieser Grundidee des Menschen als
eines Werkzeugs der ,gottlichen Majestdt” ergibt sich der tiefste Sinn des Gebetes,
wie wir ihn in den Konstitutionen finden.

Diesem Sinn fiigen sich auch die ,devotio® und die ,discretio” als Teilmomente
ignatianischen Betens ein. E. Przywara hat treffend, wenn auch sprachlich etwas ge-

3 PX, n2: ,...media illa, quae instrumentum cum Deo coniungunt ac disponunt, ut a
Divina manu recte gubernetur, efficaciora. . .”

8 PX n2, vgl. Anm. 37.

3¢ Ebd.: ,Huiusmedi ... familiaritas cum Deo in spiritualibus devotionis exercitiis“.



124 Giinter Soballa

waltsam, das Wort von der ,Werkzeuglichkeit“ geprigt, um die entscheidende
innere Haltung zu kennzeichnen, wie sie von den Konstitutionen verlangt wird.

,Werkzeug — das klingt nach Handwerk. Das Wort will richtig verstanden sein.
Es handelt sich um die grofle Aufgabe, dem Schopfer- und Erlosergott bei seinen
weltumgestaltenden Plinen Dienste zu leisten. Weil der Mensch aber ein geist- und
freiheitbegabtes Wesen ist, hat seine Werkzeuglichkeit die Form der geistigen Ver-
einigung, des Gebetes. Und weil er fiir Gott nicht aus eigener Kraft und aus eigenem
Ermessen etwas tun kann, was im Sinne der gottlichen Heilsplane ein Dienst wire,
50 besteht seine Aufgabe naher darin, sich stets fiir Gottes Ruf offen zu halten, iiber
sich verfiigen zu lassen. Darum betet Ignatius in dem Vorbereitungsgebet vor jeder
Betrachtung in den Exerzitien, ,dafl alle unsere Absichten, Handlungen und Unter-
nehmungen einzig hingeordnet seien auf den Dienst und die Verherrlichung der
gottlichen Majestat® .. .40, ;Mochten wir doch den Willen Gottes vollkommen er-
kennen und erfiillen“, ist die fast stereotype Schluflformel der Ignatiusbriefe, ohne
dafl es jemals ein leeres Wort wire. Der Wille Gottes ist wirklich das einzige Ziel,
das aber nur im Gebet erkannt werden kann#!. Im Gebet kommt der Mensch in den
Rhythmus der schopferischen Bewegung Gottes.

* Weil nun das Gebet der Erkenntnis und Erfillung des gottlichen Willens unter-
geordnet ist, miissen auch die Zeiten und der Umfang der Gebetsiibungen vom
Dienste Gottes her geregelt werden. Ignatius wagt in diesem Zusammenhang sogar
das Wort, das Gebet kénne, wenn es nicht in der rechten Weise ,reguliert werde,
ein Hindernis fiir den Dienst Gottes sein®2. Das bedeutet nicht, daf das innere Leben
zugunsten eines dufleren Aktivismus benachteiligt wiirde. Was Ignatius will, ist viel-
mehr eine Totalhingabe des Menschen: das ganze Leben, jede Absicht und Hand-
lung, kurzum alles soll auf Goit hingeordnet sein und damit zum Gebet werden*s.
~Recta intentio“ — reine Richtung auf Gott, ,in allen einzelnen Dingen“4! Das
ist das Letzte, was Ignatius den Seinen zu sagen hat, iiber alle positiven Vorschriften
hinweg, die er mit soviel Sorgfalt ansgearbeitet hat. Die Worte von der reinen Ab-
sicht stehen am Schlufl des Kapitels {iber die religiose Unterweisung der noch in

4 Ex spir n 46.

4 Vgl. PIII, ¢ 1, n 20R: ,Eis, qui ad huiusmodi exercitationes apti non esse viderentur. ..
proponi debent ea quae ipsorum captui conveniant et quibus ad servitium Dei ac Domini
nostri illi inventur“. Von dem Eifer fiir den Dienst Gottes sind die dringenden Mahnungen
des Heiligen bestimmt; vgl. auch PIX, ¢ 2 und PIX, ¢6, n1A: Der General mufl in be-
sonderer Weise ein Mann des Gebetes sein. Ebenso die Rektoren: P 1V, ¢ 10, n 5.

42 P IV, ¢ 6, n 8: Die Scholastiker sollen nicht durch zu viele Gebetslibungen vom Studium
abgehalten werden. Dieser Primat des apostolischen Dienstes wurde in der ersten ,Formula
Instituti“, die dem Papst den Sinn der neuen Gemeinschaft darlegen solite, sehr radikal aus-
gedriickt. So wird Chorgebet und feierlicher Gottesdienst abgelehnt mit der Begriindung:
“...da wir kraft unseres Berufes uns damit abzugeben haben, neben anderen notwendigen
Verrichtungen den ganzen Tag und einen Teil der Nacht den leiblich und seelisch Kranken
Hilfe und Trost zu bringen“. Die klassischen Formulierungen fiir diesen Gedanken finden
sich in den Vorsduriften iiber das Gebet der Studierenden: nicht linger als eine Stunde;
vgl. P1V, c 4, n2-3.

48 Jgn. sagt in einem Brief: Das Leben sei in dem Ausgerichtetsein auf den géttlichen
Dienst ganz Gebet* (Monlgn I 6, 91).

44/45 P III, ¢ 1, n 26: ,Omnes rectam intentionem habere studeant, non solum circa vitae
suae statum, verum etiam circa res omnes particulares“. Nur diese recta intentio ist die
Redchtfertigung fir die Neuerungen, die Ignatius mit der Griindung seines Ordens einfiihrte.
Denn sie ist es, die das Leben als solches zum Gebet macht.



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 125

der Ausbildung befindlichen Ordensmitglieder, bilden. gleichsam seinen Hohe-
punkt#s, In dieser Haltung weif sich Ignatius selbst mit all seinen Kriften, mit Leib
und Seele, mit seinem Tun und Lassen hineingenommen in das Ausstromen der gott-
lichen Liebe in diese Welt (durch Inkarnation und Geistessendung). Er fafit dieses
Hineingenommensein einmal in das Bild von dem Quellwasser, das weiterstromt,
und noch klarer in das Bild von den Sonnenstrahlen, die von der glithenden Sonne
ausgehen. Der im Gebet mit Gott verbundene Mensch soll ,mitstrémen® im kos-
misch-trinitarischen Kreislaufe,

So gibt es auch in den Konstitutionen des hl. Ignatius etwas wie ein ,wesentliches
Gebet“, um einen Gedanken Bremonds aufzugreifen. Wihrend sich dieses ,wesent-
liche Gebet“ aber bei Bremond in der geschlossenen Innerlichkeit der ,reinen Spitze®
des Geistes vollzieht, will Ignatius den ganzen Menschen werkzeuglich einbezogen
wissen in den Strom der schopferischen Liebe Gottes, natiirlich nicht als ein wider-
standsloses, rein passives Werkzeug, sondern als ¢in beseeltes, frei sich entscheiden-
des, den Rhythmus Gottes personlich mitwirkend mitvollziehendes — und das in
einer bleibend profanen Welt, aus der man nicht flichen darf. Aber nur wer es glau-
bend realisiert, da Gott durch den Menschen wirken will, kann eine profane Titig-
keit der formellen Gebetsiibung vorziehen, und nur wer nichts anderes sucht als den
Willen Gottes, darf diesen Weg beschreiten, ohne seine Seele zu gefihrden.

Es ist wohl einsichtig, dafl in der reinen Richtung auf Gott die ganze Existenz zum
Gebet werden kann. Dennoch ist es schwer, diese theologische Secite des ignatiani-
schen Frommigkeitsideals phinomenologisch, im psychologischen Vollzug des ein-
zelnen, zu beschreiben. Die wirkliche Ubereinstimmung mit dem Willen Gottes wird
sich in der Leichtigkeit zeigen, mit der einer bis in die Kleinigkeiten erspirt, was
hier und jetzt von ihm gefordert ist. Jede Abweichung vom Weg des lenkenden gott-
lichen Willens miifite sofort von der Feinfithligkeit des Instrumentes registriert wer-
den?. Das ist der Sinn der zweimaligen tiglichen Gewissenserforschung, die in den
Konstitutionen gefordert wird, und man versteht, was Ignatius meinte, als er einem,
der sich rithmte, jede Stunde sein Gewissen zu erforschen, zur Antwort gab, er tue
das alle Viertelstunden. Es ging dabei eben nicht um Siinden im iiblichen moral-
theologischen Sinn, sondern um die vollkommene Einigung mit dem Willen Gottes.
Darum war fiir Ignatius die Gewissenserforschung, nicht etwa die Betrachtung die
wichtigste geistliche Ubung. Von der Stunde Gebet, die er den Studierenden erlaubt
hatte, gehorte eine halbe Stunde der Gewissenserforschung. Davon gab er keine
Dispens. Die ,reine Richtung® auf Gott, der die Gewissenserforschung dient, ist
mehr als nur eine akthafte wiederholte ,gute Meinung“. ,Recta intentio’ bedeutet
vielmehr dasselbe wie das ,t3 ano phroneite’ (denkt an das, was droben ist) im
Kolosserbrief (Kol 3,2). ,Phronein“ bedeutet etymologisch das ,Gerichtetsein aller
geistigen Regungen“ — auf Gott hin.

46 Ex spir n 237 ,Contemplatio ad obtinendum amorem®. Punkt 4.

47 Vgl. Monlgn I 12,679, Documenta selecta: ,Sprich nicht, antworte nicht, betrachte
nicht, geh’ nicht spazieren, kurzum tue nichts, ohne vorber zu iiberlegen, ob es Gott gefalle
und den Nichsten erbane”. Aus dieser Ubereinstimmung mit Gott resultiert dann eine un-
erschiitterliche Kraft der Uberzeugung, die sich durch nichts von dem abhaiten Lifit, was
einmal als der Wille Gottes klar ist — vgl. P, ¢ 1, n4.



126 Giinter Soballa

Dieses 1deal der reinen Werkzeuglichkeit erfordert naturgemiff im Werkzeug ein
Hochstmafl von Beweglichkeit, ein Freisein von der eigenen Schwere. Darum ist das
unerlafliche Fundament eines solchen Lebens die immerwéihrende und ganzheitliche
Abtétung und Verleugnung des eigenen Willens im Sinne des Herrenwortes vom
Sich-preisgeben (Mk 8, 34), eine vollstindige Durchordnung der ganzen Triebwelt.
Darum sind in den Konstitutionen die Mahnungen zu ,bestéindiger Abtétung®, zu
»Indifferenz® und zum Kampf gegen die ,ungeordneten Neigungen® nicht selten.
Nur auf diesen Voraussetzungen kann das Ideal eines Lebens in der Welt, das ganz
Gott geweiht ist, realisiert werden. Die Seele muf} in einer stindigen inneren Bereit-
schaft fiir Gott sein. Dazu gehort innere Stille. So erhalten die oft kleinlich erschei-
nenden Anweisungen® iiber die duflere Haltung und die ,Erbaulichkeit®48a ein neues
Gewicht. Denn eine vollkommene Bereitschaft der Seele wird sich auch duferlich
irgendwie zeigen, wihrend ecbenso von der dufleren Haltung ein Einflufl auf das
Innere ausgetibt wird. Der in diesem Sinne erbauliche Mensch strahlt jene innere
Freiheit fiir Gott wider, die zu jedem Auftrag oder Dienst bereit ists®.

‘Wir haben versucht, den vollen Begriff des Gebetes zu umreifien, wie ihn die Kon-
stitutionen des hl. Ignatius enthalten: personliche Andacht und Mittel zur rechten
Entscheidung und beides aufgehoben in der Haltung volliger Werkzeuglichkeit,
»dafl Seine gottliche Majestat sich seiner Person und all dessen, was er hat, be-
diene“s0. Nicht nur einige Akte, nicht nur formelle Gebetsiibungen, sondern das
Leben als ganzes soll Gebet sein. Noch ist dieser Begriff des Gebetes aber nicht voll-
kommen erklédrt. Bisher setzten wir immer voraus, dafl die stindige Verbindung
mit Gott irgendwie erlebnismiflig bewufit wird. Dieser Moglichkeit mufl eine zweite
als Korrektiv beigefiigt werden. Falls alle genannten Voraussetzungen von seiten
des Menschen gewahrt bleiben, kann ndmlich das subjektiv Erlebnismaflige des
Kontaktes mit Gott als dem ,Agens Superior®, dem eigentlich Handelnden, aus-
bleiben, ohne dafl die Wirklichkeit der beschriebenen Haltung des ,wesentlichen

48 PIII, ¢ 1, n 4, ibernommen in die 29. Regel des ,Summariums‘: — , Alle sollen sorgfil-
tigst darauf bedacht sein, die Tore ihrer Sinne ... vor jeder Ungeordnetheit zu bewahren;
und sich in Frieden und wahrer innerer Demut zu halten, und diese zam Ausdruck bringen
im Stillschweigen, wenn es zu beobachten ist, beim Sprechen aber durch Umsicht und Erbau-
lichkeit in, den Worten, weiter durch Bescheidenheit in der Miene und Gemessenheit im Gang
sowie bei allen Bewegungen, ohne irgendein Zeichen von Ungeduld oder Hochmut“. Nach
P. Ribadeneira sollte diese Regel ein Ersatz fur das Ordenskleid sein, ,,...damit die dulere
Haltung und Bescheidenheit der ganzen Person gleichsam ein Bild der inneren Ruhe der
Seele sei“ (De ratione Instituti ¢ 2).

482 Zum tieferen Begriff der christlichen Erbaulichkeit vgl. die Schrift von P. Bonnard:
Jésus-Christ édifiant son Eglise. Le concept d’édification dans le N.T. Neuchatel - Paris
(1948).

4% Monlgn I 12,679, Documenta selecta: ,Semper tene libertatem spiritus ad opposita®.
Diese Freiheit des Geistes zu allem, was Gott fordern kénne, wollte Ignatius auch in den
sogeuanuten ,Experimenten® fordern, die er im Gegensatz zu heute fast bis iiber die Grenze
des Tragbaren handhabte: Bettelreisen durch kriegsverwiistetes Land, korperliche Strapazen
oft bis zur Gefdhrdung des Lebens — ohne Hilfsmittel, aufreibende Pflege von Syphilis-
und Pestkranken usw. Man vergesse dabei nicht, dafl es sich um Priifungen derer handelt,
die um Aufnahme baten und sténdig wieder gehen konnten. Worum es Ignatius dabei ging,
war das wirkliche Freiwerden von allen menschlichen Riicksichten. Man sollte Ernst machen
mit dem Vertrauen auf Gott und alles Sich-stiitzen auf geschopfliche Dinge aufgeben. Dazu
mufl man beim Eintritt grundsitzlich bereit sein, vgl. Ex gen IV, 11—12.

5 Ex spir. n 5, Annotatio quinta.



Das Gebet in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 127

Gebetes davon beeintrichtigt wird. Der Trost wird ja nicht zur personlichen Be-
friedigung gegeben, sondern um zum wahren Dienst Gottes zu fithren und zu helfen.
So ist er nur eine Form der Werkzeuglichkeit. Zwar strebt Ignatius ein Maximum
von bewuf$ter Bindung des Menschen an Gott an, aber er wufite immer, dafl es sich
dabei um Gnade handelt, die sich nicht erzwingen l1afit, wenn er auch wieder gerade-
zu damit rechnete, dafl sie geschenkt wiirde. Darum konnte er sagen: ,,0b nun mehr
oder weniger geistliche Trostungen vorhanden sind, man soll immer darauf bedacht
sein, Fortschritte zu machen auf dem Weg des gottlichen Dienstes“s, d. h. der Mensch
bleibt als Werkzeug im Dienst Gottes, auch wenn er das weniger spirt. Er ist dann
scheinbar seinen natiirlichen Kréften iiberlassen, aber nach einem guten Wort
Przywaras ist das nicht eine ,Ersetzung der Verfugung Gottes durch Verfiigung der
menschlichen Fahigkeiten, sondern ein Sichverschweigen Gottes in sie hinein (so wie
Gott fiir gewdhnlich in der Schopfung und Lenkung seiner Kirche wirkt), also dafl
das Urteil und die Entscheidung dieser natiirlichen Fahigkeiten als Urteil und Ent-
scheidung des schweigenden Gottes erscheint: also durchaus Gottes, aber in der
Ebene des Unten der Demut“s2.

Aus all dem erhellt, dafl das Gebetsideal der Konstitutionen des hl. Ignatius nicht
notwendig an ein Ordensleben gebunden ist. Es bezieht vielmehr von vornherein
alle menschlichen Situationen mit ein und ist ganz allgemein fir ein vollkommenes
christliches Leben mitten in der Uelt gedacht. Wo immer darum einer steht, in die-
sem oder jenem Beruf, als Priester oder Laie, unverheiratet oder in der Ehe, er darf
ruhig alle seine Fahigkeiten einschalten, er darf von den geschopflichen Moglich-
keiten Gebrauch machen, er darf niichtern die Realititen des tiglichen Daseins ab-
wigen wie jeder andere Mensch — wenn immer er nur in vélliger Selbstentdufierung
sich Gott ganz zur Verfligung stellt, wenn er nichts als den Dienst Gottes sucht und
sein Herz immer wieder von allem Eigenwillen reinigt, dann kann er mit Gewiflheit
damit rechnen, daffi Gott sich seiner als Werkzeug bedient und die unscheinbarsten
Dinge seines Lebens zu Grofitaten im Reiche Gottes macht. Dann ist sein Leben Ge-
bet, auch wenn er es nicht immer als solches erlebt, wenn Gott zu schweigen scheint
und er von einer Zerstreuung in die andere geworfen wird. Der wirklich gottver-
bundene Mensch weil es dennoch in der Tiefe seines Herzens, im Glauben, in der
Hoffnung und in der Liebe. Es ist ein grofies und begliickendes Ideal, das hier auf-
gerichtet wird: es reifit in gnadenhafte Hohen hinauf und bleibt dennoch auf dem
Boden des Moglichen und menschlich Realisierbaren.

51 PIII, c1, n10: ,...sive plures adsint visitationes spirituales, sive pauciores: curent
vero semper in via divini servitii progressum facere®.

52 Deus semper maior (Theologie der Exerzitien), 2. Bd., Freiburg/Br. 1939, S. 189; vgl.
auch P X, n 8: Ignatius betont hier, dafl sowohl die natiirlichen als auch die dbernatiirlichen
Mittel ein Geschenk Gottes sind.






