
BUCHBESPRECHUNGEN 

Maria 

Schmaus, Michael. M ariolo gie 
(Katholische Dogmatik, Bd. V). Mün- 
chen, Max Hueber-Z)erlag, 1955, 416 S. 

Es ist etwas Ungewöhnliches, daß inner- 
halb eines mehrbändigen Dogmatischen 
Handbuches ein eigener Band der Mariolo- 
gie gewidmet ist. Diese Tatsache allein zeigt 
schon, wie sehr die Lehre von Maria und 
ihrer Stellung im Heilswerk der Erlösung in 
den Blickpunkt der theologischen Forschung 
gerückt ist. Bei der Fülle der marianischen 
Literatur und dem Fortschritt, der in einer 
Reihe von mariologischen Fragen erzielt 
worden ist, erweist sich eine Gesamtdarstel- 
lung wie die vorliegende als eine äußerst 
dankenswerte Arbeit, nach der die Zeit fast 
gerufen hat, aber auch als ein schwieriges 
Unterfangen, weil die Lehrentwicklung viel- 
fach noch in vollem Fluß ist. 

Schon der Aufbau der Mariologie von 
Schmaus unterscheidet sich von dem in den 
Handbüchern sonst üblichen Schema. Wäh- 
rend für gewöhnlich zunächst von der Got- 
tesmutterschaft Mariens als dem Prinzip und 
der Quelle ihrer Vorzüge gehandelt wird 
und dann von ihren einzelnen Privilegien, 
die ziemlich lose nebeneinander gestellt wer- 
den, versucht der Verf. eine organische Ent- 
faltung des Mariengeheimnisses im Ganzen 
des Erlösungswerkes. Er zeigt den heilstheo- 
logischen Ort auf, den Maria in der Heils- 
veranstaltung Gottes einnimmt. Das verleiht 
dem Werk nicht nur eine beglückende Weite, 
sondern auch eine Ausgewogenheit, die ge- 
rade in der Mariologie so erwünscht ist. Die 
Überschriften  der  zehn  Abschnitte  lauten: 
1. Der   theologische   Ort   der   Mariologie. 
2. Die Quellen der katholischen Marienlehre. 
3. Maria, die Mutter des menschgewordenen 
Gottes. 4. Maria, die jungfräuliche Mutter 
Jesu Christi. 5. Die Erwählung Marias durch 
Gott. 6. Marias Freiheit von der Erbsünde 
und ihre Heiligkeit. 7. Marias leibliche Auf- 
nahme in den Himmel. 8. Maria und die 
Kirche. 9. Marias Beitrag zur Erlösung. 
10. Maria, die Mittlerin aller Gnaden. 

Die für die kirchlich-katholische Situation 
wie auch für das Gespräch mit den Nicht- 
Katholiken akuten Fragen nehmen begreif- 
licherweise und dankenswerterweise einen 
größeren Raum in dem Werk ein. So ver- 
breitet sich gleich der erste Abschnitt aus- 
führlich über das Verhältnis der Mariologie 

zur Christologie, über das Wesen der Über- 
lieferung, über das Verhältnis von Schrift 
und Überlieferung, über die Dogmenent- 
wicklung und das Verhältnis von Dogma 
und Schrift. Sehr genau wird auch der augen- 
blickliche Stand der Frage nach der Mitwir- 
kung Mariens an der (objektiven) Erlösung 
referiert, wobei sich der Verf. selbst für die 
These von Dillenschneider entscheidet. Ganz 
neu im Vergleich mit anderen Dogmatiken 
ist der Abschnitt über Maria und die Kirche, 
der die entsprechenden Arbeiten der letzten 
Jahre auswertet. 

Die Mariologie von Schmaus kann sowohl 
Studierenden wie noch viel mehr den Seel- 
sorgern (für Predigt und Unterricht) sehr 
gute Dienste tun. Nicht zuletzt wird man 
dem Werk viele Laienleser wünschen. Die 
ausgezeichnete Sprache und die leichte Faß- 
lichkeit machen es dazu vorzüglich geeignet. 
Wir haben im deutschen Sprachbereich kein 
theologisches Handbuch, das in ähnlicher 
Weise wie das von Schmaus Lehre und Fröm- 
migkeit miteinander verbindet. 

Fr. Wulf S. J. 

Rahner, Karl SJ, Maria Mutter 
des Herrn. Theologische Betrachtun- 
gen. Freiburg, Herder Verlag, 1956, 
110 S., Pappbd., DM 4.80. 

•Die acht Kapitel dieser kleinen Schrift 
sind die Nachschrift von acht Predigten, die 
im Mai 1953 in der Dreifaltigkeits- (Uni- 
versitäts-)Kirche in Innsbruck während der 
Maiandacht gehalten wurden" (Vorwort). 
Die Themen dieser Predigten lauten: 1. Ma- 
ria in der Theologie. 2. Die mariologische 
Grundidee. 3. Die Unbefleckte Empfängnis. 
4. Maria die Gottesmutter. 5. Maria die 
Jungfrau. 6. Maria die Sündenlose. 7. Auf- 
genommen in den Himmel. 8. Mittlerin der 
Gnaden. Vorausgeschickt ist ein •kurzer Ab- 
riß der Glaubenslehre von Maria", der dem 
Leser (der Verf. denkt wohl auch an Nicht- 
Katholiken) einen Überblick über die Quel- 
len, den theologischen Ort, den Inhalt und 
die dogmengeschichtliche Entwicklung der 
katholischen Lehre von Maria sowie über 
die Marienverehrung vermittelt. 

Es handelt sich nicht um Predigten im ge- 
wöhnlichen Sinn, sondern um •theologische 
Betrachtungen", wie der Untertitel  darum 



Buchbesprechungen 151 

mit Recht sagt, um eine ,Verkündigungs- 
theologie' für aufgeschlossene und theolo- 
gisch interessierte Laien. In gedanklich sehr 
dichter Form, in einer bisweilen eigenwilli- 
gen, aber auch ungemein ausdruckstarken 
und bildhaften Sprache wird in dem schma- 
len Büchlein eine kleine Mariologie gebo- 
ten, der eine sehr präzise und geschlossene 
theologische Auffassung des Mariengeheim- 
nisses zugrunde liegt. Der Kern dieser Auf- 
fassung besteht darin, daß Maria die am 
vollkommensten Erlöste und darum das 
schlechthinnige Vorbild des erlösten Men- 
schen ist. Wenn Rahner kein eigenes Kapitel 
über Maria und die Kirche hat, so liegt das 
daran, daß in allen Einzelgeheimnissen der 
ekklesiologische Aspekt mitaufgezeigt wird. 
Die Frage der Mitwirkung Mariens am Er- 
lösungswerk findet darin ihre Beantwortung, 
daß Maria nicht nur im Namen der ganzen 
Menschheit ihr Ja-Wort gegeben, sondern 
auch für uns alle die Frucht des Erlösungs- 
werkes entgegengenommen hat. 

Das Büchlein ist ein beglückendes Zeichen 
dafür, wie hohe Theologie dem christlichen 
Leben und der Frömmigkeit dienen kann. 

Fr. Wulf S. J. 

Maria. ttudes sur la Sainte Vierge 
sous la direction d'Hubert du Manoir 
SJ., Tome IV. Livre septieme 1. Partie: 
La Sainte Vierge et l'Expansion du Ca- 
tholicisme. Culte Marial dans les de- 
ferents Pays du Monde. Paris, Beau- 
diesne 1956, p. 1038. 

Da es nicht möglich ist, bei diesem monu- 
mentalen Sammelwerk auf Einzelheiten ein- 
zugehen, sei wenigstens mit einigen Hinwei- 
sen versucht, von seiner Art und seinem In- 
halt eine Vorstellung zu vermitteln. Das zu 
behandelnde Thema lautet: Marienver- 
ehrung in den, verschiedenen Ländern der 
Welt. Die Ausführung erfolgt nach der 
Ordnung der fünf Weltteile. Im vorliegen- 
den Band, dem 7. Buch des Gesamtwerkes, 
wird aber nur über Europa und Asien be- 
richtet. Für Afrika, Amerika, Australien und 
Ozeanien ist ein 5. Band in Vorbereitung. 
Der Löwenanteil im 4. Band fällt auf Euro- 
pa. Er umfaßt nicht weniger als 785 S. Die 
übrigen 200 sind der Marienverehrung in 
Asien zugewiesen. Ihre Darstellung ge- 
schieht in zwölf Beiträgen. Sie verteilen 
sich auf Palästina, den Libanon, Syrien, 
Klein-Asien, Indien, Ceylon, China, Japan 
und Indochina und preisen zum Schluß die 
großen Verdienste, die sich die Gesellschaft 
für ausländische Missionen in der mariani- 
schen Sache in einigen Ländern erworben 
hat. 

Die 28 Beiträge, die Europa betreffen, 
beschäftigen sich mit folgenden Ländern: 
Italien, Frankreich, Dänemark und Schwe- 
den, die Niederlande, Belgien (Flandern und 
Wallonien), Deutschland, Schweiz, Luxem- 
burg, Großbritannien, Irland, Spanien, Por- 
tugal, Ungarn, Litauen, Polen, christlicher 
Orient, Weißrußland, Ukraine, Böhmen, 
Mähren und Rumänien. Der Qualität nach 
sind natürlich nicht alle Beiträge gleich. 
Aber nicht wenige unter ihnen sind aus- 
gezeichnet. Beabsichtigt sind in erster Li- 
nie Gesamtübersichten, die über die Ge- 
schichte, die Geographie und die Formen der 
marianischenVolksfrömmigkeit bis zu ihrer 
heutigen Übung Auskunft geben. Dabei ste- 
hen im Vordergrund die Marienwallfahr- 
ten, die Marienbilder, die Marienandachten, 
die Marianischen Orden und Kongregatio- 
nen. Dazu kommt häufig der Einfluß, den 
die Muttergottesverehrung auf das Volksle- 
ben, die Sittlichkeit und auf Kunst und 
Wissenschaft ausgeübt hat. Nicht selten wird 
auch ihr Zusammenhang mit dem Charakter 
des betreffenden Volkes und der von ihr be- 
wohnten Landschaft hervorgehoben. In diese 
Gesamtübersichten sind da und dort Spezial- 
Studien eingeschoben. Sie beziehen sich in 
der Mehrzahl auf Frankreich und haben be- 
sondere marianische Andachtsformen zum 
Gegenstand, z. B. die Marienfrömmigkeit 
der hl. Jehanne vonFrankreich (1464•1505) 
oder •die Gabe von Lourdes" (229•269). 
Vor allem bemerkenswert ist das nach Di- 
özesen angelegte Verzeichnis der französi- 
schen Marienwallfahrten, das über 100 Sei- 
ten in Anspruch nimmt und mehr einer Bro- 
schüre als einem Aufsatz gleicht. Diesem 
Umfang gegenüber scheint uns die Behand- 
lung der spanischen Marienfrömmigkeit 
räumlich zu kurz gekommen zu sein. Jeder 
Beitrag wird abgeschlossen durch die Biblio- 
graphie, die reichen Stoff zur weiteren In- 
formierung bietet. 

Weil die Fortschritte der Marienvereh- 
rung in den einzelnen Ländern eng mit der 
intensiven und extensiven Ausbreitung des 
Katholizismus zusammenhängen, hat Kardi- 
nal Celsus Costantini zur Einführung eine 
•mariologie missionaire" geschrieben (S. 1 
• 48). Darin will er theologisch, metho- 
dologisch und geschichtlich den hervorragen- 
den Platz aufweisen, den Maria als •Köni- 
gin der Apostel" nach Christus im christli- 
chen Weltapostolat einnimmt. Danach ist 
und bleibt sie die erste und unvergleich- 
liche Missionärin in der Ausbreitung des 
Reiches Gottes auf Erden. Wer den Gesamt- 
inhalt des Buches überschaut und innerlich 
auf sich wirken läßt, findet darin eine glän- 
zende Bestätigung des prophetischen Wor- 
tes: •Selig werden mich preisen alle Ge- 
schlechter". H. Bleienstein S. ]. 



152 Buchbesprechungen 

Monin, Arthur: Die Königin 
mit dem goldenen Herzen. 
Die Erscheinungen U.L.F. v. Beaurainq. 
Deutsch von Dr. Thaddäus Soiron OFM. 
30 Abbildungen auf Kunstdrucktafeln. 
Kevelaer, Butzon u. Berker 1956. 198 S., 
Ln. DM 6.80. 

Vom 29. November 1932 bis zum 3. Ja- 
nuar 1933 hatten • ähnlich wie 1917 in Fa- 
tima • mehrere Kinder eine Muttergot- 
teserscheinung. Diese Erscheinungen waren 
gegenüber anderen durch die Symbole einer 
Königskrone und eines goldenen Herzens 
gekennzeichnet. Nach langen Untersuchun- 
gen und Prüfungen wurden sie von der Kir- 
che als echt anerkannt. Der Verf. des Bu- 
ches, Kanonikus Monin, Professor des Kir- 
chenrechtes an der Universität Löwen, war 
Vorsitzender der Diözesanuntersuchungskom- 
mission (in Namur). Das hatte den großen 
Vorteil, daß er alle Akten aus erster Quelle 

kannte und nicht minder alle Einwände, die 
im Laufe der Untersuchung erhoben wurden. 
Insofern kann man sich auf seine Darstel- 
lungen verlassen. Auf der anderen Seite 
steht er aber den Verhältnissen zu nahe, um 
ein flüssiges Buch darüber zu schreiben. Das 
Ganze ist mit Daten und Einzelheiten über- 
lastet, die der juristischen Genauigkeit und 
einer apologetischen Rechtfertigung der Ar- 
beiten der Untersuchungskommission dienen. 
Leser, denen es zunächst um die Frage geht, 
•ob in Beauraing auch alles stimmt", wer- 
den sich überzeugen müssen, daß man nicht 
vorsichtiger und sorgfältiger bei der Prü- 
fung vorangehen konnte. Andere, denen es 
mehr auf Anregung zum Glauben und zum 
Gebet ankommt, würden gern auf manche 
Einzelheit verzichten. Jeder aber wird 
von dem Buche großen Gewinn haben, wenn 
er es bis zu Ende durchliest und auch die 
reichen Anmerkungen nicht übersieht. 

Ad. Rodewyk S. J. 

Frömmigkeit der Orden 

Canonicorum Regularium 
S o d alitat e s de cimo sexto 
revoluto saeculo ab ortu 
S an c ti Augustini Episcopi 
Hipponensis. Ed. Canonia Voran 
{Austria), 1954. Für Deutschland: Buch- 
handlung Karl Zink, München, 199 S. 
Text u. 136 S. Bildtafeln. Lw. DM 16.80. 

Diese populär-wissenschaftliche Festschrift 
ist eine Ehrung des hl. Augustinus zum 
1600. Geburtstag des Ordensvaters, darge- 
bracht von den Söhnen und Töchtern, 
die nach seiner Regel in den Kongregatio- 
nen der Regular-Kanoniker nach Vollkom- 
menheit streben. Von diesen Ordensgenos- 
senschaften ist bekannt, daß sie das christli- 
che Geistesleben im Hochmittelalter ent- 
scheidend beeinflußten und im 15., 17. und 
18. Jahrhundert eine fruchtbare Blütezeit 
hatten. Die Säkularisationen im 18. und 19. 
Jahrhundert bedrohten ihre Stifte mit dem 
Untergang. Ihr Auf erstehungswille war aber 
so stark, daß sie seit der Jahrhundertwende 
langsam zum neuen Leben erwachten 
und heute nach ernster Selbsterneuerung mit 
zeitgemäßem Einsatz in vielen Ländern der 
Erde für das Reich Gottes arbeiten. 

Für diesen Lauf und Stand der Dinge legt 
der stattliche und würdig ausgestattete Band 
beredtes Zeugnis ab. Er gliedert sich in drei 
Teile: einen geschichtlichen, einen statisti- 
schen und einen Bilderteil. Der historische 
Teil ist der umfangreichste (S. 1•199). Er 
wird eingeleitet durch zwei gute Skizzen 
über das Leben und den Geist der Regel 

des hl. Augustinus. Ihnen folgen in vier 
Sprachen (deutsch, französisch, englisch, ita- 
lienisch) inhaltsgleiche Berichte über die 
Entstehung und Verbreitung der Augustiner- 
Chorherren, der Lateranensischen Kongrega- 
tion, der österreichischen Chorherrenkongre- 
gation, der Kongregation des hl. Nikolaus 
und Bernhard vom Großen St. Bernhard, 
der Regularkanoniker von St. Moritz zu 
Agaunum, der Prämonstratenser-Chorher- 
ren, der regulierten Chorfrauen, der Regu- 
larkanoniker vom Orden des Heiligen Kreu- 
zes, der ritterlichen Kreuzherren mit dem 
roten Stern, der Regularkanoniker von der 
Unbefleckten Empfängnis. Am wertvollsten 
für uns Deutsche ist das Kapitel über die 
Augustiner-Chorherren. Sie haben in der 
Theologie- und Frömmigkeitsgeschichte der 
Kirche zwei bedeutende Schulen aufzuwei- 
sen, deren Einfluß und Bedeutung weit über 
die Ordensgrenzen hinausgehen: die Schule 
von St. Viktor (Paris) und die Windeshei- 
mer Schule (devotio moderna). 

An den geschichtlichen Teil schließt sich 
der statistische (S. 200•207). Er macht über 
den gegenwärtigen Stand der Provinzen, 
Niederlassungen, die Zahl der weiblichen 
und männlichen Ordensmitglieder genaue 
Angaben. Ein Ruhmesblatt ist das Verzeich- 
nis der heiligen und seligen, Regularkanoni- 
ker, unter denen sich auch der große flämi- 
sche Mystiker Jan van Ruysbroek, der Grün- 
der und erste Prior von Groenendael (Hol- 
land) befindet. 

Der Bilderteil am Schluß des Werkes 
bringt 228 photographische Tafeln. Abge- 
sehen von wenigen Bildern, die der Schau- 



Buchbesprechungen 153 

lust weitester Kreise entgegenkommen, ver- 
mitteln sie in ihrer Gesamtheit einen an- 
schaulichen, weltweiten Oberblick über das 
Leben und Arbeiten der einzelnen, Kongre- 
gationen. Am beachtenswertesten sind die 
Photographien der Ordenskirchen und ande- 
rer Baudenkmäler, die an der Baulust und 
Baukunst derRegularkanoniker keinen Zwei- 
fel lassen. Für Deutschland sei nur an die 
Prachtbauten in Diessen, Rottenbuch, Rohr, 
Rot a. d. Rott, Schussenried, Wies u. a. er- 
innert. 

Über den Anlaß des augustinischen Ju- 
biläumsjahres hinaus hat das Werk insofern 
einen bleibenden Wert, als es nach den 
Heimsuchungen und Veränderungen der 
Kriegs- und Nachkriegszeit über Lage und 
Stand der Regularkanoniker neu orientiert 
und dadurch die veralteten Angaben in 
Heimbuchers: •Orden, und Kongregationen 
der katholischen Kirche" richtigstellt. Was 
wir bei dem Buch vermissen, ist ein Na- 
mensregister, das bei einem solchen Nach- 
schlagewerk unentbehrlich ist. 

H. Bleienstein S. J. 

Jean le Solitaire: Au x sources 
de I a tradition du C arm el. 
Paris, Bauchesne, 1953. 272 p. 

Die mit temperamentvoller Eindringlich- 
keit geschriebene populär-wissenschaftliche 
Studie ist ein alarmierender Mahnruf an 
die Karmelitermönche, sich ihrer eremitisch- 
beschaulichen Berufung bewußt zu sein und 
in der Anpassung an die seelsorgerlichen 
Bedürfnisse und Forderungen unserere Zeit 
keine grundsätzlich falschen Wege einzu- 
schlagen. Die Hauptgefahr sieht der histo- 
risch rückwärts schauende anonyme Verf. in 
der unerleuchteten Übernahme der vita 
mixta, wie sie von den Bettelmönchen, be- 
sonders den Dominikanern, theoretisch be- 
gründet und als apostolische Lebensform in 
die Kirche eingeführt wurde. Diesem missio- 
narischen •Aktivismus" wird das eremiti- 
sche, rein beschauliche Lebensideal der ech- 
ten Elias-Söhne vom Berge Karmel gegen- 
übergestellt und gezeigt, daß es nur das 
Apostolat des Gebetes und des verborge- 
nen mystischen Lebens kenne und andere 
Arten der Seelsorge, wie Predigt und theo- 
logische Wissenschaft, stets nur als sekun- 
däre und gelegentliche Aufgabe betrachtet 
und ausgeübt habe. Das ist die Grundthese, 
deren Darstellung der 1. Teil unseres Buches 
gewidmet ist. Die Propheten Elias und Eli- 
säus werden nach den Angaben der Heiligen 
Schrift als die grundlegenden Träger des 
karmelitischen Lebens gekennzeichnet, das 
seinen Niederschlag in der Tradition und 

Organisation der ersten Mönche und beson- 
ders in der Regel des hl. Albert gefunden 
habe. 

Im 2. Teil wird berichtet, wie sich der Or- 
den nach seiner Auswanderung nach Europa 
durch Angleichung an die Bettelorden ver- 
änderte und seine Berufung durch Über- 
nahme wesensfremder Seelsorgsaufgaben, 
besonders des Universitätsstudiums und der 
Mission, schwer schädigte. Das Vergessen 
des geistlichen Testaments der palästinen- 
sischen Einsiedler brachte den Orden nach 
dem Verf. in eine schwere Krise, die nach 
der •Ignea Sagitta" des seligen Nikolaus, 
•des Franzosen", ausführlich geschildert und 
mit dem Verlassen der reinen vita contem- 
plativa begründet wird. Durch wiederholte 
Milderungen der ursprünglichen Regel ent- 
stand ein neues Karmelitertum, das mit eini- 
gem Erfolg erst von der hl. Theresia und 
dem hl. Johannes vom Kreuz im ursprüng- 
lichen Geist reformiert wurde. Diese an- 
gefangene Erneuerung wird aber nach der 
Überzeugung des Verf. erst ihre Vollendung 
finden, wenn der Einsiedlergeist des hl. 
Albert wieder lebendig und das Verhält- 
nis von Contemplatio und Actio im Karmel 
richtig gesehen und verwirklicht wird. 

Zwar werden nicht alle Historiker des 
Karmeliterordens mit der Geschichtsbetrach- 
tung ihres Mitbruders einverstanden sein, 
aber darin geben sie ihm sicher recht, daß 
der wesentliche apostolische Beitrag, den die 
beschaulichen Orden auch heute in der Kir- 
che zu leisten haben, in ihrem mystischen 
Gebet und kontemplativen Vorbild besteht. 
Das Leben und die Lehren der hl. Theresia 
vom Kinde Jesu bilden dafür ein anschauli- 
ches Beispiel. H. Bleienstein S. J. 

Healy,Kilian]., 0.Carm.: Methods 
of prayer in the Directory 
of the Carmelite reform of 
T our ain e. Rome, Institutum Carme- 
litanum 1956, XV1 u. 184 S. 

Eine der wichtigsten und einflußreichsten 
Reformen des Karmelitenordens vollzog sich 
im 17. Jahrhundert in der französischen Pro- 
vinz Touraine. Diese von der Stadt Rennes 
ausgehende Erneuerung war dazu bestimmt, 
auf den Gesamtorden der Beschuhten Kar- 
meliten überzugreifen und im Jahre 1930 als 
strictior observantia sogar in die neuen Kon- 
stitutionen einzugehen. Besonders das für 
den Novizenunterricht darin vorgeschriebene 
•Directorium carmelitanum vitae spiritualis" 
(1940) ist ganz vom offiziellen Direktorium 
der Touraine-Reform inspiriert. Es trägt 
den Titel: Methode claire et facile pour bien 
faire oraison mental et pour s'exercer avec 



154 Buchbesprechungen 

fruit en la presence deDieu(1650•51).Dieser 
der Kürze halber •Methode" genannte Ge- 
bets-Traktat ist eine der geistigen Brücken, 
die den Karmel von heute mit der Karmeli- 
ten-Spiritualität des 12. Jahrhunderts ver- 
bindet. P. Healy ist davon überzeugt, daß 
die •Methode" nicht nur den kontemplativen 
Geist der Karmeliten des 17. Jahrhunderts 
reflektiert, sondern auch das traditionelle 
Beten des Ordens wiedergibt. Um dafür den 
Beweis zu erbringen, fragt er nach dem Ver- 
fasser der •Methode", nach dem Sinn und 
Ziel ihrer Gebetswege und schließlich nach 
den Quellen, aus denen sie wahrscheinlich 
gespeist ist. 

Die Antwort folgt in drei Teilen. Der 
erste gibt eine Geschichte der Touraine-Re- 
form und eine Analyse ihres Geistes. Healy 
sieht in ihr einen korporativen Versuch, den 
ursprünglichen Geist des Karmel wiederher- 
zustellen. Doch handle es sich dabei keines- 
wegs um eine Rückkehr zum eremitisch-kon- 
templativen Leben der ersten Mönche vom 
Berge Karmel, sondern um eine Bewegung 
zur Wiederbelebung der •vita mixta", einer 
Verbindung von Kontemplation und Aktion, 
in der die Beschauung die pars principalior 
bilden solle. Im zweiten Teil, dem Haupt- 
stück des Buches, werden die drei Gebets- 
weisen der •Methode" untersucht: die me- 
thodische Betrachtung, das gemischte Gebet 
und die Stoßseufzer zur Einübung des Wan- 
dels in Gottes Gegenwart. Vorherrschend 
seien bei allen dreien, einer Vorschrift der 
Karmeliten-Regel entsprechend, die •affec- 
tiones", d. h. die Anmutungen des Herzens, 
die den größten Teil der Betrachtung aus- 
machen. Den Ausgangspunkt bildet die me- 
thodische Betrachtung, die sich in den drei 
Seelenkräften vollzieht und im Noviziat in 
den ersten Monaten gelernt werden muß. 
Wer dazu aus irgendeinem Grund nicht fä- 
hig ist, wird zum •gemischten Beten" ange- 
leitet, einer vereinfachten Form des Her- 
zensgebetes, um zu einer verinnerlichten 
Aussprache mit Gott zu gelangen. Der dritte 
Weg, die Übung der Stoßgebete und des 
Wandels in Gottes Gegenwart, ist auf allen 
Stufen des geistlichen; Lebens gangbar. 

Die drei genannten Gebetswege sind na- 
türlich keine originalen Schöpfungen der 
Verfasser der •Methode" von Touraine. 
Den eingehenden Beweis dafür erbringt der 
dritte Teil des Buches, der die Quellenfra- 
gen zu lösen sucht. Für die methodische Be- 
trachtung und das •gemischte Gebet" kom- 
men an erster Stelle die •Geistlichen Übun- 
gen" des hl. Ignatius und die verschiedenen 
Gebetsschulen seiner Jünger in Betracht. Auf 
Ludwig von Granada wird der affektbetonte 
Charakter der Betrachtung zurückgeführt. 
Den Einfluß der hl. Theresia offenbaren die 

Aussagen, die über das Wesen, die Notwen- 
digkeit, Erhabenheit und Schwierigkeit des 
Gebetes gemacht werden. Manche Ähnlich- 
keiten erinnern an Franz von Sales, wenn 
auch nicht bewiesen werden kann, daß die 
•Methode" von ihm abhängig ist. Dagegen 
haben mit Sicherheit zwei hervorragende 
Mystiker der Touraine-Reform auf die Be- 
stimmung des Wesens und der Ziele der 
Betrachtung eingewirkt. Der dritte Weg, die 
Übung der Vergegenwärtigung Gottes, fin- 
det sich bei vielen geistlichen Schriftstellern 
zu Beginn des 17. Jahrhunderts. Abschlie- 
ßend stellt der Verf. fest, daß die Gebets- 
wege der •Methode" keine wörtliche Kom- 
pilation aus anderen geistlichen Werken 
sind, sondern eine selbständige Zusammen- 
fassung der wesentlichen Elemente der gro- 
ßen Geisteslehrer des 16. und 17. Jahrhun- 
derts darstellen. Mit ihnen verfolgten sie 
das Ziel, Novizen in die Anfänge des geist- 
lichen Lebens einzuführen bis hin zur 
Schwelle jenes höheren Gebets, in dem sie 
wie Elias unaufhörlich in der lebenden Ge- 
genwart Gottes stehen. Insofern hat Healy 
recht, wenn er behauptet, daß die •Metho- 
de" mit ihrer Betonung der Priorität der 
Beschauung für die Karmeliten von heute 
dieselbe Bedeutung habe, wie ehemals für 
die Reformer der Touraine. 

H. Bleienstein S. J. 

Werkbuch zur Regel des hei- 
ligenFranziskus. Herausgegeben 
von den deutschen Franziskanern. XDerl, 
Dietrich-Coelde-Verlag 1955. 434 S. Lw. 
DM 15.•. 

Die Bezeichnung Werkbuch soll darauf 
aufmerksam machen, daß das umfangreiche 
Buch keine Regelerklärung, sondern eine 
Stoffsammlung sein will, aus der sich jeder 
ganz persönlich die Lebenswerte der Fran- 
ziskaner-Regel erarbeiten und aneignen 
kann. In dieser Weise möchte das Werkbuch 
vor allem dem geistlichen Leben der Min- 
derbrüder heute dienen. Daher wird die 
Regel nicht, wie es meistens geschieht, vom 
Standpunkt des Rechtes aus dargelegt und 
ausgedeutet, sondern hauptsächlich nach ihrer 
Geistigkeit, Frömmigkeit, Aszese und Ge- 
genwartsbedeutung befragt. Dadurch soll 
aber ihre rechtliche Erklärung und Beobach- 
tung nicht unterschätzt und abgewertet, son- 
dern im Gegenteil gestützt und ergänzt wer- 
den in dem Sinn, daß die Regel nicht nur 
kasuistische Regulierung der Grenzen bedeu- 
tet, sondern Geist und Leben spendet, wie es 
Franziskus von seinen Worten selbst erwar- 
tet. Um das Regelbuch als Lebensbuch zu er- 
weisen, wird ein vierfacher Versuch ge- 
macht. 



Buchbesprechungen 155 

Der erste geht geschichtlich vor. P. Lothar 
Hardick beschreibt den Werdegang und In- 
halt der Regel und stellt (vor allem gegen 
Sabatier) fest, daß die Ideale der ersten Zeit 
von dem später organisatorisch geformten 
Orden weit stärker und vorbildlicher über- 
nommen wurden, als es auf den ersten Blick 
erscheint und für gewöhnlich behauptet wird. 
In einem zweiten Versuch wird die Regel 
des Franziskanerordens im Lichte der gel- 
tenden päpstlichen Regelerklärungen be- 
trachtet. Dabei zeigt sich, daß die päpstli- 
chen Verlautbarungen weit davon entfernt 
sind, nur juristische Bestimmungen zu sein. 
P. Josef Terschlüsen weist nach, daß die 
Päpste das Uranliegen des hl. Franz kennen 
und bejahen und die Aufgabe seines Ordens 
vor allem in der Sendung sehen, den armen 
Christus darzuleben. Als dritter Versuch 
folgt eine Erklärung der Regel im Lichte 
der Schriften und übrigen Worte des 
hl. Franz. Nach P. Kajetan Esser ergibt sich 
daraus als Ideal das evangelisch-apostolische 
Leben in der Heiligen Römischen Kirche. 
Ein vierter und letzter Versuch behandelt 
die Lebenswerte der Ordensregel für die 
Gegenwart. Nach der Interpretation von 
P. Eberhard Scheffer liegen sie im franziska- 
nischen Leben nach dem Evangelium, d. h. 
in der kompromißlosen Nachfolge des ar- 
men und demütigen Christus im gehorsa- 
men Dienst in der Kirche. Indem die Min- 
derbrüder durch ihr bußfertiges Leben er- 
gänzen, was an der Erlösung durch Christus 
in der Kirche aussteht, helfen sie den. Men- 
schen der Gegenwart genau so, wie in ähnli- 
cher Lage und Gefahr Franziskus den Men- 
schen seiner Zeit geholfen hat. 

Ein nach Sachgebieten von P. Engelbert 
Grau zusammengestelltes Literaturverzeich- 
nis will den Benutzern des Werkbuches 
helfen, noch tiefer in den dargebotenen 
Stoff einzudringen. Dem gleichen Zweck, die 
eigene Arbeit an der Regel und die persön- 
liche Aneignung ihres Geistes zu erleichtern, 
dienen am Schluß des Buches die Register. 
Wer an ihrer Hand den Stoff durcharbeitet, 
wird tief in die franziskanische Geistigkeit 
und Frömmigkeit eingeführt. Darum emp- 
fehlen wir das Werkbuch allen Brüdern und 
Schwestern franziskanischer Observanz, vor 
allem denen, die mit ihrer geistigen Erzie- 
hung und Leitung beauftragt sind. Erheben 
auch die hier vorliegenden Versuche nicht 
den Anspruch, das letzte Wort über das fran- 
ziskanische Leben und den Geist der heiligen 
Regel gesagt zu haben, so zeugen sie doch 
von einem vielverheißenden neuen Anfang 
franziskanischer Spiritualität. • S. 372 wird 
August Brunners •Neue Schöpfung", näher- 
hin seine philosophisch-theologische Phä- 
nomenologie   der   drei   Ordensgelübde   als 

•subjektive individualistische Schau" be- 
wertet. Diese Zensur ist unberechtigt, da 
das Grundanliegen des ganzen Buches die 
personale Liebe ist.    H. Bleienstein S. J. 

Brodrick, James SJ: Die ersten 
Jesuiten. Wien,!München, Verlag 
Herold, 1956. 289 S., Lw. DM 15.50. 

Unter den Büchern, die zum 400. Todes- 
tag des hl. Ignatius im deutschen Sprachge- 
biet erschienen sind, hat das aus dem Eng- 
lischen übertragene Werk des bekannten iri- 
schen Verf. seine besonderen Werte. Den 
ersten sehen wir darin, daß es eine Entste- 
hungsgeschichte der Gesellschaft Jesu bietet, 
wie sie in dieser Art bisher nicht vorhanden 
war. Es stellt Ignatius als geistigen Mittel- 
punkt in den Kreis seiner ersten Gefährten. 
Jeder dieser Mitarbeiter erhält sein Porträt 
und seinen persönlichen Anteil an dem mü- 
hevollen Aufbau des neuartigen Ordens: Pe- 
ter Favre, Franz Xaver, Laynez, Salmeron, 
Bobadilla, Simon Rodriguez, Ribadeneyra, 
Franz Borgias, Nadal, Canisius u. a. Mit 
zehn Gefährten in einem kleinen Mietshaus 
in Rom hatte Ignatius begonnen. Als er 
starb, besaß sein Institut ungefähr 100 Häu- 
ser und 1000 Mitglieder, die sich auf 11 
Provinzen in fast allen europäischen Län- 
dern verteilten. Wie sich diese Ausbreitung 
im einzelnen vollzog und welche Pioniere 
die Hauptlast dabei getragen haben, wird 
im vorliegenden Buch spannend erzählt. Ein 
zweiter Vorzug des Buches liegt darin, daß 
es sich auf die in den Monumenta Historica 
Societatis Jesu kritisch gesammelten Quel- 
len stützt. Die für die Ignatiusforschung heu- 
te unentbehrlichen beiden Bände •Fontes 
narrativi de Sancto Ignatio" der Mon. Hist. 
S. J. sind allerdings leider nicht mehr mit- 
verarbeitet. Trotzdem behält das Buch we- 
gen der schriftstellerischen Begabung des 
Verf. und seines geistreichen, echt irischen 
Humors seinen Wert. Die Ursprünglichkeit, 
Anschaulichkeit und Lebendigkeit des engli- 
schen Originals kommt auch in der deutschen 
Übersetzung zur Geltung. Ebenso hat der 
Übersetzer sich bemüht, in den Anmerkun- 
gen das Buch im wesentlichen auf den ge- 
genwärtigen Stand der Forschung zu brin- 
gen. Der auf S. 8 zur Ergänzung angefügten 
neueren Literatur ist jetzt noch beizufügen: 
Hugo Rahner, Ignatius von Loyola, Brief- 
wechsel mit Frauen. Freiburg 1956; Clara 
Englander, Ignatius von Loyola und Johan- 
nes von Polanco. Der Ordensstifter und 
sein Sekretär. Regensburg 1956; Friedrich 
Wulf, Ignatius von L., Seine geistliche Ge- 
stalt und sein Vermächtnis, Würzburg 1956. 

H. Bleienstein S. J. 



156 Buchbesprechungen 

Przywara, Erich: Ignatianisch. 
Vier Studien zum vierhundertsten To- 
destag des Heiligen Ignatius von Loyola. 
Frankfurt/M. Verlag Josef Knecht, 1956, 
150 S., geb. DM 5,80. 

Przywara will in diesen Studien nicht in 
erster Linie das Zeitgeschichtliche und Psy- 
chologische an Ignatius zur Darstellung 
bringen, sondern zeichnet ihn als •Ikon" im 
Sinne der östlichen Kirche • über allen in- 
dividuellen Bedingtheiten, als •Idee Gottes" 
(33). Ausgehend von dem einsamen Sterben 
des Heiligen, über das einer seiner Vertrau- 
ten sagte, •er scheine wie von allen vernach- 
lässigt und übergangen, ja wie von sich 
selbst vernachlässigt und übergangen" (9), 
will der Verf. deutlich machen, wie dieses 
•letzte ,Anon,ymon' des .Übergängen' in das 
,alles in allem' Christus" (9) das eigentlich 
,Ignatianische' sei. Der •Ikon Ignatius" 
(31 ff) wird gezeichnet auf dem Goldgrund 
des •Spanischen Theologumenon" (11 ff), 
der Situation der spanischen Theologie im 
16. Jahrhundert, die ihr geschichtliches Sym- 
bol in Karl V. und Philipp II. hat (21 ff) und 
die sich ausdrückt in den Bildern El Grecos, 
deren Menschen •zugleich unnahbare Stren- 
ge sind und nichts als Flammenlodern" (26). 
So wird der Geist dieser größten Zeit Spa- 
niens sichtbar als Grund des baskischen Hei- 
ligen: •Radikale Hingabe in den Dienst" 
als •Radikalismus der Liebe" (26). Dienst 
im völligen persönlichen •Vernachlässigt 
und Obergangenen" ist dann ebenso die 
Form des •Ikon Ignatius", wie sie der Verf. 
in den liturgischen Texten aufweist. Alles 
rein Persönliche geht unter im Werk • so 
sehr, daß Ignatius bis heute im Volk per- 
sönlich eigentlich unbekannt ist. Er steht da- 
mit in solcher Nähe zum sakramental Ob- 
jektiven der Kirche, daß im ,Ordinarium 
Missae' sein letztes Wesen sichtbar wird. 
Denn •Wesen der Messe ist objektives Op- 
fer und repräsentatives Opfer; solch objek- 
tives Opfer entspricht allein dem Wesen des 
Heiligen, wie er ... nicht mehr privatper- 
sönlicher Mensch ist, sondern Repräsentant 
der Göttlichen Majestät" (63). Hierin zeich- 
net sich vor, was dann in der dritten Studie 
•Religiöser Typus der Gesellschaft Jesu" 
(7Iff) näherhin deutlich wird als Geist des 
Ignatius in seinem Werk, da er •für sich 
wie für seine Stiftung die Anonymität" (8) 
wollte: die Eigenart seines Ordens besteht 
darin, daß er keine Eigenart hat; er soll 
ganz Jesus und Seiner Kirche übereignet 
sein. Das findet nach dem Verf. seinen Aus- 
druck in der (vielfach mißverstandenen) Ein- 
stellung der Gesellschaft Jesu zu Liturgie, 
Aszese und Mystik; diese drei Grundformen 
religiösen  Lebens   erscheinen   •im   allesbe- 

stimmenden .Dienst' zueinander gebunden" 
(82). Deshalb verfehlt der oft gehörte Vor- 
wurf einer Vernachlässigung der Werte der 
Liturgie den wahren Sachverhalt: da im 
Dienste des •Heiligen Gehorsams" das 
•wahre Innen der Liturgie" (98) vollzogen 
wird (insofern der erlösende Gehorsam 
Christi die Herzmitte des kirchlichen Kultes 
bildet). Ebenso wesensfremd ist dem Igna- 
tianischen auch jede Einseitigkeit in bezug 
auf Aszese oder Mystik: beide unterstehen 
dem Gesetz des Dienstes, sind nur Wege, 
auf denen das •innerste Zu-sich der Persön- 
lichkeit" (91) ganz an Gott übergeben wird 
(im •Suscipe" der Exerzitien). Denn eine 
•heilige Persönlichkeit" kann es in der Ge- 
sellschaft Jesu nur geben im •restlosen Leer 
von sich selbst" zum •restlosen Voll Gottes" 
(96), •Atem und Werkzeuglichkeit der Ge- 
genwärtigkeit Gottes (91). 

Es sind wirklich •letzte Formeln" (8), in 
denen der Verf. das Wesen des Ignatiani- 
schen zu fassen sucht, Aussagen, die in ihrer 
Prägnanz eingehende Kenntnis der Quellen 
verraten. Das Buch will nicht bloß Rückblick 
in die Vergangenheit sein, sondern (in der 
Gegenüberstellung von Ignatius und Augu- 
stinus der vierten Studie) Ausblick in eine 
Zukunft, die trotz der •Agonie einer großen 
alten Welt" (148) Christus gehört. 

G. Soballa S. ]. 

Zoffoli, Enrico C.P.: I Passioni- 
s t i. Spiritualitä • Apostolato. Roma, 
Edizioni de •II Crocifisso", 1955, p. 404. 

Unter den vielen guten Büchern, die aus 
Anlaß der von Papst Pius XII. geforderten 
Erneuerung und zeitgemäßen Anpassung 
der beschaulichen Orden erschienen sind, ist 
das vorliegende sicher eines der besten. Es 
ist in erster Intention geschrieben für Pas- 
sionisten, denen es in klarer und zielbewuß- 
ter Weise die Spiritualität und Sendung ih- 
rer Kongregation in Erinnerung bringt. Da- 
bei kommt es dem Verf. vor allem darauf 
an, des Wesentliche vom Unwesentlichen zu 
scheiden und damit die Grenzen zu ziehen, 
die bei der Anpassung an die heutigen Ver- 
hältnisse in Welt und Kirche nicht über- 
schritten werden dürfen. Ein kräftiger Ak- 
zent wird auch auf die Momente gelegt, 
durch die sich die •Kongregation vom Lei- 
den und Sterben unseres Erlösers" von an- 
deren kirchlichen Kongregationen und Or- 
den charakteristisch abhebt. Schon das •prin- 
cipium et fundamentum", von dem sie theo- 
logisch ausgeht und auf das sich ihre reli- 
giös-aszetische Geistigkeit gründet, ist so 
eigen und einzigartig, daß sie das innere 
und äußere Leben der Passionisten bis ins 



Buchbesprechungen 157 

Letzte formt. Es ist die ständige Liebesver- 
einigung mit dem leidenden und gekreuzig- 
ten Welterlöser, die ohne besondere natür- 
liche und übernatürliche Voraussetzungen 
weder erworben noch erhalten werden kann. 
Als erste und unerläßliche Forderung wird 
die Einsamkeit bezeichnet, die Zurückgezo- 
genheit vom Leben und der Unruhe der 
Welt, weil sich ohne sie die beschauliche 
Vereinigung mit dem leidenden Herrn, die 
paulinische Passionsmystik, das Zuendelei- 
den der Leiden Christi nicht entwickeln und 
verwirklichen kann. Darum nennen auch die 
Passionisten ihre Klöster nicht Konvente, 
sondern •Ritiri", Retraiten-Häuser, die so 
wesentlich sind, daß der Orden auf ihr Da- 
sein nie verzichten kann. Trotzdem sind ihre 
Bewohner keine Einsiedler, wie etwa die 
Kartäuser, sondern zugleich Missionäre, die 
ein •gemischtes Leben" führen und die 
Früchte ihrer Kontemplation • die Liebe 
Christi des Gekreuzigten • ihren Brüdern 
in der Welt mitteilen. Dabei darf aber der 
beschauliche Geist und die Einsamkeit in 
keiner Weise Schaden leiden. Darum be- 
schränkt sich ihr Apostolat auf Missionen 
von höchstens 20 Tagen, auf Exerzitien für 
Priester, Welt- und Ordensleute, auf Kon- 
versionen und aushilfsweise Katechesen. 
Grundsätzlich untersagt ist die Übernahme 

von Fastenpredigten, von ordentlichen Pfar- 
reien und regelmäßigen Beichten. 

Wer sich über die hier zugrunde liegen- 
den Motive und Regeln genauer unterrichten 
und das Beten und Arbeiten der Passioni- 
sten im einzelnen kennenlernen will, besitzt 
in Zoffolis Darstellung eine vorzügliche 
Hilfe. Der Verf. hat uns eine Theologie und 
Psychologie seiner Kongregation geschenkt, 
wie sie heute nicht alle Kongregationen ihr 
eigen nennen können. Ein besonderer Vor- 
zug seines Buches liegt in den vielen Origi- 
naltexten, die aus den Briefen des Stifters, 
des hl. Paul v. Kreuz, angeführt werden. 
Wie diese Texte im Lichte der heutigen For- 
derungen zu verstehen und anzuwenden 
sind, wird mustergültig gezeigt. Auch was 
der Verf. über den Sinn und den Vollzug 
der Gelübde in seiner Kongregation sagt, 
verdient aufmerksame Beachtung. Das Buch 
wird beschlossen durch mehrere Anhänge, 
die über die Geschichte der Passionisten, ih- 
ren Gründer, ihre Heiligen und Seligen, die 
Art und Weise ihrer Kreuzespredigt und 
die Geographie ihrer Missionen Aufschluß 
geben. Dankenswert sind auch die 50 im 
Text eingefügten Bilder, die allen, die sich 
für ihre Niederlassungen interessieren, gutes 
Anschauungsmaterial liefern. 

H. Bleienstein S. J. 

Biographien 

Scheeben, Heribert Christian, Al- 
bertus Magnus. 2. Auflage. Köln, 
Verlag ]. P. Bachern 1955, 224 S. und 
17 Bildtafeln. Lw., DM 7,•. 

Die Erstauflage dieses Buches erschien 
im Jahre 1934, drei Jahre nach Alberts Hei- 
ligsprechung. Während seither die wissen- 
schaftliche Erforschung seines reichen Schrift- 
tums, vor allem durch die Initiative des Al- 
bertus-Magnus-Instituts in Bonn, mächtig 
gefördert wurde, hat Alberts Lebensbeschrei- 
bung in den letzten 20 Jahren keine wesent- 
lichen Fortschritte gemacht. Es bleibt daher 
bei den Erkenntnissen, die Scheeben 1931 
in seinen Studien zu Alberts Chronologie 
veröffentlicht hat. Diese liegen unverändert 
auch der vorliegenden Neuauflage zugrunde, 
die in erster Linie die Werte und Weisun- 
gen sichtbar machen will, die nach dem Vor- 
bild des Heiligen für das private und öf- 
fentliche Leben unserer Zeit von Wichtig- 
keit sind. Erst in zweiter Linie wird auch 
seine Bedeutung für die Wissenschaft her- 
vorgehoben. Unter diesen zwei Gesichts- 
punkten wird Alberts Leben dargestellt und 
gezeigt, was er als Lehrer in Paris, als Lese- 
meister und Schiedsrichter in Köln und 
Würzburg, als Prior der deutschen Prediger- 

brüder, als Bischof von Regensburg und im 
Dienst des Papsttums und der Seelsorge in 
den deutschsprachigen Ländern geleistet hat. 
Unter den zwölf Kapiteln, in denen sich Al- 
berts Leben vor uns entfaltet, soll besonders 
das letzte der Aufmerksamkeit der Leser 
unserer Zeitschrift empfohlen sein. Es be- 
handelt Alberts Persönlichkeit, die von 
Scheeben restlos aus dem dominikanischen 
Seeleneifer abgeleitet wird. Zu diesem Zweck 
wird sein Gebetsleben erforscht, für das die 
Andacht zum Leiden Christi, zum Altar- 
sakrament und zur Gottesmutter charakteri- 
stisch sind. Noch viel größeren Wert als auf 
diese mündlichen Gebete legte Albert auf 
die innere Gebetshaltung, die eine Frucht 
der Demut ist. Auch zu den Höhen mysti- 
scher Beschauung ist er aufgestiegen, obwohl 
uns Scheeben von keiner einzigen der ge- 
wöhnlichen äußeren Begleiterscheinungen be- 
richten kann. Ebenso ist es sehr schwer, eine 
der Gaben des Heiligen Geistes als charak- 
teristisch für Albert hinzustellen. Sie sind 
alle in seinem Leben voll entfaltet, was na- 
türlich nicht ausschließt, daß die Gaben der 
Wissenschaft, des Rates und der Weisheit in 
besonderer Prägnanz in Erscheinung treten. 
Daß auf dem Boden eines solchen Gebetsle- 
bens alle Tugenden sich wunderbar entfal- 



158 Buchbesprechungen 

teten, wird von Scheeben mit Recht ange- 
nommen. Ausführlich wird bewiesen, daß in 
ihrer Mitte der Seeleneifer steht. Dieser war 
so beherrschend, daß er sogar der Haltung 
Alberts in der Wissenschaft ein spezifisch- 
apostolisches Gepräge gab und viel dazu 
beitrug, daß der Predigerorden vom rein 
theologischen Gebiet hinübergeführt wurde 
auf das Feld der profanen Geisteskultur und 
den Ehrennamen eines •Ordens der Wahr- 
heit" erhielt. Darum gehört Albert zu den 
Großen unseres Volkes, an dessen universa- 
ler Persönlichkeit sich viele Deutsche, Bischö- 
fe, Priester und besonders Laien aufrichten 
mögen. Der Unterstützung der Stadt Köln 
ist es zu verdanken, daß das wertvolle Buch 
nur 7 DM kostet.        H. Bleienstein S. J. 

Cancio R. Capote, Rita Maria: Jose 
T oniol o , discipulo de Santa Teresa 
de Jesus, Apostol de Accion Catölica 
(357 S.). Mexico 1956, Impresora Juan 
Pablos. 

Guiseppe Toniolo (1845•1918) war einer 
der ersten Nationalökonomen und Soziolo- 
gen Italiens. Ähnlich wie Contardo Ferrini 
auf dem Rechtsgebiet, zeichnete er sich aus 
durch seine hervorragenden Fachkenntnisse 
wie durch den starken, aus seiner religiös- 
sittlichen Haltung stammenden Willen, die 
katholischen Grundsätze mit der Wissen- 
schaft zu verbinden und sie dadurch zu ver- 
tiefen und vorwärts zu führen;. Er war der 
Führer der katholischen Soziologen Italiens. 
Seine Bedeutung erhellt aus der Tatsache, 
daß er 1892 den Vorsitz auf dem ersten 
Kongreß der von Kardinal Mermillod ge- 
gründeten Katholischen Vereinigung für die 
sozialen Studien führte und daß er vor der 
Veröffentlichung der großen Enzyklika Re- 
rum novarum häufig von Papst Leo XIII. 
und Kardinal Rampolla zu Rate gezogen 
wurde. Die vorliegende Lebensbeschreibung 
hat ihren Schwerpunkt weniger in der Wie- 
dergabe seiner persönlichen Geschichte oder 
in der Analyse seiner wissenschaftlichen An- 
schauungen und Forschungen, als in der 
Darstellung seines religiösen Wesens und 
seines Apostolates im engeren Bereich seiner 
Familie, seiner Schüler an der Universität 
Pisa und im weiten Kreis der Katholiken 

Italiens, die sich auf Wunsch Pius X., zum 
großen Teil nach dem Vorbild des katholi- 
schen Volksvereins in Deutschland, zu sam- 
meln begannen. Der Verfasserin kommt es 
daher vor allem darauf an, ihn als Heiligen 
zu zeichnen, im Streben nach persönlicher 
Vollkommenheit und in seinem Apostolat. 
Wir bekommen so einen tiefen Einblick in 
sein alltägliches Frömmigkeitsleben in Ge- 
bet und Selbstüberwindung und in seinem 
verzehrenden Eifer bei der Formung der 
jungen katholischen Generation. Die Be- 
rufung auf die hl. Theresia von Avila ist 
mehr ein Einfall der Verfasserin, die, eine 
große Verehrerin der Heiligen, in Toniolos 
Streben manche Züge findet, wie sie die 
Frömmigkeitsform der spanischen Mystike- 
rin aufweist. H. Becher S. ]. 

Faßbinder, Heinrich: MutterGer- 
trud, Gründerin der Schwestern vom 
hl. Josef von Trier. Trier, Zimmer-Ver- 
lag 1954. 156 S., brosch. DM 3.80, geb. 
DM 5.90. 

Mutter Gertrud, geb. Josefine Gräfin 
Schaffgotsch (gest. 1922), ist keine alltägliche 
und einfache Frau. Entgegen der dringenden 
Warnung ihrer Mutter, die sie sehr gut 
kannte, trat sie zweimal ins Kloster ein und 
wieder aus und wurde dann die Stifterin 
einer neuen Genossenschaft. Um ihre Seele 
haben sich zwei Bischöfe lange Jahre be- 
müht, bis sie schließlich das" Arbeitsfeld 
fand, das ihr zusagte. Dort hat sie Gro- 
ßes geleistet. Das Buch wirft eine Reihe 
Probleme über den Ordensberuf und die 
geistliche Führung auf, vor allem was Drän- 
gen oder Zurückhaltung bezüglich des Ein- 
tritts betrifft. Die Exerzitienbewegung in 
Deutschland verdankt Mutter Gertrud sehr 
viel, weil sie eine der ersten war, die die 
Notwendigkeit von Exerzitienhäusern für 
unsere Verhältnisse erkannte und mit un- 
ermüdlicher Energie daran arbeitete, solche 
Häuser zu schaffen. Sie verdient es, daß ihr 
Leben unvergessen bleibt. Dazu trägt die 
schlichte und übersichtliche Darstellung des 
vorliegenden Buches viel bei und klärt zu- 
gleich eine Reihe von Mißverständnissen, 
die über sie im Umlauf waren. 

Ad. Rodewyk S.J. 

Gebet und Betrachtung 

Boylan, M. Eugene: Die Kunst 
des freien inneren Betens 
(Difficulties in mental prayer). Ins Deut- 
sche übertragen Dr. Albert Ohlmeyer 
OSB., Abt von Neuburg. Köln. Verlag 
und Werk 1956, 144 S., kart. DM 3,80. 

Wenn es wahr ist, daß ein Buch der In- 
halt eines Herzens ist, dann gilt das im vol- 
len Umfang von dem vorliegenden. Es ist 
das Werk eines irischen Zisterzienser-Mön- 
ches, der den Lesern die Früchte seines be- 
schaulichen Lebens mitteilt und Ordensleute, 
Priester und Laien von den Schwierigkeiten 



Buchbesprechungen 159 

befreien will, unter denen ihr inneres Leben 
und Beten leidet. Darum lautet der Titel des 
englischen Originals mit Recht: Difficulties 
in mental prayer. Wenn er in der deutschen 
Übertragung geändert wurde, so geschah 
das nicht ohne berechtigten Grund: Das Ziel 
des Buches ist die Vervollkommnung des 
freien, inneren, affektiven Betens, mit des- 
sen Anmutungen und Bitten ein wirkliches 
Gebet überhaupt erst zustande komme. Da 
dieses ohne vorhergehendes häufiges Be- 
trachten und ernstes Bemühen der Seelen- 
kräfte nicht hervorgerufen werden könne, 
seien diskursives Denken und Nachsinnen 
unentbehrlich. Sobald sich aber das affek- 
tive Gebet einstelle, solle man das •Medi- 
tieren" unterlassen, bis die Seele nicht mehr 
imstande sei, solche Akte zu erwecken und 
auf diese oder jene Weise mit Gott zu spre- 
chen, d. h. im eigentlichen Sinne zu beten. 
Wenn aber solches Beten gleich zu Anfang 
möglich sei, solle man mit der •Meditation" 
gar nicht erst beginnen, solange das Ge- 
spräch andaure, selbst wenn das bedeuten 
würde, daß die •Betrachtung" zeitweilig 
oder ganz ausfalle. Um so notwendiger sei 
die fortgesetzte geistliche Lesung, ohne de- 
ren gewissenhafte Pflege das affektive Ge- 
bet sich auf die Dauer nicht behaupten kön- 
ne. Werde sie treu durchgeführt, vermindere 
sich rasch das Bedürfnis nach einer langen 
und methodischen •Betrachtung" zur Zeit 
des Gebetes. 

An dieser emphatischen Empfehlung der 
lectio divina erkennt man die alte mona- 
stische Tradition, aus der P. Boylan her- 
kommt. Sie erklärt auch in etwa den Wider- 
willen, den er gegen alles methodische Beten 
empfindet. Die Abneigung ist so groß, daß 
er darin etwas Gezwungenes und Gequältes 
sieht, das die freie Erhebung des Herzens 
hemme und schuld daran sei, daß viele See- 
len des Gebets überdrüssig würden und im 
geistlichen Leben zurückblieben. Ein Fort- 
schritt sei nur möglich durch eine immer grö- 
ßere Vereinfachung der Anmutungen, bei 
der der vertraute Verkehr mit Gott inniger 
und das Tugendstreben entsprechend stärker 
werde, so daß Worte verstummen und stille 
Anbetung an ihre Stelle trete. Noch wert- 
voller sei das •Gebet des Glaubens" in der 
dunklen Nacht der Sinne, das seine Schwie- 
rigkeiten habe und große Geduld und ent- 
schlossene Anstrengung fordere. 

Das Büchlein enthält sehr aktuelle Mah- 
nungen und Forderungen für das Gebet der 
Priester und Ordensleute. Für Laien ist es 
weniger geeignet, zumal für ihre Bedürf- 
nisse praktischere Schriften zur Verfügung 
stehen. Die Überrtagung ins Deutsche ist 
gut. Um so verwunderlicher ist der An- 
hang II, ein Bücherverzeichnis, in dem be- 

kannte ursprünglich deutsche oder franzö- 
sische Werke in ihrem englichen Titel be- 
lassen werden. H. Bleienstein S. J. 

So beten Heilige. Gebete der 
Heiligen Gertrud und Mechtild. Aus 
dem Lateinischen übersetzt von den Be- 
nediktinerinnen der Abtei St. Gertrud, 
Tettenweis, Ndby. Mit Geleitwort von 
Simon Konrad Landersdorfer OSB., Bi- 
schof von Passau. Beuron, Beuroner 
Kunstverlag (1956), XVI, 183 S., Lw., 
DM 5.40, Kider DM 6.30. 

Die geistige Bedeutung der hl. Gertrud 
der Großen von Helfta liegt, trotz ihrer un- 
gewöhnlich hohen Bildung, nicht auf dem 
Gebiet der Wissenschaft, sondern im Bereich 
der christlichen Frömmigkeit. Sie ist die gro- 
ße mystische Beterin, die durch ihre Schrif- 
ten den Weg zum Herzen Jesu erschlossen 
und zusammen mit der seligen, ihr geistes- 
verwandten Mechtild von Hackeborn seine 
Verehrung in deutschen Landen vertieft und 
verbreitet hat. Darum kommt ihr inneres 
Leben am besten in ihren Gebeten zum Aus- 
druck. Insofern war es ein höchst sinnvoller 
Gedanke, zu Gertruds 700. Geburtstag am 6. 
Januar 1956 eine neue Obersetzung ihrer la- 
teinisch überlieferten Gebete vorzubereiten 
und sie in der Form unserer heutigen Ge- 
bets- und Andachtsbücher dem deutschen 
Volke vorzulegen. 

Bedauerlich ist dabei nur, daß die Über- 
tragung auf Grund eines Textes erfolgte, 
der nach dem Urteil von Canon John Gray, 
dem Übersetzer der Gebete ins Englische, 
von den authentischen Schriften der Heili- 
gen so weit abweicht, daß er ihn geradezu 
als Textverfälschung bezeichnet. Diese Kri- 
tik mag übertrieben sein. Aber Tatsache ist, 
daß die •Preces Gertrudianae", die ein Un- 
bekannter im Jahre 1670 zusammenstellte 
und deren letzter Neudruck aus dem Jahre 
1903 (Herder, Freiburg) den Übersetzerin- 
nen als Vorlage diente, editionstechnisch ver- 
altet und durch die •Revelationes Gertru- 
dianae et Mechtildianae", d. i. die zweibän- 
dige Originalausgabe der Benediktiner von 
Solesmes (Paris 1875 und 1877) textkritisch 
weit überholt sind. Es war darum verfehlt, 
bei der vorliegenden Verdeutschung auf die 
erstgenannte Ausgabe zurückzugreifen, zu- 
mal aus der Feder von J. Weißbrodt, Mau- 
rus Wolter und J. Müller vom •Gesandten 
der göttlichen Liebe", den •Geistlichen 
Übungen der hl. Gertrud" und dem •Buch 
der besonderen Gnade" der sei. Mechtild 
nach der Ausgabe der belgischen Benedik- 
tiner gute und weitverbreitete deutsche Aus- 
gaben vorliegen. Auch das •neue Gertru- 
denbuch" von Willbrordt Verkade (Freiburg 



160 Buchbesprechungen 

1936) geht bei der Obersetzung der ausge- renzen  für   Ordensfrauen  über  Denk- 
wählten Gebete auf die Edition von Soles- Sprüche des heiligen Ignatius von Loyola. 
mes zurück Ebenso ruhen •Les Beiles Prie- Kevelaer,   Butzon   und   Bercker,   1956. 
res de öte. Mechtilde et Me. Gertrud   (Paris /«7 c    n« ;M 
1926) in der Auswahl von Dom Castel, und 10/ ö'' um °-öu- 
im Anschluß an ihn The True Prayers of Zum 400. Todestag des hl. Ignatius hat 
St G and St. M. (London 19363) auf ihr p Wendciin Meyer OFM. uns das vorlie- 
auf. Wenn wir trotz der einzigen Ausnahme, de Büchlein geschenkt. Es enthält in ein- 
die in der Gegenwart die Tettenweiser zelnen Kapiteln über Gebet, Arbeit, Kreu- 
Übersetzerinnen davon machen, ihrem reich- zesliebe, Eifer, Erziehung usw. geordnet 
haltigen Gebetbuchlein eine weite Verbrei- Kernsprüche des hl. Ignatius, die uns der 
tung wünschen so deswegen, weil die Ver- Verf in ausgereifter, kluger Seelenführung 
fasserinnen sich bemuht haben, der Eigenart deutet Am Ende jeden Kapitels sind die 
der hl. Gertrud soweit als möglich gerecht vorgelegten Gedanken in Fragen wieder- 
zu werden, ohne dem deutschen Sprachge- holt die zu besinnlichem, erwägendem Be- 
brauch Gewalt anzutum ten Anregung geben. 

H. Bietenstein o. J. jn schöner Harmonie ist in diesem Werk 
die Geistigkeit des hl. Ignatius und Liebe 

Meyer, Wendelin OFM: W e ge zur des hl. Franziskus verbunden. 
ungeteilten   Gottesliebe.   Konfe- P. Best S. J. 

NACHTRAG 

Aus Versehen ist das Folgende in dem Beitrag von Dr. Heinrich Kahlefeld, München, 
•Jünger des Herrn" im 1. Heft, dieses Jahrganges (1957) ausgelassen worden. Es ist dort auf 
S. 5 nach dem zweiten Abschnitt einzusetzen: 

Nun wird ein Wort angefügt, und abermals durch ein begründendes •Denn", das klar 
macht, wie es für den Menschen keine andere Möglichkeit gibt, sofern er weise handeln will, 
als sein Leben in Gottes Hände auszuliefern. 

•Denn was hilft es, 
wenn ein Mensch die ganze Welt gewinnt 
und büßt sein Leben ein?" 

Das ist zunächst eine Einsicht der Weisheit. Darum kann sie auch durch ein Gleichnis ver- 
mittelt werden. Das Gleichnis findet sich tatsächlich in der Überlieferung der Herrenworte: 
dort, wo Er von dem Bauern erzählt, der die neue Scheune gebaut und mit Frucht angefüllt 
hat und meint, nun sei er auf Jahre aller Sorge ledig. Dann spricht die Stimme Gottes zu 
ihm: •Du Tor, noch diese Nacht wird man dein Leben von dir fordern" (Lk 12,16). 

Auf den ersten Blick kommt das aufs Gleiche hinaus, als wenn wir sagen: seinen Reichtum 
kann keiner ins Grab mitnehmen. Aber es ist doch anders, aus tieferem Hintergrund, begrif- 
fen: Der Mensch stirbt ja nicht einfach dahin, wie es uns scheinen mag, sondern der Schöpfer 
fordert im Tode das Leben zurück. Auch in dieser Kalkulation von Gewinn und Verlust ist 
der Mensch nicht alleiniges Subjekt. 

Das spricht der folgende Satz, wiederum angeschlossen mit der begründenden Partikel, 
klar aus: 

•Was sollte auch ein Mensch zum Tausche bieten 
für sein Leben?" 

Hier wird nicht im Sinne der Weisheit von der Unersetzlichkeit und Unerkaufbarkeit des 
Lebens geredet, sondern von der Herrschaft Gottes über den geschaffenen Menschen. Das 
Wort ist nämlich ein freies Zitat aus dem 48. Psalm: 

.Kauft doch kein Mensch sich los, 
noch kann er Gott Lösegeld bieten, 
daß er auf immer lebe 
und niemals müsse die Grube schauen." 




