B UCHIBES SPRECHTUNSGEN

Maria

Schmaus, Michael. Mariologie
(Katholische Dogmatik, Bd. V). Miin-
chen, Max Hueber-Uerlag, 1955, 416 S.

Es ist etwas Ungewdhnliches, dafl inner-
halb- eines mehrbandigen Dogmatischen
Handbuches ein eigener Band der Mariolo-
gie gewidmet ist. Diese Tatsache allein zeigt
schon, wie sehr die Lehre von Maria und
ihrer Stellung im Heilswerk der Erlésung in
den Blickpunkt der theologischen Forschung
geriickt ist. Bei der Fiille der marianischen
Literatur und dem Fortschritt, der in einer
Reihe von mariologischen Fragen erzielt
worden ist, erweist sich eine Gesamtdarstel-
lung wie die vorliegende als eine duflerst
dankenswerte Arbeit, nach der die Zeit fast
gerufen hat, aber auch als ein schwieriges
Unterfangen, weil die Lehrentwidklung viel-
fach noch in vollem Fluf ist.

Schon der Aufbau der Mariologie vou
Schmaus unterscheidet sich von dem in den
Handbiichern sonst {iblichen Schema. Wih-
rend fiir gewdhnlich zunidchst von der Got-
tesmutterschaft Mariens als dem Prinzip und
der Quelle ihrer Vorziige gehandelt wird
und dann von ihren einzelnen Privilegien,
die ziemlich lose nebeneinander gestellt wer-
den, versucht der Verf. eine organische Ent-
faltung des Mariengeheimnisses im Ganzen
des Erlosungswerkes. Er zeigt den heilstheo-
logischen Ort auf, den Maria in der Heils-
veranstaltung Gottes einnimmt. Das verleiht
dem Werk nicht nur eine begliickende Weite,
sondern auch eine Ausgewogenheit, die ge-
rade in der Mariologie so erwiinscht ist. Die
Uberschriften der zehn Abschnitte lauten:
1. Der theologische Ort der Mariologie.
2. Die Quellen der katholischen Marienlehre.
8. Maria, die Mutter des menschgewordenen
Gottes. 4. Maria, die jungfriuliche Mutter
Jesu Christi. 5. Die Erwdhlung Marias durch
Gott. 6. Marias Freiheit von. der Erbsiinde
und ihre Heiligkeit. 7. Marias leibliche Auf-
nahme in den Himmel. 8. Maria und die
Kirche. 9. Marias Beitrag zur Erldsung.
10. Maria, die Mittlerin aller Gnaden.

Die fiir die kirdhlich-katholische Situation
wie audh fiir das Gesprdch mit den Nicht-
Katholiken akuten Fragen nehmen begreif-
licherweise und dankenswerterweise einen
grofleren Raum in dem Werk ein. So ver-
breitet sich gleich der erste Abschnitt aus-
fibrlich fiber das Verhaltnis der Mariologie

zur Christologie, {iber das Wesen der Uber-
lieferung, tiber das Verhiltnis von Schrift
und Uberlieferung, iiber die Dogmenent-
wicklung und das Verhiltnis von Dogma
und Schrift. Sehr genau wird auch der augen-
blidkliche Stand der Frage nach der Mitwir-
kung Mariens an der (objektiven) Erlésung
referiert, wobei sich der Verf. selbst fiir die
These von Dillenschneider entscheidet. Ganz
neu im Vergleich mit anderen Dogmatiken
ist der Abschnitt tiber Maria und die Kirche,
der die entsprechenden Arbeiten der letzten
Jahre auswertet.

Die Mariologie von Schmaus kann sowohl
Studierenden wie noch viel mehr den Seel-
sorgern (fiir Predigt und Unterricht) sehr
gute Dienste tun. Nicht zuletzt wird man
dem Werk viele Laienleser wiinschen. Die
ausgezeichnete Sprache und die leichte Fafi-
lichkeit machen es dazu vorziiglich geeignet.
Wir haben im deutschen Sprachbereich kein
theologisches Handbuch, das in adhnlicher
Weise wie das von Schmaus Lehre und From-
migkeit miteinander verbindet.

Fr. Wulf 8. ].

Rahner, Karl S], Maria Mutter
des Herrn. Theologische Betrachtun-
gen. Freiburg, Herder Uerlag, 1956,
110 8., Pappbd., DM 4.80.

~Die acht Kapitel dieser kleinen Schrift
sind die Nachschrift von acht Predigten, die
im Mai 1953 in der Dreifaltigkeits- (Uni-
versitits-)Kirche in Innsbruck wihrend der
Maiandacht gehalten wurden® (Vorwort).
Die Themen dieser Predigteu lauteun: 1. Ma-
ria in der Theologie. 2. Die mariologische
Grundidee. 3. Die Unbefleckte Empfangnis.
4. Maria die Gottesmutter. 5. Maria die
Jungfrau. 6. Maria die Siindenlose. 7. Auf-
genommen in den Himmel. 8. Mittlerin der
Gnaden. Vorausgeschickt ist ein ,kurzer Ab-
rifl der Glaubenslehre von Maria“, der dem
Leser {der Verf. denkt wohl auch an Nicht-
Katholiken) einen Uberblick iiber die Quel-
len, den theologischen Ort, den Inhalt und
die dogmengeschichtliche Entwidlung der
katholischen Lehre von Maria sowie iiber
die Marienverehrung vermittelt.

Es handelt sich nicht um Predigten im ge-
wéhnlichen Sinn, sondern um ,theologische
Betrachtungen®, wie der Untertitel darum



Budhbesprechungen 151

mit Recht sagt, um eine ,Verkiindigungs-
theologie’ fir aufgeschlossene und theolo-
gisch interessierte Laien. In gedanklich sehr
dichter Form, in einer bisweilen eigenwilli-
gen, aber auch ungemein ausdruckstarken
und bildhaften Sprache wird in dem schma-
len Biichlein eine kleine Mariologie gebo-
ten, der eine sehr prizise und geschlossene
theologische Auffassung des Mariengeheim-
nisses zugrunde liegt. Der Kern dieser Auf-
fassung besteht darin, dafl Maria die am
vollkommensten Erloste und darum das
schlechthinnige Vorbild des erldsten Men-
schen ist. Wenn Rahner kein eigenes Kapitel
iiber Maria und die Kirche hat, so liegt das
daran, dafl in allen Einzelgeheimnissen der
ekklesiologische Aspekt mitaufgezeigt wird.
Die Frage der Mitwirkung Mariens am Er-
I6sungswerk findet darin ihre Beantwortung,
dafl Maria nicht nur im Namen der ganzen
Menschheit ihr Ja-Wort gegeben, sondern
auch fir uns alle die Frucht des Erlgsungs-
werkes entgegengenommen hat.

Das Biichlein ist ein beglickendes Zeichen
dafiir, wie hohe Theologie dem christlichen
Leben und der Frommigkeit dienen kann.

Fr. Wulf §. J.

M aria. Etudes sur la Sainte Uierge -

sous la direction d’Hubert du Manoir
SJ., Tome IU. Livre septiéme 1. Partie:
La Sainte Uierge et Expansion du Ga-
tholicisme. Culte Marial dans les dif-
férents Pays du Monde. Paris, Beau-
chesne 1956, p. 1038.

Da es nicht moglich ist, bei diesem monu-
mentalen Sammelwerk auf Einzelheiten ein-
zugehen, sei wenigstens mit einigen Hinwei-
sen versucht, von seiner Art und seinem In-
halt eine Vorstellung zu vermitteln. Das zu
behandelnde Thema lautet: Marienver-
chrung in den verschiedenen Lindern der
Welt. Die Ausfithrung erfolgt nach der
Ordnung der fiinf Weltteile. Im vorliegen-
den Band, dem 7. Buch des Gesamtwerkes,
wird aber nur iiber Europa und Asien be-
richtet. Fiir Afrika, Amerika, Australien und
Ozeanien ist ein 5. Band in Vorbereitung.
Der Lowenanteil im 4. Band fallt auf Furo-
pa. Er umfafit nicht weniger als 785 S. Die
tbrigen 200 sind der Marienverehrung in
Asien zugewiesen. Ihre Darstellung ge-
schiecht in zwolf Beitrdgen. Sie verteilen
sich aunf Paldstina, den Libanon, Syrien,
Klein-Asien, Indien, Ceylon, China, Japan
und Indochina und preisen zum SchluB die
groflen Verdienste, die sich die Gesellschaft
fiir auslidndische Missionen in der mariani-
ichen Sache in einigen Lindern erworben

at.

Die 28 Beitrdge, die Europa betreffen,
beschiftigen sich mit folgenden Lindern:
Italien, Frankreich, Dinemark und Schwe-
den, die Niederlande, Belgien (Flandern und
Wallonien), Deutschland, Schweiz, Luxem-
burg, Grofibritannien, Irland, Spanien, Por-
tugal, Ungarn, Litauen, Polen, christlicher
Orient, Weifirufland, Ukraine, Bébmen,
Mihren und Ruminien. Der Qualitit nach
sind natiirlich nicht alle Beitrage gleich.
Aber nicht wenige unter ihnen sind aus-
gezeichnet. Beabsichtigt sind in erster Li-
nie Gesamtiibersichten, die iiber die Ge-
schichte, die Geographie und die Formen, der
marianischenVolksfrommigkeit bis za ihrer
heutigen Ubung Auskunft geben. Dabei ste-
hen im Vordergrund die Marienwallfahr-
ten, die Marienbilder, die Marienandachten,
die Marianischen Orden und Kongregatio-
nen. Dazu kommt biufig der Einfluff, den
die Muttergottesverehrung auf das Volksle-
ben, die Sittlichkeit und auf Kunst und
Wissenschaft ausgeiibt hat. Nicht selten wird
auch ihr Zusammenhang mit dem Charakter
des betreffenden Volkes und der von ihr be-
wohnten Landschaft hervorgehoben. In diese
Gesamtiibersichten sind da und dortSpezial-
studien eingeschoben. Sie beziehen sich in
der Mehrzahl auf Frankreich und haben be-
sondere marianische Andachtsformen zum
Gegenstand, z. B. die Marienfrémmigkeit
der hl. Jehanne vonFrankreich (1464—1505)
oder ,die Gabe von Lourdes® (229—269).
Vor allem bemerkenswert ist das nach Di-
ozesen angelegte Verzeichnis der franzdsi-
schen Marienwallfahrten, das iber 100 Sei-
ten in Anspruch nimmt und mehr einer Bro-
schiire als einem Aufsatz gleicht. Diesem
Umfang gegeniiber scheint uns die Behand-
lung der spanischen Marienfrémmigkeit
raumlich zu kurz gekommen zu sein. Jeder
Beitrag wird abgeschlossen durch die Biblio-
graphie, die reichen Stoff zur weiteren In-
formierung bietet.

Weil die Fortschritte der Marienvereh-
rung in den einzelnen Lindern eng mit der
intensiven und extensiven Ausbreitung des
Katholizismus zusammenhingen, hat Kardi-
nal Celsus Costantini zur Einfihrung eine
,mariologie missionaire* geschrieben (S. 1
— 48). Darin will er theologisch, metho-
dologisch und geschichtlich den hervorragen-
den Platz aufweisen, den Maria als ,Koni-
gin der Apostel® nach Christus im christli-
chen Weltapostolat einnimmt. Danach ist
und bleibt sie die erste und unvergleich-
liche Missionidrin in der Ausbreitung des
Reiches Gottes auf Erden. Wer den Gesamt-
inhalt des Buches itberschaut und innerlich
auf sich wirken 1aft, findet darin eine glin-
zende Bestitigung des prophetischen Wor-
tes: ,Selig werden mich preisen alle Ge-
schlechter®. H. Bleienstein 8. J.



152 Buchbesprechungen

Monin, Arthur: Die Kénigin
mit dem goldenen Herzen.
Die Erscheinungen U.L.F. v. Beauraing.
Deutsch von Dr. Thadddus Soiron OFM.
30 Abbildungen auf Kunstdrucdktafeln.
Kevelaer, Butzon u. Berker 1956. 198 S.,
Ln. DM 6.80.

Vom 29. November 1932 bis zum 3. Ja-
nuar 1933 hatten — &hnlich wie 1917 in Fa-
tima — mehrere Kinder eine Mauttergot-
teserscheinung. Diese Erscheinungen waren
gegeniiber anderen durch die Symbole einer
Konigskrone und eines goldenen Herzens
gekennzeichnet. Nach langen Untersuchun-
gen und Priifungen wurden sie von der Kir-
che als echt anerkannt. Der Verf. des Bu-
ches, Kanonikus Monin, Professor des Kir-
chenrechtes an der Universitit Lowen, war
Vorsitzender der Diozesanuntersuchungskom-
mission (in Namur). Das hatte den groflen
Vorteil, dafl er alle Akten aus erster Quelle

kannte und nicht minder alle Einwdnde, die
im Laufe der Untersuchung erhoben wurden.
Insofern kann man sich auf seine Darstel-
lungen verlassen. Auf der anderen Seite
steht er aber den Verhiltnissen zu nahe, um
ein flissiges Buch dariiber zu schreiben. Das
Ganze ist mit Daten und Einzelheiten iiber-
lastet, die der juristischen Genauigkeit und
einer apologetischen Rechtfertigung der Ar-
beiten der Untersuchungskommission dienen.
Leser, denen es zunichst um die Frage geht,
»-0b in Beavraing auch alles stimmt®, wer-
den sich iiberzeugen miissen, dafl man nicht
vorsichtiger und sorgfiltiger bei der Prii-
fung vorangehen konnte. Andere, denen es
mehr auf Anregung zum Glauben und zum
Gebet ankommt, wiirden gern auf manche
Einzelheit verzichten. Jeder aber wird
von dem Buche grofien Gewinn haben, wenn
er es bis zu Ende durchliest und auch die
reichen Anmerkungen nicht iibersieht.

Ad. Rodewyk 8. ].

Frommigkeit der Orden

Canonicorum Regularium
Sodalitates decimo sexto
revoluto saeculo ab ortu
Sancti Augustini Episcopi
Hipponensis. Ed. Canonia Uorau
(Austria), 1954. Fiir Deutschland: Buch-
handlung Karl Zink, Miinchen, 199 S.
Text u. 136 S. Bildtafeln. Lw. DM 16.80.

Diese populir-wissenschaftliche Festschrift
ist eine Ehrung des hl. Augustinus zum
1600. Geburtstag des Ordensvaters, darge-
bracht von den Siéhnen und Tédhtern,
die nach seiner Regel in den Kongregatio-
nen der Regular-Kanoniker nach Vollkom-
menheit streben. Von diesen Ordensgenos-
senschaften ist bekannt, daf sie das christli-
che Geistesleben im Hochmittelalter ent-
scheidend beeinflufiten und im 15., 17. und
18. Jahrhundert eine fruchtbare Bliitezeit
hatten. Die Sikularisationen im 18. und 19.
Jahrhundert bedrohten ihre Stifte mit dem
Untergang. Thr Auferstehungswille war aber
so stark, daf sie seit der Jahrhundertwende
langsam zum neuen Leben erwachten
und heute nach ernster Selbsterncuerung mit
zeitgemdfem Einsatz in vielen Landern der
Erde fiir das Reich Gottes arbeiten.

Fiir diesen Laof und Stand der Dinge legt
der stattliche und wiirdig ausgestattete Band
beredtes Zeugnis ab. Er gliedert sich in drei
Teile: einen geschichtlichen, einen statisti-
schen und einen Bilderteil. Der historische
Teil ist der umfangreichste (S. 1—199). Er
wird eingeleitet durch zwei gute Skizzen
iber das Leben und den Geist der Regel

des hl. Auvgustinus. Thnen folgen in vier
Sprachen (deutsch, franzésisch, ehglisch, ita-
lienisch) inhaltsgleiche Berichte iiber die
Entstehung und Verbreitung der Augustiner-
Chorherren, der Lateranensischen Kongrega-
tion, der dsterreichischen Chorherrenkongre-
gation, der Kongregation des hl. Nikolaus
und Bernhard vom Grofen St. Bernhard,
der Regularkanoniker von St. Moritz zu
Agaunum, der Prdmonstratenser-Chorher-
ren, der regulierten Chorfraunen, der Regu-
larkanoniker vom Orden des Heiligen Kreu-
zes, der ritterlichen Kreuzherren mit dem
roten Stern, der Regularkanoniker von der
Unbefleckten Empfingnis. Am wertvollsten
fir uns Deutsche ist das Kapitel iiber die
Augustiner-Chorherren, Sie haben in der
Theologie- und Frémmigkeitsgeschichte der
Kirche zwei bedeutende Schulen anfzuwei-
sen, deren Einfluf und Bedeutung weitiiber
die Ordensgrenzen hinausgehen: die Schule
von St. Viktor (Paris) und die Windeshei-
mer Schule (devotio moderna).

An den geschichtlichen Teil schliefit sich
der statistische (S. 200—207). Er madht iiber
den gegenwirtigen Stand der Provinzen,
Niederlassungen, die Zahl der weiblichen
und ménnlichen Ordensmitglieder genaue
Angaben. Ein Ruhmesblatt ist das Verzeich-
nis der heiligen und seligen Regularkanoni-
ker, unter denen sich auch der grofie flimi-
sche Mystiker Jan van Ruysbroek, der Griin-
der und erste Prior von Groenendael (Hol-
land) befindet.

Der Bilderteil am Schlufl des Werkes
bringt 228 photographische Tafeln. Abge-
sehen von wenigen Bildern, die der Schau-



Buchbesprechungen 153

lust weitester Kreise entgegenkommen, ver-
mitteln sie in ihrer Gesamtheit einen an-
schaulichen, weltweiten Uberblidk iiber das
Leben und Arbeiten der einzelnen Kongre-
gationen. Am beachtenswertesten sind die
Photographien der Ordenskirchen und ande-
rer Bandenkmiler, die an der Baulust und
Baukunst der Regularkanoniker keinen Zwei-
fel lassen. Fiir Deutschland sei nur an die
Prachtbauten in Diessen, Rottenbuch, Rohr,
Rot a. d. Rott, Schussenried, Wies u. a. er-
innert.

Uber den Anlafl des augustinischen Ju-
bildumsjahres hinaus hat das Werk insofern
einen bleibenden Wert, als es nach den
Heimsuchungen und Verdnderungen der
Kriegs- und Nachkriegszeit iiber Lage und
Stand der Regularkanoniker nen orientiert
und dadurch die veralteten Angaben in
Heimbuchers: ,Orden und Kongregationen
der katholischen Kirche* richtigstellt. Was
wir bet dem Buch vermissen, ist ein Na-
mensregister, das bel einem solchen Nach-
schlagewerk unentbehrlich ist.

H. Bleienstein S. J.

Jean le Solitaire: Aux sources
de la tradition du Carmel.
Paris, Bauchesne, 1953. 272 p.

Die mit temperamentvoller Eindringlich-
keit geschriebene populdr-wissenschaftliche
Studie ist ein alarmierender Mahnruf an
die Karmelitermonche, sich ihrer eremitisch-
beschaulichen Berufung bewufit zu sein und
in der Anpassung an die seelsorgerlichen
Bediirfnisse und Forderungen unserere Zeit
keine grundsitzlich falschen Wege einzu-
schlagen. Die Hauptgefahr sicht der histo-
risch riickwirts schauende anonyme Verf. in
der unerleuchteten Ubernahme der vita
mixta, wie sie von den Bettelmonchen, be-
sonders den Dominikanern, theoretisch be-
grindet und als apostolische Lebensform in
die Kirche eingefithrt wurde. Diesem missio-
narischen ,Aktivismus“ wird das eremiti-
sche, rein beschauliche Lebensideal der ech-
ten Elias-Sohne vom Berge Karmel gegen-
iibergestellt und gezeigt, dafl es nur das
Apostolat des Gebetes und des verborge-
nen mystischen Lebens kenne und andere
Arten der Seelsorge, wie Predigt nnd theo-
logische Wissenschaft, stets nur als sekun-
dare und gelegentliche Aufgabe betrachtet
und ausgeiibt habe. Das ist die Grundthese,
deren Darstellung der 1. Teil unseres Buches
gewidmet ist. Die Propheten Elias und Eli-
sdus werden nach den Angaben der Heiligen
Schrift als die grundlegenden Triger des
karmelitischen Lebens gekennzeichnet, das
seinen Niederschlag in der Tradition und

Organisation der ersten Ménche und beson-
ders in der Regel des hl. Albert gefunden
habe.

Im 2. Teil wird berichtet, wie sich der Or-
den nach seiner Auswanderung nach Europa
durch Angleichung an die Bettelorden ver-
dnderte und seine Berufung durch Uber-
nahme wesensfremder Seelsorgsaufgaben,
besonders des Universititsstudiums und der
Mission, schwer schidigte. Das Vergessen
des geistlichen Testaments der palistinen-
sischen Einsiedler brachte den Orden nach
dem Verf. in eine schwere Krise, die nach
der ,Ignea Sagitta® des seligen Nikolans,
»des Franzosen®, ausfiihrlich geschildert und
mit dem Verlassen der reinen vita contem-
plativa begriindet wird. Durch wiederholte
Milderungen der urspriinglichen Regel ent-
stand ein neues Karmelitertum, das mit eini-
gem Erfolg erst von der hl. Theresia und
dem hl. Johannes vom Kreuz im urspriing-
lichen Geist reformiert wurde. Diese an-
gefangene Erneuerung wird aber nach der
Uberzengung des Verf. erst ihre Vollendung
finden, wenn der Einsiedlergeist des hl.
Albert wieder lebendig und das Verhalt-
nis von Contemplatio und Actio im Karmel
richtig gesehen und verwirklicht wird.

Zwar werden nicht alle Historiker des
Karmeliterordens mit der Geschichtsbetrach-
tung ihres Mitbruders einverstanden sein,
aber darin geben sie ihm sicher recht, daf§
der wesentliche apostolische Beitrag, den die
beschaulichen Orden auch heute in der Kir-
che zn leisten haben, in threm mystischen
Gebet und kontemplativen Vorbild besteht.
Das Leben und die Lehren der hl. Theresia
vom Kinde Jesu bilden dafiir ein anschauli-
ches Beispiel. H. Bleienstein S. J.

Healy,Kilian J., O.Carm.: Methods
of preyer tn the Directory
of the Carmelite reform of
T ouraine. Rome, Institutum Carme-
litanum 1956, XVI u. 184 S.

Eine der widhtigsten und einflufireichsten
Reformen des Karmelitenordens vollzog sich
im 17. Jabrhundert in der franzésischen Pro-
vinz Touraine. Diese von der Stadt Rennes
ausgehende Erneuerung war dazu bestimmt,
auf den Gesamtorden der Beschuhten Kar-
meliten {iberzugreifen und im Jahre 1930 als
strictior observantia sogar in die neuen Kon-
stitutionen einzugehen. Besonders das fiir
den Novizenunterricht darin vorgeschriebene
»Directorium carmelitanum vitae spiritualis®
(1940) ist ganz vom offiziellen Direktorium
der Touraine-Reform inspiriert. Es trigt
den Titel: Méthode claire et facile pour bien
faire oraison mental et pour s'exercer avec



154 Buchbesprechungen

fruit en la presence de Dieu (1650—51). Dieser
der Kiirze halber ,Methode“ genannte Ge-
bets-Traktat ist eine der geistigen Briicken,
die den Karmel von heute mit der Karmeli-
ten-Spiritualitit des 12. Jahrhunderts ver-
bindet. P. Healy ist davon Gberzeugt, daf
die ,Methode“ nicht nur den kontemplativen
Geist der Karmeliten des 17. Jahrhunderts
reflektiert, sondern auch das traditionelle
Beten des Ordens wiedergibt. Um dafiir den
Beweis zu erbringen, fragt er nach dem Ver-
fasser der ,Methode“, nach dem Sinn und
Ziel ihrer Gebetswege und schliefilich nach
den Quellen, aus denen sie wahrscheinlich
gespeist ist.

Die Antwort folgt in drei Teilen. Der
erste gibt eine Geschichte der Touraine-Re-
form und eine Analyse ihres Geistes. Healy
sieht in ihr einen korporativen Veérsuch, den
urspriinglichen: Geist des Karmel wiederher-
zustellen. Doch handle es sich dabei keines-
wegs um eine Ridkkehr zum eremitisch-kon-
templativen Leben der ersten Monche vom
Berge Karmel, sondern um ecine Bewegung
zur Wiederbelebung der ,vita mixta“, einer
Verbindung von Kontemplation und Aktion,
in der die Beschauung die pars principalior
bilden solle. Im zweiten Teil, dem Haupt-
stiick des Buches, werden die drei Gebets-
weisen der ,Methode“ untersucht: die me-
thodische Betrachtung, das gemischte Gebet
und die Stofiseufzer zur Eintibung des Wan-
dels in Gottes Gegenwart. Vorherrschend
seien bei allen dreien, einer Vorschrift der
Karmeliten-Regel entsprechend, die ,affec-
tiones“, d. h. die Anmutungen des Herzens,
die den grofiten Teil der Betrachtung aus-
madhen. Den Ausgangspunkt bildet die me-
thodische Betrachtung, die sich in den drei
Seelenkriften vollzieht und im Noviziat in
den ersten Monaten gelernt werden muf}.
Wer dazu aus irgendeinem Grund nicht fi-
hig ist, wird zum ,gemischten Beten“ ange-
leitet, einer vereinfachten Form des Her-
zensgebetes, um zu einer verinnerlichten
Aussprache mit Gott zu gelangen. Der dritte
Weg, die Ubung der Stofigebete und des
Wandels in Gottes Gegenwart, ist auf allen
Stufen des geistlichen Lebens gangbar.

Die drei genannten Gebetswege sind na-
tirlich keine originalen Schépfungen der
Verfasser der ,Methode“ von Touraine.
Den eingehenden Beweis dafiir erbringt der
dritte Teil des Buches, der die Quellenfra-
gen zu 16sen sucht. Fiir die methodische Be-
trachtung und das ,gemischte Gebet* kom-
men an erster Stelle die ,Geistlichen Ubun-
gen“ des hl. Ignatius und die verschiedenen
Gebetsschulen seiner Jiinger in Betracht. Auf
Ludwig von Granada wird der affektbetonte
Charakter der Betrachtung zuriickgefihrt.
Den Einflul der hl. Theresia offenbaren die

Aussagen, die iiber das Wesen, die Notwen-
digkeit, Erhabenheit und Schwierigkeit des
Gebetes gemacht werden. Manche Ahnlich-
keiten erinnern an Franz von Sales, wenn
auch nicht bewiesen werden kann, daff die
»Methode* von thm abhingig ist. Dagegen
haben mit Sicherheit zwei hervorragende
Mystiker der Touraine-Reform auf die Be-
stimmung des Wesens und der Ziele der
Betrachtung eingewirkt. Der dritte Weg, die
Ubung der Vergegenwirtigung Gottes, fin-
det sich bei vielen geistlichen Schriftstellern
zu Beginn des 17. Jahrhunderts. Abschlie-
flend stellt der Verf. fest, dafl die Gebets-
wege der ,Methode® keine wortliche Kom-
pilation aus anderen geistlichen Werken
sind, sondern eine selbstindige Zusammen-
fassung der wesentlichen Elemente der gro-
flen Geisteslehrer des 16, und 17. Jahrhun-
derts darstellen. Mit ihnen verfolgten sie
das Ziel, Novizen in die Anfinge des geist-
lichen Lebens einzufithren bis hin zur
Schwelle jenes hoheren Gebets, in dem sie
wie Elias unaufhérlich in der lebenden Ge-
genwart Gottes stehen. Insofern hat Healy
recht, wenn er behauptet, daff die ,Metho- -
de“ mit ihrer Betonung der Prioritdt der
Beschauung fiir die Karmeliten von heute
dieselbe Bedeutung habe, wie ehemals fiir
die Reformer der Touraine.
H. Bleienstein S. J.

Werkbuch zur Regel des hei-
ligenFranziskus Herausgegeben
von den deutschen Franziskanern. Werl,
Dietrich-Coelde-Uerlag 1955. 434 S. Lw.
DM 15.—.

Die Bezeichnung Werkbuch soll darauf
aufmerksam machen, daff das umfangreiche
Buch keine Regelerklirung, sondern eine
Stoffsammlung sein will, aus der sich jeder
ganz persénlich die Lebenswerte der Fran-
ziskaner-Regel erarbeiten und aneignen
kann. In dieser Weise mochte das Werkbuch
vor allem dem geistlichen Leben der Min-
derbriider heute dienen. Daher wird die
Regel nicht, wie es meistens geschieht, vom
Standpunkt des Rechtes aus dargelegt und
ausgedeutet,sondern hauptsichlich nach ihrer
Geistigkeit, Frémmigkeit, Aszese und Ge-
genwartshedeutung befragt. Dadurch soll
aber ihre rechtliche Erklirung und Beobach-
tung nicht unterschdtzt und abgewertet, son-
dern im Gegenteil gestiitzt und erginzt wer-
den in dem Sinn, dafl die Regel nicht nur
kasuistische Regulierung der Grenzen bedeu-
tet, sondern Geist und Leben spendet, wic es
Franziskus von seinen Worten selbst erwar-
tet. Um das Regelbuch als Lebensbuch zu er-
weisen, wird ein vierfacher Versuch ge-
macht.



Buchbesprechungen 155

Der erste geht geschichtlich vor. P. Lothar
Hardick beschreibt den Werdegang und In-
halt der Regel und stellt (vor allem gegen
Sabatier) fest, dafl die Ideale der ersten Zeit
von dem spiter organisatorisch geformten
Orden weit stirker und vorbildlicher iiber-
nommen wurden, als es auf den ersten Blick
erscheint und fiir gewéhnlich behauptet wird.
In einem 2weiten Versuch wird die Regel
des Franziskanerordens im Lichte der gel-
tenden pépstlichen Regelerklidrungen be-
trachtet. Dabei zeigt sich, daf die pipstli-
chen Verlautbarungen weit davon entfernt
sind, nur juristische Bestimmungen zu sein.
P. Josef Terschliisen weist nach, dall die
Pipste das Uranliegen des hl. Franz kennen
und bejahen und die Aufgabe seines Ordens
vor allem in der Sendung sehen, den armen
Christus darzuleben. Als dritter Versuch
folgt eine Erklirung der Regel im Lichte
der Sdhriften und iibrigen Worte des
hl. Franz. Nach P. Kajetan Esser ergibt sich
daraus als Ideal das evangelisch-apostolische
Leben in der Heiligen Rémischen Kirche.
Ein vierter und letzter Versuch behandelt
die Lebenswerte der Ordensregel fiir die
Gegenwart. Nach der Interpretation von
P. Eberhard Scheffer liegen sie im franziska-
nischen Leben nach dem Evangelium, d. h.
in der kompromiflosen Nachfolge des ar-
men und demiitigen Christus im gehorsa-
men Dienst in der Kirche. Indem die Min-
derbriider durch ihr bufifertiges Leben er-
ginzen, was an der Erl6ésung durch Christus
in der Kirche aussteht, helfen sie den Men-
schen der Gegenwart genau so, wie in dhnli-
cher Lage und Gefahr Franziskus den Men-
schen seiner Zeit geholfen hat.

Ein nach Sachgebieten von P. Engelbert
Grau zusammengestelltes Literaturverzeich-
nis will den Benutzern des Werkbuches
helfen, noch tiefer in den dargebotenen
Stoff einzudringen. Dem gleichen Zwedk, die
eigene Arbeit an der Regel und die person-
liche Aneignung ihres Geistes zu erleichtern,
dienen am Schlufl des Buches die Register.
‘Wer an ihrer Hand den Stoff durcharbeitet,
wird tief in die franziskanische Geistigkeit
und Frommigkeit eingefiihrt. Darum emp-
fehlen wir das Werkbuch allen Briiddern und
Schwestern franziskanischer Observanz, vor
allem denen, die mit ihrer geistigen Erzie-
hung und Leitung beauftragt sind. Erheben
auch die hier vorliegenden Versuche nicht
den Anspruch, das letzte Wort iiber das fran-
ziskanische Leben und den Geist der heiligen
Regel gesagt zu haben, so zeugen sie doch
von cinem vielverheifenden neuen Anfang
franziskanischer Spiritualitit. — S. 372 wird
August Brunners ,Neue Schopfung“, niher-
hin seine philosophisch-theologische Pha-
nomenologie der drei Ordensgeliibde als

»subjektive individualistische Schau® be-
wertet. Diese Zensur ist unberechtigt, da
das Grundanliegen des ganzen Buches die
personale Liebe ist. H. Bleienstein S. ].

Brodrick, James S]: Die ersten
Jesuiten UWien/Miinchen, Uerlag
Herold, 1956. 289 S., Lw. DM 15.50.

Unter den Biichern, die zum 400. Todes-
tag des hl. Ignatius im deutschen Sprachge-
biet erschienen sind, hat das aus dem Eng-
lischen iibertragene Werk des bekannten iri-
schen Verf. seine besonderen Werte. Den
ersten sehen wir darin, dafl es eine Entste-
hungsgeschichte der Gesellschaft Jesu bietet,
wie sie in dieser Art bisher nicht vorhanden
war. Es stellt Ignatius als geistigen Mittel-
punkt in den Kreis seiner ersten Geféhrten.
Jeder dieser Mitarbeiter erhilt sein Portrit
und seinen personlichen Anteil an dem mii-
hevollen Aufbau des neuartigen Ordens: Pe-
ter Favre, Franz Xaver, Laynez, Salmeron,
Bobadilla, Simon Rodriguez, Ribadeneyra,
Franz Borgias, Nadal, Canistus u. a. Mit
zehn Gefahrten in einem kleinen Mietshaus
in Rom hatte Ignatius begonmen. Als er
starb, besaf} sein Institut ungefdhr 100 Hiu-
ser und 1000 Mitglieder, die sich auf 11
Provinzen in fast allen europiischen Lin-
dern verteilten. Wie sich diese Ausbreitung
im einzelnen vollzog und welche Pioniere
die Hauptlast dabei getragen haben, wird
im vorliegenden Buch spannend erzéhlt. Ein
zweiter Vorzug des Buches liegt darin, dafl
es sich auf die in den Monumenta Historica
Societatis Jesu kritisch gesammelten Quel-
len stiitzt. Die fiir die Ignatiusforschung heu-
te unentbehrlichen beiden Binde ,Fontes
narrativi de Sancto Ignatio“ der Mon. Hist.
S. J. sind allerdings leider nicht mehr mit-
verarbeitet. Trotzdem behilt das Buch we-
gen der schriftstellerischen Begabung des
Verf. und seines geistreichen, echt irischen
Humors seinen Wert. Die Urspriinglichkeit,
Anschaulichkeit und Lebendigkeit des engli-
schen Originals kommt auch in der deutschen
Ubersetzung zur Geltung. Ebenso hat der
Ubersetzer sich bemiiht, in den Anmerkun-
gen das Buch im wesentlichen auf den ge-
genwirtigen Stand der Forschung zu brin-
gen. Der auf S. 8 zur Erginzung angefigten
neueren Literatur ist jetzt noch beizufiigen:
Hugo Rahner, Ignatius von Loyola, Brief-
wechsel mit Frauven. Freiburg 1956; Clare
Englander, Ignatius von Loyola und Johan-
nes von Polanco. Der Ordensstifter und
sein Sekretir. Regensburg 1956; Friedrich
Wulf, Ignatius von L., Seine geistliche Ge-
stalt und sein Vermichtnis, Wirzburg 1956,

H. Bleienstein S. ].



156 Buchbesprechungen

Przywara, Erich: Ignatianisch.
Vier Studien zum vierhundertsten To-
destag des Heiligen Ignatius von Loyola.
Frankfurt/M. Uerlag Josef Knecht, 1956,
150 S., geb. DM 5,80.

Przywara will in diesen Studien nicht in
erster Linie das Zeitgeschichtliche und Psy-
chologische an Ignatius zur - Darstellung
bringen, sondern zeichnet ihn als ,lkon“ im
Sinne der 6stlichen Kirche — iiber allen in-
dividuellen Bedingtheiten, als ,Idee Gottes®
(83). Ausgehend von dem einsamen Sterben
des Heiligen, iiber das einer seiner Vertrau-
ten sagte, ,er scheine wie von allen vernach-
lassigt und tbergangen, ja wie von sich
selbst vernachldssigt und dbergangen® (9),
will der Verf. deutlich machen, wie dieses
»letzte ,Anonymon‘ des ,Ubergangen‘ in das
,alles in allem‘ Christus® (9) das eigentlich
Jgnatianische' sei. Der ,Ikon Ignatius®
(81 ff) wird gezeichnet auf dem Goldgrund
des ,Spanischen Theologumenon® (11 ff),
der Situation der spanischen Theologie im
16. Jahrhundert, die ihr geschichtliches Sym-
bol in Karl V. und Philipp II. hat (21 ff) und
die sich ausdriickt in den Bildern El Grecos,
deren Menschen ,zugleich nnnahbare Stren-
ge sind und nichts als Flammenlodern® (26).
So wird der Geist dieser grofiten Zeit Spa-
niens sichtbar als Grund des baskischen Hei-
ligen: ,Radikale Hingabe in den Dienst®
als ,Radikalismus der Liebe“ (26). Dienst
im vélligen personlichen ,Vernachldssigt
und Ubergangenen“ ist dann ebenso die
Form des ,lkon Ignatius“, wie sie der Verf.
in den liturgischen Texten aufweist. Alles
rein Personliche geht unter im Werk — so
sehr, daf lgnatius bis heute im Volk per-
sénlich eigentlich unbekannt ist. Er steht da-
mit in solcher Nihe zum sakramental Ob-
jektiven der Kirche, dafl im ,Ordinarium
Missae® sein letztes Wesen sichtbar wird.
Denn ,Wesen der Messe ist objektives Op-
fer und reprisentatives Opfer; solch objek-
tives Opfer entspricht allein dem Wesen des
Heiligen, wie er... nicht mehr privatper-
sonlicher Mensch ist, sondern Repréisentant
der Géttlichen Majestat” (63). Hierin zeich-
net sich vor, was dann in der dritten Studie
~Religiéser Typus der Gesellschaft Jesu“
(71 ff) ndherhin deutlich wird als Geist des
Ignatius in seinem Werk, da er ,fir sich
wie fir seine Stiftung die Anonymitit* (8)
wollte: die Eigenart seines Ordens besteht
darin, dafl er keine Eigenart hat; er soll
ganz Jesus und Seiner Kirche iibereignet
sein. Das findet nach dem Verf. seinen Aus-
druck in der (vielfachmifiverstandenen) Ein-
stellung der Gesellschaft Jesu zu Liturgie,
Aszese und Mystik; diese drei Grundformen
religiésen Lebens erscheinen ,im allesbe-

stimmenden ,Dienst’ zueinander gebunden®
(82). Deshalb verfehlt der oft gehérte Vor-
wurf einer Vernachlissigung der Werte der
Litorgie den wahren Sachverhalt: da im
Dienste des ,Heiligen Gehorsams® das
~wahre Innen der Liturgie® (98) vollzogen
wird (insofern der erlésende Gehorsam
Christi die Herzmitte des kirchlichen Kultes
bildet). Ebenso wesensfremd ist dem Igna-
tianischen auch jede Einseitigkeit in bezng
anf Aszese oder Mystik: beide unterstehen
dem Gesetz des Dienstes, sind nur Wege,
auf denen das ,innerste Zu-sich der Person-
lichkeit (91) ganz an Gott iibergeben wird
(im ,Suscipe® der Exerzitien). Denn eine
»heilige Persénlichkeit” kann es in der Ge-
sellschaft Jesu nur geben im ,restlosen Leer
von sich selbst“ zum ,restlosen Voll Gottes
(96), ,Atem und Werkzeuglichkeit der Ge-
genwirtigkeit Gottes (91).

Es sind wirklich ,letzte Formeln“ (8), in
denen der Verf. das Wesen des Ignatiani-
schen zu fassen sucht, Aussagen, die in ihrer
Prignanz eingehende Kenntnis der Quellen
verraten. Das Buch will nicht blof Riickblick
in die Vergangenheit sein, sondern (in der
Gegeniiberstellung von Ignatins und Augu-
stinus der vierten Studie) Ausblick in eine
Zukuntft, die trotz der ,Agonie einer groflen
alten Welt® (148) Christus gehért.

G. Soballa S. ].

Zoffoli, Enrico C.P.: ] Passioni-
s ti. Spiritualita — Apostolato. Roma,
Edizioni de 1l Crocifisso®, 1955, p. 404.

Unter den vielen guten Blichern, die aus
Anlaf der von Papst Pius XII. geforderten
Erneuerung und zeitgemiflen Anpassung
der beschaulichen Orden erschienen sind, ist
das vorliegende sicher eines der besten. Es
ist in erster Intention geschrieben fiir Pas-
sionisten, denen es in klarer und zielbewuf-
ter Weise die Spiritualitit und Sendung ih-
rer Kongregation in Erinnerung bringt. Da-
bei kommt es dem Verf. vor allem darauf
an, des Wesentliche vom Unwesentlichen zu
scheiden und damit die Grenzen zu ziehen,
die bei der Anpassung an die heutigen Ver-
hiltnisse in Welt und Kirche nicht iiber-
schritten werden diirfen. Ein kriftiger Ak-
zent wird auch auf die Momente gelegt,
durch die sich die ,Kongregation vom Lei-
den und Sterben unseres Erlosers” von an-
deren kirchlichen Kongregationen und Or-
den charakteristisch abhebt. Schon das ,prin-
cipivm et fundamentum*®, von dem sie theo-
Jogisch ausgeht und auf das sich ihre reli-
gios-aszetische Geistigkeit griindet, ist so
eigen und einzigartig, dafl sie das inmere
und duflere Leben der Passionisten bis ins



Buchbesprechungen ' 157

Letzte formt. Es ist die stindige Liebesver-
einigung mit dem Jeidenden und gekreuzig-
ten Welterl6ser, die ohne besondere natiir-
liche und iibernatiirliche Voraussetzungen
weder erworben noch erhalten werden kanu.
Als erste und unerlifiliche Forderung wird
die Einsamkeit bezeichnet, die Zuriickgezo-
genheit vom Leben und der Unruhe der
Welt, weil sich ohne sie die beschauliche
Vereinigung mit dem leidenden Herrn, die
paulinische Passionsmystik, das Zuendelei-
den der Leiden Christi nicht entwickeln und
verwirklichen kann. Darum nennen auch die
Passionisten ihre Kloster nicht Konvente,
sondern ,Ritiri“, Retraiten-Héauser, die so
wesentlich sind, dafl der Orden auf ihr Da-
sein nie verzichten kann. Trotzdem sind ihre
Bewohner keine Einsiedler, wie etwa die
Kartiuser, sondern zugleich Missiondre, die
ein ,gemischtes Leben® fithren und die
Friichte ihrer Kontemplation — die Liebe
Christi des Gekreuzigten — ihren Briidern
in der Welt mitteilen. Dabei darf aber der
beschauliche Geist und die Einsamkeit in
keiner Weise Schaden leiden. Darum be-
schrinkt sich ihr Apostolat auf Missionen
von héchstens 20 Tagen, auf Exerzitien fir
Priester, Welt- und Ordensleute, auf Kon-
versionen und aushilfsweise Katechesen.
Grundsitzlich untersagt ist die Ubernahme

von Fastenpredigten, von ordentlichen Pfar-
reien und regelmifigen Beichten.

Wer sich iiber die hier zugrunde liegen-
den Motive und Regeln genauer unterrichten
und das Beten und Arbeiten der Passioni-
sten im einzelnen kennenlernen will, besitzt
in Zoffolis Darstellung eine vorzigliche
Hilfe. Der Verf. hat uns eine Theologie und
Psychologie seiner Kongregation geschenkt,
wie sie heute nicht alle Kongregationen ihr
eigen nennen kénnen. Ein besonderer Vor-
zug seines Buches liegt in den vielen Origi-
naltexten, die aus den Briefen des Stifters,
des hl. Paul v. Kreuz, angefithrt werden.
Wie diese Texte im Lichte der heutigen For-
derungen zu verstehen und anzuwenden
sind, wird mustergiltig gezeigt. Auch was
der Verf. iiber den Sinn und den Vollzug
der Gelithde in seiner Kongregation sagt,
verdient aufmerksame Beachtung. Das Buch
wird beschlossen durch mehrere Anhénge,
die iiber die Geschichte der Passionisten, ih-
ren Griinder, ihre Heiligen und Seligen, die
Art und Weise ihrer Kreuzespredigt und
die Geographie ihrer Missionen Aufschlufl
geben. Dankenswert sind auch die 50 im
Text eingefiigten Bilder, die allen, die sich
fir ihre Niederlassungen interessieren, gutes
Anschanungsmaterial liefern.

H. Bleienstein S. J.

Biographien

Scheeben; Heribert Christian, Al -
bertus Magnus. 2. Auflage. Kiln,
Uerlag ]. P. Bachem 1955, 224 S. und
17 Bildtafeln. Lw., DM 7,—.

Die Erstauflage dieses Buches erschien
im Jahre 1934, drei Jahre nach Alberts Hei-
ligsprechung. Wahrend seither die wissen-
schaftliche Erforschung seines reichenSchrift-
tums, vor allem durch die Initiative des Al-
bertus-Magnus-Instituts in Bonn, miéchtig
gefordert wurde, hat Alberts Lebensbeschrei-
bung in den letzten 20 Jahren keine wesent-
lichen Fortschritte gemacht. Es bleibt daher
bei den Erkenntnissen, die Scheeben 1931
in seinen Studien zu Alberts Chronologie
veréffentlicht hat. Diese liegen unverdndert
auch der vorliegenden Nenauflage zugrunde,
die in erster Linie die Werte und Weisun-
gen sichtbar machen will, die nach dem Vor-
bild des Heiligen fiir das private und 6f-
fentliche Leben unserer Zeit von Wichtig-
keit sind. Erst in zweiter Linie wird auch
seine Bedeutung fiir die Wissenschaft her-
vorgehoben. Unter diesen zwei Gesichts-
punkten wird Alberts Leben dargestellt und
gezeigt, was er als Lehrer in Paris, als Lese-
meister und Schiedsrichter in Kéln und
Wiirzburg, als Prior der deutschen Prediger-

briider, als Bischof von Regensburg und im
Dienst des Papstturms und der Seelsorge in
den deutschsprachigen Lindern geleistet hat.
Unter den zwolf Kapiteln, in denen sich Al-
berts Leben vor uns entfaltet, soll besonders
das letzte der Aufmerksamkeit der Leser
unserer Zeitschrift empfohlen sein. Es be-
handelt Alberts Personlichkeit, die von
Scheeben restlos aus dem dominikanischen
Seeleneifer abgeleitet wird.Zu diesem Zweck
wird sein Gebetsleben erforscht, fiir das die
Andacht zum Leiden Christi, zum Altar-
sakrament und zur Gottesmutter charakteri-
stisch sind. Noch viel gréferen Wert als auf
diese miindlichen Gebete legte Albert auf
die innere Gebetshaltung, die eine Frucht
der Demut ist. Auch zu den Hohen mysti-
scher Beschauung ist er aufgestiegen, obwohl
uns Scheeben von keiner einzigen der ge-
wohnlichen duflerenBegleiterscheinungenbe-
richten kann. Ebenso ist es sehr schwer, eine
der Gaben des Heiligen Geistes als charak-
teristisch fiir Albert hinzustellen. Sie sind
alle in seinem Leben voll entfaltet, was na-
tiirlich nicht ausschlieft, daf die Gaben der
‘Wissenschaft, des Rates und der Weisheit in
besonderer Prignanz in Erscheinung treten.
Dafl auf dem Boden eines solchen Gebetsle-
bens alle Tugenden sich wunderbar entfal-



158 Budhbesprechungen

teten, wird von Scheeben mit Recht ange-
nommen. Ausfithrlich wird bewiesen, dafl in
ibrer Mitte der Seeleneifer steht. Dieser war
so beherrschend, dal er sogar der Haltung
Alberts in der Wissenschaft ein spezifisch-
apostolisches Geprige gab und viel dazu
beitrug, dafl der Predigerorden vom rein
theologischen Gebiet hiniibergefithrt wurde
auf das Feld der profanen Geisteskultur und
den Ehrennamen eines ,Ordens der Wahr-
heit“ erhielt. Darum gehért Albert zu den
Groflen unseres Volkes, an dessen universa-
ler Personlichkeit sich viele Deutsche, Bischo-
fe, Priester und besonders Laien aufrichten
mégen. Der Unterstiitzung der Stadt Kéln
ist es zu verdanken, dafl das wertvolle Buch
nur 7 DM kostet. H. Bleienstein S. J.

Cancio R. Capote, Rita Maria: José
Toniolo, discipulo de Santa Teresa
de Jesus, Apéstol de Accién Catélica
(857 S.). México 1956, Impresora Juan
Pablos.

Guiseppe Toniolo (1845—1918) war ciner
der ersten National6konomen und Soziolo-
gen Italiens. Ahnlich wie Contardo Ferrini
auf dem Redhtsgebiet, zeichnete er sich aus
durch scine hervorragenden Fachkenntnisse
wie durch den starken, aus seiner religis-
sittlichen Haltung stammenden Willen, die
katholischen Grundsitze mit der Wissen-
schaft zu verbinden und sie dadurch zn ver-
tiefen und vorwdrts zu fithren. Er war der
Fihrer der katholischen Soziologen Italiens.
Seine Bedeutung erhellt aus der Tatsache,
dafl er 1892 den Vorsitz auf dem ersten
Kongref der von Kardinal Mermillod ge-
griindeten Katholischen Vereinigung fir die
sozialen Studien fithrte nnd dafl er vor der
Veroffentlichung der groflen Enzyklika Re-
rum novarum hiufig von Papst Leo XIII.
und Kardinal Rampolla zu Rate gezogen
wurde. Die vorliegende Lebensbeschreibung
hat ihren Schwerpunkt weniger in der Wie-
dergabe seiner personlichen Geschichte oder
in der Analyse seiner wissenschaftlichen An-
schauungen und Forschungen, als in der
Darstellung seines religiosen Wesens nnd
seines Apostolates im engeren Bereich seiner
Familie, seiner Schiller an der Universitit
Pisa und im weiten Kreis der Katholiken

Italiens, die sich auf Wunsch Pius X., zum
groflen Teil nach dem Vorbild des katholi-
schen Volksvereins in Deutschland, zu sam-
meln begannen. Der Verfasserin kommt es
daher vor allem darauf an, ihn als Heiligen
zu zeichnen, im Streben nach persdnlicher
Vollkommenheit und in seinem Apostolat.
Wir bekommen so einen tiefen Einblick in
sein alltidgliches Frommigkeitsleben in Ge-
bet und Selbstiiberwindung und in seinem
verzehrenden Eifer bei der Formung der
jungen katholischen Generation. Die Be-
rufung auf die hl. Theresia von Avila ist
mehr ein Einfall der Verfasserin, die, eine
grole Verehrerin der Heiligen, in Toniolos
Streben manche Ziige findet, wie sie die
Frommigkeitsform der spanischen Mystike-
rin aufweist. H. Becher S. ].

Fafbinder, Heinrich: MutterGer-
trud, Grinderin der Schwestern vom
hl. Josef von Trier. Trier, Zimmer-Oer-
lag 1954. 156 S., brosch. DM 3.80, geb.
DM 5.90.

Mutter Gertrud, geb, Josefine Grifin
Schaffgotsch {gest. 1922), ist keine alltigliche
und einfache Frau. Entgegen der dringenden
Warnung ihrer Mutter, die sie sehr gut
kannte, trat sie zweimal ins Kloster ein und
wieder aus und wurde dann die Stifterin
einer neuen Genossenschaft. Um ihre Seele
haben sich zwei Bischéfe lange Jahre be-
miiht, bis sie schlieflich das Arbeitsfeld
fand, das ihr zusagte. Dort hat sie Gro-
fes geleistet. Das Buch wirft eine Reihe
Probleme iiber den Ordensberuf und die
geistliche Fihrung auf, vor allem was Drin-
gen oder Zuriickhaltung beziiglich des Ein-
tritts betrifft. Die Exerzitienbewegung in
Deutschland verdankt Mutter Gertrud sehr
viel, weil sie eine der ersten war, die die
Notwendigkeit von Exerzitienhdusern fiir
unsere Verhiltnisse erkannte und mit un-
ermiidlicher Energie daran arbeitete, solche
Héuser zu schaffen. Sie verdient es, dafl ihr
Leben unvergessen bleibt. Dazu trigt die
schlichte und ibersichtliche Darstellung des
vorliegenden Budhes viel bei und klirt zu-
gleich eine Reibe von Miflverstindnissen,
die iber sie im Umlauf waren.

Ad. Rodewyk S. ].

Gebet und Betrachtung

Boylan, M. Eugene: Die Kunst
des freien inneren Betens
(Difficulties in mental prayer). Ins Deut-
sche tbertragen Dr. Albert Ohlmeyer
OSB., Abt von Neuburg. Koln. Uerlag
und Werk 1956, 144 S., kart. DM 3,80.

Wenn es wahr ist, daf} ein Buch der In-
halt eines Herzens ist, dann gilt das im vol-
len Umfang von, dem vorliegenden. Es ist
das Werk eines irischen Zisterzienser-Mon-
ches, der den Lesern die Friichte seines be-
schaulichen Lebens mitteilt und Ordensleute,
Priester und Laien von den Schwierigkeiten



Buchbespredhungen 159

befreien will, unter denen ihr inneres Leben
und Beten leidet. Darnm lautet der Titel des
englischen Originals mit Recht: Difficulties
in mental prayer. Wenn er in der deutschen
Ubertragung geindert wurde, so geschah
das nicht ohne berechtigten Grund: Das Ziel
des Buches ist die Vervollkommnung des
freien, inneren, affektiven Betens, mit des-
sen Anmutungen und Bitten ein wirkliches
Gebet diberhaupt erst zustande komme. Da
dieses ohne vorhergehendes hiufiges Be-
trachten und ernstes Bemithen der Seelen-
krifte nicht hervorgerufen werden konne,
seien diskursives Denken und Nachsinnen
unentbehrlich. Sobald sich aber das affek-
tive Gebet einstelle, solle man das ,Medi-
tieren“ unterlassen, bis die Seele nicht mehr
imstande sei, solche Akte zn erwecken und
auf diese oder jene Weise mit Gott zu spre-
chen, d. h. im eigentlichen Sinne zu beten.
‘Wenn aber solches Beten gleich zu Anfang
méglich sei, solle man mit der ,Meditation®
gar nicht erst beginnen, solange das Ge-
spriach andaure, selbst wenn das bedeuten
wiirde, dafl die ,Betrachtung® zeitweilig
oder ganz ausfalle. Um so notwendiger sei
die fortgesetzte geistliche Lesung, ohne de-
ren gewissenhafte Pflege das affektive Ge-
bet sich auf die Dauer nicht behaupten kén-
ne. Werde sie treu durchgefiibrt, vermindere
sich rasch das Bediirfnis nach ciner langen
und methodischen ,Betrachtung® zur Zeit
des Gebetes.

An dieser emphatischen Empfehlung der
lectio divina erkennt man die alte mona-
stische Tradition, aus der P. Boylan her-
kommt. Sie erklirt auch in etwa den Wider-
willen, den er gegen alles methodische Beten
empfindet. Die Abneigung ist so grof, daf
er darin etwas Gezwungenes und Gequaltes
sieht, das die freie Erhebung des Herzens
hemme und schuld daran sei, dafl viele See-
len des Gebets iiberdriissig wiirden und im
geistlichen Leben zuriickblieben. Ein Fort-
schritt sei nur moglich durch eine immer gré-
flere Vereinfachung der Anmutungen, bei
der der vertraute Verkehr mit Gott inniger
und das Tugendstreben entsprechend starker
werde, so dafl Worte verstummen und stille
Anbetung an ihre Stelle trete. Noch wert-
voller sei das ,Gebet des Glanbens® in der
dunklen Nacht der Sinne, das seine Schwie-
rigkeiten habe und grofie Geduld und ent-
schlossene Anstrengung fordere.

Das Biichlein enthilt sehr aktuelle Mah-
nungen und Forderungen fiir das Gebet der
Priester und Ordensleute. Fir Laien ist es
weniger geeignet, zumal fir ihre Bediirf-
nisse praktischere Schriften zur Verfiigung
stehen. Die Uberrtagung ins Deutsche ist
gut. Um so vetwunderlicher ist der An-
hang II, ein Biicherverzeichnis, in dem be-

kannte urspriinglich deutsche oder franzo-
sische Werke in ihrem englichen Titel be-
lassen werden. H. Bleienstein S. J. -

So beten Heilige. Gebete der
Heiligen Gertrud und Medhtild. Aus
dem Lateinischen iibersetzt von den Be-
nediktinerinnen der Abtei St. Gertrud,
Tettenweis, Ndby. Mit Geleitwort von
Simon Konrad Landersdorfer OSB., Bi-
schof von Passau. Beuron, Beuroner
Kunstverlag (1956), XV1, 183 §S., Lw.,
DM 5.40, Klder DM 6.30.

Die geistige Bedeutung der hl. Gertrud
der Groflen von Helfta liegt, trotz ihrer un-
gewohnlich hoben Bildung, nicht auf dem
Gebiet der Wissenschaft, sondern im Bereich
der drristlichen Frommigkeit. Sie ist die gro-
fle mystische Beterin, die durch ihre Schrif-
ten den Weg zum Herzen Jesu erschlossen
und zusammen mit der seligen, ihr geistes-
verwandten Mechtild von Hackeborn seine
Verehrung in deutschen Landen vertieft und
verbreitet hat. Darum kommt ihr inneres
Leben am besten in ihren Gebeten zum Aus-
druck. Insofern war es ein héchst sinnvoller
Gedanke, zu Gertruds 700. Geburtstag am 6.
Januar 1956 eine neue Ubersetzung ihrer la-
teinisch dberlieferten Gebete vorzubereiten
und sie in der Form unserer heutigen Ge-
bets- und Andachtsbiicher dem deuntschen
Volke vorzulegen.

Bedauerlich ist dabei nur, dafl die Uber-
tragung auf Grund eines Textes erfolgte,
der nach dem Urteil von Canon John Gray,
dem Ubersetzer der Gebete ins Englische,
von den authentischen Schriften der Heili-
gen so weit abweidht, dafl er ihn geradezu
als Textverfilschung bezeichnet. Diese Kri-
tik mag Gbertrieben sein. Aber Tatsache ist,
daf die ,Preces Gertrudianae®, die ein Un-
bekannter im Jahre 1670 zusammenstellte
und deren letzter Neudruck aus dem Jahre
1903 (Herder, Freiburg) den Ubersetzerin-
nen als Vorlage diente, editionstechnisch ver-
altet und durch die ,Revelationes Gertru-
dianae et Medchtildianae®, d. i. die zweibin-
dige Originalausgabe der Benediktiner von
Solesmes (Paris 1875 und 1877) textkritisch
weit iiberholt sind. Es war darum verfehlt,
bei der vorliegenden Verdeutschung auf die
erstgenannte Ausgabe zuriikzugreifen, zu-
mal aus der Feder von J. Weilbrodt, Mau-
rus Wolter und J. Miiller vom ,Gesandten
der gottlichen Liebe“, den ,Geistlichen
Ubungen der hl. Gertrud“ und dem ,Buch
der besonderen Gnade“ der sel. Mechtild
nach der Ausgabe der belgischen Benedik-
tiner gute und weitverbreitete deutsche Aus-
gaben vorliegen. Auch das ,neue Gertru-
denbuch® von Willbrordt Verkade (Freiburg



160 Buchbesprechungen

1936) geht bei der Ubersetzung der ansge-
wihlten Gebete auf die Edition von Soles-
mes zuriick. Ebenso ruhen ,Les Belles Prié-
res de Ste. Mechtilde et Ste. Gertrud“ (Paris
1926) in der Auswahl von Dom Castel, und
im Anschluf an ihn ,The True Prayers of
St. G. and St. M.“ (London 1936%) auf ihr
anf. Wenn wir trotz der einzigen Ausnahme,
die in der Gegenwart die Tettenweiser
Ubersetzerinnen davon machen, ihrem reich-
baltigen Gebetbiichlein eine weite Verbrei-
tung wiinschen, so deswegen, weil die Ver-
fasserinnen sich bemiiht haben, der Eigenart
der hl. Gertrud soweit als mdglich gerecht
zu werden, ohne dem deutschen Sprachge-
brauch Gewalt anzutun.
H. Bleienstein S. J.

Meyer, Wendelin OFM: Wege zur
ungeteilten Gottesliebe. Konfe-

renzen fiir Ordensfrauen iiber Denk-
spriiche des heiligen Ignatius von Loyola.
Kevelaer, Butzon und Bercker, 1956.
157 S., DM 5.80.

Zum 400. Todestag des hl. Ignatius hat
P. Wendelin Meyer OFM. uns das vorlie-
gende Biichlein geschenkt. Es enthilt in ein-
zelnen Kapiteln iiber Gebet, Arbeit, Kreu-
zesliebe, Eifer, Erziechung usw. geordnet
Kernspriiche des hl. Ignatius, die uns der
Verf. in ausgereifter, kluger Seelenfiihrung
deutet. Am Ende jeden Kapitels sind die
vorgelegten Gedanken in Fragen wieder-
holt, die zu besinnlichem, erwigendem Be-
ten Anregung geben.

In schéner Harmonie ist in diesem Werk
die Geistigkeit des hl. Ignatius und Liebe
des hl. Franziskus verbunden.

P. Best §.].

NACHTRAG

Aus Uersehen ist das Folgende in dem Beitrag von Dr. Heinrich Kahlefeld, Miinchen,
. Jiinger des Herrn® im 1. Heft dieses Jahrganges (1957} ausgelassen worden. Es ist dort auf
S. 5 nach dem zweiten Abschnitt einzusetzen:

Nun wird ein Wort angefiigt, und abermals durch ein begriindendes ,Denn“, das klar
macht, wie es fiir den Menschen keine andere Méglichkeit gibt, sofern er weise handeln will,
als sein Leben in Gottes Hinde auszuliefern.

»Denn was hilfl es,
wenn ein Mensch die ganze Welt gewinnt
und biifit sein Leben ein?“

Das ist zunichst eine Einsicht der Weisheit. Darum kann sie auch durch ein Gleichnis ver-
mittelt werden. Das Gleichnis findet sich tatsichlich in der Uberlieferung der Herrenworte:
dort, wo Er von dem Bauern erzihlt, der die neue Scheune gebaut und mit Frucht angefiillt
hat und meint, nun sei er auf Jahre aller Sorge ledig. Dann spricht die Stimme Gottes zu
ihm: ,Du Tor, noch diese Nacht wird man dein Leben von dir fordern“ (Lk 12, 16).

Auf den ersten Blick kommt das aufs Gleiche hinaus, als wenn wir sagen: seinen Reichtum
kann keiner ins Grab mitnehmen. Aber es ist doch anders, aus tieferem Hintergrund, begrif-
fen: Der Mensch stirbt ja nicht einfach dahin, wie es uns scheinen mag, sondern der Schépfer
fordert im Tode das Leben zuriick. Auch in dieser Kalkulation von Gewinn und Verlust ist
der Mensch nicht alleiniges Subjekt.

Das spricht der folgende Satz, wiederum angeschlossen mit der begriindenden Partikel,
klar aus:

JWas sollte auch ein Mensch zum Tausche bieten
fiir sein Leben?“

Hier wird nicht im Sinne der Weisheit von der Unersetzlichkeit und Unerkaufbarkeit des
Lebens geredet, sondern von der Herrschaft Gottes {iber den geschaffenen Menschen. Das
Wort ist nimlich ein freies Zitat aus dem 48. Psalm:

+Kauft doch kein Mensch sich los,

nock kann er Gott Lisegeld bieten,
dafl er auf immer lebe

und niemals miisse die Grube schauen.”





