Christliches Heldentum und Heiligkeit des. Alltags

Von Friedrich Wulf 8. J., Miinchen

»Das Material des Ubernatiirlichen ist nicht nur das Heldische, sondern
auch zum grofiten Teil das Alltdgliche®, sagt einmal Friedrich von Hiigel!.
In diesem Satz eines Mannes, der ein gutes Gespiir fiir geistesgeschichtliche
Entwicklungen hatte, spiegelt sich ein interessanter Wandel des katholischen
Vollkommenheits- und Heiligkeitsideals wider, den wir in unserer Zeit be-
obachten. Die Vollkommenheit eines Christen, so sagt man, zeige sich nicht
so sehr im Auflerordentlichen und Einmaligen, in den weithin leuchtenden
Taten, sondern im Alltiglichen und Gewdhnlichen, in den kleinen Pflichten
und Bewihrungen, die der Umgang mit Dingen und Menschen, Beruf und
Familie, mit sich brachten. Man wirft der Uberlieferung vor, dies zu wenig
gesehen und betont zu haben. Heiligkeit sei von vornherein mit ganz be-
stimmten, heroischen Leistungen verbunden gewesen und darum immer nur
den Groflen der christlichen Geschichte und einzelnen Gruppen, z. B. dem
Monchtum, vorbehalten geblieben. Die Heiligen unserer Zeit hingegen seien
die Heiligen des Alltags, des stillen, selbstlosen Dienstes, des vorbildlichen
Wandels, in Reinheit, Demut, Anspruchslosigkeit und Liebe, mitten in der
Welt und unter den Menschen.

Tatsédchlich wird hier etwas Richtiges gesehen. Die Frage ist zwar nicht neu,
aber sie stellt sich heute in besonders dringlicher Weise. Man gewinnt den
Eindruck, als komme durch die Forderungen und Aufgaben unserer Zeit eine
schon langere Entwicklung zu ihrem Abschlufl. Schaut man einmal in die Ge-
schichte zuriick?, dann waren es — abgesehen von den Aposteln und unmittel-
baren Jiingern des Herrn — urspriinglich nur die Martyrer, denen eine sicht-
bare Verehrung gezollt wurde. Der Name ,Martyrer* war gleichbedeutend
mit dem, was man in der spéteren kirchlichen Terminologie mit ,Sanctus‘ be-
zeichnete®. Damit wurde das Heiligkeitsideal schon sehr frith mit der Vor-
stellung einer auflerordentlichen Glaubensbekundung und einer heroischen
Nachfolge Christi verbunden. Augustinus nennt die Martyrer die christlichen
»~Heroen“? und gibt damit die Auffassung seiner Zeit gut wieder. Ungefahr
gleichgestellt mit den Martyrern wurden die ,Bekenner (Confessores), die in
der Verfolgungszeit ihren Glauben in heroischer Weise, z. B. unter Folter
und Lebensgefahr, bekannt hatten. Zu ihnen zidhiten vor allem Aszeten,
Jungfrauen und Bischéfe. Sie ragten schon durch Stellung und Lebensfiihrung
mﬁcal FElement of Religion as studied in Saint Catherine of Genoa and her
Friends, I 77 f (zit nach M. Schliiter-Hermkes — K.G. Frank, Gottesliebe und Weltverant-
wortung, Wiirzburg [1956], S. 29.

2 Zum folgenden siehe R. Hofmann, Die heroische Tugend, Miinchen 1933, S. 133 £.

3 Hofmann a. a. O. 135.
4 Deciv. Deil. X, c. 21 (PL 41, 299).



162 Friedrich TWulf

iiber den Durchschnitt der tibrigen Christen hinaus und befestigten damit die
Meinung, zur Heiligkeit gehore das Auflergewohnliche, Verstirkt wurde
diese Entwicklung noch durch das von der plotinischen Philosophie beein-
fluite Ideal der Beschauung (9swoia), das dem Tun (md&ic) nur die Funktion
einer notwendigen Voraussetzung zuschrieb. Danach galt es tiber die gewohn-
lichen Lebensbedingungen und Lebensumstinde hinauszukommen und ein
sengelgleiches®, ,himmlisches®, ,g6ttliches® Leben anzustreben. An dieser
Einstellung hat das ganze Mittelalter im wesentlichen festgehalten, wenn
auch die Tugenden des Gehorsams und der Demut immer wieder auf den
Wert des Unansehnlichen und Geringen fir die Vollkommenheit hinwiesen.

Einen Wandel brachte erst das Aufkommen der Stidte und das immer stér-
ker werdende Verlangen der Laien nach religioser Unterweisung und Ver-
tiefung. Die Mendikantenorden haben das Anliegen gesehen und aufgegrif -
fen. In der allgemeinen Betreuung des Volkes beschrankten sie sich zwar im
groflen und ganzen auf die Moralpredigt. Aber daneben gab es noch kleinere
Kreise frommer Laien; sie nannten sich im deutsch-niederlidndischen Sprach-
bereich seit den dreifliger Jahren des 14. Jahrhunderts gern ,Gottesfreunde“.
Hier ist zum ersten Mal so etwas entstanden, was man ,Laienfrommigkeit’
nennen kénnte. Man betonte, dafl man Gott @iberall, in allen Dingen und Ver-
héltnissen, finden kénne. ,Man soll Gnade suchen und ganz Gottes sein®,
sagt einmal Tauler, ,in einem jeglichen Werke . .. Sei es nun, dafl eine Frau
ihres Hauses warten oder pflegen miisse oder des Hausgesindes oder was fiir
ein Werk es sei, darin ergib dich Gott und gehore ihm an allzumal“®. Dabei
bleibt fir ihn selbstverstindlich der Vorrang des Beschaulichen vor dem Tun
— es geht nicht um eine Wertung irdischer Dinge, z. B. der Berufsarbeit.
~Denn wer wollte daran zweifeln, dafl beten ein besseres Werk sei als
kochen, daf es besser sei, an Gott denken als spinnen, und in der Kirche sein.
besser sei als auf der Strale? Wer das nicht meinte, wire ein Ketzer“s.

Noch einen Schritt dariiber hinaus geht man im 16. Jahrhundert, Erasmus
von Rotterdam ebenso wie Luther, in deutlicher Polemik gegen die Ver-
kniipfung der Vollkommenheit mit bestimmten aszetischen Leistungen. Hier
ist das alltdgliche Leben nicht nur wie bei den Predigern der ,deutschen
Mystik* kein Hindernis mehr fiir die Gottverbundenheit, sondern im Gegen-
teil der eigentliche Ort der Bewdhrung und Christusbegegnung. Ganz un-
polemisch und ohne Einseitigkeit hat Ignatius von Loyola im Grunde das
gleiche gesagt, wenn er immer wieder betont, dafl man in allem Gott finden
miisse, in der Arbeit ebenso wie im Gebet, ja dal die Arbeit, die fiir Gott
getan werde, selber Gebet sei. Das ist ein neuer Ton in der katholischen
Uberlieferung, der von nun an nicht mehr verstummt. Am eigenstindigsten

5 Zitiert nach Denifle, Das geistliche Leben. Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts.

Edit. Auer, Salzburg-Leipzig 1936, S. 193 {.
¢ Ebd. S. 192.



Christliches Heldentum und Heiligkeit des Alliags 163

haben ihn zwei Heilige des 17. Jahrhunderts aufgenommen: Franz von Sales
und Vinzenz von Paul. Aus ithren Briefen und Unterweisungen kann man
geradezu eine Frommigkeit und Heiligkeit des Alltags zusammenstellen, wo-
bei Franz von Sales iiberdies noch die Situation des Laien in besonderer
Weise beriicksichtigt. Ohne die hohen Berufungen und Begnadungen einzel-
ner anzutasten, gilt ihre Aufmerksamkeit in der Betreuung und Fihrung
von Menschen doch in erster Linie der alltdglichen Pflichterfilllung und
Tugendiibung. ,Ertrage mit Sanftmut die geringen Unbilden, die kleinen
Unbequemlichkeiten, die unbedeutenden Verluste, wie sie tiglich vorkom-
men. Denn wenn du diese kleinen Gelegenheiten mit Liebe ausniitzest, wirst
du durch sie Gottes Herz gewinnen und erobern. Jene tidglichen und kleinen
Liebeswerke, jener Schnupfen, jenes Kopfweh, jener Zahnschmerz, jene Un-
freundlichkeit und Zuriicksetzung durch andere, die wunderlichen Launen
deines Mannes oder deiner Frau, das Zerbrechen eines Glases, der Verlust
eines Handschuhs oder Taschentuches, die kleinen Unbequemlichkeiten, eher
schlafen gehen oder frither aufstehen zu miissen, um die nétige Zeit fir das
Morgengebet und die Vorbereitung auf die hl. Kommunion zu gewinnen,
kurz: alle derartigen geringfiigigen Beschwerden mit Liebe annehmen und
ertragen, das geféllt Gott in hohem Mafle. Er hat ja seinen Dienern fiir ein
einziges ,Glas Wasser’ das ,Meer’ der unendlichen Gliickseligkeit ver-
heiflen“?.

Damit war eine Entwicklung zu Ende gekommen, die sich iiber vier Jahr-
hunderte erstreckt hatte. Wohl war die Uberzeugung, dafl Heiligkeit Aufier-
ordentliches besage und der Heilige eine Ausnahmestellung einnehme, nicht
verblafit. Sie nahm in der Folgezeit sogar wieder zu; man braucht nur an das
Heiligkeitsideal der Barockzeit mit seiner Tendenz zum Ubermenschlichen
und Wunderbaren zu denken oder auch daran, daf} erst um die Wende vom
16. zum 17. Jahrhundert der Begriff der heroischen Tugend' als Inbegriff
der ethischen Heiligkeit in die Kanonisationspraxis eindrang, was die For-
derung nach dufleren heroischen Akten als Erkenntnismittel der inneren
Tugend mit sich brachte. Aber daneben hatten doch der Alltag und die ge-
wohnlichen Tugenden eine grofie Bedeutung fiir die christliche Frommigkeit
bekommen. Das Auflerordentliche, insbesondere die Wunder, galten immer
mehr als Bestdtigung der inneren Heiligkeit eines Menschen in allen Lebens-
situationen durch Gott. Dennoch wird man wohl sagen miissen, dafl erst die
letzten 80 Jahre das Heroische, Aufierordentliche, das dem christlichen Heilig-
keitsideal wesentlich ist, und den Alltag, das Gewohnliche des Lebens in Ar-
beit und Beruf in das rechte Verhaltnis zueinander gebracht haben. Interessant
ist dafiir der Seligsprechungsprozefl Konrads von Parzham. Als der Promo-
tor fidei einwandte, dafy er im Leben des schlichten Laienbruders zwar viele,

7 Philothea III 35.



164 Friedrich Wulf

aber nur gewohnliche Tugenden zu entdecken vermochte, die nicht jene
Auflerordentlichkeit zeigten, wie sie fir heroische Christen gefordert wiirde,
erwiderte der Vertreter der Heiligsprechung, dafl die Heroizitat der Tugend
bei Konrad in der auflergewdhnlich treuen und steten Ubung der Alltags-
tugenden gelegen sei, die einen auflerordentlichen Grad der Liebe verriete®.
Das Gewicht eines solchen Beweises ist vielleicht erst ganz wagbar geworden,
seitdem der Alltag fir die meisten Menschen unserer industrialisierten und
technisierten Welt an Bedeutung zugenommen hat und um vieles schwerer
geworden ist. Die Berufsarbeit nimmt den Menschen weit stirker in An-
spruch, als das friher der Fall war. Die Stadt, das Zusammenleben und
-arbeiten mit anderen auf engem Raum: in der Familie, im Biiro, in der
Fabrik hat erhéhte Belastungen mitgebracht. Die Anfalligkeit der Menschen
ist dadurch gewachsen. Das Versagen im Alltag ist an der Tagesordnung.
Der Zwiespalt zwischen dem christlichen Ideal und der taglichen Wirklichkeit
kommt erst heute vielen zum BewuBtsein. Diejenigen, die resigniert haben,
und sich am kirchlichen Leben nicht mehr beteiligen, empfinden das In-die-
Kirche-Gehen der anderen, ihren Anspruch, Christen zu sein, als verlogen,
weil ihr tagliches Leben dem nicht entspreche.

Aus all dem wird ersichtlich, wie sehr heute der Alltag zum entscheidenden
Bewihrungsfeld unseres Christseins geworden ist. Die Gesinnung eines Men-
schen wird mehr denn je an der Tat gemessen, an dem, was man taglich an
ihm sieht und feststellt. Das ist nicht nur im religiésen Raum so, sondern gilt
heutzutage ganz allgemein, Dabei wird oft die Pflicht stirker betont als die
Liebe. Dem Anschein und Anspruch selbstloser Liebe gegeniiber ist man mif3-
trauisch geworden, Wer hat sie schon? Die Pflichterfillung gilt als entschei-
dendes Kriterium der Echtheit eines Menschen, im Sinne des Goethewortes:
» Wie kann man sich selbst kennenlernen? Durch Betrachten niemals, wohl aber
durch Handeln. Versuche deine Pilicht zu tun, und du weidt gleich, was an
dir ist. — Und was ist deine Pflicht? Die Forderung des Tages®.“ Dieser Satz,
der auf einer tiefen Selbsterfahrung beruht, kennzeichnet sehr gut unsere
heutige Aufgabe auch als Christen, signalisiert aber zugleich eine nicht ge-
ringe Gefahr. Man begniigt sich mit dem Gewdéhnlichen. Der ,kleine Mann',
der ,unbekannte Soldat® wird zum Ideal erhoben, der anonyme Durchschnitts-
mensch kanonisiert. Keiner darf ber den anderen hinausragen. Damit wird
aber der personale Mensch unterdriickt und das christliche Heiligkeitsideal
pervertiert. Auch die Heiligkeit des Alltags tragt den Stempel des Heroischen
und Auerordentlichen an sich. Sonst ware sie nicht mehr christliche Heilig-
keit. Was die Welt heute tiberzeugen konnte, sind nicht die Durchschnitts-
menschen der Pflicht, sondern die Heiligen.

8 Hofmann, a. a. O. 167

? Wilhelm Meister, Wanderjahre, 2. Buch. Betrachtungen im Sinne der Wanderer 2,3
(Hamburger Goethe-Ausgabe VIII, 283).





