
Christliches Heldentum und Heiligkeit des Alltags 

Von  Friedrich  Wulf  S. J., München 

•Das Material des Übernatürlichen ist nicht nur das Heldische, sondern 
auch zum größten Teil das Alltägliche", sagt einmal Friedrich von Hügel1. 
In diesem Satz eines Mannes, der ein gutes Gespür für geistesgeschichtliche 
Entwicklungen hatte, spiegelt sich ein interessanter Wandel des katholischen 
Vollkommenheits- und Heiligkeitsideals wider, den wir in unserer Zeit be- 
obachten. Die Vollkommenheit eines Christen, so sagt man, zeige sich nicht 
so sehr im Außerordentlichen und Einmaligen, in den weithin leuchtenden 
Taten, sondern im Alltäglichen und Gewöhnlichen, in den kleinen Pflichten 
und Bewährungen, die der Umgang mit Dingen und Menschen, Beruf und 
Familie, mit sich brächten. Man wirft der Überlieferung vor, dies zu wenig 
gesehen und betont zu haben. Heiligkeit sei von vornherein mit ganz be- 
stimmten, heroischen Leistungen verbunden gewesen und darum immer nur 
den Großen der christlichen Geschichte und einzelnen Gruppen, z. B. dem 
Mönchtum, vorbehalten geblieben. Die Heiligen unserer Zeit hingegen seien 
die Heiligen des Alltags, des stillen, selbstlosen Dienstes, des vorbildlichen 
Wandels, in Reinheit, Demut, Anspruchslosigkeit und Liebe, mitten in der 
Welt und unter den Menschen. 

Tatsächlich wird hier etwas Richtiges gesehen. Die Frage" ist zwar nicht neu, 
aber sie stellt sich heute in besonders dringlicher Weise. Man gewinnt den 
Eindruck, als komme durch die Forderungen und Aufgaben unserer Zeit eine 
schon längere Entwicklung zu ihrem Abschluß. Schaut man einmal in die Ge- 
schichte zurück2, dann waren es • abgesehen von den Aposteln und unmittel- 
baren Jüngern des Herrn • ursprünglich nur die Märtyrer, denen eine sicht- 
bare Verehrung gezollt wurde. Der Name ,Martyrer' war gleichbedeutend 
mit dem, was man in der späteren kirchlichen Terminologie mit ,Sanctus' be- 
zeichnete3. Damit wurde das Heiligkeitsideal schon sehr früh mit der Vor- 
stellung einer außerordentlichen Glaubensbekundung und einer heroischen 
Nachfolge Christi verbunden. Augustinus nennt die Märtyrer die christlichen 
•Heroen"4 und gibt damit die Auffassung seiner Zeit gut wieder. Ungefähr 
gleichgestellt mit den Märtyrern wurden die ,Bekenner' (Confessores), die in 
der Verfolgungszeit ihren Glauben in heroischer Weise, z. B. unter Folter 
und Lebensgefahr, bekannt hatten. Zu ihnen zählten vor allem Aszeten, 
Jungfrauen und Bischöfe. Sie ragten schon durch Stellung und Lebensführung 

1 The Mystical Element of Religion as studied in Saint Catherine of Genoa and her 
Friends, I 77 f (zit nach M. Schlüter-Hermkes • K.G. Frank, Gottesliebe und Weltverant- 
wortung, Würzburg [1956], S. 29. 

2 Zum folgenden siehe R. Hofmann, Die heroische Tugend, München 1933, S. 133 ff. 
3 Hofmann a. a. 0. 135. 
4 De civ. Dei 1. X, c. 21 (PL 41, 299). 



162 Friedrich Wulf 

über den Durchschnitt der übrigen Christen hinaus und befestigten damit die 
Meinung, zur Heiligkeit gehöre das Außergewöhnliche. Verstärkt wurde 
diese Entwicklung noch durch das von der plotinischen Philosophie beein- 
flußte Ideal der Beschauung (dscüoia), das dem Tun (jtßäljig) nur die Funktion 
einer notwendigen Voraussetzung zuschrieb. Danach galt es über die gewöhn- 
lichen Lebensbedingungen und Lebensumstände hinauszukommen und ein 
•engelgleiches", •himmlisches", •göttliches" Leben anzustreben. An dieser 
Einstellung hat das ganze Mittelalter im wesentlichen festgehalten, wenn 
auch die Tugenden des Gehorsams und der Demut immer wieder auf den 
Wert des Unansehnlichen und Geringen für die Vollkommenheit hinwiesen. 

Einen Wandel brachte erst das Aufkommen der Städte und das immer stär- 
ker werdende Verlangen der Laien nach religiöser Unterweisung und Ver- 
tiefung. Die Mendikantenorden haben das Anliegen gesehen und aufgegrif- 
fen. In der allgemeinen Betreuung des Volkes beschränkten sie sich zwar im 
großen und ganzen auf die Moralpredigt. Aber daneben gab es noch kleinere 
Kreise frommer Laien; sie nannten sich im deutsch-niederländischen Sprach- 
bereich seit den dreißiger Jahren des 14. Jahrhunderts gern •Gottesfreunde". 
Hier ist zum ersten Mal so etwas entstanden, was man .Laienfrömmigkeit' 
nennen könnte. Man betonte, daß man Gott überall, in allen Dingen und Ver- 
hältnissen, finden könne. •Man soll Gnade suchen und ganz Gottes sein", 
sagt einmal Tauler, •in einem jeglichen Werke . .. Sei es nun, daß eine Frau 
ihres Hauses warten oder pflegen müsse oder des Hausgesindes oder was für 
ein Werk es sei, darin ergib dich Gott und gehöre ihm an allzumal"5. Dabei 
bleibt für ihn selbstverständlich der Vorrang des Beschaulichen vor dein Tun 
• es geht nicht um eine Wertung irdischer Dinge, z. B. der Berufsarbeit. 
•Denn wer wollte daran zweifeln, daß beten ein besseres Werk sei als 
kochen, daß es besser sei, an Gott denken als spinnen, und in der Kirche sein 
besser sei als auf der Straße? Wer das nicht meinte, wäre ein Ketzer"6. 

Noch einen Schritt darüber hinaus geht man im 16. Jahrhundert, Erasmus 
von Rotterdam ebenso wie Luther, in deutlicher Polemik gegen die Ver- 
knüpfung der Vollkommenheit mit bestimmten aszetischen Leistungen. Hier 
ist das alltägliche Leben nicht nur wie bei den Predigern der ,deutschen 
Mystik' kein Hindernis mehr für die Gottverbundenheit, sondern im Gegen- 
teil der eigentliche Ort der Bewährung und Christusbegegnung. Ganz un- 
polemisch und ohne Einseitigkeit hat Ignatius von Loyola im Grunde das 
gleiche gesagt, wenn er immer wieder betont, daß man in allem Gott finden 
müsse, in der Arbeit ebenso wie im Gebet, ja daß die Arbeit, die für Gott 
getan werde, selber Gebet sei. Das ist ein neuer Ton in der katholischen 
Überlieferung, der von nun an nicht mehr verstummt. Am eigenständigsten 

5 Zitiert nach Denifle, Das geistliche Leben. Deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts. 
Edit. Auer, Salzburg-Leipzig 1936, S. 193 f. 

6 Ebd. S. 192. 



Christliches Heldentum und Heiligkeit des Alttags 163 

haben ihn zwei Heilige des 17. Jahrhunderts aufgenommen: Franz von Sales 
und Vinzenz von Paul. Aus ihren Briefen und Unterweisungen kann man 
geradezu eine Frömmigkeit und Heiligkeit des Alltags zusammenstellen, wo- 
bei Franz von Sales überdies noch die Situation des Laien in besonderer 
Weise berücksichtigt. Ohne die hohen Berufungen und Begnadungen einzel- 
ner anzutasten, gilt ihre Aufmerksamkeit in der Betreuung und Führung 
von Menschen doch in erster Linie der alltäglichen Pflichterfüllung und 
Tugendübung. •Ertrage mit Sanftmut die geringen Unbilden, die kleinen 
Unbequemlichkeiten, die unbedeutenden Verluste, wie sie täglich vorkom- 
men. Denn wenn du diese kleinen Gelegenheiten mit Liebe ausnützest, wirst 
du durch sie Gottes Herz gewinnen und erobern. Jene täglichen und kleinen 
Liebeswerke, jener Schnupfen, jenes Kopfweh, jener Zahnschmerz, jene Un- 
freundlichkeit und Zurücksetzung durch andere, die wunderlichen Launen 
deines Mannes oder deiner Frau, das Zerbrechen eines Glases, der Verlust 
eines Handschuhs oder Taschentuches, die kleinen Unbequemlichkeiten, eher 
schlafen gehen oder früher aufstehen zu müssen, um die nötige Zeit für das 
Morgengebet und die Vorbereitung auf die hl. Kommunion zu gewinnen, 
kurz: alle derartigen geringfügigen Beschwerden mit Liebe annehmen und 
ertragen, das gefällt Gott in hohem Maße. Er hat ja seinen Dienern für ein 
einziges ,Glas Wasser' das ,Meer' der unendlichen Glückseligkeit ver- 
heißen"7. 

Damit war eine Entwicklung zu Ende gekommen, die sich über vier Jahr- 
hunderte erstreckt hatte. Wohl war die Überzeugung, daß Heiligkeit Außer- 
ordentliches besage und der Heilige eine Ausnahmestellung einnehme, nicht 
verblaßt. Sie nahm in der Folgezeit sogar wieder zu; man braucht nur an das 
Heiligkeitsideal der Barockzeit mit seiner Tendenz zum Übermenschlichen 
und Wunderbaren zu denken oder auch daran, daß erst um die Wende vom 
16. zum 17. Jahrhundert der Begriff der ,heroischen Tugend' als Inbegriff 
der ethischen Heiligkeit in die Kanonisationspraxis eindrang, was die For- 
derung nach äußeren heroischen Akten als Erkenntnismittel der inneren 
Tugend mit sich brachte. Aber daneben hatten doch der Alltag und die ge- 
wöhnlichen Tugenden eine große Bedeutung für die christliche Frömmigkeit 
bekommen. Das Außerordentliche, insbesondere die Wunder, galten immer 
mehr als Bestätigung der inneren Heiligkeit eines Menschen in allen Lebens- 
situationen durch Gott. Dennoch wird man wohl sagen müssen, daß erst die 
letzten 80 Jahre das Heroische, Außerordentliche, das dem christlichen Heilig- 
keitsideal wesentlich ist, und den Alltag, das Gewöhnliche des Lebens in Ar- 
beit und Beruf in das rechte Verhältnis zueinander gebracht haben. Interessant 
ist dafür der Seligsprechungsprozeß Konrads von Parzham. Als der Promo- 
tor fidei einwandte, daß er im Leben des schlichten Laienbruders zwar viele, 

7 Philothea III 35. 



164 Friedrich Wulf 

aber nur gewöhnliche Tugenden zu entdecken vermöchte, die nicht jene 
Außerordentlichkeit zeigten, wie sie für heroische Christen gefordert würde, 
erwiderte der Vertreter der Heiligsprechung, daß die Heroizität der Tugend 
bei Konrad in der außergewöhnlich treuen und steten Übung der Alltags- 
tugenden gelegen sei, die einen außerordentlichen Grad der Liebe verriete8. 
Das Gewicht eines solchen Beweises ist vielleicht erst ganz wägbar geworden, 
seitdem der Alltag für die meisten Menschen unserer industrialisierten und 
technisierten Welt an Bedeutung zugenommen hat und um vieles schwerer 
geworden ist. Die Berufsarbeit nimmt den Menschen weit stärker in An- 
spruch, als das früher der Fall war. Die Stadt, das Zusammenleben und 
-arbeiten mit anderen auf engem Raum: in der Familie, im Büro, in der 
Fabrik hat erhöhte Belastungen mitgebracht. Die Anfälligkeit der Menschen 
ist dadurch gewachsen. Das Versagen im Alltag ist an der Tagesordnung. 
Der Zwiespalt zwischen dem christlichen Ideal und der täglichen Wirklichkeit 
kommt erst heute vielen zum Bewußtsein. Diejenigen, die resigniert haben, 
und sich am kirchlichen Leben nicht mehr beteiligen, empfinden das In-die- 
Kirche-Gehen der anderen, ihren Anspruch, Christen zu sein, als verlogen, 
weil ihr tägliches Leben dem nicht entspreche. 

Aus all dem wird ersichtlich, wie sehr heute der Alltag zum entscheidenden 
Bewährungsfeld unseres Christseins geworden ist. Die Gesinnung eines Men- 
schen wird mehr denn je an der Tat gemessen, an dem, was man täglich an 
ihm sieht und feststellt. Das ist nicht nur im religiösen Raum so, sondern gilt 
heutzutage ganz allgemein. Dabei wird oft die Pflicht stärker betont als die 
Liebe. Dem Anschein und Anspruch selbstloser Liebe gegenüber ist man miß- 
trauisch geworden. Wer hat sie schon? Die Pflichterfüllung gilt als entschei- 
dendes Kriterium der Echtheit eines Menschen, im Sinne des Goethewortes: 
• Wie kann man sich selbst kennenlernen? Durch Betrachten niemals, wohl aber 
durch Handeln. Versuche deine Pflicht zu tun, und du weißt gleich, was an 
dir ist. • Und was ist deine Pflicht? Die Forderung des Tages9.". Dieser Satz, 
der auf einer tiefen Selbsterfahrung beruht, kennzeichnet sehr gut unsere 
heutige Aufgabe auch als Christen, signalisiert aber zugleich eine nicht ge- 
ringe Gefahr. Man begnügt sich mit dem Gewöhnlichen. Der ,kleine Mann', 
der .unbekannte Soldat' wird zum Ideal erhoben, der anonyme Durchschnitts- 
mensch kanonisiert. Keiner darf über den anderen hinausragen. Damit wird 
aber der personale Mensch unterdrückt und das christliche Heiligkeitsideal 
pervertiert. Auch die Heiligkeit des Alltags trägt den Stempel des Heroischen 
und Außerordentlichen an sich. Sonst wäre sie nicht mehr christliche Heilig- 
keit. Was die Welt heute überzeugen könnte, sind nicht die Durchschnitts- 
menschen der Pflicht, sondern die Heiligen. 

8 Hofmann, a. a. 0. 167 
9 Wilhelm Meister, Wander jähre, 2. Buch. Betrachtungen im Sinne der Wanderer 2,3 

(Hamburger Goethe-Ausgabe VIII, 283). 




