Das Eucharistie-Gebet
Ein Beispiel der Kult-Meditation

Von Dr. Heinrich Kahlefeld, Minchen

Uberblickt man kritisch die unterschiedlichen Versuche in Pfarreien und anderen
Kreisen, der Liturgie der Kirche gerecht zu werden, so zeigt sich wohl, daf wir
vielerorts iiber erste Ansitze noch nicht weit hinausgekommen sind. Die ,,Gemein-
schaftsmesse“ etwa, zweifellos eine segensreiche Errungenschaft fiir den Gemeinde-
gottesdienst, steht doch hiufig noch nah bei der alten ,MefR-Andacht“. Die Funk-
tionen treten nicht klar hervor, es wird immer noch zuviel geredet, und auch dort,
wo die heilsame ,Hochamtsregel sich durchgesetzt hat, bleibt noch zu fragen, ob
die freigewordenen Raume des Schweigens auch wirklich im Sinn der Liturgie mit
Gehalt gefillt werden.

Die Schwierigkeit der Gestaltung liegt, genau betrachtet, nicht in den duferen
Akten des Gottesdienstes — fiir sie ist uns ja die Uberlieferung der Kirche ge-
geben, die selber aus einer hochst lebendigen Erfassung der kultischen Vorginge
erwachsen ist — sie liegt darin, dafl wir die Akte der Liturgie nicht recht mit unserm
Leben zu tragen wissen. Wir sehen den Diakon mit dem Evangelien-Buch aus der
Tiefe der Apsis auf uns zukommen und stehen auf, wir héren die Ankiindigung
des Evangeliums und brechen in die Akklamation aus: ,Ehre sei Dir, Herr!“, aber
es passiert eigentlich nicht viel; wir erfillen nur eine liturgische Vorschrift. Was
fehlt uns also? Es fehlt uns die Aneignung der liturgischen Akte und das vornehm-
liche Mittel dazu, die dem Kult zugeordnete Meditation. Solche Meditation ist in
der Kirche der Viterzeit durch die abendliche Schriftauslegung, vor allem aber
durch die mystagogische Predigt den Gliubigen ermoglicht worden. Wie sehr die
heiligen Mystagogen selber in den meditativen Vorstellungen des Gottesdienstes
lebten, konnte an vielen Texten erwiesen werden, und zwar an solchen, die nicht
uber den Gottesdienst reden wollen, sondern iiber das Leben der Christen, dieses
Leben aber aus dem Urbild des Gottesdienstes interpretieren. Wenn etwa Ignatius
von Antiochien der Gemeinde von Rom schreibt: ,Das Eine nur gewihrt mir: daR
ich Gott geopfert werde, solange noch der Altar bereit ist, damit ihr, zum Chor
geworden durch die Liebe, dem Vater lobsinget in Christus Jesus, weil Gott den
Bischof von Syrien gewiirdigt hat, [unterzugehn, um aufzugehen zu Gott]“ (Ign.
R6m 2,2), dann ist die eucharistische Feier mit dem Lobgebet, das aus der in Liebe
vereinten Gemeinde zu Gott dem Vater aufsteigt, und mit dem Eingehen des Ge-
tauften ins Opfer Christi zum prigenden Bild des christlichen Lebens und Sterbens
geworden. Das bedeutet umgekehrt: Wenn die Eucharistie gefeiert wird, dann wird
das ganze Leben und die Bereitschaft zur Hingabe bis in den Tod in sie eingebracht.

Das betrachtende Gebet ist ja in jedem Fall eine Vorbedingung fiir den echten
Vollzug der Liturgie; es wird den Priestern nachdriiklich zur Pflicht gemacht, und
es ist in der Form der Volksandacht Sache einer erleuchteten Seelsorge. Unsere



166 Heinrich Kahlefeld

Frage ist aber, ob es zur Erfiillung der gottesdienstlichen Akte geniige, etwa einen
»Festgedanken“ oder das Gnadengeschenk der Eucharistie oder die Abendmahls-
szene zu betrachten, ob nicht vielmehr die kultischen Akte selbst in der Meditation
vor-vollzogen, in einer eigenen Ubung stufenweise angeeignet und mit der Geistes-
bewegung des Meditierenden angefiillt werden miten, wenn sie in der liturgischen
Feier gelingen sollen.

Wir geben im folgenden mit einer Meditation zum Eucharistie-Gebet ein Bei-
spiel fir das Gemeinte. Begreiflicherweise mufite hier zunichst ein ,Gedanken-
gang® angesetzt und in Stufen entwickelt und mit etlichen Uberlegungen durch-
setzt werden. Aber die Meditation — so haben es wiederholte Versuche in ver-
schiedenen Kreisen gezeigt — macht sich bald frei und findet ihren eigenen Weg.

* * ¥

Das Eucharistiegebet redet nicht von einer anderwirts geschehenden Hingabe des
Feiernden, sondern will selber diese Hingabe vollziehen. Doch dieser Gedanke
bleibt ohne Leben und Kraft, solange wir nicht erfafit haben, inwiefern sich Huldi-
gung und Hingabe an Gott in die Gestalt des Lobgebets einschlieflen kénnen. Das
miissen wir also erkennen; aber die Erkenntnis geniigt nicht. Wir miissen das Lob-
gebet in der Art und Intensitit, die hier gemeint ist, tun und es zu tun lernen;
dann erst werden wir erfahren, wieviel es zu tragen und zu bewirken fahig ist. Die
Ubung geht diber Jahre; die Meditation verlangt nach der Wiederholung, nur so
kann sie tiefer greifen; sie kann niemals durch Lehre ersetzt werden, wohl aber
kann, wie in allen Dingen des geistlichen Tuns, zu ihr eine Anleitung gegeben
werden. Das wollen wir versuchen.

1. Die Liebe spricht sich aus und die Hingabe vollzieht sich im verehrenden Wort

Das wissen alle, die lieben. Und da die Liebenden von Gott in Gnaden ange-
nommen sind, erscheint ihre Sprache auch in der Heiligen Schrift. Der Brautigam
spricht: ,Ganz schon bist du, meine Freundin“ (Hohes Lied 1,15), und der Sénger
spricht im Namen der Braut: ,Du bist der Schénste unter den Menschenkindern®
(Ps 44). Die Liebe driickt sich aus im verehrenden Wort, ja noch mehr: Im Lob
des Geliebten, im Licbeswort geschicht die Hingabe des ganzen Wesens auf der
Ebene des Geistes.

Wir wissen: Wo Angst ist, kann nicht Liebe sein; wo aber die Liebe aus-
getrieben ist, da verstummt auch das verehrende Wort. Die satanische Vollendung
des Terrors liegt darin, daf die Versklavten gezwungen werden, auf ihren Peini-
ger ein Lob zu singen. Das wirkliche Loblied vermag nur die in Freiheit atmende
Liebe, ihr aber ist es ein dringendes Bediirfnis. — Johannes hat uns gesagt, dafl
das auch firr das Gottesverhiltnis gilt: ,Darin wird die Liebe bei uns vollendet,
daf wir Zuversicht haben am Tage des Gerichtes . .. Furcht! ist nicht in der Liebe,
die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus . . .; wer sich fiirchtet, ist nicht vollendet
in der Liebe“ (1 Joh4,17). Es gibt auch einen Terror im religiosen Bereich. Er

1 Eine Ubersetzung, die vom heutigen Sprachgebrauch ausgeht, sollte zwischen Furcht und

Angst unterscheiden. Was Johannes meint, ist nicht die (gegensténdliche) Furcht, sondern die
(ungegenstindliche) Angst.



Das Eucharistie-Gebet 167

geht niemals aus von dem Liebenden Gott, wohl aber von den Menschen, die
in ihrer eigenen Unerléstheit das Bild Gottes entstellen.

Der Herr erleuchte uns und bewahre uns vor jeder Veruntreuung der Wahrheit.
Er gebe uns die Gnade, den Menschen so von IThm reden zu konnen, dafl die Liebe
erwacht. Er mchre unsere eigene Liebe und ermutige sie, ihr verehrendes Wort
zu sprechen und ihr Gotteslob mit der Bewegung des Herzens zu erfiillen.

Zur Erweiterung dieser Meditation galte es, die Schépfung und das Menschen-
leben zu betrachten, und zwar in der Reife des durch Offenbarung Belehrten. Er
wird nicht irre durch die Dunkelheit der Welt, denn er weiff, daf diese Dunkelheit
aus der Siinde kommt und daf sie Gottes urspriingliches Werk entstellt. Gott
ertragt sie in Seiner Geduld bis zur Wiederherstellung am Jiingsten Tage, und
auch wir haben sie in Geduld zu ertragen. Aber dem Wissenden zeigt sich durch die
Dunkelheit hindurch das urspriingliche Werk und die liebevolle Absicht, und er
vermag in aller Niichternheit das Lob des Schépfers und des vorsehenden Lenkers
aller Dinge hervorzubringen. — Am Ende bleibt jede dieser Meditationen im inne-
ren Vollzug des Lobes stehen, das der Verehrung und Bewunderung fiir Gott und,
immer durch das Lob hindurch, der Hingabe an Seine iiberwiltigende Grofle
Ausdruck gibt. N

2. Der Lobspruch der Gemeinde

Eine ,Gemeinde“ entsteht dort, wo Gott eine Vielheit von Menschen zur Ein-
heit macht und in Seinem Wort und Handeln als solche anerkennt. So ist durch
Gottes Stiftung das zwolfstimmige Volk der Jakobssohne zur Gemeinde Israel
geworden, und als durch die Botschaft Jesu die kritische Scheidung in Israel geschah,
hat sich die ,Gemeinde Gottes“ abgeldst vom natlirlichen Verband der Judenschaft,
und entstanden ist ,die Kirche aus Juden und Heiden“. — Die Gemeinde ist mehr
als die Gesamtzahl der einzelnen: Gott hat sie zusammengeholt. Er hat sie zum
Tréger Seiner Verheiflung und zum Bewahrer Seiner Offenbarungen gemacht, Er
fiihrt sie und spricht zu ihr, Er liebt sie und Er ziichtigt sie. Er empfdngt von ihr
die Huldigung des Gottesdienstes. Darum redet Gott von ihr als Seinem Kind,
Seinem Sohn, Seinem Knecht, und dort, wo es um die Liebe Gottes geht, als von
Seiner Braut oder Seinem ehelichen Weib (Os1-3; Is62,4; Jer 2,2 u. a.). Wir
wissen, wie diese Linie sich im Neuen Testament fortsetzt und die Kirche verstan-
den wird als die Braut; nur ist der Partner nicht Gott schlechthin, sondern Sein
Reprisentant, Christus (Joh 3,29; Apok 18,23; 21,9; 22,17; Eph 5,25; 2 Kor 11,2).

So gibt es auch die Gottesliebe der ,Gemeinde®, und ihr Lobspruch ist der Aus-
druck dieser Liebe. Die Gemeinde weif} ja, was ithr Herr an ihr getan hat. Die alt-
testamentliche Gemeinde sagt: Du hast mich, Deinen Sohn, aus Agypten gerufen;
Du hast uns zu Deinem Volk gemacht; Du hast uns ein gutes Land gegeben . .. Die
neutestamentliche Gemeinde spricht dhnlich: Du hast uns herausgerufen aus Vél-
kern und Nationen, Du hast uns den Erldser gesandt, den die Propheten verheifien
hatten, und es hat Dir gefallen, uns das kommende Reich der Vollendung zu
geben ... Im Lobspruch antwortet die Liebe der Gemeinde auf die Gnadenwerke
ihres Herrn. Sie lobt und preist Thn ob all seiner Wundertaten. Sie antwortet Thm
in ihrer ,Eucharistia“.



168 Heinrich Kahlefeld

Es wire zu fragen, ob wir den Uberschritt schon getan haben, der hier verlangt
wird: Bin ich imstande, aus Herzensgrund fiir das zu danken, was Gott an der
Kirche getan hat, und in diesem Dank zusammen mit allen, die hier und jetzt mit
mir die Kirche sind, mich an Gott hinzugeben? Berithrt mich nur, was ich selbst
erfahre, oder habe ich gelernt, tiber mich hinauszudenken und die grofien Gnaden-
werke Gottes zu bewundern? Vermag ich auch dann, wenn ich selber ein Stiick
durch die Diirre zu wandern habe und mir firs nichste nur Geduld und Schweigen
angemessen scheint, dennoch in dem Augenblick, da die Kirche Gott dem Herrn
begegnet, mit ihr das Lob Seiner Wunder zu singen? — Hier sehen wir, wozu
die Meditation gut ist. Sie sorgt in guten Tagen fir die bdsen Tage vor, sie kriftigt
das Herz des Menschen mit der Wahrheit Gottes und weitet es, dafl es die Grofle
Seiner Gedanken einigermafien ahnen kann. Es zeigt sich auch: Meditation ist nicht
ein pures Anschauen von Wahrheit und ist auch nicht allein in sittlichen Ent-
schlissen wirksam; das Eigentliche sind die Wachstums- und Weitungsvorginge,
die immer neuen, oft gering erscheinenden und kaum bemerkten Uberwiltigungen
des Menschenherzens durch die Gotteswirklichkeit, aus denen dann der Weg wird.

8. Das Lobgebet der Kirche ist getragen von der Bewegung Christi

Wir haben gewifl schon manche Uberlegung an jene Sitze des achten Romer-
briefkapitels gekniipft, in denen Paulus die Tiefe des Gebets enthillt. Wir konnen
sie etwa so zusammenfassen: Christus, das Haupt, ist durch den Geist und auf die
Weise des ,Odems” im Herzen der Seinen am Werk. Er ¢reibt sie (8, 14). Er bewegt
sich in ihnen auf Gott hin in einer Tiefe, die zunichst noch nicht zum Wort
gelangt, sondern nur in wortlosem Seufzen sich bekundet (v 26), und Er bringt
schliellich ein Wort hervor, das sparlich klingt wie ein Gestammel und doch
erfiillt ist mit giltiger Wahrheit: ,abba“ (v 15). Darin liegt einerseits die Trostung
fiir den, der erkennt, dafl er nicht zu beten vermag, wie es sich vor Gott gebihrt
(v 26); anderseits wird jedem, der betet, bewufit, dafl auch hier gilt: ,Ohne Mich
wermogt ihr nichts“, viel deutlicher noch: Wenn ich bete, und mein Gebet ist nicht
»Geplapper®, sondern meint, was es sagt, dann darf ich wissen, daf Er es ist, der
in mir mich bewegt.

Und das gilt nun in vollem Mafle vom Lobgebet der Kirche. Die Kirche betet —
das heiflt: Christus der Herr steht mitten unter Seinen Jingern — mit Paulus
gesprochen: Das Gebet des Hauptes hat alle Seine Glieder erfafit. — Sie spricht das
Lobgebet — das heifit: sie vollzieht, getragen und bewegt durch Thn, die reinste
Form der huldigenden Hingabe.

4. Im Abendmahl des Herrn ist das Lobgebet zum Bestandteil der Gesamtgestalt
des sakramentalen Opfers geworden

Der Satz geht einerseits von der Beobachtung aus, dafl bereits im 1. Jahrhundert
die sakramentale Feier ,Eucharistia® genannt warden ist; dafl in der Apostel-
geschichte das Mahl der Christen, das sakramentale des Herrntags wie das alltig-
liche, in welchem sich die abendlichen Mahlzeiten mit dem Meister fortsetzen, in



" Das Eucharistie-Gebet 169

sonst nicht {iblicher Weise ,Brechen des Brotes“ heifit (Apg 2,42.46; 20,7. 11);
daff Paulus auf das Herrnmahl weist mit den Worten: ,das Brot, welches wir
brechen®, ,der Becher, welchen wir durch Lobspruch segnen“ (1 Kor 10,16); dal
Johannes, wo er auf die bedeutsame, auf das Sakrament hin interpretierte Speisung
zurlickweist, betont hinzuftgt: ,Da der Herr das Dankgebet sprach“ (6,23); dafl
Justin der Martyrer die gewandelten Speisen als die ,eucharistierten® bezeichnet
(Apol 1,66 u. 67). Andererseits verlangt auch das realistische Verstindnis der
Worte Jesu tber Brot und Wein die Beachtung des Aktes, der ibnen im Abend-
mahl unmittelbar vorausgeht und mit dem Brechen des Brotes und seiner Austeilung
bzw. der Darreichung des Bechers eine unlésliche Einheit bildet. Das ist der Akt
der Huldigung an den Geber der Speisen, aus dessen Gnade der Mensch sein .
Leben hat. Er geschieht in Gestalt des danksagenden Lobspruchs, der preisenden
Eucharistia, des ,Opfers der Lobpreisung® (Ps 49, 14). Wir sagen nun so: Wenn der
Akt der Huldigung fir das jidische Mahl konstitutiv ist und die frithe Kirche diese
Struktur fir ihre Feier bestitigt, dann ist zn vermuten, dafl auch im Abendmahl
des Herrn der Huldigungsakt des Lobspruchs aber den Speisen fur die Gesamt-
gestalt des sakramentalen Opfers konstitutiv ist und die Worte iiber Brot und Wein
aus ihm hervorgehen wie die Frucht aus dem Stamm.

Die theologische Meditation darf wohl noch einen Schritt weitergehen. Sie kann
sagen, der Herr habe das durch den Ritus vorgeschriebene Lobgebet Gber den
Speisen zum Ausdruck Seiner Hingabe in den Tod gemacht; der Huldigungsakt
vor dem Geber der Speisen und Herrn des Lebens sei zur umfassenden Zeichen-
gestalt der Hingabe Christi geworden, aus der heraus sich dann das Zeichen Seines
Todeszustandes in der Trennung der Gestalten ausprigt. Von dieser Voraus-
setzung ber ist klar, dafl der Auftrag an die Kirche, das Gleiche zu tun, was der
Herr getan, nur darum erfallbar sein kann, weil die gesamte Abendmahlshandlung
zwar in verschiedener Dichte, aber doch als ganze sakramental verfafit und der
Kirche als solche iibergeben worden ist. Wenn nun die Kirche iiber Brot und Wein
in der Form des Lobgebets die Huldigung an Gott den Herrn vollzieht, durch den
Einsetzungsbericht und die Worte des Herrn vollkommen angeschlossen an das
Abendmahlsgeschehen, so erlangt sie, indem sie nicht nur nachahmt, was der Herr
getan hat, sondern die gleiche sakramentale Gestalt errichtet, die ein fiir allemal
Gefifl des Opferaktes Christi geworden ist, den Kontakt mit diesem Akte Christi.
Anschaulich ausgedriickt: die feiernde Kirche tritt in den sakramentalen Raum des
durch Christus gegritndeten Eucharistiegebets iiber Brot und Wein. Im Raum des
Sakraments wird sie in allen ihren Gliedern ergriffen durch die Hingabebewegung
ihres Hauptes. Christus holt sie in allen ihren Gliedern in den Raum Seines Opfers;
Er befihigt sie zum lebendigen Vollzug der Eucharistia und erfillt sie, sobald diese
anhebt, mit Seiner eigenen, im Tode bewéhrten und vollendeten Hingabe, so, daf§
das Lobgebet zu seiner hiochsten Fiille kommt. Dieser Vorgang, der in der Gegen-
wirtigsetzung des geopferten Leibes und Blutes Christi seine das Wesen der
Eucharistie konstituierende Mitte hat, vollendet sich im Sinne des leibhaftigen
Zeichens in der Speisung; auch diese steht noch in der Bewegung auf Gott zu:
Kommunion bedeutet die Vereinigung mit dem sich hingebenden Christus kraft



170 Heinrich Kahlefeld

der Teilhabe an Seinem gekreuzigten Leib und vergossenen Blut (1 Kor 10,16);
sie bedeutet die Vorwegnahme der Gottesgemeinschaft im vollendeten Kénigtum
und im eschatologischen ,Bund“ (Luk 22,20), welche vom Menschen aus gesehen
Liebe in Gestalt der anbetenden Hingabe ist, von Gott aus gesehen: Liebe in
Gestalt der gnadenhaften Selbstgewihrung.

Der Ruf ,Sursum corda!® steht also durchaus an der entscheidenden Stelle. So,
wie der Herr die heilige Handlung damit begonnen hat, daf Er iiber Brot und
Wein betete, so beginnt auch die Handlung der Kirche mit vollem Ernst gleich zu
Anfang des Hochgebets. Und so, wie der betende Meister unter Seiner Abend-
mahlshandlung die Verdichtung des Sakraments in der Erhebung des Brotes und
des Weines zur Wirklichkeit Seines todgeweihten Leibes und Blutes erwirkt, ebenso
erfahrt die Kirche unter dem Vollzug ihrer Hingabe an Gott in der Gestalt des
Lobgebets iiber Brot und Wein durch den Dienst ihrer Priester die gleiche sakra-
mentale Verdichtung, die wir die heilige Wandlung nennen. Die Kirche wartet
nicht, bis ihr die Wandlung gewihrt ist und fingt dann an, ihre Hingabe zu voll-
zichen — so dafl die grofle Preisung der Prifation und der Anbetungsruf des
Sanctus zum ,Vorwort“ herabgesetzt wiirde — sondern sie tritt ein in das Ge-
schehen der Eucharistia und 148t sich, da sie begonnen hat, das Thre zu tun, immer
tiefer ins Opfergeheimnis Christi einholen.

5. Die Ubung des Lobgebets

Diese Meditation 148t sich nicht in einer halben oder ganzen Stunde abschlieRen;
sie erdffnet eine langwihrende, oft wiederholte ,Ubung®: Wir miissen, wie wir es _
im ersten Abschnitt betrachtet haben, lernen, das Lob Gottes zum Vollzug unserer
Hingabe werden zu lassen, miissen lernen, die Betrachtung der Schépfungswerke
und weiter die Betrachtung der Gnadenfihrungen — der persénlichen Gnaden-
fiahrungen, wie wir sie bei uns und den uns Anvertrauten erfahren, und von da
aus der groflen Gnadenfithrungen, wie sie uns die offenbarte Heilsgeschichte zeigt,
in unserm Geiste ins Gebet der Preisung und Danksagung umzusetzen. Wir hitten
viel aus den Psalmen zu gewinnen. Wiirden wir in diese Lobgebete hineinwachsen,
so dafl ihre Worte zu unsern Worten werden, und wiren wir imstande, in der ein-
fachen Sprache, die uns zusteht, selber solche Worte der Verehrung, der Bewun-
derung und des Dankes zu Gott zu sprechen, so waren wir wohl auch vorbereitet,
mit einem Herzen, ,erhoben zum Herrn®, in die Fucharistia einzngehen.

Vielleicht enthillt sich dabei dem einen oder anderen. dafl sein Ansatz noch
grindlicher sein mufl: Ehe wir lernen, in der Gestalt des Lobgebets uns hinzugeben,
miissen wir iiberhaupt erst lernen, uns Gott zu opfern. Wir tun vielleicht Vieles,
ohne doch das Eine zu tun. Vielleicht ist unser Leben unerlost und unsere Arbeit
ungesegnet, weil wir Gott alles Magliche schenken wollen, ausgenommen uns
selbst. Das klingt vielleicht unwahrscheinlich, aber wir sollten doch mit dieser
Moglichkeit rechnen, denn das Evangelium hat es gerade mit ihr zu tun: es ist
weithin erfilllt von der Auseinandersetzung Jesu mit dem Typus des frommen,
eifrigen und fir Gottes Ehre wirkenden Menschen, der wahrhaft tragisch das
Eigentliche ausgelassen hat: die bedingungslose Ubergabe an Gott. Gerade darin



Opfer als Ausdruck der Liebe 171

aber liegt die Erlosung des Menschen. Geschieht sie nicht, so sind alle andern
Miihen vergeblich, und auch die Sakramente, selbst das hochste unter ihnen bleibt
ohne Frucht (1 Kor 10,1-5. 11). Aber gerade das will ja das hochste der Sakra-
mente: den Tischgenossen des Herrn tberwaltigen durch die Todeshingabe des
Erlosers: ,Opus redemptionis exercetur® {Das Werk der Erlésung wird vollzogen]
(9. So. n. Pf.).

Das ubrige wirkt die Feier selbst. Erweckt, geldutert und in Bewegung gesetzt
durch die Meditation, treten wir ins sakramentale Opfer ein. Es ist wie eine letzte
Voriibung, wenn ich beim Eingang an der Kredenz meine Hostie ins Ciborium lege:
Ich trage bei zur Opferbereitung und sage durch mein Zeichen: ,Adsum — da bin
ich“, und wenn dann die Gaben auf den Tisch des Herrn gelegt worden sind, werde
ich aufgerufen durch das Eroffnungswort: ,Gratias agamus!®, und es beginnt die
Eucharistia. Das Lob, der Dank, die Anbetung, die Hingabe durchzieht das ganze
Hochgebet von der Prifation itber die Sanctus-Rufe und den Einsetzungsbericht
(der ja als Bestandteil des grofien Gebets zur Anrede an Gott den Vater gemacht
ist) iiber das Gedichtnis des Erldsungswerkes und den wiederholten Ausdruck der
Darbringung bis zur abschlieBenden Preisung: ,Durch IThn, mit Thm und in Thm
wird Dir alle Ehre und Verherrlichung® und das feierliche ,Amen“ des ganzen
Volkes.

Opfer als Ausdruck der Liehe
Uom Sinn und vom Wacdhsen des christlichen Opfergeistes

Von Dr. Bernhard M artin, Kassel-Wilhelmshéhe

Von Opfer sprechen wir im allgemeinen dann, wenn der Mensch ein weniger An-
genehmes vor dem mehr Angenehmen, ein Schwierigeres vor dem Leichteren, ein
Selbstloseres vor dem Selbstsiichtigeren wihlt. Bei Opfer denken wir also fiir ge-
wohnlich an etwas Schmerzliches, an Mihe, Verzicht und Entsagung. Opfer und
Schmerz ist fiir die meisten Menschen fast das gleiche. Eine solche Auffassung bleibt
aber an der Oberfliche. Wie ganz anders klingt es, wenn die Heilige Schrift vom
frahlichen Geber spricht, den Gott lieb habe (Spr 22,8; 2 Kor 9, 7), oder wenn in der
Liturgie so oft vom Dankopfer die Rede ist. Hier wird offenbar vorausgesetzt, dafl
Opfer mit Freude und Dank gegen Gott gebracht werden kénnen und sollen.

Tatsichlich erfahren wir auch im téglichen Leben, wie verschieden schwer oder
leicht es den verschiedenen Menschen fallt, dieselben Opfer zu bringen. Es kann fir
ein Kind einen grofien Kraftaufwand erfordern, eine Zeitlang auf Sifligkeiten zu
verzichten oder sich andere Beschrinkungen aufzuerlegen, der Mutter oder dem
Vater kann das duflerlich Gleiche ginzlich selbstverstindlich geworden sein; jeder
Vater, jede Mutter lernt, mindestens bis zu einem gewissen Grade, fiir die Kinder





