
Das Eucharistie-Gebet 

Ein Beispiel der Kult-Meditation 

Von Dr. Heinrich K a h 1 e f e 1 d , München 

Überblickt man kritisch die unterschiedlichen Versuche in Pfarreien und anderen 
Kreisen, der Liturgie der Kirche gerecht zu werden, so zeigt sich wohl, daß wir 
vielerorts über erste Ansätze noch nicht weit hinausgekommen sind. Die •Gemein- 
schaftsmesse" etwa, zweifellos eine segensreiche Errungenschaft für den Gemeinde- 
gottesdienst, steht doch häufig noch nah bei der alten •Meß-Andacht". Die Funk- 
tionen treten nicht klar hervor, es wird immer noch zuviel geredet, und auch dort, 
wo die heilsame •Hochamtsregel" sich durchgesetzt hat, bleibt noch zu fragen, ob 
die freigewordenen Räume des Schweigens auch wirklich im Sinn der Liturgie mit 
Gehalt gefüllt werden. 

Die Schwierigkeit der Gestaltung liegt, genau betrachtet, nicht in den äußeren 
Akten des Gottesdienstes • für sie ist uns ja die Überlieferung der Kirche ge- 
geben, die selber aus einer höchst lebendigen Erfassung der kultischen Vorgänge 
erwachsen ist • sie liegt darin, daß wir die Akte der Liturgie nicht recht mit unserm 
Leben zu tragen wissen. Wir sehen den Diakon mit dem Evangelien-Buch aus der 
Tiefe der Apsis auf uns zukommen und stehen auf, wir hören die Ankündigung 
des Evangeliums und brechen in die Akklamation aus: •Ehre sei Dir, Herr!", aber 
es passiert eigentlich nicht viel; wir erfüllen nur eine liturgische Vorschrift. Was 
fehlt uns also? Es fehlt uns die Aneignung der liturgischen Akte und das vornehm- 
liche Mittel dazu, die dem Kult zugeordnete Meditation. Solche Meditation ist in 
der Kirche der Väterzeit durch die abendliche Schriftauslegung, vor allem aber 
durch die mystagogische Predigt den Gläubigen ermöglicht worden. Wie sehr die 
heiligen Mystagogen selber in den meditativen Vorstellungen des Gottesdienstes 
lebten, könnte an vielen Texten erwiesen werden, und zwar an solchen, die nicht 
über den Gottesdienst reden wollen, sondern über das Leben der Christen, dieses 
Leben aber aus dem Urbild des Gottesdienstes interpretieren. Wenn etwa Ignatius 
von Antiochien der Gemeinde von Rom schreibt: •Das Eine nur gewährt mir: daß 
ich Gott geopfert werde, solange noch der Altar bereit ist, damit ihr, zum Chor 
geworden durch die Liebe, dem Vater lobsinget in Christus Jesus, weil Gott den 
Bischof von Syrien gewürdigt hat, [unterzugehn, um aufzugehen zu Gott]" (Ign. 
Rom 2,2), dann ist die eucharistische Feier mit dem Lobgebet, das aus der in Liebe 
vereinten Gemeinde zu Gott dem Vater aufsteigt, und mit dem Eingehen des Ge- 
tauften ins Opfer Christi zum prägenden Bild des christlichen Lebens und Sterbens 
geworden. Das bedeutet umgekehrt: Wenn die Eucharistie gefeiert wird, dann wird 
das ganze Leben und die Bereitschaft zur Hingabe bis in den Tod in sie eingebracht. 

Das betrachtende Gebet ist ja in jedem Fall eine Vorbedingung für den echten 
Vollzug der Liturgie; es wird den Priestern nachdrücklich zur Pflicht gemacht, und 
es ist in der Form der Volksandacht Sache einer erleuchteten Seelsorge. Unsere 



166 Heinrich Kahlefeld 

Frage ist aber, ob es zur Erfüllung der gottesdienstlichen Akte genüge, etwa einen 
•Festgedanken" oder das Gnadengeschenk der Eucharistie oder die Abendmahls - 
szene zu betrachten, ob nicht vielmehr die kultischen Akte selbst in der Meditation 
vor-vollzogen, in einer eigenen Übung stufenweise angeeignet und mit der Geistes- 
bewegung des Meditierenden angefüllt werden müßten, wenn sie in der liturgischen 
Feier gelingen sollen. 

Wir geben im folgenden mit einer Meditation zum Eucharistie-Gebet ein Bei- 
spiel für das Gemeinte. Begreiflicherweise mußte hier zunächst ein •Gedanken- 
gang" angesetzt und in Stufen entwickelt und mit etlichen Überlegungen durch- 
setzt werden. Aber die Meditation - so haben es wiederholte Versuche in ver- 
schiedenen Kreisen gezeigt • macht sich bald frei und findet ihren eigenen Weg. 

Das Eucharistiegebet redet nicht von einer anderwärts geschehenden Hingabe des 
Feiernden, sondern will selber diese Hingabe vollziehen. Doch dieser Gedanke 
bleibt ohne Leben und Kraft, solange wir nicht erfaßt haben, inwiefern sich Huldi- 
gung und Hingabe an Gott in die Gestalt des Lobgebets einschließen können. Das 
müssen wir also erkennen; aber die Erkenntnis genügt nicht. Wir müssen das Lob- 
gebet in der Art und Intensität, die hier gemeint ist, tun und es zu tun lernen; 
dann erst werden wir erfahren, wieviel es zu tragen und zu bewirken fähig ist. Die 
Übung geht über Jahre; die Meditation verlangt nach der Wiederholung, nur so 
kann sie tiefer greifen; sie kann niemals durch Lehre ersetzt werden, wohl aber 
kann, wie in allen Dingen des geistlichen Tuns, zu ihr eine Anleitung gegeben 
werden. Das wollen wir versuchen. 

1. Die Liebe spricht sich aus und die Hingabe vollzieht sich im verehrenden Wort 

Das wissen alle, die lieben. Und da die Liebenden von Gott in Gnaden ange- 
nommen sind, erscheint ihre Sprache auch in der Heiligen Schrift. Der Bräutigam 
spricht: •Ganz schön bist du, meine Freundin" (Hohes Lied 1,15), und der Sänger 
spricht im Namen der Braut: •Du bist der Schönste unter den Menschenkindern" 
(Ps 44). Die Liebe drückt sich aus im verehrenden Wort, ja noch mehr: Im Lob 
des Geliebten, im Liebeswort geschieht die Hingabe des ganzen Wesens auf der 
Ebene des Geistes. 

Wir wissen: Wo Angst ist, kann nicht Liebe sein; wo aber die Liebe aus- 
getrieben ist, da verstummt auch das verehrende Wort. Die satanische Vollendung 
des Terrors liegt darin, daß die Versklavten gezwungen werden, auf ihren Peini- 
ger ein Lob zu singen. Das wirkliche Loblied vermag nur die in Freiheit atmende 
Liebe, ihr aber ist es ein drängendes Bedürfnis. • Johannes hat uns gesagt, daß 
das auch für das Gottesverhältnis gilt: •Darin wird die Liebe bei uns vollendet, 
daß wir Zuversicht haben am Tage des Gerichtes . . . Furcht1 ist nicht in der Liebe, 
die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus ...; wer sich fürchtet, ist nicht vollendet 
in der Liebe" (1 Joh 4,17). Es gibt auch einen Terror im religiösen Bereich. Er 

1 Eine Übersetzung, die vom heutigen Sprachgebraudi ausgeht, sollte zwischen Furcht und 
Angst unterscheiden. Was Johannes meint, ist nicht die (gegenständliche) Furcht, sondern die 
(ungegenständliche) Angst. 



Das Eucharistie-Gebet 167 

geht niemals aus von dem Liebenden Gott, wohl aber von den Menschen, die 
in ihrer eigenen Unerlöstheit das Bild Gottes entstellen. 

Der Herr erleuchte uns und bewahre uns vor jeder Veruntreuung der Wahrheit. 
Er gebe uns die Gnade, den Menschen so von Ihm reden zu können, daß die Liebe 
erwacht. Er mehre unsere eigene Liebe und ermutige sie, ihr verehrendes Wort 
zu sprechen und ihr Gotteslob mit der Bewegung des Herzens zu erfüllen. 

Zur Erweiterung dieser Meditation gälte es, die Schöpfung und das Menschen- 
leben zu betrachten, und zwar in der Reife des durch Offenbarung Belehrten. Er 
wird nicht irre durch die Dunkelheit der Welt, denn er weiß, daß diese Dunkelheit 
aus der Sünde kommt und daß sie Gottes ursprüngliches Werk entstellt. Gott 
erträgt sie in Seiner Geduld bis zur Wiederherstellung am Jüngsten Tage, und 
auch wir haben sie in Geduld zu ertragen. Aber dem Wissenden zeigt sich durch die 
Dunkelheit hindurch das ursprüngliche Werk und die liebevolle Absicht, und er 
vermag in aller Nüchternheit das Lob des Schöpfers und des vorsehenden Lenkers 
aller Dinge hervorzubringen. • Am Ende bleibt jede dieser Meditationen im inne- 
ren Vollzug des Lobes stehen, das der Verehrung und Bewunderung für Gott und, 
immer durch das Lob hindurch, der Hingabe an Seine überwältigende Größe 
Ausdruck gibt. k 

2. Der Lobspruch der Gemeinde 

Eine •Gemeinde" entsteht dort, wo Gott eine Vielheit von Menschen zur Ein- 
heit macht und in Seinem Wort und Handeln als solche anerkennt. So ist durch 
Gottes Stiftung das zwölfstämmige Volk der Jakobssöhne zur Gemeinde Israel 
geworden, und als durch die Botschaft Jesu die kritische Scheidung in Israel geschah, 
hat sich die •Gemeinde Gottes" abgelöst vom natürlichen Verband der Judenschaft, 
und entstanden ist •die Kirche aus Juden und Heiden". • Die Gemeinde ist mehr 
als die Gesamtzahl der einzelnen: Gott hat sie zusammengeholt. Er hat sie zum 
Träger Seiner Verheißung und zum Bewahrer Seiner Offenbarungen gemacht, Er 
führt sie und spricht zu ihr, Er liebt sie und Er züchtigt sie. Er empfängt von ihr 
die Huldigung des Gottesdienstes. Darum redet Gott von ihr als Seinem Kind, 
Seinem Sohn, Seinem Knecht, und dort, wo es um die Liebe Gottes geht, als von 
Seiner Braut oder Seinem ehelichen Weib (Os 1-3; Is 62,4; Jer 2,2 u. a.). Wir 
wissen, wie diese Linie sich im Neuen Testament fortsetzt und die Kirche verstan- 
den wird als die Braut; nur ist der Partner nicht Gott schlechthin, sondern Sein 
Repräsentant, Christus (Joh3,29; Apok 18,23; 21,9; 22,17; Eph 5,25; 2 Kor 11,2). 

So gibt es auch die Gottesliebe der •Gemeinde", und ihr Lobspruch ist der Aus- 
druck dieser Liebe. Die Gemeinde weiß ja, was ihr Herr an ihr getan hat. Die alt- 
testamentliche Gemeinde sagt: Du hast mich, Deinen Sohn, aus Ägypten gerufen; 
Du hast uns zu Deinem Volk gemacht; Du hast uns ein gutes Land gegeben ... Die 
neutestamentliche Gemeinde spricht ähnlich: Du hast uns herausgerufen aus Völ- 
kern und Nationen, Du hast uns den Erlöser gesandt, den die Propheten verheißen 
hatten, und es hat Dir gefallen, uns das kommende Reich der Vollendung zu 
geben ... Im Lobspruch antwortet die Liebe der Gemeinde auf die Gnadenwerke 
ihres Herrn. Sie lobt und preist Ihn ob all seiner Wundertaten. Sie antwortet Ihm 
in ihrer •Eucharistia". 



168 Heinrich Kahlefeld 

Es wäre zu fragen, ob wir den Überschritt schon getan haben, der hier verlangt 
wird: Bin ich imstande, aus Herzensgrund für das zu danken, was Gott an der 
Kirche getan hat, und in diesem Dank zusammen mit allen, die hier und jetzt mit 
mir die Kirche sind, mich an Gott hinzugeben? Berührt mich nur, was ich selbst 
erfahre, oder habe ich gelernt, über mich hinauszudenken und die großen Gnaden- 
werke Gottes zu bewundern? Vermag ich auch dann, wenn ich selber ein Stück 
durch die Dürre zu wandern habe und mir fürs nächste nur Geduld und Schweigen 
angemessen scheint, dennoch in dem Augenblick, da die Kirche Gott dem Herrn 
begegnet, mit ihr das Lob Seiner Wunder zu singen? • Hier sehen wir, wozu 
die Meditation gut ist. Sie sorgt in guten Tagen für die bösen Tage vor, sie kräftigt 
das Herz des Menschen mit der Wahrheit Gottes und weitet es, daß es die Größe 
Seiner Gedanken einigermaßen ahnen kann. Es zeigt sich auch: Meditation ist nicht 
ein pures Anschauen von Wahrheit und ist auch nicht allein in sittlichen Ent- 
schlüssen wirksam; das Eigentliche sind die Wachstums- und Weitungsvorgänge, 
die immer neuen, oft gering erscheinenden und kaum bemerkten Überwältigungen 
des Menschenherzens durch die Gotteswirklichkeit, aus denen dann der Weg wird. 

3. Das Lobgebet der Kirche ist getragen von der Bewegung Christi 

Wir haben gewiß schon manche Überlegung an jene Sätze des achten Römer- 
briefkapitels geknüpft, in denen Paulus die Tiefe des Gebets enthüllt. Wir können 
sie etwa so zusammenfassen: Christus, das Haupt, ist durch den Geist und auf die 
Weise des •Odems" im Herzen der Seinen am Werk. Er treibt sie (8, 14). Er bewegt 
sich in ihnen auf Gott hin in einer Tiefe, die zunächst noch nicht zum Wort 
gelangt, sondern nur in wortlosem Seufzen sich bekundet (v26), und Er bringt 
schließlich ein Wort hervor, das spärlich klingt wie ein Gestammel und doch 
erfüllt ist mit gültiger Wahrheit: •abba" (v 15). Darin liegt einerseits die Tröstung 
für den, der erkennt, daß er nicht zu beten vermag, wie es sich vor Gott gebührt 
(v26); anderseits wird jedem, der betet, bewußt, daß auch hier gilt: •Ohne Mich 
vermögt ihr nichts", viel deutlicher noch: Wenn ich bete, und mein Gebet ist nicht 
•Geplapper", sondern meint, was es sagt, dann darf ich wissen, daß Er es ist, der 
in mir mich bewegt. 

Und das gilt nun in vollem Maße vom Lobgebet der Kirche. Die Kirche betet • 
das heißt: Christus der Herr steht mitten unter Seinen Jüngern • mit Paulus 
gesprochen: Das Gebet des Hauptes hat alle Seine Glieder erfaßt. • Sie spricht das 
Lobgebet • das heißt: sie vollzieht, getragen und bewegt durch Ihn, die reinste 
Form der huldigenden Hingabe. 

4. Im Abendmahl des Herrn ist das Lobgebet zum Bestandteil der Gesamtgestalt 

des sakramentalen Opfers geworden 

Der Satz geht einerseits von der Beobachtung aus, daß bereits im 1. Jahrhundert 
die sakramentale Feier •Eucharistia" genannt worden ist; daß in der Apostel- 
geschichte das Mahl der Christen, das sakramentale des Herrntags wie das alltäg- 
liche, in welchem sich die abendlichen Mahlzeiten mit dem Meister fortsetzen, in 



Das Eucharistie-Gebet 169 

sonst nicht üblicher Weise •Brechen des Brotes" heißt (Apg 2,42.46; 20,7. 11); 
daß Paulus auf das Herrnmahl weist mit den Worten: •das Brot, welches wir 
brechen", •der Becher, welchen wir durch Lobspruch segnen" (1 Kor 10,16); daß 
Johannes, wo er auf die bedeutsame, auf das Sakrament hin interpretierte Speisung 
zurückweist, betont hinzufügt: •Da der Herr das Dankgebet sprach" (6,23); daß 
Justin der Märtyrer die gewandelten Speisen als die •eucharistierten" bezeichnet 
(Apoll,66 u. 67). Andererseits verlangt auch das realistische Verständnis der 
Worte Jesu über Brot und Wein die Beachtung des Aktes, der ihnen im Abend- 
mahl unmittelbar vorausgeht und mit dem Brechen des Brotes und seiner Austeilung 
bzw. der Darreichung des Bechers eine unlösliche Einheit bildet. Das ist der Akt 
der Huldigung an den Geber der Speisen, aus dessen Gnade der Mensch sein 
Leben hat. Er geschieht in Gestalt des danksagenden Lobspruchs, der preisenden 
Eucharistia, des •Opfers der Lobpreisung" (Ps 49,14). Wir sagen nun so: Wenn der 
Akt der Huldigung für das jüdische Mahl konstitutiv ist und die frühe Kirche diese 
Struktur für ihre Feier bestätigt, dann ist zu vermuten, daß auch im Abendmahl 
des Herrn der Huldigungsakt des Lobspruchs über den Speisen für die Gesamt- 
gestalt des sakramentalen Opfers konstitutiv ist und die Worte über Brot und Wein 
aus ihm hervorgehen wie die Frucht aus dem Stamm. 

Die theologische Meditation darf wohl noch einen Schritt weitergehen. Sie kann 
sagen, der Herr habe das durch den Ritus vorgeschriebene Lobgebet über den 
Speisen zum Ausdruck Seiner Hingabe in den Tod gemacht; der Huldigungsakt 
vor dem Geber der Speisen und Herrn des Lebens sei zur umfassenden Zeichen- 
gestalt der Hingabe Christi geworden, aus der heraus sich dann das Zeichen Seines 
Todeszustandes in der Trennung der Gestalten ausprägt. Von dieser Voraus- 
setzung her ist klar, daß der Auftrag an die Kirche, das Gleiche zu tun, was der 
Herr getan, nur darum erfüllbar sein kann, weil die gesamte Abendmahlshandlung 
zwar in verschiedener Dichte, aber doch als ganze sakramental verfaßt und der 
Kirche als solche übergeben worden ist. Wenn nun die Kirche über Brot und Wein 
in der Form des Lobgebets die Huldigung an Gott den Herrn vollzieht, durch den 
Einsetzungsbericht und die Worte des Herrn vollkommen angeschlossen an das 
Abendmahlsgeschehen, so erlangt sie, indem sie nicht nur nachahmt, was der Herr 
getan hat, sondern die gleiche sakramentale Gestalt errichtet, die ein für allemal 
Gefäß des Opferaktes Christi geworden ist, den Kontakt mit diesem Akte Christi. 
Anschaulich ausgedrückt: die feiernde Kirche tritt in den sakramentalen Raum des 
durch Christus gegründeten Eucharistiegebets über Brot und Wein. Im Raum des 
Sakraments wird sie in allen ihren Gliedern ergriffen durch die Hingabebewegung 
ihres Hauptes. Christus holt sie in allen ihren Gliedern in den Raum Seines Opfers; 

Er befähigt sie zum lebendigen Vollzug der Eucharistia und erfüllt sie, sobald diese 
anhebt, mit Seiner eigenen, im Tode bewährten und vollendeten Hingabe, so, daß 
das Lobgebet zu seiner höchsten Fülle kommt. Dieser Vorgang, der in der Gegen- 

wärtigsetzung des geopferten Leibes und Blutes Christi seine das Wesen der 
Eucharistie konstituierende Mitte hat, vollendet sich im Sinne des leibhaftigen 
Zeichens in der Speisung; auch diese steht noch in der Bewegung auf Gott zu: 
Kommunion bedeutet die Vereinigung mit dem sich hingebenden Christus kraft 



170 Heinrich Kahlefeld 

der Teilhabe an Seinem gekreuzigten Leib und vergossenen Blut (1 Kor 10,16); 
sie bedeutet die Vorwegnahme der Gottesgemeinschaft im vollendeten Königtum 
und im eschatologischen •Bund" (Luk22,20), welche vom Menschen aus gesehen 
Liebe in Gestalt der anbetenden Hingabe ist, von Gott aus gesehen: Liebe in 
Gestalt der gnadenhaften Selbstgewährung. 

Der Ruf •Sursum corda!" steht also durchaus an der entscheidenden Stelle. So, 
wie der Herr die heilige Handlung damit begonnen hat, daß Er über Brot und 
Wein betete, so beginnt auch die Handlung der Kirche mit vollem Ernst gleich zu 
Anfang des Hochgebets. Und so, wie der betende Meister unter Seiner Abend- 
mahlshandlung die Verdichtung des Sakraments in der Erhebung des Brotes und 
des Weines zur Wirklichkeit Seines todgeweihten Leibes und Blutes erwirkt, ebenso 
erfährt die Kirche unter dem Vollzug ihrer Hingabe an Gott in der Gestalt des 
Lobgebets über Brot und Wein durch den Dienst ihrer Priester die gleiche sakra- 
mentale Verdichtung, die wir die heilige Wandlung nennen. Die Kirche wartet 
nicht, bis ihr die Wandlung gewährt ist und fängt dann an, ihre Hingabe zu voll- 
ziehen • so daß die große Preisung der Präfation und der Anbetungsruf des 
Sanctus zum •Vorwort" herabgesetzt würde • sondern sie tritt ein in das Ge- 
schehen der Eucharistia und läßt sich, da sie begonnen hat, das Ihre zu tun, immer 
tiefer ins Opfergeheimnis Christi einholen. 

5. Die Übung des Lobgebets 

Diese Meditation läßt sich nicht in einer halben oder ganzen Stunde abschließen; 
sie eröffnet eine langwährende, oft wiederholte •Übung": Wir müssen, wie wir es 
im ersten Abschnitt betrachtet haben, lernen, das Lob Gottes zum Vollzug unserer 
Hingabe werden zu lassen, müssen lernen, die Betrachtung der Schöpfungswerke 
und weiter die Betrachtung der Gnadenführungen • der persönlichen Gnaden- 
führungen, wie wir sie bei uns und den uns Anvertrauten erfahren, und von da 
aus der großen Gnadenführungen, wie sie uns die offenbarte Heilsgeschichte zeigt, 
in unserm Geiste ins Gebet der Preisung und Danksagung umzusetzen. Wir hätten 
viel aus den Psalmen zu gewinnen. Würden wir in diese Lobgebete hineinwachsen, 
so daß ihre Worte zu unsern Worten werden, und wären wir imstande, in der ein- 
fachen Sprache, die uns zusteht, selber solche Worte der Verehrung, der Bewun- 
derung und des Dankes zu Gott zu sprechen, so wären wir wohl auch vorbereitet, 
mit einem Herzen, •erhoben zum Herrn", in die Eucharistia einzugehen. 

Vielleicht enthüllt sich dabei dem einen oder anderen, daß sein Ansatz noch 
gründlicher sein muß: Ehe wir lernen, in der Gestalt des Lobgebets uns hinzugeben, 
müssen wir überhaupt erst lernen, uns Gott zu opfern. Wir tun vielleicht Vieles, 
ohne doch das Eine zu tun. Vielleicht ist unser Leben unerlöst und unsere Arbeit 
ungesegnet, weil wir Gott alles Mögliche schenken wollen, ausgenommen uns 
selbst. Das klingt vielleicht unwahrscheinlich, aber wir sollten doch mit dieser 
Möglichkeit rechnen, denn das Evangelium hat es gerade mit ihr zu tun: es ist 
weithin erfüllt von der Auseinandersetzung Jesu mit dem Typus des frommen, 
eifrigen und für Gottes Ehre wirkenden Menschen, der wahrhaft tragisch das 
Eigentliche ausgelassen hat: die bedingungslose Übergabe an Gott. Gerade darin 



Opfer als Ausdruck der Liebe 171 

aber liegt die Erlösung- des Menschen. Geschieht sie nicht, so sind alle andern 
Mühen vergeblich, und auch die Sakramente, selbst das höchste unter ihnen bleibt 
ohne Frucht (1 Kor 10,1-5. 11). Aber gerade das will ja das höchste der Sakra- 
mente: den Tischgenossen des Herrn überwältigen durch die Todeshingabe des 
Erlösers: •Opus redemptionis exercetur" [Das Werk der Erlösung wird vollzogen] 
(9. So. n. Pf.). 

Das übrige wirkt die Feier selbst. Erweckt, geläutert und in Bewegung gesetzt 
durch die Meditation, treten wir ins sakramentale Opfer ein. Es ist wie eine letzte 
Vorübung, wenn ich beim Eingang an der Kredenz meine Hostie ins Ciborium lege: 
Ich trage bei zur Opferbereitung und sage durch mein Zeichen: •Adsum • da bin 
ich", und wenn dann die Gaben auf den Tisch des Herrn gelegt worden sind, werde 
ich aufgerufen durch das Eröffnungswort: •Gratias agamus!", und es beginnt die 
Eucharistia. Das Lob, der Dank, die Anbetung, die Hingabe durchzieht das ganze 
Hochgebet von der Präfation über die Sanctus-Rufe und den Einsetzungsbericht 
(der ja als Bestandteil des großen Gebets zur Anrede an Gott den Vater gemacht 
ist) über das Gedächtnis des Erlösungswerkes und den wiederholten Ausdruck der 
Darbringung bis zur abschließenden Preisung: •Durch Ihn, mit Ihm und in Ihm 
wird Dir alle Ehre und Verherrlichung" und das feierliche •Amen" des ganzen 

Volkes. 

Opfer als Ausdruck der Liebe 
Vom Sinn und vom Wachsen des christlichen Opfergeistes 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Von Opfer sprechen wir im allgemeinen dann, wenn der Mensch ein weniger An- 
genehmes vor dem mehr Angenehmen, ein Schwierigeres vor dem Leichteren, ein 
Selbstloseres vor dem Selbstsüchtigeren wählt. Bei Opfer denken wir also für ge- 
wöhnlich an etwas Schmerzliches, an Mühe, Verzicht und Entsagung. Opfer und 
Schmerz ist für die meisten Menschen fast das gleiche. Eine solche Auffassung bleibt 
aber an der Oberfläche. Wie ganz anders klingt es, wenn die Heilige Schrift vom 
fröhlichen Geber spricht, den Gott lieb habe (Spr 22,8; 2 Kor 9, 7), oder wenn in der 
Liturgie so oft vom Dankopfer die Rede ist. Hier wird offenbar vorausgesetzt, daß 
Opfer mit Freude und Dank gegen Gott gebracht werden können und sollen. 

Tatsächlich erfahren wir auch im täglichen Leben, wie verschieden schwer oder 
leicht es den verschiedenen Menschen fällt, dieselben Opfer zu bringen. Es kann für 
ein Kind einen großen Kraftaufwand erfordern, eine Zeitlang auf Süßigkeiten zu 
verzichten oder sich andere Beschränkungen aufzuerlegen, der Mutter oder dem 
Vater kann das äußerlich Gleiche gänzlich selbstverständlich geworden sein; jeder 
Vater, jede Mutter lernt, mindestens bis zu einem gewissen Grade, für die Kinder 




