Opfer als Ausdruck der Liebe 171

aber liegt die Erlosung des Menschen. Geschieht sie nicht, so sind alle andern
Miihen vergeblich, und auch die Sakramente, selbst das hochste unter ihnen bleibt
ohne Frucht (1 Kor 10,1-5. 11). Aber gerade das will ja das hochste der Sakra-
mente: den Tischgenossen des Herrn tberwaltigen durch die Todeshingabe des
Erlosers: ,Opus redemptionis exercetur® {Das Werk der Erlésung wird vollzogen]
(9. So. n. Pf.).

Das ubrige wirkt die Feier selbst. Erweckt, geldutert und in Bewegung gesetzt
durch die Meditation, treten wir ins sakramentale Opfer ein. Es ist wie eine letzte
Voriibung, wenn ich beim Eingang an der Kredenz meine Hostie ins Ciborium lege:
Ich trage bei zur Opferbereitung und sage durch mein Zeichen: ,Adsum — da bin
ich“, und wenn dann die Gaben auf den Tisch des Herrn gelegt worden sind, werde
ich aufgerufen durch das Eroffnungswort: ,Gratias agamus!®, und es beginnt die
Eucharistia. Das Lob, der Dank, die Anbetung, die Hingabe durchzieht das ganze
Hochgebet von der Prifation itber die Sanctus-Rufe und den Einsetzungsbericht
(der ja als Bestandteil des grofien Gebets zur Anrede an Gott den Vater gemacht
ist) iiber das Gedichtnis des Erldsungswerkes und den wiederholten Ausdruck der
Darbringung bis zur abschlieBenden Preisung: ,Durch IThn, mit Thm und in Thm
wird Dir alle Ehre und Verherrlichung® und das feierliche ,Amen“ des ganzen
Volkes.

Opfer als Ausdruck der Liehe
Uom Sinn und vom Wacdhsen des christlichen Opfergeistes

Von Dr. Bernhard M artin, Kassel-Wilhelmshéhe

Von Opfer sprechen wir im allgemeinen dann, wenn der Mensch ein weniger An-
genehmes vor dem mehr Angenehmen, ein Schwierigeres vor dem Leichteren, ein
Selbstloseres vor dem Selbstsiichtigeren wihlt. Bei Opfer denken wir also fiir ge-
wohnlich an etwas Schmerzliches, an Mihe, Verzicht und Entsagung. Opfer und
Schmerz ist fiir die meisten Menschen fast das gleiche. Eine solche Auffassung bleibt
aber an der Oberfliche. Wie ganz anders klingt es, wenn die Heilige Schrift vom
frahlichen Geber spricht, den Gott lieb habe (Spr 22,8; 2 Kor 9, 7), oder wenn in der
Liturgie so oft vom Dankopfer die Rede ist. Hier wird offenbar vorausgesetzt, dafl
Opfer mit Freude und Dank gegen Gott gebracht werden kénnen und sollen.

Tatsichlich erfahren wir auch im téglichen Leben, wie verschieden schwer oder
leicht es den verschiedenen Menschen fallt, dieselben Opfer zu bringen. Es kann fir
ein Kind einen grofien Kraftaufwand erfordern, eine Zeitlang auf Sifligkeiten zu
verzichten oder sich andere Beschrinkungen aufzuerlegen, der Mutter oder dem
Vater kann das duflerlich Gleiche ginzlich selbstverstindlich geworden sein; jeder
Vater, jede Mutter lernt, mindestens bis zu einem gewissen Grade, fiir die Kinder



172 Bernhard Martin

zu leben, also auch die dafiir angebrachten — Opfer zu bringen. Es kann ein Rau-
cher nur- mit allergréfiter Milhe etwa die Fastenzeit ohne seinen gelicbten, an-
gewohnten Qualm durchhalten, einem anderen kann das gleiche Ergebnis mit viel
geringerem Kraftaufwand gelingen, und wie verschieden schwer fillt es Menschen,
sich in dem, was man summa summarum die Freuden der Welt nennen kann, in ent-
schiedene Zucht zu nehmen. Die kérperlichen und seelischen Krifte, die Gewohn-
heiten und Bindungen, nicht zuletzt auch die Reifezustinde sind eben ganz verschie-
den. So kann subjektiv derjenige, der ein Maximum an Kraft aufwendet, um im
vorgesetzten Opfer zu bestehen, stirker im Opfern leben als ein anderer, der gar
nicht so starken Lockungen oder Anfechtungen ausgesetzt ist. Aus der duleren Le-
bensform ist also auf die momentane Intensitiat der Opferhaltung nicht zu schlieffen.
Gibt es trotzdem fur alle Opfer einen gemeinsamen Nenner?

Ja, es gibt ihn, und er liegt im Objektiven, in der gemeinsamen Urnorm, der
alles menschliche Opfern entspringt. Denn alle Opfer, die von Christen gebracht
werden und gebracht werden kénnen, dienen einem tiber sie hinausweisenden oder
-rufenden Sinn. In der Kasteiung als solcher liegt kein Selbstwert; jegliche Aszese
ist positiv gemeint, sie soll helfen, einerseits die natiirlichen Krifte zu besser ge-
eigneten Gefdflen des géttlichen Gnadenwirkens zu machen, andererseits die Emp-
fanglichkeit des Menschen fiir Ubernatiirliches zu stirken. Mit jeder geiibten Aszese,
mit jedem dargebrachten Opfer begeben wir uns in die Schule der Liebe, der Agape,
die sich zwar niemand durch Fleif und Beharrlichkeit eigenmichtig aneignen kann,
deren Einstrom ins Herz aber doch die menschliche Mitwirkung voraussetzt. Jeder
Opfernde lebt im Bannkreis der géttlichen Liebe, der eine vielleicht noch wider-
willig und auf einer — so mifite man sie nennen — unteren Stufe, der andere viel-
leicht unangefochten, mit Selbstverstindlichkeit und eben auf diese Weise allein
vollkommen befriedigt.

Im Gaéstezimmer eines Klosters war ich einmal Zeuge eines Gesprichs, das diesen
Fragenkreis beriihrte, freilich ohne die Fragen zu 16sen. Es wurde von den Opfern
gesprochen, die diejenigen gebracht hitten, deren Kinder nun, von der Welt ge-
trennt, in der Klausur lebten. Hierzu wurden aber ganz verschiedene Stimmen laut,
zwischen denen sich keine Harmonie herstellen liefl. Von den einen wurde mit pro-
blemloser Sicherheit die These vertreten, es sei ein grofles Opfer, ein Kind aus der
Familie zu entlassen und es in den Ordensstand zu geben, es sei ja auch schon ein
grofies Opfer, einen Sohn in den Priesterstand ziehen zu lassen. Von den anderen
wurde dagegen behauptet, wenn Eltern das Beste ihrer Kinder wollten, und falls
sich Kinder fir den Ordens- oder Priesterberuf entschieden, dann sollten die Eltern
doch froh sein; etwas Besseres konne ihnen gar nicht zuteil werden, und somit sei es
doch im Grunde kein Opfer, sondern eine Freude, das Kind diesen Weg gehen zu
sehen. Zwischen diesen zwei Beurteilungen des Eintrittes in den Ordens- oder Prie-
sterstand gibt es freilich, wenn sie absolut gemeint sind, keine Verstindigung. Die
Vertreter von beiden waren zwar glaubige Christen, mit der Kirche lebende Men-
schen, von dem Willen, Opfer zu bringen, erfilllt, aber sie trugen gleichwohl ver-
schiedene Menschenbilder, mindestens verschiedene Christenbilder in sich. Wer im
Eintritt seines Kindes in den Ordensstand nur das Opfer sihe, fiir den wire die



Opfer als Ausdruck der Liebe 173

natiirliche, familidre, irdische Lebensauffassung hauptbestimmend; wer @iber einen
solchen Eintritt eine’ tiefgehende Freude empfinde, der wire selber schon etwas aus
dem Nur-Natiirlichen, Nur-Familidren, Nur-Irdischen herausgewachsen. Kann man
nun etwa sagen: Wem das Hergeben des Kindes schwer féllt, der bringt ein Opfer,
der andere aber, dem es zutiefst Freude ist, bringe keins? So einfach ist es nicht.
FEin Opfer bringen beide, aber dem einen féllt das noch spiirbar schwer, wogegen es
dem zweiten bereits mehr oder minder wesengemafl geworden ist. Subjektiv wer-
den die Opfer verschieden erfahren, subjektiv stehen die beiden auf verschiedenen
Stufen, und in demjenigen, dem das Opferbringen wesengemifier geworden ist,
lebt der objektive Geist des Opfers stirker.

Das Fortschreiten im christlichen Leben, in der imitatio Christi 1aft sich u. a. auch
so paraphrasieren: Es kommt darauf an, in der Opfer-Haltung, in der Opfer-
Willigkeit, in der Opfer-Kraft zuzunehmen und dem Ziele zuzustreben, an dem es
subjektiv iiberhaupt kein Opfer mehr wire, wenn man objektiv im Opfer lebte.
Was sich an dem einen, etwas breiter ausgefithrten Beispiel zeigt, diirfte sich all-
itberall im christlichen Leben und Streben entsprechend zeigen. Es sind allemal
Haltungen und Taten denkbar, zu deren Erfillung der eine Mensch sich spiirbar
und in dem Gefiihl, ein Opfer zu bringen, durchringen oder erheben mufi, die zu
leisten ein anderer aber gerade als das eigentlich einzig in Betracht Kommende
erlebt. So kann man einerseits gewifl von den Opfern sprechen, die dicjenigen
bringen, die sich dem Priester- und dem Ordensstande weihen. Andererseits aber
kann man daraus keineswegs schliefen, diejenigen, die diese Wege gehen, hitten
selbst das Gefiihl, Opfer zu bringen. Mit Recht wird von der Berufung gesprochen,
die am Anfang jedes priesterlichen und kldsterlichen Lebens stehen miisse. Das
Wort deutet aber darauf, dafl schon in den Anfingen etwas mitwirkt, was dem
durchschnittlichen Menschen unbekannt bleibt. Der Weg des objektiven Opferns
diirfte in den meisten Fillen ohne die Meinung oder Erfahrung beschritten werden,
es wiirden dabei nennenswerte Opfer gebracht, und es diirfte irrig sein, die Lebens-
mafistibe des gewdhnlichen Weltmenschen an diese Sphiren heranzutragen. Wer die
Berufung in sich spiirt, fur den ist, subjektiv, sehr vieles, vielleicht sogar alles, was
den meisten anderen Opfer diinkt, keineswegs ein solches. Vielleicht wire es um-
gekehrt fiir manchen eher ein Opfer, wenn er auf die Bahn der Berufung aus irgend-
welchen Griinden verzichten mifite. Nun ist zwar auch die subjektive Miihe einer
Tat oder ciner Selbstiiberwindung von Bedeutung, aber nur weil und insofern sie
die Gesinnung eines Menschen zum Ausdruck bringt. Die Miihe als solche ist noch
kein sittlicher Wert. Ebensowenig allerdings die rein dufiere Leistung, wohl aber
die, sagen wir, organisch gefilllte Form; denn das Gute, das Gott-Ebenbildliche, die
gottliche Licbe sind erst da vollkommen, wo sie nicht einer widerborstigen Natur
abgewonnen werden, sondern wo sie gestaltend stromen. So spricht die Kirche von
der heroischen Graden der Tugenden, und so spricht sie solche Menschen heilig, in
deren Wesen die gottliche Liebe ersichtlich stirker eingewirkt hat als bei dem
gewohnlichen, nur glaubenden und auf unteren Stufen sich bemithenden Christen.:

Immanuel Kant hat als Tugend nur dasjenige Verhalten anerkennen kénnen, bei

dem der Mensch ,aus Pilicht gegen die Neigung“ handle. Hier ist mit der Moglich-



174 Bernhard Martin

keit ciner Angleichung an das Géttliche — ,seid vollkommen, wie euer Vater im
Himmel vollkommen ist® (Mt 5,48) —, mit der Mdglichkeit der Verwandlung des
Menschlichen, mit dem realen Einzug des Ubernatiirlichen gar nicht gerechnet,
innerhalb dieses Denkens wire auch gar kein objektiver, sondern nur ein subjektiver
Opferbegriff anzuerkennen, und hier wire von Wert nur die qualvolle Bemiihung,
nicht ein Sein. Schiller hat diese Moral verspottet mit dem Distichon:

Gerne dien ich den Freunden, doch tu ich es leider mit Neigung.
Und so wurmt es mir oft, dafl ich nicht tugendhaft bin.

Obwohl der Kirche und dem Katholizismus fremd, hier bewegt er sich durchaus
in der Richtung der katholischen Tugendlehre. Es gibt ein objektiv Gutes; an ihm
kann der Mcnsch gnadenhafterweise realiter teilhaben, und indem er daran teilhat,
verwirklicht er selbst es mit, wobei nicht ausschlaggebend ist, wie schwer es ihm
im einzelnen Moment fallt. Ahnlich ist es mutatis mutandis in Kunst und Wissen-
schaft. Personlich anerkennenswert ist hier jede persdnliche, subjektive Bemithung,
und der rithrende Fleifl eines Unbegabten kann hdchste Anerkennung verdienen,
aber die fiir die Welt bedeutenden Leistungen haben ihren Wert nicht durch den
je subjektiven Aufwand, sondern durch die, sagen wir, wirkende Genialitit. Wer
die ,Gnade“ hat, shafft an einem Tage, was mit Fleifl nicht in Jahren und Jahr-
zehnten zu gewinnen ist. Ahnlich — phéinomenologisch geschen — ist es auch auf
dem Felde der Heiligkeit, des Heiligwerdens, mit welchen Wértern nur von anderer
Seite auf die Welt des Opfers gewiesen ist. Und so gilt denn all unser aszetisches
Streben im Grunde oder im Ziele der Angleichung an Christus. Jeder soll, wie die
iristliche Uberlieferung sagt, ein ,alter®, ein zweiter Christus werden. ER ist das
Ur- und Zielbild des aszetischen Strebens, Er das Ur- und Zielbild alles Opferns,
das objektive, von dem aus alles subjektive Opfern den Sinn empfingt.

Die gottliche Erlosungstat auf Golgotha und alles, was ihr ,um unseres Heiles
willen“ voranging und folgte, kann zureichend nur mit dem Begriff Opfer bezeich-
net werden. Christus, der gdttliche Sohn, also Gott selbst, hat sich fiir die Welt
geopfert. Dies zu schildern ist hier weder nétig noch mdglich; im Zusammenhang
wichtig aber ist dies: So sehr wir einerseits das Opfer Christi als unergriindbare
Liebes-Tat Gottes zu verehren haben, so sehr kénnen wir andererseits sagen, dafl
eben mit diesem Opfer Gott seinem eigenen Wesen entsprechend gehandelt hat.
Er hatte und hat nicht, wie der strebende Christ, Widerstinde zu iiberwinden, er
hat sich nicht fiir ein Hoheres und Reineres erst bereiten miissen, vielmehr ist seine
Opfertat schlichte Selbst-Offenbarung seines innersten Wesens. War es ihm nicht
vollkommen gemif, stindig sich fiir die Menschen zu opfern? Kann man sich ihn
auch nur eine Sekunde von iiblichen menschlichen Bequemlichkeits- oder Genufi-
hiingen erfiillt denken? Eben deswegen ist ja das Gottesopfer vollkommen schlecht-
hin, weil es keinen anderen Grundzug als den der gottlichen Liebe birgt. Christus
hat sich nicht zur Liebe iiberwinden missen. Er ist die Liebe selbst gewesen, ganz
und gar, ewig und persénlich, vollkommen und anders gar nicht zu denken.

Gehen wir nun dem Ziele entgegen, ein ,alter Christus“ zu werden, so ist dabei
auch eingeschlossen, dafl vieles, was uns auf den unteren Stufen Selbstiiberwindung



Opfer als Ausdruck der Liebe 175

kostet und spiirbares Opfer ist, einmal keins mehr sei, dafl das Gute nicht immer in
derselben Weise einer widerspenstigen Natur abgerungen werden miisse, dafl auch
in uns einmal die iibernatiirliche Gnade zu stirkerer Auswirkung gelange als das
Natiirliche, als die Bindung an die fortwirkenden Folgen der Erbsiinde. Wer sich
subjektiv — auf welcher Stufe immer — im Opfern iibt, strebt diesem Ziel ent-
gegen; wer Opfer realisiert, ohne sich immer mit duflerstem Kraftaufwand tber-
winden zu miissen, mit Selbstverstindlichkeit, auf Grund der ihm verlichenen
Gnade, der ist dem Zustand des géttlichen Heilandes eben dadurch bereits naher.
Zur Gewinnung des ewigen Heiles geniigt der Glaube und die Erfillung der
Gebote. Um ein ,zweiter Christus® zu werden, mul man mehr tun. Dazu aber
gehdrt, da das Opfern, zielhaft, einmal zur zweiten Natur werde; wobei mit dem
Wort ,zweite Natur® der erfahrene und dauernde Einzug des Ubernatiirlichen in
den Naturbereich bezeichnet ist, die vollige Durchdringung des natirlichen Den-
kens mit der Gesinnung Christi.

Um nun das Verhéltnis von subjektivem und objektivem Opfer, in dem es sich
stets um Voritbung, Verwandlung, Einswerdung und Mitvollzug handelt, ganz zu
erfassen, ist es gut, auf die Welt der géttlichen Gebote zu blicken. Nur ein einziges
Gebot hat Christus denen, die ihm nachfolgen wollten, im Grunde gegeben, das
Gebot der Liebe: ,Du sollst Gott deinen Herrn lieben von ganzem Herzen, mit
ganzem Gemiit und mit allen Kriften und deinen Ndichsten wie dich selbst!”
Von diesem Gebot aber sagt er, dal in ihm ,das ganze Gesetz und die Propheten®
enthalten seien oder sich erfilllten. Von hier aus fallt Licht auf alle Gebote der
vorchristlichen Zeit; ihre Erfiilllung erscheint in dieser Schau als eine einzige grofie
Voriibung. Du sollst nicht toten, du sollst nicht stehlen, du sollst Vater und Mutter
ehren und wie die Gebote alle heiflen, mit ihnen allen wurde der vorchristliche
Mensch bereits auf eine Lebensform gewiesen, in der die gottliche Liebe bestim-
mend ist. Sie galten indessen je einer bestimmten Verhaltensweise, die sich verwirk-
lichen lieR, ohne daff ihr himmlischer Kern und Sinn, nimlich die gottliche Liebe
selbst, im Bewufltsein ganz aufleuchtete, und so schimmert zwar in manchem, was
das Alte Testament berichtet, die gottliche Liebe bereits vor — von der Bedeutung
der Barmherzigkeit (z. B.) ist in ihm wohl schon die Rede, aber die eigentliche, die
Gottesliebe selbst, ist erst in Christus auf Erden erschienen, also auch erst von Men-
schen verwirklichbar geworden, nachdem die gottliche Erlosungstat geschehen war.
Die menschliche Innenwelt lag zuvor gewissermaflen noch immer im Dunkel. Glau-
be, Hoffnung und Liebe im christlichen Sinn konnten selbstredend nicht auf Erden
aufleben, solange der Mensch nur im Banne der Erbsiinde und noch nicht im Zei-
chen der Erldsung lebte. Nun aber zeigt sich etwas im ersten Augenblick Uberra-
schendes:

Die Gebote des Alten Testamentes traten an den Menschen in der Form des ,,Du
sollst“ heran, mit dem Ansinnen also, der Mensch solle mit ihrer Erfiillung einem
auflerhalb seiner selbst liegenden Willen folgen. Das ist bei dem gottlichen Liebes-
gebot und bei allem christlich Wesentlichen anders. ,Du sollst Gott lieben. .., du
sollst deinen Nichsten lieben . . .“, diese zwei Gebote, im Grunde ja nur eines, sind
nicht zu erfiillen, wenn und solange man nur einem auferhalb seiner selbst Liegen-



176 Bernhard Martin

den Willen folgt; sie werden eben erst dann ganz erfiillt, wenn der Wille des sie
Erfiillenden mit dem Willen dessen, von dem das Gebot stammt, eins geworden
ist. Hier zeigt sich nun, daf} die irdische Sprache das ewige Wesen einer Sache nor
anzudeuten, nicht vollkommen darzutun vermag. Anders als in der Form eines Ge-
botes lie und 148t sich auch die Lebensform der géttlichen Liebe in der Menschheit
nicht aufrufen, aber das Du sollst bezeichnet bei ihr einen anderen Tatbestand als
in der Voriibung des Alten Bundes; das gottliche Liebesgebot ist ein Aufruf zu
einem neuen Ich will (ndmlich: von ganzem Herzen erfiillen, was Gott mir geboten
hat, weil es meinem durch Christi Gnade erlosten Wesen entspricht). Nur in der
Haltung des Ich will ist das géttliche Liebesgebot zn erfiillen, d. h. es wird dann
erfillt, wenn der Menschenwille mit dem gottlichen eins geworden ist, ihn sich zu
eigen gemacht hat, von ihm durchdrungen worden ist. So liegt ja auch in der dritten
Bitte des Vater-Unsers nicht nur ein passives Sich-Umstellen unter das, was Gott im
Schicksalslauf je dem Einzelnen verordnet, sondern anch das Gel6bnis, aus dem
eigenen Innern heraus eben das zu verwirklichen, was der Gotteswille vom Men-
schen je erwartet. Die dritte Bitte des Vater-Unsers deutet somit auf den Willen zu
geistig-willentlicher Kommunion, in der der Mensch nicht ein auferlich sich so und
so Verhaltender, sondern in Wesenseinung Handelnder zu werden sich vornimmt
oder werden zu kinnen erfleht. Den Ubergang von vorchristlicher zu nachchristlicher
Zeit kann man also auch als einen Ubergang von der Zeit des Du sollst zu einer Zeit
des Ich will bezeichnen, ,ich will“ dabei selbstredend nicht als bloBmenschliche Hal-
tung gemeint, sondern als Resultat der Durchdringung des Menschen mit Christus.
Aber wenn der Mensch, nach dem Hinweis Christi in den Abschiedsreden, zu einer
Rebe geworden ist an dem Weinstock, der Er selbst ist, dann ist ja vnumgénglich, ja,
dann ist selbstverstiandlich, dafl ,sein® eigener Wille nun ein anderer ist als zuvor,
da er gewissermafien noch allein dahinlebte nnd vorstrebte.

In diesem Sinne ist das eigentlich-christliche Leben iiber das Du sollst! hinaus-
gewachsen; wer'das ,Vollalter Christi“ erreicht hat oder erreicht hitte, der hat
oder hitte Anteil am gottlichen Wesen gewonnen, und wenn er aunch einerseits
immer sagen wird ,Nicht ich, sondern Christus in mir®, so kann er andererseits
doch auch sagen, er wolle selbst nun ein anderes als zu der Zeit, in der ihm der
Gotteswille nur als ein gewissermaflen Aufleres entgegentrat.

Hiermit hingen nun auch die sehr verschiedenen Opferweisen znsammen, die es
in alttestamentlicher und in neutestamentlicher Zeit gab und gibt, und die auch
heute je und je ganz verschieden sind. Als Abraham opferte, als Moses opferte,
als die vielen Opfer in vorchristlicher Zeit dargebracht wurden, da war es eine Aus-
nahme, dafl der Gotteswille personlich einem Glaunbigen des alten Bundes so inne-
wohnte, dafl er zu seinem eigenen geworden war, da konnte es sich nur um Vor-
iibung, nur um Vorzeichen des Erlésungsopfers handeln. Das Haunptkennzeich-
nende des Christnsopfers aber liegt gerade in seiner vollkommenen Freiwilligkeit,
in der abstrichlosen Bejahung dessen, der es darbrachte, in der Tatsache, dafl das
Wesen dessen, der es darbrachte, sich eben mit dem Opfer sowohl ganz offenbarte
wie ganz erfiillte. Anders gesagt: Das Christus-Opfer steht ganz im Zeichen des Ich
will, und so kann es gar nicht anders sein, als dafl auch jeder, der Christus nach-



Opfer als Ausdruck der Liebe 177

folgt, als Ziel vor sich hat, nicht aus einem Du sollst! heraus zu opfern, sondern
aus einem Ich will. Ohne ein Ich will wire gerade das Wesentliche, wenn man so
sagen darf: die Innenhaltung Christi nicht erreicht. Der ,alter Christus“ ahmt nicht
Huferlich nach, wie Christus sich auf Erden verhalten hat, er ahmt es innerlich nach,
er macht es sich zu eigen, er nimmt es in den Grund des Herzens hinein. Dieser, ob-
zwar stets auch subjektiv bleibend, wird zur Stitte objektiven Handelns und Op-
ferns.

Von hier aus wird die ganze, sagen wir, Skala des Opferns tiberschaubar, die es
in der Christenheit gibt, von den ersten mithsamen Praeludien, bei denen man
Bonbons oder Spafichen oder Kinofreuden oder Tafelgenisse ,opfert” und eben
derlei als Opfer erlebt und ansetzt, bis zu den Stufen hin, auf denen Menschen sich
in groem Stile in Liebe verstromen, auf denen sie jahrzehntelang in Selbstlosig-
keit fiir die Mitmenschen, fiir das Gottesreich arbeiten oder im Ordensstande mit
Intensitit eine Lebensform der Liebe erfiillen, ohne sonderlich das Gefiihl und Be-
wuftsein zu haben, hiermit wiirden nennenswerte Opfer gebracht. An den Anfén-
gen ist die ungewandelte Natur noch fast iibermichtig, auf den Hochstufen der Imi-
tatio Christi aber ist {ibermichtig geworden die Liebe, die Agape. An den Anfén-
gen herrscht noch abstrichlos das Du sollst, im Fortgang wird es mehr und mehr
von einem Ich will durchdrungen, am Ende herrscht das Ich will allein, weil dann
der Mensch dem gottlichen Willen sich ganz und bis in die Tiefe hinein anheim-
gegeben hat, mit ihm eins geworden ist. Spirbar sind somit die Opfer am mei-
sten dort, wo man von unteren Stufen sprechen mufl; von michtigerer objektiver
Wirksamkeit sind sie aber auf den Hochstufen, dort, wo die Beteiligten es wahr-
scheinlich samt und sonders ablehnen wiirden, daf} sie Opfer brichten. Dafl er ein
Opfer darbringe, hat zwar auch Christus von sich gesagt, aber eben doch in einer
Art, die keinen Zweifel lassen kann, dafl etwas anderes fiir ihn nicht inBetracht kam.
Und so sollen auch wir nach dem Zustande streben, in dem uns das Opfern wesens-
gemdf wire, in dem wir Opfer brichten, ohne sie als solche zu empfinden, in dem
das Subjektive in uns ganz zum Gefif des Objektiven geworden wire. Es ergibt
sich somit das Paradox, dafl diejenigen Opfer die wertvollsten sind, die von denen,
die sie bringen, nicht als solche angesehen werden. ,Und wenn ihr alles getan habt,
so sprechet: wir sind unniitze Knechte und haben nur getan, was wir schuldig
waren®.

Damit ist auf ein oder das Zielbild gewiesen. Niemand kann es erfliegen, nie-
mand es mithelos an sich reien; vielmehr muf} es, soweit der Mensch in Betracht
kommt, erarbeitet werden. Darum ist die Arbeit, die Bemihung auf allen Stufen
wichtig. Zumeist diirfte fiir uns die Arbeit auf den untersten Stufen einstweilen
noch wesengemif sein. Dann miissen wir sie auf ihnen zu leisten suchen, aber
eben in der Aufschau zu dem Ziele, dessen Erreichen sie gelten. Jede Aszese gilt
einem Ziel, und jede wird auch am besten geleistet, wenn das Ziel dabei gesehen
wird, ,Alter Christus® ist kein lyrisches Wort, sondern eins, das ganz niichtern
eine, sagen wir, potenzielle Realitit bezeichnet. Je mehr diese ins BewuBtsein tritt,
um so stirker diirfte auch im allgemeinen der Antrieb des Strebenden werden, ihre
Potenzialitit zu realisieren. Das Bild oder die Wirklichkeit Christi gewinnt fir den



178 Bernhard Martin

Einzelnen, je mehr er es erfaflt, auch um so mehr Leucht- und Magnetkraft. Und
wenn man zunichst und vielfach zwischen diesem und jenem hin und her gerissen
werden mag, einmal kommt die Stunde, in der man begreift, was das schlichte Lied,
so oft gesungen, so oft fruchtlos verhallt, aussagt: ,Jesus ist schoner, Jesus ist rei-
ner...“, Und was mag man sich dann kernhaft noch stirker wiinschen als Anteil
an seinem Wesen, als Mitvollzug seines Opfers, als die Eingliederung des eigenen
Ich in Sein objektiv-gottliches Wirken? Aus subjektivem Opfern soll Teilnahme
am objektiven Opfer werden.

Nun heifit es mit Recht, die Gnade setze die Natur voraus. Die Natur ist also in
ihrer Realitit stets niichtern zu bedenken. Sie kann zwar Ubernatiirliches aufneh-
men, nicht aber, mindestens nicht plétzlich, die Eigengesetzlichkeit verlieren. So kann
der Mensch zwar durch die Tanfe Christ werden und nach ihr also sein, aber damit
beginnt erst seine Aufgabe, personal und durch alle Schichten seines leib-seelischen
Wesens das zu werden, was er, der iibernatiirlichen Anlage nach, keimhaft schon ist.
Nur die ,fides quae“, um dies als Beispiel zu sagen, kann man ein fur alle Mal
haben, die ,fides qua“ ist keine feste Grofle; der Glaube kann vermehrt, die Hoff-
nung kann gestarkt, die Liebe kann mehr und mehr entziindet und — im vorliegen-
den Thema — die Opferkraft kann gewandelt werden, aus miihevollem Sich-Ab-
rackern kann ein williges Darbringen, aus dem Erfiillen eines Du sollst! ein herz-
liches Ich will, aus subjektivem ,Ich opfere” ein ,Ich wiilte gar nicht, warum hier
von Opfern zu reden wire® werden. In die Innenwerkstatt kann keiner dem an-
dern hineinsehen. Manche bringen ersichtliche Opfer und wissen es, manche brin-
gen unersichtliche Opfer und wissen es nicht.

Ich hatte einmal einen Menschen zu beraten, der sehr ungliicklich dariiber war,
daf er keine Opfer zu bringen vermoge. Er brachte sie de facto sehr wohl, nur mehr
durch Erleiden als durch Tun, nur mehr durch das Wie der Lebensfithrung im gan-
zen als durch das Was besonderen Handelns, nur — um in den termini dieser Be-
trachtung zu reden — mehr objektiv als subjektiv. Aber es war ihm nicht bewuf}t; er
verstand unter ,Opfern® langhin nur das fiir das Subjekt Spiirbare oder Schmer-
zende, freiwillig und zusétzlich und ersichtlich Geleistete, ich mochte sagen das As-
zetische in einem negativen Sinn. Aber zum Opfer gehdrt nicht nur das Subjektive,
ebenso wichtig, ja sowohl Quell- wie Zielpunkt alles Subjektiven ist das Objektive.
Und auch das Opfer Christi, auf dessen Gipfel sich der Erléser in eine durch nichts
iiberbietbare Hilflosigkeit und dufiere Passivitit begab, zeigt deutlich, dafl im Be-
stehen von Leiden Entscheidendes liegen kann. Wer kann ermessen, was in dem in
Wahrheit stets unsichtbaren Reiche Gottes von groflerer Bedeutung ist, das Frei-
weg-Handeln nach aufen oder das in Demut und Geduld ertragene Leiden im
Innern?

Hier steht alles im Zeichen der Wandlung, und in allgemeiner Form 148t sich
wohl nichts anderes sagen, als daf alle Lebensformen auf das Urbild Christi bezo-
gen sein konnen und daf jedes Opfer, werde es in Aktivitit oder in Passivitit
vollzogen, werde es stirker oder schwicher als Opfer empfunden, werde es der
Natur schwer abgerungen oder mit Selbstverstindlichkeit, aus innewohnender gott-
licher Liebe erfiillt, dafl jedes Opfer seinen Sinn von dem Christus-Opfer erhalt.





