
Opfer als Ausdruck der Liebe 171 

aber liegt die Erlösung- des Menschen. Geschieht sie nicht, so sind alle andern 
Mühen vergeblich, und auch die Sakramente, selbst das höchste unter ihnen bleibt 
ohne Frucht (1 Kor 10,1-5. 11). Aber gerade das will ja das höchste der Sakra- 
mente: den Tischgenossen des Herrn überwältigen durch die Todeshingabe des 
Erlösers: •Opus redemptionis exercetur" [Das Werk der Erlösung wird vollzogen] 
(9. So. n. Pf.). 

Das übrige wirkt die Feier selbst. Erweckt, geläutert und in Bewegung gesetzt 
durch die Meditation, treten wir ins sakramentale Opfer ein. Es ist wie eine letzte 
Vorübung, wenn ich beim Eingang an der Kredenz meine Hostie ins Ciborium lege: 
Ich trage bei zur Opferbereitung und sage durch mein Zeichen: •Adsum • da bin 
ich", und wenn dann die Gaben auf den Tisch des Herrn gelegt worden sind, werde 
ich aufgerufen durch das Eröffnungswort: •Gratias agamus!", und es beginnt die 
Eucharistia. Das Lob, der Dank, die Anbetung, die Hingabe durchzieht das ganze 
Hochgebet von der Präfation über die Sanctus-Rufe und den Einsetzungsbericht 
(der ja als Bestandteil des großen Gebets zur Anrede an Gott den Vater gemacht 
ist) über das Gedächtnis des Erlösungswerkes und den wiederholten Ausdruck der 
Darbringung bis zur abschließenden Preisung: •Durch Ihn, mit Ihm und in Ihm 
wird Dir alle Ehre und Verherrlichung" und das feierliche •Amen" des ganzen 

Volkes. 

Opfer als Ausdruck der Liebe 
Vom Sinn und vom Wachsen des christlichen Opfergeistes 

Von Dr. Bernhard Martin, Kassel-Wilhelmshöhe 

Von Opfer sprechen wir im allgemeinen dann, wenn der Mensch ein weniger An- 
genehmes vor dem mehr Angenehmen, ein Schwierigeres vor dem Leichteren, ein 
Selbstloseres vor dem Selbstsüchtigeren wählt. Bei Opfer denken wir also für ge- 
wöhnlich an etwas Schmerzliches, an Mühe, Verzicht und Entsagung. Opfer und 
Schmerz ist für die meisten Menschen fast das gleiche. Eine solche Auffassung bleibt 
aber an der Oberfläche. Wie ganz anders klingt es, wenn die Heilige Schrift vom 
fröhlichen Geber spricht, den Gott lieb habe (Spr 22,8; 2 Kor 9, 7), oder wenn in der 
Liturgie so oft vom Dankopfer die Rede ist. Hier wird offenbar vorausgesetzt, daß 
Opfer mit Freude und Dank gegen Gott gebracht werden können und sollen. 

Tatsächlich erfahren wir auch im täglichen Leben, wie verschieden schwer oder 
leicht es den verschiedenen Menschen fällt, dieselben Opfer zu bringen. Es kann für 
ein Kind einen großen Kraftaufwand erfordern, eine Zeitlang auf Süßigkeiten zu 
verzichten oder sich andere Beschränkungen aufzuerlegen, der Mutter oder dem 
Vater kann das äußerlich Gleiche gänzlich selbstverständlich geworden sein; jeder 
Vater, jede Mutter lernt, mindestens bis zu einem gewissen Grade, für die Kinder 



172 Bernhard Martin 

zu leben, also auch die dafür angebrachten • Opfer zu bringen. Es kann ein Rau- 
cher nur mit allergrößter Mühe etwa die Fastenzeit ohne seinen geliebten, an- 
gewöhnten Qualm durchhalten, einem anderen kann das gleiche Ergebnis mit viel 
geringerem Kraftaufwand gelingen, und wie verschieden schwer fällt es Menschen, 
sich in dem, was man summa summarum die Freuden der Welt nennen kann, in ent- 
schiedene Zucht zu nehmen. Die körperlichen und seelischen Kräfte, die Gewohn- 
heiten und Bindungen, nicht zuletzt auch die Reifezustände sind eben ganz verschie- 
den. So kann subjektiv derjenige, der ein Maximum an Kraft aufwendet, um im 
vorgesetzten Opfer zu bestehen, stärker im Opfern leben als ein anderer, der gar 
nicht so starken Lockungen oder Anfechtungen ausgesetzt ist. Aus der äußeren Le- 
bensform ist also auf die momentane Intensität der Opferhaltung nicht zu schließen. 
Gibt es trotzdem für alle Opfer einen gemeinsamen Nenner? 

Ja, es gibt ihn, und er liegt im Objektiven, in der gemeinsamen Urnorm, der 
alles menschliche Opfern entspringt. Denn alle Opfer, die von Christen gebracht 
werden und gebracht werden können, dienen einem über sie hinausweisenden oder 
-rufenden Sinn. In der Kasteiung als solcher liegt kein Selbstwert; jegliche Aszese 
ist positiv gemeint, sie soll helfen, einerseits die natürlichen Kräfte zu besser ge- 
eigneten Gefäßen des göttlichen Gnadenwirkens zu machen, andererseits die Emp- 
fänglichkeit des Menschen für Übernatürliches zu stärken. Mit jeder geübten Aszese, 
mit jedem dargebrachten Opfer begeben wir uns in die Schule der Liebe, der Agape, 
die sich zwar niemand durch Fleiß und Beharrlichkeit eigenmächtig aneignen kann, 
deren Einstrom ins Herz aber doch die menschliche Mitwirkung voraussetzt. Jeder 
Opfernde lebt im Bannkreis der göttlichen Liebe, der eine vielleicht noch wider- 
willig und auf einer • so müßte man sie nennen • unteren Stufe, der andere viel- 
leicht unangefochten, mit Selbstverständlichkeit und eben auf diese Weise allein 
vollkommen befriedigt. 

Im Gästezimmer eines Klosters war ich einmal Zeuge eines Gesprächs, das diesen 
Fragenkreis berührte, freilich ohne die Fragen zu lösen. Es wurde von den Opfern 
gesprochen, die diejenigen gebracht hätten, deren Kinder nun, von der Welt ge- 
trennt, in der Klausur lebten. Hierzu wurden aber ganz verschiedene Stimmen laut, 
zwischen denen sich keine Harmonie herstellen ließ. Von den einen wurde mit pro- 
blemloser Sicherheit die These vertreten, es sei ein großes Opfer, ein Kind aus der 
Familie zu entlassen und es in den Ordensstand zu geben, es sei ja auch schon ein 
großes Opfer, einen Sohn in den Priesterstand ziehen zu lassen. Von den anderen 
wurde dagegen behauptet, wenn Eltern das Beste ihrer Kinder wollten, und falls 
sich Kinder für den Ordens- oder Priesterberuf entschieden, dann sollten die Eltern 
doch froh sein; etwas Besseres könne ihnen gar nicht zuteil werden, und somit sei es 
doch im Grunde kein Opfer, sondern eine Freude, das Kind diesen Weg gehen zu 
sehen. Zwischen diesen zwei Beurteilungen des Eintrittes in den Ordens- oder Prie- 
sterstand gibt es freilich, wenn sie absolut gemeint sind, keine Verständigung. Die 
Vertreter von beiden waren zwar gläubige Christen, mit der Kirche lebende Men- 
schen, von dem Willen, Opfer zu bringen, erfüllt, aber sie trugen gleichwohl ver- 
schiedene Menschenbilder, mindestens verschiedene Christenbilder in sich. Wer im 
Eintritt seines Kindes in den Ordensstand nur das Opfer sähe, für den wäre die 



Opfer als Ausdruck der Liebe 173 

natürliche, familiäre, irdische Lebensauffassung hauptbestimmend; wer über einen 
solchen Eintritt eine'tiefgehende Freude empfände, der wäre selber schon etwas aus 
dem Nur-Natürlichen, Nur-Familiären, Nur-Irdischen herausgewachsen. Kann man 
nun etwa sagen: Wem das Hergeben des Kindes schwer fällt, der bringt ein Opfer, 
der andere aber, dem es zutiefst Freude ist, bringe keins? So einfach ist es nicht. 
Ein Opfer bringen beide, aber dem einen fällt das noch spürbar schwer, wogegen es 
dem zweiten bereits mehr oder minder wesengemäß geworden ist. Subjektiv wer- 
den die Opfer verschieden erfahren, subjektiv stehen die beiden auf verschiedenen 
Stufen, und in demjenigen, dem das Opferbringen wesengemäßer geworden ist, 
lebt der objektive Geist des Opfers stärker. 

Das Fortschreiten im christlichen Leben, in der imitatio Christi läßt sich u. a. auch 
so paraphrasieren: Es kommt darauf an, in der Opfer-Haltung, in der Opfer- 
Willigkeit, in der Opfer-Kraft zuzunehmen und dem Ziele zuzustreben, an dem es 
subjektiv überhaupt kein Opfer mehr wäre, wenn man objektiv im Opfer lebte. 
Was sich an dem einen, etwas breiter ausgeführten Beispiel zeigt, dürfte sich all- 
überall im christlichen Leben und Streben entsprechend zeigen. Es sind allemal 
Haltungen und Taten denkbar, zu deren Erfüllung der eine Mensch sich spürbar 
und in dem Gefühl, ein Opfer zu bringen, durchringen oder erheben muß, die zu 
leisten ein anderer aber gerade als das eigentlich einzig in Betracht Kommende 
erlebt. So kann man einerseits gewiß von den Opfern sprechen, die diejenigen 
bringen, die sich dem Priester- und dem Ordensstande weihen. Andererseits aber 
kann man daraus keineswegs schließen, diejenigen, die diese Wege gehen, hätten 
selbst das Gefühl, Opfer zu bringen. Mit Recht wird von der Berufung gesprochen, 
die am Anfang jedes priesterlichen und klösterlichen Lebens stehen müsse. Das 
Wort deutet aber darauf, daß schon in den Anfängen etwas mitwirkt, was dem 
durchschnittlichen Menschen unbekannt bleibt. Der Weg des objektiven Opferns 
dürfte in den meisten Fällen ohne die Meinung oder Erfahrung beschritten werden, 
es würden dabei nennenswerte Opfer gebracht, und es dürfte irrig sein, die Lebens- 
maßstäbe des gewöhnlichen Weltmenschen an diese Sphären heranzutragen. Wer die 
Berufung in sich spürt, für den ist, subjektiv, sehr vieles, vielleicht sogar alles, was 
den meisten anderen Opfer dünkt, keineswegs ein solches. Vielleicht wäre es um- 
gekehrt für manchen eher ein Opfer, wenn er auf die Bahn der Berufung aus irgend- 
welchen Gründen verzichten müßte. Nun ist zwar auch die subjektive Mühe einer 
Tat oder einer Selbstüberwindung von Bedeutung, aber nur weil und insofern sie 
die Gesinnung eines Menschen zum Ausdruck bringt. Die Mühe als solche ist noch 
kein sittlicher Wert. Ebensowenig allerdings die rein äußere Leistung, wohl aber 
die, sagen wir, organisch gefüllte Form; denn das Gute, das Gott-Ebenbildliche, die 
göttliche Liebe sind erst da vollkommen, wo sie nicht einer widerborstigen Natur 
abgewonnen werden, sondern wo sie gestaltend strömen. So spricht die Kirche von 
der heroischen Graden der Tugenden, und so spricht sie solche Menschen heilig, in 
deren Wesen die göttliche Liebe ersichtlich stärker eingewirkt hat als bei dem 
gewöhnlichen, nur glaubenden und auf unteren Stufen sich bemühenden Christen. 

Immanuel Kant hat als Tugend nur dasjenige Verhalten anerkennen können, bei 
dem der Mensch •aus Pflicht gegen die Neigung" handle. Hier ist mit der Möglich- 



174 Bernhard Martin 

keit einer Angleichung- an das Göttliche • •seid vollkommen, wie euer Vater im 
Himmel vollkommen ist" (Mt5,48) •, mit der Möglichkeit der Verwandlung des 
Menschlichen, mit dem realen Einzug des Übernatürlichen gar nicht gerechnet, 
innerhalb dieses Denkens wäre auch gar kein objektiver, sondern nur ein subjektiver 
Opferbegriff anzuerkennen, und hier wäre von Wert nur die qualvolle Bemühung, 
nicht ein Sein. Schiller hat diese Moral verspottet mit dem Distichon: 

Gerne dien ich den Freunden, doch tu ich es leider mit Neigung. 
Und so wurmt es mir oft, daß ich nicht tugendhaft bin. 

Obwohl der Kirche und dem Katholizismus fremd, hier bewegt er sich durchaus 
in der Richtung der katholischen Tugendlehre. Es gibt ein objektiv Gutes; an ihm 
kann der Mensch gnadenhafterweise realiter teilhaben, und indem er daran teilhat, 
verwirklicht er selbst es mit, wobei nicht ausschlaggebend ist, wie schwer es ihm 
im einzelnen Moment fällt. Ähnlich ist es mutatis mutandis in Kunst und Wissen- 
schaft. Persönlich anerkennenswert ist hier jede persönliche, subjektive Bemühung, 
und der rührende Fleiß eines Unbegabten kann höchste Anerkennung verdienen, 
aber die für die Welt bedeutenden Leistungen haben ihren Wert nicht durch den 
je subjektiven Aufwand, sondern durch die, sagen wir, wirkende Genialität. Wer 
die •Gnade" hat, schafft an einem Tage, was mit Fleiß nicht in Jahren und Jahr- 
zehnten zu gewinnen ist. Ähnlich • phänomenologisch gesehen • ist es auch auf 
dem Felde der Heiligkeit, des Heiligwerdens, mit welchen Wörtern nur von anderer 
Seite auf die Welt des Opfers gewiesen ist. Und so gilt denn all unser aszetisches 
Streben im Grunde oder im Ziele der Angleichung an Christus. Jeder soll, wie die 
christliche Überlieferung sagt, ein •alter", ein zweiter Christus werden. ER ist das 
Ur- und Zielbild des aszetischen Strebens, Er das Ur- und Zielbild alles Opferns, 
das objektive, von dem aus alles subjektive Opfern den Sinn empfängt. 

Die göttliche Erlösungstat auf Golgotha und alles, was ihr •um unseres Heiles 
willen" voranging und folgte, kann zureichend nur mit dem Begriff Opfer bezeich- 
net werden. Christus, der göttliche Sohn, also Gott selbst, hat sich für die Welt 
geopfert. Dies zu schildern ist hier weder nötig noch möglich; im Zusammenhang 
wichtig aber ist dies: So sehr wir einerseits das Opfer Christi als unergründbare 
Liebes-Tat Gottes zu verehren haben, so sehr können wir andererseits sagen, daß 
eben mit diesem Opfer Gott seinem eigenen Wesen entsprechend gehandelt hat. 
Er hatte und hat nicht, wie der strebende Christ, Widerstände zu überwinden, er 
hat sich nicht für ein Höheres und Reineres erst bereiten müssen, vielmehr ist seine 
Opfertat schlichte Selbst-Offenbarung seines innersten Wesens. War es ihm nicht 
vollkommen gemäß, ständig sich für die Menschen zu opfern? Kann man sich ihn 
auch nur eine Sekunde von üblichen menschlichen Bequemlichkeits- oder Genuß- 
hängen erfüllt denken? Eben deswegen ist ja das Gottesopfer vollkommen schlecht- 
hin, weil es keinen anderen Grundzug als den der göttlichen Liebe birgt. Christus 
hat sich nicht zur Liebe überwinden müssen. Er ist die Liebe selbst gewesen, ganz 
und gar, ewig und persönlich, vollkommen und anders gar nicht zu denken. 

Gehen wir nun dem Ziele entgegen, ein •alter Christus" zu werden, so ist dabei 
auch eingeschlossen, daß vieles, was uns auf den unteren Stufen Selbstüberwindung 



Opfer ah Ausdruck der Liebe 175 

kostet und spürbares Opfer ist, einmal keins mehr sei, daß das Gute nicht immer in 
derselben Weise einer widerspenstigen Natur abgerungen werden müsse, daß auch 
in uns einmal die übernatürliche Gnade zu stärkerer Auswirkung gelange als das 
Natürliche, als die Bindung an die fortwirkenden Folgen der Erbsünde. Wer sich 
subjektiv • auf welcher Stufe immer • im Opfern übt, strebt diesem Ziel ent- 
gegen; wer Opfer realisiert, ohne sich immer mit äußerstem Kraftaufwand über- 
winden zu müssen, mit Selbstverständlichkeit, auf Grund der ihm verliehenen 
Gnade, der ist dem Zustand des göttlichen Heilandes eben dadurch bereits näher. 
Zur Gewinnung des ewigen Heiles genügt der Glaube und die Erfüllung der 
Gebote. Um ein •zweiter Christus" zu werden, muß man mehr tun. Dazu aber 
gehört, daß das Opfern, zielhaft, einmal zur zweiten Natur werde; wobei mit dem 
Wort •zweite Natur" der erfahrene und dauernde Einzug des Übernatürlichen in 
den Naturbereich bezeichnet ist, die völlige Durchdringung des natürlichen Den- 
kens mit der Gesinnung Christi. 

Um nun das Verhältnis von subjektivem und objektivem Opfer, in dem es sich 
stets um Vorübung, Verwandlung, Einswerdung und Mitvollzug handelt, ganz zu 
erfassen, ist es gut, auf die Welt der göttlichen Gebote zu blicken. Nur ein einziges 
Gebot hat Christus denen, die ihm nachfolgen wollten, im Grunde gegeben, das 
Gebot der Liebe: •Du sollst Gott deinen Herrn lieben von ganzem Herzen, mit 
ganzem Gemüt und mit allen Kräften und deinen Nächsten wie dich selbst!" 
Von diesem Gebot aber sagt er, daß in ihm •das ganze Gesetz und die Propheten" 
enthalten seien oder sich erfüllten. Von hier aus fällt Licht auf alle Gebote der 
vorchristlichen Zeit; ihre Erfüllung erscheint in dieser Schau als eine einzige große 
Vorübung. Du sollst nicht töten, du sollst nicht stehlen, du sollst Vater und Mutter 
ehren und wie die Gebote alle heißen, mit ihnen allen wurde der vorchristliche 
Mensch bereits auf eine Lebensform gewiesen, in der die göttliche Liebe bestim- 
mend ist. Sie galten indessen je einer bestimmten Verhaltensweise, die sich verwirk- 
lichen ließ, ohne daß ihr himmlischer Kern und Sinn, nämlich die göttliche Liebe 
selbst, im Bewußtsein ganz aufleuchtete, und so schimmert zwar in manchem, was 
das Alte Testament berichtet, die göttliche Liebe bereits vor • von der Bedeutung 
der Barmherzigkeit (z. B.) ist in ihm wohl schon die Rede, aber die eigentliche, die 
Gottesliebe selbst, ist erst in Christus auf Erden erschienen, also auch erst von Men- 
schen verwirklichbar geworden, nachdem die göttliche Erlösungstat geschehen war. 
Die menschliche Innenwelt lag zuvor gewissermaßen noch immer im Dunkel. Glau- 
be, Hoffnung und Liebe im christlichen Sinn konnten selbstredend nicht auf Erden 
aufleben, solange der Mensch nur im Banne der Erbsünde und noch nicht im Zei- 
chen der Erlösung lebte. Nun aber zeigt sich etwas im ersten Augenblick Überra- 
schendes: 

Die Gebote des Alten Testamentes traten an den Menschen in der Form des •Du 
sollst" heran, mit dem Ansinnen also, der Mensch solle mit ihrer Erfüllung einem 
außerhalb seiner selbst liegenden Willen folgen. Das ist bei dem göttlichen Liebes- 
gebot und bei allem christlich Wesentlichen anders. •Du sollst Gott lieben..., du 
sollst deinen Nächsten lieben ...", diese zwei Gebote, im Grunde ja nur eines, sind 
nicht zu erfüllen, wenn und solange man nur einem außerhalb seiner selbst liegen- 



176 Bernhard Martin 

den Willen folgt; sie werden eben erst dann ganz erfüllt, wenn der Wille des sie 
Erfüllenden mit dem Willen dessen, von dem das Gebot stammt, eins geworden 
ist. Hier zeigt sich nun, daß die irdische Sprache das ewige Wesen einer Sache nur 
anzudeuten, nicht vollkommen darzutun vermag. Anders als in der Form eines Ge- 
botes ließ und läßt sich auch die Lebensform der göttlichen Liebe in der Menschheit 
nicht aufrufen, aber das Du sollst bezeichnet bei ihr einen anderen Tatbestand als 
in der Vorübung des Alten Bundes; das göttliche Liebesgebot ist ein Aufruf zu 
einem neuen Ich will (nämlich: von ganzem Herzen erfüllen, was Gott mir geboten 
hat, weil es meinem durch Christi Gnade erlösten Wesen entspricht). Nur in der 
Haltung des Ich will ist das göttliche Liebesgebot zu erfüllen, d. h. es wird dann 
erfüllt, wenn der Menschenwille mit dem göttlichen eins geworden ist, ihn sich zu 
eigen gemacht hat, von ihm durchdrungen worden ist. So liegt ja auch in der dritten 
Bitte des Vater-Unsers nicht nur ein passives Sich-Umstellen unter das, was Gott im 
Schicksalslauf je dem Einzelnen verordnet, sondern auch das Gelöbnis, aus dem 
eigenen Innern heraus eben das zu verwirklichen, was der Gotteswille vom Men- 
schen je erwartet. Die dritte Bitte des Vater-Unsers deutet somit auf den Willen zu 
geistig-willentlicher Kommunion, in der der Mensch nicht ein äußerlich sich so und 
so Verhaltender, sondern in Wesenseinung Handelnder zu werden sich vornimmt 
oder werden zu können erfleht. Den Übergang von vorchristlicher zu nachchristlicher 
Zeit kann man also auch als einen Übergang von der Zeit des Du sollst zu einer Zeit 
des Ich will bezeichnen, •ich will" dabei selbstredend nicht als bloßmenschliche Hal- 
tung gemeint, sondern als Resultat der Durchdringung des Menschen mit Christus. 
Aber wenn der Mensch, nach dem Hinweis Christi in den Abschiedsreden, zu einer 
Rebe geworden ist an dem Weinstock, der Er selbst ist, dann ist ja unumgänglich, ja, 
dann ist selbstverständlich, daß •sein" eigener Wille nun ein anderer ist als zuvor, 
da er gewissermaßen noch allein dahinlebte und vorstrebte. 

In diesem Sinne ist das eigentlich-christliche Leben über das Du sollst! hinaus- 
gewachsen; wer'das •Vollalter Christi" erreicht hat oder erreicht hätte, der hat 
oder hätte Anteil am göttlichen Wesen gewonnen, und wenn er auch einerseits 
immer sagen wird •Nicht ich, sondern Christus in mir", so kann er andererseits 
doch auch sagen, er wolle selbst nun ein anderes als zu der Zeit, in der ihm der 
Gotteswille nur als ein gewissermaßen Äußeres entgegentrat. 

Hiermit hängen nun auch die sehr verschiedenen Opferweisen zusammen, die es 
in alttestamentlicher und in neutestamentlicher Zeit gab und gibt, und die auch 
heute je und je ganz verschieden sind. Als Abraham opferte, als Moses opferte, 
als die vielen Opfer in vorchristlicher Zeit dargebracht wurden, da war es eine Aus- 
nahme, daß der Gotteswille persönlich einem Gläubigen des alten Bundes so inne- 
wohnte, daß er zu seinem eigenen geworden war, da konnte es sich nur um Vor- 
übung, nur um Vorzeichen des Erlösungsopfers handeln. Das Hauptkennzeich- 
nende des Christusopfers aber liegt gerade in seiner vollkommenen Freiwilligkeit, 
in der abstrichlosen Bejahung dessen, der es darbrachte, in der Tatsache, daß das 
Wesen dessen, der es darbrachte, sich eben mit dem Opfer sowohl ganz offenbarte 
wie ganz erfüllte. Anders gesagt: Das Christus-Opfer steht ganz im Zeichen des Ich 
will, und so kann es gar nicht anders sein, als daß auch jeder, der Christus nach- 



Opfer als Ausdruck der Liebe 177 

folgt, als Ziel vor sich hat, nicht aus einem Du sollst! heraus zu opfern, sondern 
aus einem Ich will. Ohne ein Ich will wäre gerade das Wesentliche, wenn man so 
sagen darf: die Innenhaltung Christi nicht erreicht. Der •alter Christus" ahmt nicht 
äußerlich nach, wie Christus sich auf Erden verhalten hat, er ahmt es innerlich nach, 
er macht es sich zu eigen, er nimmt es in den Grund des Herzens hinein. Dieser, ob- 
zwar stets auch subjektiv bleibend, wird zur Stätte objektiven Handelns und Op- 

ferns. 

Von hier aus wird die ganze, sagen wir, Skala des Opferns überschaubar, die es 
in der Christenheit gibt, von den ersten mühsamen Praeludien, bei denen man 
Bonbons oder Späßchen oder Kinofreuden oder Tafelgenüsse •opfert" und eben 
derlei als Opfer erlebt und ansetzt, bis zu den Stufen hin, auf denen Menschen sich 
in großem Stile in Liebe verströmen, auf denen sie jahrzehntelang in Selbstlosig- 
keit für die Mitmenschen, für das Gottesreich arbeiten oder im Ordensstande mit 
Intensität eine Lebensform der Liebe erfüllen, ohne sonderlich das Gefühl und Be- 
wußtsein zu haben, hiermit würden nennenswerte Opfer gebracht. An den Anfän- 
gen ist die ungewandelte Natur noch fast übermächtig, auf den Hochstufen der Imi- 
tatio Christi aber ist übermächtig geworden die Liebe, die Agape. An den Anfän- 
gen herrscht noch abstrichlos das Du sollst, im Fortgang wird es mehr und mehr 
von einem Ich will durchdrungen, am Ende herrscht das Ich will allein, weil dann 
der Mensch dem göttlichen Willen sich ganz und bis in die Tiefe hinein anheim- 
gegeben hat, mit ihm eins geworden ist. Spürbar sind somit die Opfer am mei- 
sten dort, wo man von unteren Stufen sprechen muß; von mächtigerer objektiver 
Wirksamkeit sind sie aber auf den Hochstufen, dort, wo die Beteiligten es wahr- 
scheinlich samt und sonders ablehnen würden, daß sie Opfer brächten. Daß er ein 
Opfer darbringe, hat zwar auch Christus von sich gesagt, aber eben doch in einer 
Art, die keinen Zweifel lassen kann, daß etwas anderes für ihn nicht in Betracht kam. 
Und so sollen auch wir nach dem Zustande streben, in dem uns das Opfern wesens- 
gemäß wäre, in dem wir Opfer brächten, ohne sie als solche zu empfinden, in dem 
das Subjektive in uns ganz zum Gefäß des Objektiven geworden wäre. Es ergibt 
sich somit das Paradox, daß diejenigen Opfer die wertvollsten sind, die von denen, 
die sie bringen, nicht als solche angesehen werden. •Und wenn ihr alles getan habt, 
so sprechet: wir sind unnütze Knechte und haben nur getan, was wir schuldig 

waren". 

Damit ist auf ein oder das Zielbild gewiesen. Niemand kann es erfliegen, nie- 
mand es mühelos an sich reißen; vielmehr muß es, soweit der Mensch in Betracht 
kommt, erarbeitet werden. Darum ist die Arbeit, die Bemühung auf allen Stufen 
wichtig. Zumeist dürfte für uns die Arbeit auf den untersten Stufen einstweilen 
noch wesengemäß sein. Dann müssen wir sie auf ihnen zu leisten suchen, aber 
eben in der Aufschau zu dem Ziele, dessen Erreichen sie gelten. Jede Aszese gilt 
einem Ziel, und jede wird auch am besten geleistet, wenn das Ziel dabei gesehen 
wird. •Alter Christus" ist kein lyrisches Wort, sondern eins, das ganz nüchtern 
eine, sagen wir, potenzielle Realität bezeichnet. Je mehr diese ins Bewußtsein tritt, 
um so stärker dürfte auch im allgemeinen der Antrieb des Strebenden werden, ihre 
Potenzialität zu realisieren. Das Bild oder die Wirklichkeit Christi gewinnt für den 



178 Bernhard Martin 

Einzelnen, je mehr er es erfaßt, auch um so mehr Leucht- und Magnetkraft. Und 
wenn man zunächst und vielfach zwischen diesem und jenem hin und her gerissen 
werden mag, einmal kommt die Stunde, in der man begreift, was das schlichte Lied, 
so oft gesungen, so oft fruchtlos verhallt, aussagt: •Jesus ist schöner, Jesus ist rei- 
ner ...". Und was mag man sich dann kernhaft noch stärker wünschen als Anteil 
an seinem Wesen, als Mitvollzug seines Opfers, als die Eingliederung des eigenen 
Ich in Sein objektiv-göttliches Wirken? Aus subjektivem Opfern soll Teilnahme 
am objektiven Opfer werden. 

Nun heißt es mit Recht, die Gnade setze die Natur voraus. Die Natur ist also in 
ihrer Realität stets nüchtern zu bedenken. Sie kann zwar Übernatürliches aufneh- 
men, nicht aber, mindestens nicht plötzlich, die Eigengesetzlichkeit verlieren. So kann 
der Mensch zwar durch die Taufe Christ werden und nach ihr also sein, aber damit 
beginnt erst seine Aufgabe, personal und durch alle Schichten seines leib-seelischen 
Wesens das zu werden, was er, der übernatürlichen Anlage nach, keimhaft schon ist. 
Nur die •fides quae", um dies als Beispiel zu sagen, kann man ein für alle Mal 
haben, die •fides qua" ist keine feste Größe; der Glaube kann vermehrt, die Hoff- 
nung kann gestärkt, die Liebe kann mehr und mehr entzündet und • im vorliegen- 
den Thema • die Opferkraft kann gewandelt werden, aus mühevollem Sich-Ab- 
rackern kann ein williges Darbringen, aus dem Erfüllen eines Du sollst! ein herz- 
liches Ich will, aus subjektivem •Ich opfere" ein •Ich wüßte gar nicht, warum hier 
von Opfern zu reden wäre" werden. In die Innenwerkstatt kann keiner dem an- 
dern hineinsehen. Manche bringen ersichtliche Opfer und wissen es, manche brin- 
gen unersichtliche Opfer und wissen es nicht. 

Ich hatte einmal einen Menschen zu beraten, der sehr unglücklich darüber war, 
daß er keine Opfer zu bringen vermöge. Er brachte sie de facto sehr wohl, nur mehr 
durch Erleiden als durch Tun, nur mehr durch das Wie der Lebensführung im gan- 
zen als durch das Was besonderen Handelns, nur • um in den termini dieser Be- 
trachtung zu reden • mehr objektiv als subjektiv. Aber es war ihm nicht bewußt; er 
verstand unter •Opfern" langhin nur das für das Subjekt Spürbare oder Schmer- 
zende, freiwillig und zusätzlich und ersichtlich Geleistete, ich möchte sagen das As- 
zetische in einem negativen Sinn. Aber zum Opfer gehört nicht nur das Subjektive, 
ebenso wichtig, ja sowohl Quell- wie Zielpunkt alles Subjektiven ist das Objektive. 
Und auch das Opfer Christi, auf dessen Gipfel sich der Erlöser in eine durch nichts 
überbietbare Hilflosigkeit und äußere Passivität begab, zeigt deutlich, daß im Be- 
stehen von Leiden Entscheidendes liegen kann. Wer kann ermessen, was in dem in 
Wahrheit stets unsichtbaren Reiche Gottes von größerer Bedeutung ist, das Frei- 
weg-Handeln nach außen oder das in Demut und Geduld ertragene Leiden im 
Innern? 

Hier steht alles im Zeichen der Wandlung, und in allgemeiner Form läßt sich 
wohl nichts anderes sagen, als daß alle Lebensformen auf das Urbild Christi bezo- 
gen sein können und daß jedes Opfer, werde es in Aktivität oder in Passivität 
vollzogen, werde es stärker oder schwächer als Opfer empfunden, werde es der 
Natur schwer abgerungen oder mit Selbstverständlichkeit, aus innewohnender gött- 
licher Liebe erfüllt, daß jedes Opfer seinen Sinn von dem Christus-Opfer erhält. 




