Ist Gewaltlosigkeit eine christliche Tugend ?

Von P. Johannes B. Hirschmann S. J., Frankfurt/Main

»oelig sind die Friedfertigen; denn sie werden Kinder Gottes heiflen® (Mt 5, 9).
— In dieser Seligpreisung klingt bei dem Wort vom Frieden die ganze Fiille jener
Heilsgitter an, die die Heilige Schrift in das Wort ,Frieden” einzubegreifen pflegt,
und die dieses Wort fast gleichbedeutend mit dem Wort ,Heil“ sein lassen (Rém
14, 17; Kol 3, 15; Phil 4, 7). Sie sind zusammengefafit in Jesus Christus, der diesen
Frieden bringt (Lk 1, 79; 2, 14), verkiindet (Jo 14, 27; 20, 19. 21); ja, der dieser
Friede ,ist® (Eph 2, 14). In ihm ist grundsitzlich jene Entzweiung unter den Men-
schen iberwunden, die Frucht der Feindschaft mit Gott, Werk des , bosen Feindes®,
Ausdruck und Folge der Herrschaft der Siinde in der Welt ist. Schon der Bericht
liber die Auswirkungen des ersten Saindenfalls in der Menschheit: die Spannung
zwischen Mann und Frau (Gen 3, 16), der erste Brudermord (Gen 4, 51 ff), die Blut-
rache (Gen 4,23 f) weisen darauf hin. Sie gipfeln in der Unordnung unter den
Vélkern (Gen 11). Thre Uberwindung vollzieht sich in der Kraft der barmherzigen
Liebe des Vaters, deren vollendete Offenbarung im Opfertod seines Sohnes die
grofle Verséhnung bringt, in der alle menschliche Versohnlichkeit grundgelegt ist
kraft der Teilhabe der Menschen am Geiste des Vaters und des Sohnes. So ist der
wahre Friede ,Friede von Gott, unserm Vater (Eph 1, 2), ,Friede Christi (Kol
3,15), ,Friede im Heiligen Geiste® (R6m 14, 17): eine Offenbarung des dreifalti-
gen Gottes in seiner Welt.

Gotteskindschaft, Christusgliedschaft, Geisterfilltheit bedeuten deshalb fiir das
Glaubensleben des Christen die Bereitschaft, alle Feindschaft, allen Hafl, allen
Neid, alle Rachsucht, alle Unverséhnlichkeit, alle Unbarmherzigkeit, alle Ungeduld
abzulegen. Diese Friedfertigkeit ist Auflerung unseres Lebens ,in Christus®, ist
»Nachfolge Christi®.

Nun sind in dieser Nachfolge Christi unzweifelbaft Friedfertigkeit und gewisse
Verzichte auf Gewaltanwendung verbunden. ,IThr habt gehért, dafl gesagt worden
ist: Aug um Aug und Zahn um Zahn. Ich aber sage euch: Ihr sollt dem Bosen nicht
widerstehen; sondern, wenn dich jemand auf die rechte Wange schlagt, so halte
ihm auch die andere hin“ (Mt 5, 38 f). Dafl das Wort nicht eine wortlich in allen
Lebenssituationen anzuwendende abstrakte Regel ist, hat der Herr selbst vor dem
Hohen Rat gezeigt (Jo 18, 23). Das bedeutet nicht, dafl es eine Ubertreibung dar-
stellt oder in seinem verbindlich ernsten Sinn verkiirzt werden diirfte. Allzu ein-
deutig ist hier das Beispiel des freiwilligen Opfers unseres Herrn: ,Stecke dein
Schwert, wo es hingehort; denn alle, die zum Schwerte greifen, werden durch das
Schwert umkommen® (Mt 26, 52 f). Auch dieses Wort ist offensichtlich nicht in sei-
nem vordergrindigen Sinn gemeint. Was es ausdritckt, ist aber unverkennbar: die
Unmoglichkeit, die Unordnung in der Welt grundsitzlich durch die gewaltsame
Durchsetzung ungerecht angegriffener Rechte zu tiberwinden. Diese Uberwindung
liegt iiberhaupt nicht in der Ebene der Verwirklichung menschlicher Gerechtigkeit.



180 Johannes B. Hirschmann

Was wiirde aus dem gefallenen Menschen, wenn Gott ausschliefilich nach jenen
Maoglichkeiten an ihm handelte, die Recht und Gerechtigkeit schaffen? Die Erlosung
ist die iiberwialtigende Offenbarung der gnadigen Barmherzigkeit Gottes.

Eine Weise, diese Barmherzigkeit so zu verwirklichen, dafl zugleich der Gerech-
tigkeit Geniige geschieht, ist die Bereitschaft zur stellvertretenden Siihne. Sie hat
eine mogliche Ausdrucksform auch darin, daf Unrecht widerstandslos hingenom-
men wird; und zwar anch dann und gerade dann, wenn ein Recht zur Geltend-
machung von Gewalt, zum Widerstand gegen das Unrecht besteht. Sagt doch der
Herr selbst, dafl die von ihm geiibte Gewaltlosigkeit freiwilliger Verzicht auf das
Recht zu gewaltsamem Widerstand sei: ,Oder meinst du, ich konnte meinen Vater
nicht bitten, und er wiirde mir sogleich mehr als zwélf Legionen Engel zu Hilfe
schicken? Wie aber wiirden dann die Schriften erfilllt, dafl es so geschehen mufi?“
(Mt 26, 54). Ist damit aber die Gewaltlosigkeit schlechthin anempfohlen oder gar
zur Pflicht gemacht? Das folgt keineswegs. Denn Christi Worte setzen zunichst
einmal voraus, daf es an sich im Dienst der Verwirklichung des Rechtes durchaus
moglich ist und gut sein kann, Gewalt anzuwenden. Gewaltlosigkeit an sich ist
ebensowenig eindeutig gut wie Gewaltanwendung. Es kommt auf den Zusammen-
hang an, in dem beides geschieht. Und es kommt auf den Willen des Vaters an.

Damit ist bereits gesagt, dafl jene Haltung nicht als Tugend betrachtet werden
kann, die bereits die Anwendung von Gewalt gegeniiber einer menschlichen Person
iiberhaupt fiir eine Entwiirdigung des Menschen, also ein Unrecht hilt, auch jene
Haltung nicht, die in der Verletzung gewisser Lebensgiiter der menschlichen Per-
son, die mit Gewaltanwendung ihr gegeniiber verbunden ist, unbedingt eine Lieb-
losigkeit sicht. Gewaltanwendung kann im Gegenteil sehr wohl Ausdrucksform des
Willens zur Gerechtigkeit, kann sogar Ausdrucksform der Liebe sein, kann im
Dienst der Gerechtigkeit und der Liebe nicht nur erlaubt, sondern sogar geboten
sein. Darum kann man letztlich ebensowenig von einer ,Tugend der Gewaltlosig-
keit® wie von einem ,Laster der Gewaltsamkeit“ sprechen — Gewaltsamkeit und
Gewaltlosigkeit hingen als aufeinander bezogene Weisen des menschlichen Ver-
haltens zwar mit der Siinde des Menschen und der menschlichen Gemeinschaft zu-
sammen, sind aber innerhalb der tatsichlichen Ordnung in sich und abstrakt gese-
hen moralisch indifferent.

Die Diskussion um die Wehrpflicht hat das Problem des Verhiltnisses von Recht
und Gewalt neu gestellt. Dabei geschicht es nicht selten, dafl auch christliche Be-
kimpfer der Wehrpflicht in einer Weise argumentieren, die sie fiir ausgesprochen
biblisch halten, die aber mit dem Menschenbild der kirchlichen Lehrtradition schwer
zu vereinbaren ist. Wenn wir von gewissen, in der indischen Religiositit nicht zu
iibersehenden Vorstellungen von der Unantastbarkeit auch nichtmenschlichen Le-
bens schlechthin einmal absehen, so haben wir es meistens mit einer Spiritualisie-
rung des Menschenbildes zu tun, die zum Wesen des Rechtes unter Menschen kein
klares Verhiltnis gewinnt. Gewif} besteht Recht nicht in Erzwingbarkeit also in einer
Beziehung zur Gewalt, hat aber eine solche zur Folge. Der Grund dafiir liegt in der
leibseelischen Struktur des menschlichen Wesens. Was der menschlichen Person auf
Grund dieser Struktur ,zukommt“ und als das ,Thre“.durch die Rechtsordnung ge-



Ist Gewaltlosigkeit eine christliche Tugend? 181

wihrleistet wird oder gewdhrleistet werden soll, hat eine Verbindlichkeit in sich,
die nicht rein geistiger Natur ist, die sich vielmehr auch als ,duflere Macht” mani-
festiert. Diese ,Macht“ des Rechtes ist darum nicht einfachhin physische Gewalt;
sie ist als sittlich begriindete Macht zur Verwirklichung des Guten im menschlichen
Zusammenleben zugleich die Moglichkeit, den geduflerten Widerspruch eines
menschlichen Willens gegen die Rechtsordnung in zwingendem, Gewalt anwenden-
den Eingriff in den Bereich der Giiter und der Freiheit der betreffenden Person zu
brechen, und damit die Hoheit, Macht und Unantastbarkeit des Rechtes sichtbar
zu machen, Das ist grundsétzlich in dreifacher Weise méglich:

1. In der gewaltsamen Durchsetzung eines Rechtes, wenn sich der zur freien
Verwirklichung oder Anerkennung des Rechts berufene Wille eines Menschen ihr
widersetzt.

2. In der Weise der Verteidigung eines ungerecht angegriffenen Rechtes.

3. In der Weise der Strafe fir die Verletzung der sittlichen Ordnung, wenn die
Organisation menschenwiirdigen Zusammenlebens solche Ahndung notwendig macht.

In all diesen Formen privater oder 6ffentlicher Gewaltanwendung handelt es sich
um die Verwirklichung der Tugend der GerechtigKeit. Dieser Zusammenhang ist
auch biblisch legitimiert. So handelt es sich bei der Tempelreinigung durch unsern
Herrn (Jo 2, 15) offensichtlich um Gewalt im ersten Sinn; bei dem von Christus
grundsitzlich bejahten Verteidigungsrecht im Olgarten (Mt 26, 54) um Gewalt-
anwendung im zweiten Sinn; bei dem ,Recht des Schwertes®, das Paulus der staat-
lichen Gewalt zuschreibt, um Gewaltanwendung im dritten Sinn: ,Nicht umsonst
tragt sie das Schwert; sie ist ja Gottes Dienerin, Rechtsvollstreckerin zur Bestra-
fung dessen, der das Bose tut” (Rém 13, 4 f).

Gewif} greift dieser Zwang in die Giiter einer menschlichen Person ein; aber
nicht jeder Eingriff in diesen Giiterbereich ist auch ein Eingriff in den Rechtsbereich.
Wer eine strafbare Handlung setzt, verwirkt die Unantastbarkeit seiner Giiter; und
wer sich der Verwirklichung des Rechtes widersetzt, hat sich selbst den Schaden
zuzuschreiben, den die dann gewaltsame Durchsetzung des Rechtes ihm zufiigt:
diesen Schaden kann der mit der Rechtsdurchsetzung Beauftragte oder zu ihr Be-
rechtigte in Kauf nehmen um des Rechtes, um der sittlichen Ordnung willen. Das
gleiche gilt fiir den Schaden, den die Ausiibung des Notwehrrechtes gegen einen
ungerechten Angriff zur Folge hat. Die Verteidigung, die Durchsetzung oder die
strafrechtliche Aufrechterhaltung der Rechtsordnung kann solche Schiden durchaus
verantworten.

Eben darum ist sie auch nicht unvereinbar mit der Liebe. Der Liebe ist ja kei-
neswegs eigen, die geliebte Person um jeden Preis vor Schaden, Schmerz und Leid
zu bewahren. Im Gegenteil — sie wiirde zur Schwiche, wenn sie nicht unter Um-
stinden dem, den sie liebt, solches Leid zumutet; vielleicht sogar um hoherer Werte
willen zufiigt. Es ist darum kein abwegiger oder grotesker Gedanke, dem Chri-
sten, der eine Zwangsvollstreckung, eine Notwehrhandlung oder einen Strafvoll-
zug durchzufiihren hat — also auch dem christlichen Soldaten — zu sagen, daf} all
dies nicht nur ohne Lieblosigkeit in Liebe geschehen kann, sondern auch gesche-



182 Johannes B. Hirschmann

hen soll. Und es ist ebenso unbewiesen wie unbeweisbar, dafl Liebe verlangt, auf
all dies zu verzichten. Rechtserzwingung, Notwehr, Strafvollzug konnen ohne Haf,
ohne Rachsucht, ohne Grausamkeit, ohne Widerspruch zu Verséhnlichkeit, zu
Friedfertigkeit und zu Barmherzigkeit verwirklicht werden. Die echte christliche
Friedensliebe, die sich mit Recht gegen die Formen wendet, die der ,moderne
Krieg“ angenommen hat oder noch annehmen kann, hat es nicht nétig, sich fiir die
Ablehnung der in ihm gegebenen Formen der Gewaltanwendung auf eine frag-
liche Tugend der Gewaltlosigkeit zu berufen; ihr Protest kann im Namen jener
Gerechtigkeit, Liebe und Menschlichkeit erfolgen, die hier nicht deshalb verletzt
werden, weil es sich um Gewaltanwendung gegeniiber Menschen iiberhaupt han-
delt, sondern um Gewaltanwendung in bestimmten Formen und unter bestimmten
Umstdnden, unter denen sie nicht durch die sittliche Ordnung gerechtfertigt ist.

Das kann schon im Rahmen der Gerechtigkeit selbst der Fall sein. So z. B. wenn
hinter der Gewaltanwendung iberhaupt kein Recht oder kein Recht mehr steht.
Es ist aber auch moglich, dafl die gewaltsame Durchfiihrung, Verteidigung oder
strafende Sicherung eines klar vorhandenen Rechtes unter den konkreten Um-
stinden Giiter einer Person antastet oder Giter menschlicher Gemeinschaften, die
zu wahren oder zu schiitzen eine vorrangige Forderung der Gerechtigkeit ist. Ver-
zicht auf die Durchsetzung eines Rechtes unter Personen, Familien, Gemeinden,
Vélkern, Verzicht auf die Verteidigung eines angegriffenen Rechtes unter ihnen,
Verzicht auf die Ahndung strafbarer Handlungen kann hier zur Rechtspflicht, Ge-
waltlosigkeit hier zu einer Forderung der Gerechtigkeit selbst werden. Es gibt
einen inneren Zusammenhang aller Rechte und Pflichten der Menschen, der bei der
Frage nach der Verwirklichung eines einzelnen Anspruchs nicht iibersehen werden
darf. Sonst wird buchstidblich wahr: Summum ius summa iniuria — héchstes Recht
wird hochstes Unredht.

Aber noch wichtiger ist, dafl die Verwirklichung eines Rechtes immer auch der
gesamten {ibrigen sittlichen Ordnung untersteht, in der die sittlichen Werte der
Gerechtigkeit nur einen Teilbereich ausmachen, keineswegs den hochsten.

Der Verzicht auf gewaltsame Durchsetzung eines Rechtes kann z. B. ein Gebot
der Klugheit sein, Kann — mufl nicht. Das Sprichwort ,Der Kliigere gibt nach®
hat nur eine begrenzte Berechtigung. Nachgiebigkeit kann Schwiche sein; sie kann
jedoch auch Stirke, Bereitschaft sein, um eines groferen Gutes willen auf ein klei-
neres — und das ist oft genug das Rechtsgut — zu verzichten. Aber es gibt auch
unverzichtbare Rechte. Handelt es sich um Angriffe auf sie, dann kann das gedul-
dige Ertragen ohne Widerstand immer noch eine Forderung der Klugheit sein;
etwa, wenn dieser Widerstand doch von vornherein ohne Aussicht auf Erfolg ist.

Der Verzicht auf gewaltsame Durchsetzung eines Rechtes kann ein Akt der Tap-
ferkeit sein. Zur Tugend der Tapferkeit gehort auch die Geduld. Sie hat ihren
Wert in sich selbst. Ihre vollendete Form ist das Martyrium. Der Verzicht auf die
gewaltsame Durchsetzung des eigenen Lebensrechtes gehdrt wesentlich zu ihm; sei-
nen Sinn hat es aber vor allem in dem Zeugnis fir den Glauben und die sittliche
Ordnung, das es in sich beschlieft. Nicht dberall, wo menschliches Leben zu Un-
recht angegriffen wird, besteht dieser Zusammenhang. Darum kann man von der



Ist Gewaltlosigkeit eine christliche Tugend? 183

christlichen Wertschitzung des Martyriums her nicht auf eine Wertschitzung der
Gewaltlosigkeit schlechthin schliefen.

Der Verzicht auf die gewaltsame Durchsetzung des Rechtes kann vor allem ein
Akt der Liebe sein. Finmal in dem schon genannten Zusammenhang der Bereit-
schaft, im Erleiden des Unrechts stellvertretend zu sithnen — nicht notwendig, aber
doch zumeist auch fir die Schuld, die im zugefiigten Unrecht selbst liegt. Dieser
Zusammenhang ist da und ist wirksam, auch wenn die Wirksamkeit nicht unmit-
telbar iiber das Erlebnis geht, das solche Liebe in dem auszulSsen vermag, der das
Unrecht setzt. Kommt dies Erlebnis heroischer Verwirklichung sittlicher Werte
dazu, so vermag es den in Schuld verkrampften Willen, der sich iiber die sittliche
Ordnung hinwegsetzt, um so eher zu erschiittern, je personlicher der Schuldige
dieses Nichtwiderstehen als vorbildlichen Sieg jener Krifte menschlicher Wiirde
und Gottebenbildlichkeit erfahrt, die bei ihm den Impulsen des niedern Menschen
unterlagen, an die aber der Liebende in ihm glaubt. Das ist ganz besonders dann
der Fall, wenn der Mangel an Erlebnissen solcher Vorbildlichkeit, vor allem der
Mangel an Erlebnissen des Geliebtwerdens diese Niederlagen mitverschuldete. Die
Apostelbriefe fordern zu solchem Nichtwiderstehen auf. Paulus schreibt den Ré-
mern: , Vergeltet niemand Boses mit Bosem! Seid auf Gutes bedacht, nicht nur
vor Gott, sondern auch vor allen Menschen (Spr 3, 4). Wenn moglich, haltet, soviel
an euch liegt, Frieden mit allen Menschen. Récht euch nicht selbst, Geliebte, gebt
Raum dem Zorn: es steht ja geschrieben: Mein ist die Rache; ich will vergelten,
spricht der Herr (Dt 32, 35). Vielmehr, wenn dein Feind hungert, gib ihm zu essen;
wenn er diirstet, gib ihm zu trinken; denn tust du das, wirst du feurige Kohlen auf
sein Haupt sammeln (Spr 25, 21 {f). Laf dich nicht (iberwinden vom Bdsen, sondern
iiberwinde mit dem Guten das Bose* (Rém 12,17-—21). Und Petrus wiederholt:
» Vergeltet nicht Béses mit Bosem, nicht Schmidhung mit Schmihung® (1 Petr 3, 9).

Die Maoglichkeit, durch duldende Liebe, die sich in Gewaltlosigkeit duflert, den
Sinn des Gewalttdtigen zu erschiittern und sein Herz zur sittlichen Ordnung zu be-
kehren, ist jedoch weder immer gegeben, noch fiir sich allein eine zureichende
Rechtfertigung dieser Gewaltlosigkeit. Es kann durchaus auch sein, dafl die Bereit-
schaft zu ihr dem Boésen letzte Hemmungen nimmt, die er noch hat, das Bose zu
tun. Das Rechnenmiissen mit dem Widerstand ist fiir ihn immer noch eine echte
Hilfe in der Stunde seiner Anfechtung. Gewif nicht die vollkommenste. Aber auch
das Erlebnis der duferen Macht des Rechtes vermag zu erschitttern. Und darum
wird von Fall zu Fall abzuwagen sein, ob in einer konkreten Situation eher die
Geltendmachung oder der Verzicht auf die Gewalt eine Umkehr des Ungerechten
oder Stinders verspricht. Beim Abwigen des Fiir und Wider wird die Macht der
Gnade nicht vergessen werden diirfen. Aber sie, die alles hoffen 1dfit, ist nicht
notwendig an die Gewaltlosigkeit gekniipft — auch die Erfahrung gerechter Ge-
walt kann Gnade sein. Und auch hier gibt es eine Bekundung des géttlichen Wil-
lens an eine individuelle Person, die nicht verallgemeinert werden kann.

Handelt es sich um Gewalt, die in staatlicher Autoritit wurzelt — sei es bei

Rechtserzwingung, Rechtsverteidigung oder Strafgewalt —, so ist immer iberdies
zu bedenken, dafi der Rechtsschutz und die Sicherheit der Rechtsordnung als not-



184 Johannes B. Hirschmann

wendiger Dienst am Frieden zn den Aufgaben des Staates gehdrt, denen er sich
nicht entziehen darf. Das bedeutet nicht, dal nicht anch der staatliche Rechtsdienst
aus Griinden des Gemeinwohls, der politischen Klugheit, der Toleranz unter be-
stimmten Umstinden darauf verzichten kann, Gewalt anzuwenden, zu der er an
sich berechtigt ware. Aber es bedeutet wohl, dafl aus der personlichen Bereitschaft
eines Staatsbiirgers, ihm angetanes Unrecht widerstandslos hinzunehmen, nicht seine
Berechtigung abgeleitet werden darf, die Erfillung von staatsbiirgerlichen Pflich-
ten abzulehnen, die ihm im Rahmen der dem Staat aufgegebenen Pflicht zum
Rechtsschutz die staatliche Autoritdt auferlegt. Das ist keine doppelte Moral. Denn
der Staat ist wohl verpflichtet, jene Voraussetzungen rechtlicher Art zu schiitzen und
zu schaffen, die es den einzelnen Birgern nicht unmdéglich machen, im Geist der
Bergpredigt und des Beispiels unsers Herrn zu leben. Aber dazu gehért eben auch
in dem Umfang, in dem die Heilsordnung die Natur nicht aufhebt, sondern voraus-
setzt, die Bereitschaft zur Gewalt, wo das Recht sie gebietet. Ihre Ausiibung kann
nicht weniger schmerzlich, ja sogar heroischer sein als die Gewaltlosigkeit. In die-
sem Sinn liegt auch in dem Wort unsers Herrn an Pilatus keine grundsaizliche
Verwerfung solcher Gewalt: ,Wenn mein Reich von dieser Welt wére, wiirden
meine Diener streiten, dafl ich den Juden nicht iberliefert wiirde; nun aber ist mein
Reich nicht von dieser Welt“ (Jo 18, 36). — In der Verwirklichung der innerwelt-
lichen Gerechtigkeit als solcher liegt nicht der Weg zur Erlésung der Welt, nicht
das Reich Gottes. Aber diese Erlosung vollzieht sich, dieses Reich Gottes verwirk-
licht sich in der Welt: es hebt ihre Eigengesetzlichkeit nicht auf, und dazu gehért
auch in seinen Grenzen das Recht der Gewalt. Sie bleibt moglicher Ausdruck einer
christlichen Tngend — der Gerechtigkeit. Diese selbst aber ist umgriffen und be-
seelt von einer grofleren Tugend, der Liebe. Wo die Liebe Gewaltlosigkeit nahe-
legt oder gebietet, wird diese Ansdruck der gottlichen Tugend der Liebe selbst.
Anferhalb dieses Zusammenhangs — und das heifdt: als solche — ist Gewaltlosig-
keit weder Liebe noch Tugend. Sie kann sogar sittliche Schuld sein.






