
Ist Gehaltlosigkeit eine christliche Tugend? 

Von P. Johannes B. H i r s c h m a n n  S.  J., Frankfurt/Main 

•Selig sind die Friedfertigen; denn sie werden Kinder Gottes heißen" (Mt 5, 9). 
• In dieser Seligpreisung klingt bei dem Wort vom Frieden die ganze Fülle jener 
Heilsgüter an, die die Heilige Schrift in das Wort •Frieden" einzubegreifen pflegt, 
und die dieses Wort fast gleichbedeutend mit dem Wort •Heil" sein lassen (Rom 
14, 17; Kol 3, 15; Phil 4, 7). Sie sind zusammengefaßt in Jesus Christus, der diesen 
Frieden bringt (Lk 1, 79; 2, 14), verkündet (Jo 14, 27; 20, 19. 21); ja, der dieser 
Friede •ist" (Eph 2, 14). In ihm ist grundsätzlich jene Entzweiung unter den Men- 
schen überwunden, die Frucht der Feindschaft mit Gott, Werk des •bösen Feindes", 
Ausdruck und Folge der Herrschaft der Sünde in der Welt ist. Schon der Bericht 
über die Auswirkungen des ersten Sündenfalls in der Menschheit: die Spannung 
zwischen Mann und Frau (Gen 3, 16), der erste Brudermord (Gen 4, 51 ff), die Blut- 
rache (Gen 4, 23 f) weisen darauf hin. Sie gipfeln in der Unordnung unter den 
Völkern (Gen 11). Ihre Überwindung vollzieht sich in der Kraft der barmherzigen 
Liebe des Vaters, deren vollendete Offenbarung im Opfertod seines Sohnes die 
große Versöhnung bringt, in der alle menschliche Versöhnlichkeit grundgelegt ist 
kraft der Teilhabe der Menschen am Geiste des Vaters und des Sohnes. So ist der 
wahre Friede •Friede von Gott, unserm Vater" (Eph 1,2), •Friede Christi" (Kol 
3, 15), •Friede im Heiligen Geiste" (Rom 14, 17): eine Offenbarung des dreifalti- 
gen Gottes in seiner Welt. 

Gotteskindschaft, Christusgliedschaft, Geisterfülltheit bedeuten deshalb für das 
Glaubensleben des Christen die Bereitschaft, alle Feindschaft, allen Haß, allen 
Neid, alle Rachsucht, alle Unversöhnlichkeit, alle Unbarmherzigkeit, alle Ungeduld 
abzulegen. Diese Friedfertigkeit ist Äußerung unseres Lebens •in Christus", ist 
•Nachfolge Christi". 

Nun sind in dieser Nachfolge Christi unzweifelhaft Friedfertigkeit und gewisse 
Verzichte auf Gewaltanwendung verbunden. •Ihr habt gehört, daß gesagt worden 
ist: Aug um Aug und Zahn um Zahn. Ich aber sage euch: Ihr sollt dem Bösen nicht 
widerstehen; sondern, wenn dich jemand auf die rechte Wange schlägt, so halte 
ihm auch die andere hin" (Mt 5, 38 f). Daß das Wort nicht eine wörtlich in allen 
Lebenssituationen anzuwendende abstrakte. Regel ist, hat der Herr selbst vor dem 
Hohen Rat gezeigt (Jo 18,23). Das bedeutet nicht, daß es eine Übertreibung dar- 
stellt oder in seinem verbindlich ernsten Sinn verkürzt werden dürfte. Allzu ein- 
deutig ist hier das Beispiel des freiwilligen Opfers unseres Herrn: •Stecke dein 
Schwert, wo es hingehört; denn alle, die zum Schwerte greifen, werden durch das 
Schwert umkommen" (Mt 26, 52 f). Auch dieses Wort ist offensichtlich nicht in sei- 
nem vordergründigen Sinn gemeint. Was es ausdrückt, ist aber unverkennbar: die 
Unmöglichkeit, die Unordnung in der Welt grundsätzlich durch die gewaltsame 
Durchsetzung ungerecht angegriffener Rechte zu überwinden. Diese Überwindung 
liegt überhaupt nicht in der Ebene der Verwirklichung menschlicher Gerechtigkeit. 



180 Johannes B. Hirschmann 

Was würde aus dem gefallenen Menschen, wenn Gott ausschließlich nach jenen 
Möglichkeiten an ihm handelte, die Recht und Gerechtigkeit schaffen? Die Erlösung 
ist die überwältigende Offenbarung der gnädigen Barmherzigkeit Gottes. 

Eine Weise, diese Barmherzigkeit so zu verwirklichen, daß zugleich der Gerech- 
tigkeit Genüge geschieht, ist die Bereitschaft zur stellvertretenden Sühne. Sie hat 
eine mögliche Ausdrucksform auch darin, daß Unrecht widerstandslos hingenom- 
men wird; und zwar auch dann und gerade dann, wenn ein Recht zur Geltend- 
machung von Gewalt, zum Widerstand gegen das Unrecht besteht. Sagt doch der 
Herr selbst, daß die von ihm geübte Gewaltlosigkeit freiwilliger Verzicht auf das 
Recht zu gewaltsamem Widerstand sei: •Oder meinst du, ich könnte meinen Vater 
nicht bitten, und er würde mir sogleich mehr als zwölf Legionen Engel zu Hilfe 
schicken? Wie aber würden dann die Schriften erfüllt, daß es so geschehen muß?" 
(Mt 26, 54). Ist damit aber die Gewaltlosigkeit schlechthin anempfohlen oder gar 
zur Pflicht gemacht? Das folgt keineswegs. Denn Christi Worte setzen zunächst 
einmal voraus, daß es an sich im Dienst der Verwirklichung des Rechtes durchaus 
möglich ist und gut sein kann, Gewalt anzuwenden. Gewaltlosigkeit an sich ist 
ebensowenig eindeutig gut wie Gewaltanwendung. Es kommt auf den Zusammen- 
hang an, in dem beides geschieht. Und es kommt auf den Willen des Vaters an. 

Damit ist bereits gesagt, daß jene Haltung nicht als Tugend betrachtet werden 
kann, die bereits die Anwendung von Gewalt gegenüber einer menschlichen Person 
überhaupt für eine Entwürdigung des Menschen, also ein Unrecht hält, auch jene 
Haltung nicht, die in der Verletzung gewisser Lebensgüter der menschlichen Per- 
son, die mit Gewaltanwendung ihr gegenüber verbunden ist, unbedingt eine Lieb- 
losigkeit sieht. Gewaltanwendung kann im Gegenteil sehr wohl Ausdrucksform des 
Willens zur Gerechtigkeit, kann sogar Ausdrucksform der Liebe sein, kann im 
Dienst der Gerechtigkeit und der Liebe nicht nur erlaubt, sondern sogar geboten 
sein. Darum kann man letztlich ebensowenig von einer •Tugend der Gewaltlosig- 
keit" wie von einem •Laster der Gewaltsamkeit" sprechen • Gewaltsamkeit und 
Gewaltlosigkeit hängen als aufeinander bezogene Weisen des menschlichen Ver- 
haltens zwar mit der Sünde des Menschen und der menschlichen Gemeinschaft zu- 
sammen, sind aber innerhalb der tatsächlichen Ordnung in sich und abstrakt gese- 
hen moralisch indifferent. 

Die Diskussion um die Wehrpflicht hat das Problem des Verhältnisses von Recht 
und Gewalt neu gestellt. Dabei geschieht es nicht selten, daß auch christliche Be- 
kämpfer der Wehrpflicht in einer Weise argumentieren, die sie für ausgesprochen 
biblisch halten, die aber mit dem Menschenbild der kirchlichen Lehrtradition schwer 
zu vereinbaren ist. Wenn wir von gewissen, in der indischen Religiosität nicht zu 
übersehenden Vorstellungen von der Unantastbarkeit auch nichtmenschlichen Le- 
bens schlechthin einmal absehen, so haben wir es meistens mit einer Spiritualisie- 
rung des Menschenbildes zu tun, die zum Wesen des Rechtes unter Menschen kein 
klares Verhältnis gewinnt. Gewiß besteht Recht nicht in Erzwingbarkeit also in einer 
Beziehung zur Gewalt, hat aber eine solche zur Folge. Der Grund dafür liegt in der 
leibseelischen Struktur des menschlichen Wesens. Was der menschlichen Person auf 
Grund dieser Struktur •zukommt" und als das •Ihre" durch die Rechtsordnung ge- 



1st Gewaltlosigkeit eine christliche Tugend? 181 

währleistet wird oder gewährleistet werden soll, hat eine Verbindlichkeit in sich, 
die nicht rein geistiger Natur ist, die sich vielmehr auch als •äußere Macht" mani- 
festiert. Diese •Macht" des Rechtes ist darum nicht einfachhin physische Gewalt; 
sie ist als sittlich begründete Macht zur Verwirklichung des Guten im menschlichen 
Zusammenleben zugleich die Möglichkeit, den geäußerten Widerspruch eines 
menschlichen Willens gegen die Rechtsordnung in zwingendem, Gewalt anwenden- 
den Eingriff in den Bereich der Güter und der Freiheit der betreffenden Person zu 
brechen, und damit die Hoheit, Macht und Unantastbarkeit des Rechtes sichtbar 
zu machen. Das ist grundsätzlich in dreifacher Weise möglich: 

1. In der gewaltsamen Durchsetzung eines Rechtes, wenn sich der zur freien 
Verwirklichung oder Anerkennung des Rechts berufene Wille eines Menschen ihr 
widersetzt. 

2. In der Weise der Verteidigung eines ungerecht angegriffenen Rechtes. 

3. In der Weise der Strafe für die Verletzung der sittlichen Ordnung, wenn die 
Organisation menschenwürdigen Zusammenlebens solche Ahndung notwendig macht. 

In all diesen Formen privater oder öffentlicher Gewaltanwendung handelt es sich 
um die Verwirklichung der Tugend der Gerechtigkeit. Dieser Zusammenhang ist 
auch biblisch legitimiert. So handelt es sich bei der Tempelreinigung durch unsern 
Herrn (Jo 2,15) offensichtlich um Gewalt im ersten Sinn; bei dem von Christus 
grundsätzlich bejahten Verteidigungsrecht im ölgarten (Mt 26, 54) um Gewalt- 
anwendung im zweiten Sinn; bei dem •Recht des Schwertes", das Paulus der staat- 
lichen Gewalt zuschreibt, um Gewaltanwendung im dritten Sinn: •Nicht umsonst 
trägt sie das Schwert; sie ist ja Gottes Dienerin, Rechtsvollstreckerin zur Bestra- 
fung dessen, der das Böse tut" (Rom 13, 4 f). 

Gewiß greift dieser Zwang in die Güter einer menschlichen Person ein; aber 
nicht jeder Eingriff in diesen Güterbereich ist auch ein Eingriff in den Rechtsbereich. 
Wer eine strafbare Handlung setzt, verwirkt die Unantastbarkeit seiner Güter; und 
wer sich der Verwirklichung des Rechtes widersetzt, hat sich selbst den Schaden 
zuzuschreiben, den die dann gewaltsame Durchsetzung des Rechtes ihm zufügt: 
diesen Schaden kann der mit der Rechtsdurchsetzung Beauftragte oder zu ihr Be- 
rechtigte in Kauf nehmen um des Rechtes, um der sittlichen Ordnung willen. Das 
gleiche gilt für den Schaden, den die Ausübung des Notwehrrechtes gegen einen 
ungerechten Angriff zur Folge hat. Die Verteidigung, die Durchsetzung oder die 
strafrechtliche Aufrechterhaltung der Rechtsordnung kann solche Schäden durchaus 
verantworten. 

Eben darum ist sie auch nicht unvereinbar mit der Liebe. Der Liebe ist ja kei- 
neswegs eigen, die geliebte Person um jeden Preis vor Schaden, Schmerz und Leid 
zu bewahren. Im Gegenteil • sie würde zur Schwäche, wenn sie nicht unter Um- 
ständen dem, den sie liebt, solches Leid zumutet; vielleicht sogar um höherer Werte 
willen zufügt. Es ist darum kein abwegiger oder grotesker Gedanke, dem Chri- 
sten, der eine Zwangsvollstreckung, eine Notwehrhandlung oder einen Strafvoll- 
zug durchzuführen hat • also auch dem christlichen Soldaten • zu sagen, daß all 
dies nicht nur ohne Lieblosigkeit in Liebe geschehen kann, sondern auch gesche- 



182 Johannes B. Hirschmann 

hen soll. Und es ist ebenso unbewiesen wie unbeweisbar, daß Liebe verlangt, auf 
all dies zu verzichten. Rechtserzwingung, Notwehr, Strafvollzug können ohne Haß, 
ohne Rachsucht, ohne Grausamkeit, ohne Widerspruch zu Versöhnlichkeit, zu 
Friedfertigkeit und zu Barmherzigkeit verwirklicht werden. Die echte christliche 
Friedensliebe, die sich mit Recht gegen die Formen wendet, die der •moderne 
Krieg" angenommen hat oder noch annehmen kann, hat es nicht nötig, sich für die 
Ablehnung der in ihm gegebenen Formen der Gewaltanwendung auf eine frag- 
liche Tugend der Gewaltlosigkeit zu berufen; ihr Protest kann im Namen jener 
Gerechtigkeit, Liebe und Menschlichkeit erfolgen, die hier nicht deshalb verletzt 
werden, weil es sich um Gewaltanwendung gegenüber Menschen überhaupt han- 
delt, sondern um Gewaltanwendung in bestimmten Formen und unter bestimmten 
Umständen, unter denen sie nicht durch die sittliche Ordnung gerechtfertigt ist. 

Das kann schon im Rahmen der Gerechtigkeit selbst der Fall sein. So z. B. wenn 
hinter der Gewaltanwendung überhaupt kein Recht oder kein Recht mehr steht. 
Es ist aber auch möglich, daß die gewaltsame Durchführung, Verteidigung oder 
strafende Sicherung eines klar vorhandenen Rechtes unter den konkreten Um- 
ständen Güter einer Person antastet oder Güter menschlicher Gemeinschaften, die 
zu wahren oder zu schützen eine vorrangige Forderung der Gerechtigkeit ist. Ver- 
zicht auf die Durchsetzung eines Rechtes unter Personen, Familien, Gemeinden, 
Völkern, Verzicht auf die Verteidigung eines angegriffenen Rechtes unter ihnen, 
Verzicht auf die Ahndung strafbarer Handlungen kann hier zur Rechtspflicht, Ge- 
waltlosigkeit hier zu einer Forderung der Gerechtigkeit selbst werden. Es gibt 
einen inneren Zusammenhang aller Rechte und Pflichten der Menschen, der bei der 
Frage nach der Verwirklichung eines einzelnen Anspruchs nicht übersehen werden 
darf. Sonst wird buchstäblich wahr: Summum ius summa iniuria • höchstes Recht 
wird höchstes Unrecht. 

Aber noch wichtiger ist, daß die Verwirklichung eines Rechtes immer auch der 
gesamten übrigen sittlichen Ordnung untersteht, in der die sittlichen Werte der 
Gerechtigkeit nur einen Teilbereich ausmachen, keineswegs den höchsten. 

Der Verzicht auf gewaltsame Durchsetzung eines Rechtes kann z. B. ein Gebot 
der Klugheit sein. Kann • muß nicht. Das Sprichwort •Der Klügere gibt nach" 
hat nur eine begrenzte Berechtigung. Nachgiebigkeit kann Schwäche sein; sie kann 
jedoch auch Stärke, Bereitschaft sein, um eines größeren Gutes willen auf ein klei- 
neres • und das ist oft genug das Rechtsgut • zu verzichten. Aber es gibt auch 
unverzichtbare Rechte. Handelt es sich um Angriffe auf sie, dann kann das gedul- 
dige Ertragen ohne Widerstand immer noch eine Forderung der Klugheit sein; 
etwa, wenn dieser Widerstand doch von vornherein ohne Aussicht auf Erfolg ist. 

Der Verzicht auf gewaltsame Durchsetzung eines Rechtes kann ein Akt der Tap- 
ferkeit sein. Zur Tugend der Tapferkeit gehört auch die Geduld. Sie hat ihren 
Wert in sich selbst. Ihre vollendete Form ist das Martyrium. Der Verzicht auf die 
gewaltsame Durchsetzung des eigenen Lebensrechtes gehört wesentlich zu ihm; sei- 
nen Sinn hat es aber vor allem in dem Zeugnis für den Glauben und die sittliche 
Ordnung, das es in sich beschließt. Nicht überall, wo menschliches Leben zu Un- 
recht angegriffen wird, besteht dieser Zusammenhang. Darum kann man von der 



Ist Gewaltlosigkeit eine christliche Tugend? 183 

christlichen Wertschätzung des Martyriums her nicht auf eine Wertschätzung der 
Gewaltlosigkeit schlechthin schließen. 

Der Verzicht auf die gewaltsame Durchsetzung des Rechtes kann vor allem ein 
Akt der Liebe sein. Einmal in dem schon genannten Zusammenhang der Bereit- 
schaft, im Erleiden des Unrechts stellvertretend zu sühnen • nicht notwendig, aber 
doch zumeist auch für die Schuld, die im zugefügten Unrecht selbst liegt. Dieser 
Zusammenhang ist da und ist wirksam, auch wenn die Wirksamkeit nicht unmit- 
telbar über das Erlebnis geht, das solche Liebe in dem auszulösen vermag, der das 
Unrecht setzt. Kommt dies Erlebnis heroischer Verwirklichung sittlicher Werte 
dazu, so vermag es den in Schuld verkrampften Willen, der sich über die sittliche 
Ordnung hinwegsetzt, um so eher zu erschüttern, je persönlicher der Schuldige 
dieses Nichtwiderstehen als vorbildlichen Sieg jener Kräfte menschlicher Würde 
und Gottebenbildlichkeit erfährt, die bei ihm den Impulsen des niedern Menschen 
unterlagen, an die aber der Liebende in ihm glaubt. Das ist ganz besonders dann 
der Fall, wenn der Mangel an Erlebnissen solcher Vorbildlichkeit, vor allem der 
Mangel an Erlebnissen des Geliebtwerdens diese Niederlagen mitverschuldete. Die 
Apostelbriefe fordern zu solchem Nichtwiderstehen auf. Paulus schreibt den Rö- 
mern: •Vergeltet niemand Böses mit Bösem! Seid auf Gutes bedacht, nicht nur 
vor Gott, sondern auch vor allen Menschen (Spr 3, 4). Wenn möglich, haltet, soviel 
an euch liegt, Frieden mit allen Menschen. Rächt euch nicht selbst, Geliebte, gebt 
Raum dem Zorn: es steht ja geschrieben: Mein ist die Rache; ich will vergelten, 
spricht der Herr (Dt 32, 35). Vielmehr, wenn dein Feind hungert, gib ihm zu essen; 
wenn er dürstet, gib ihm zu trinken; denn tust du das, wirst du feurige Kohlen auf 
sein Haupt sammeln (Spr 25, 21 ff). Laß dich nicht überwinden vom Bösen, sondern 
überwinde mit dem Guten das Böse" (Rom 12, 17•21). Und Petrus wiederholt: 
•Vergeltet nicht Böses mit Bösem, nicht Schmähung mit Schmähung" (1 Petr 3, 9). 

Die Möglichkeit, durch duldende Liebe, die sich in Gewaltlosigkeit äußert, den 
Sinn des Gewalttätigen zu erschüttern und sein Herz zur sittlichen Ordnung zu be- 
kehren, ist jedoch weder immer gegeben, noch für sich allein eine zureichende 
Rechtfertigung dieser Gewaltlosigkeit. Es kann durchaus auch sein, daß die Bereit- 
schaft zu ihr dem Bösen letzte Hemmungen nimmt, die er noch hat, das Böse zu 
tun. Das Rechnenmüssen mit dem Widerstand ist für ihn immer noch eine echte 
Hilfe in der Stunde seiner Anfechtung. Gewiß nicht die vollkommenste. Aber auch 
das Erlebnis der äußeren Macht des Rechtes vermag zu erschüttern. Und darum 
wird von Fall zu Fall abzuwägen sein, ob in einer konkreten Situation eher die 
Geltendmachung oder der Verzicht auf die Gewalt eine Umkehr des Ungerechten 
oder Sünders verspricht. Beim Abwägen des Für und Wider wird die Macht der 
Gnade nicht vergessen werden dürfen. Aber sie, die alles hoffen läßt, ist nicht 
notwendig an die Gewaltlosigkeit geknüpft • auch die Erfahrung gerechter Ge- 
walt kann Gnade sein. Und auch hier gibt es eine Bekundung des göttlichen Wil- 
lens an eine individuelle Person, die nicht verallgemeinert werden kann. 

Handelt es sich um Gewalt, die in staatlicher Autorität wurzelt • sei es bei 
Rechtserzwingung, Rechtsverteidigung oder Strafgewalt •, so ist immer überdies 
zu bedenken, daß der Rechtsschutz und die Sicherheit der Rechtsordnung als not- 



184 Johannes B. Hirschmann 

wendiger Dienst am Frieden zu den Aufgaben des Staates gehört, denen er sich 
nicht entziehen darf. Das bedeutet nicht, daß nicht auch der staatliche Rechtsdienst 
aus Gründen des Gemeinwohls, der politischen Klugheit, der Toleranz unter be- 
stimmten Umständen darauf verzichten kann, Gewalt anzuwenden, zu der er an 
sich berechtigt wäre. Aber es bedeutet wohl, daß aus der persönlichen Bereitschaft 
eines Staatsbürgers, ihm angetanes Unrecht widerstandslos hinzunehmen, nicht seine 
Berechtigung abgeleitet werden darf, die Erfüllung von staatsbürgerlichen Pflich- 
ten abzulehnen, die ihm im Rahmen der dem Staat aufgegebenen Pflicht zum 
Rechtsschutz die staatliche Autorität auferlegt. Das ist keine doppelte Moral. Denn 
der Staat ist wohl verpflichtet, jene Voraussetzungen rechtlicher Art zu schützen und 
zu schaffen, die es den einzelnen Bürgern nicht unmöglich machen, im Geist der 
Bergpredigt und des Beispiels unsers Herrn zu leben. Aber dazu gehört eben auch 
in dem Umfang, in dem die Heilsordnung die Natur nicht aufhebt, sondern voraus- 
setzt, die Bereitschaft zur Gewalt, wo das Recht sie gebietet. Ihre Ausübung kann 
nicht weniger schmerzlich, ja sogar heroischer sein als die Gewaltlosigkeit. In die- 
sem Sinn liegt auch in dem Wort unsers Herrn an Pilatus keine grundsätzliche 
Verwerfung solcher Gewalt: •Wenn mein Reich von dieser Welt wäre, würden 
meine Diener streiten, daß ich den Juden nicht überliefert würde; nun aber ist mein 
Reich nicht von dieser Welt" (Jo 18, 36). • In der Verwirklichung der innerwelt- 
lichen Gerechtigkeit als solcher liegt nicht der Weg zur Erlösung der Welt, nicht 
das Reich Gottes. Aber diese Erlösung vollzieht sich, dieses Reich Gottes verwirk- 
licht sich in der Welt: es hebt ihre Eigengesetzlichkeit nicht auf, und dazu gehört 
auch in seinen Grenzen das Recht der Gewalt. Sie bleibt möglicher Ausdruck einer 
christlichen Tugend • der Gerechtigkeit. Diese selbst aber ist umgriffen und be- 
seelt von einer größeren Tugend, der Liebe. Wo die Liebe Gewaltlosigkeit nahe- 
legt oder gebietet, wird diese Ausdruck der göttlichen Tugend der Liebe selbst. 
Außerhalb dieses Zusammenhangs • und das heißt: als solche • ist Gewaltlosig- 
keit weder Liebe noch Tugend. Sie kann sogar sittliche Schuld sein. 




