
Geist und Leben bei Johannes 

Von Karl Wennemer S. J., Frankfurt/Main 

Die beiden Worte Geist und Leben nehmen in den Schriften des Apostels Johan- 
nes eine sehr bedeutsame Stellung ein. Das ist vor allem deutlich bezüglich des Be- 
griffs •Leben". Das vierte Evangelium und der erste Johannesbrief sind geradezu 
das Evangelium vom göttlichen Leben. Zweck des ersteren besteht nach der Angabe 
des Verfassers darin, die Menschen durch den Glauben an Jesus Christus zum Le- 
ben zu führen, bzw. sie darin zu erhalten und zu vertiefen. Vgl. Jo 20,31: •Das 
aber ist geschrieben, damit ihr glaubt... und durch den Glauben das Leben habt 
in seinem Namen". Der Brief verkündet den Lesern das in Jesus erschienene gött- 
liche Leben, damit sie in die Lebensgemeinschaft mit dem Vater und dem Sohne 
kommen und darin stehen bleiben. Vgl. 1 Jo 1, 1•4; 5, 11•13. Dieser Zielsetzung 
entspricht es, daß bei keinem neutestamentlichen Autor das Wort •Leben" so oft 
vorkommt wie bei Johannes: 48 mal in Brief und Evangelium. Das Wort •Geist" 
tritt demgegenüber rein zahlenmäßig etwas zurück; es kommt in den angegebenen 
Schriften nicht ganz 30 mal vor, wenn wir das Wort in der hier allein in Betracht 
kommenden Bedeutung nehmen. Aber die gemeinte Größe wird von Johannes an 
mehreren Stellen unter symbolisch-bildhafter Bezeichnung eingeführt (•lebendiges 
Wasser", •Salböl", •Same Gottes"). An Gewicht steht •Geist" (jtvEÜua) dem Le- 
bensbegriff nicht nach und hat entsprechend tragende Bedeutung im Offenbarungs- 
gehalt der johanneischen Schriften. Die innere Verwandtschaft und Zusammen- 
gehörigkeit von Geist und Leben erscheint rein äußerlich schon darin, daß beide 
Worte und Begriffe auch nebeneinander stehen und wie zu einer Einheit verbun- 
den werden. Vgl. Jo 6, 63: •Die Worte, die ich zu euch gesprochen habe, sind Geist 
und Leben". Klemens von Alexandrien hat das vierte Evangelium als •pneumati- 
sches Evangelium" gekennzeichnet (Eusebius, H. E. VI, 14, 7). Es verdient diese 
Bezeichnung, weil es mit der deutlichen Offenbarung der Gottheit Christi durch- 
weg den Hinweis auf die in Christus gegebene göttliche, •pneumatische" Lebens- 
macht verbindet. 

Das Leben • eine übernatürliche, göttliche Größe 

Das, was Johannes •Leben" (ZCOT)) nennt, ist nicht das natürliche Leben, das der 
Mensch als leib-geistiges Wesen auf Grund seiner geschöpflichen Gegebenheit führt 
und im Tode verliert. Er unterscheidet beides so sehr und so konsequent, daß er das 
natürliche, geschöpfliche Leben nie mit dem Wort ^COT], sondern mit dem Wort 
tyvyx\ benennt, weil dies Leben in der Psyche, der geschöpflichen Seele, sein Prin- 
zip hat. Vgl. Jo 10, 11. 15. 17; 13, 37. 38; 15, 13; 1 Jo 3, 16. Beide Realitäten sind 
tatsächlich so unabhängig voneinander, daß die eine nicht notwendig die andere 
voraussetzt. Der Mensch, der das natürliche Leben (ipn^r)) hat, ist deshalb noch 



186 Karl Wennemer 

nicht lebendig in bezug auf die ^COTJ; umgekehrt kann einer in der £cor) sein, auch 
wenn er dem irdischen Leben nach schon gestorben ist; vgl. Jo 11, 25 f. Die ^COT) 

beruht also nicht auf der natürlichen Lebenskraft. Sie ist überhaupt nicht mit dem 
Kosmos, der geschöpflichen Welt gegeben. Es ist bezeichnend, daß im Prolog des 
vierten Evangeliums die Zfai\ nicht einmal als Voraussetzung der Schöpfertätigkeit 
des Logos genannt wird; sie erscheint dort im Logos erst als Quelle des Heils für 
die Menschen (Jo 1,4). Der geschöpfliehen Welt geht aber die ^COT) nicht nur ab, sie 
befindet sich obendrein in einem konträren Gegensatz zu ihr, in einem Zustand, der 
genau das Gegenteil von all dem bedeutet, was £a)f| ist. Johannes drückt das mit 
dem Bild des Lichtes und der Finsternis aus. Die Welt ist in der Finsternis und so 
der Welt des Lichtes, des •Lebens", positiv entgegengesetzt, nicht zwar aus meta- 
physischer Wesensbestimmung, sondern aus freier Entscheidung für die Finsternis, 
für die Sünde. Vgl. Jo 3, 19•21. Sie ist darin dem Teufel, dem •Fürsten dieser 
Welt" (Jo 12, 31), gefolgt (Jo 8, 43•44; 1 Jo 3, 8. 12). Im übrigen setzt Johannes 
diesen Zustand der Welt als Tatsache voraus, ohne die nähere Begründung und Er- 
klärung zu geben, wie es Paulus Rom 5, 12 ff tut. Die Menschen sind demnach in 
einem emphatischen Sinne •tot" (vexooi), wenn sie von der sie rufenden Stimme 
des Erlösers getroffen werden; vgl. Jo 5, 25. 

•Leben" (^cofj) ist also nach Johannes nicht innerweltlich zu erklären. •Leben" 
ist ein innergöttliches Gut. Es ist zuerst und ursprunghaft in Gott. Gott, der Va- 
ter, wird zwar nicht in einer Wesensaussage •das Leben" genannt; wohl aber heißt 
es gleichbedeutend damit, daß er das Leben •in sich selbst habe" (Jo 5, 26). Das 
bedeutet ja, daß das Leben zu seiner innersten Natur, zu seinem Wesen gehört; 
daß er also wesenhaft das Leben ist, so wie er auch wesenhaft •Licht" (1 Jo 1,5) 
und •Geist" (Jo 4, 24) ist. Licht, Geist und Leben gehören zusammen und bezeich- 
nen die eine vollkommene, lebendige Urwirklichkeit Gottes. Vom Vater geht das 
Leben über auf den Sohn, dem der Vater gegeben hat, •das Leben in sich selbst zu 
haben" (Jo 5, 26), es also genau so wesenhaft zu besitzen wie der Vater, weil der 
Vater dem Sohn die eigene göttliche Natur, die wesenhaft Leben ist, mitteilt (vgl. 
Jo 10, 29. 38; 1, 18; 5, 19•20; 1 Jo 5, 18•20). So ist denn der Sohn schlechthin •das 
Leben" (Jo 11, 25; 14, 6; 1 Jo 5, 20) und wird entsprechend wohl auch einfach •das 
Leben" genannt (Jo 1, 4; 1 Jo 1, 2) oder •das Wort des Lebens" = das Wort, wel- 
ches das Leben ist (1 Jo 1, 1). Neben Vater und Sohn tritt auch bei Johannes als 
dritte göttliche Person der Geist. Daß der Geist ebenso wie Vater und Sohn we- 
senhaft Leben ist, wird zwar nicht ausdrücklich gesagt, ist aber bei seinem Ur- 
sprungsverhältnis zu Vater und Sohn (vgl. Jo 15, 26; 16, 13•15) selbstverständ- 
lich. Das spricht sich auch in seinem Namen •Pneuma" (Geist) aus; ein Wort, das 
als Eigenname der dritten göttlichen Person zugleich auf die urlebendige und wirk- 
mächtige Natur dieser Person hinweist. So kann es nicht verwundern, daß Chri- 
stus von ihm mit dem Bilde des •lebendigen Wassers" spricht (Jo 7, 38•39; 4, 10. 
14). Dies Bild läßt uns ahnen, daß der Geist nicht nur selber göttlich lebendig ist, 
sondern auch als das vom Vater und Sohn ausgehende Prinzip des göttlichen Le- 
bens in der Todeswüste dieser Welt wirksam wird. Er ist •lebendigmachender 
Geist" (Jo 6, 63). 



Geist und Leben bei Johannes 187 

Christus der Bringer des Lebens durch die Geistverleihung 

Außerhalb der göttlichen Welt ist •Leben" nur möglich als gnadenhafte Mittei- 
lung seitens Gottes. Das ist die notwendige Folgerung aus dem bisher Gesagten. 
Als rein innergöttliches Gut, das der Welt an sich, schöpfungsmäßig, verschlossen 
ist und dessen sie sich durch ihre ablehnende, feindselige Haltung unwürdig ge- 
macht hat, kann •Leben" nur auf dem Gnadenwege zur Welt kommen. Gott hat 
diesen Gnadenweg beschriften. Der Vater hat darin seine Liebe zur Welt bewiesen, 
daß er seinen eingeborenen Sohn in die Welt sandte, um durch ihn die Welt vom 
Tode zu retten und zum Leben zu bringen; vgl. Jo 3, 16•17; 1 Jo 4, 9•10. Diese 
auf Rettung zielende Sendung in die Welt hinein vollzog sich grundlegend in der 
Inkarnation, in der Fleischwerdung des Sohnes, des •Logos" (Jo 1, 14), der •das 
Leben" ist (1 Jo 1, 1•2). Gerade bei Johannes kommt die Heilsbedeutung der In- 
karnation besonders deutlich zum Ausdruck, indem sie als Fleischwerdung des •Le- 
benslogos" (1 Jo 1, 1), als Einsenkung des göttlichen Lebens in diese Welt des 
Todes beschrieben wird. Vgl. besonders 1 Jo 1,2: •Und das Leben ist erschienen, 
und wir haben gesehen und wir bezeugen und verkünden euch das Ewige Leben, 
das da beim Vater war und uns erschienen ist". Der fleischgewordene •Lebens- 
logos", der menschgewordene Gottessohn steht nun als •Retter" in der Welt (Jo 
4, 42), durch den allein die Welt zum Heil und Leben gelangen kann. Das wird in 
den johanneischen Schriften mit einer nicht mehr zu übertreffenden Eindringlich- 
keit betont. Vgl. z. B. 1 Jo 5, 11•12: •... Gott hat uns das Ewige Leben gegeben, 
und dieses Leben ist in seinem Sohne. Wer den Sohn hat, der hat das Leben; wer 
den Sohn Gottes nicht hat, der hat auch das Leben nicht"; oder Jo 3, 35•36: •Der 
Vater liebt den Sohn und hat alles in seine Hand gegeben. Wer an den Sohn glaubt, 
der hat ewiges Leben; wer aber dem Sohn widerstrebt, der wird kein Leben sehen, 
sondern der Zorn Gottes bleibt auf ihm"; ferner Jo 5, 21 ff.; 10, 10 u. a. St. Das- 
selbe spricht sich in den Selbstprädikationen Jesu aus: •Ich bin die Tür" (Jo 10, 7. 
9); •ich bin der gute Hirt" (Jo 10, 11. 14); •ich bin der Weinstock" (15, 1. 5); •ich 
bin das Brot des Lebens" (Jo 6, 35. 48); •ich bin das Licht der Welt. .. wer mir 
folgt... wird das Licht des Lebens haben" (Jo 8, 12; 12, 46); •ich bin die Auferste- 
hung und das Leben" (Jo 11, 25); •ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben" 

(Jo 14, 6). 

Weil also das •Leben" nur in Christus zugänglich ist, muß der Mensch zu ihm 
•kommen"; daher die Einladung: •Wer dürstet, der komme zu mir . . .!" (Jo 7, 37). 
Dies Kommen geschieht im Glauben. Der Glaube ist das von Gott verlangte 
•Werk", das der Mensch •tun", •wirken" muß, um von Christus das Leben zu ge- 
winnen; vgl. Jo 6, 28•29. Daher fährt Christus in der obigen Einladung fort: 
•und es soll trinken, wer an mich glaubt" (Jo 7, 37). Der Glaube ist aber keine 

rein menschliche Leistung. Er ist viel mehr Gottes Werk im Menschen (vgl. Jo 
6, 44•45); denn der Mensch kann aus sich allein Christus im Glauben nicht auf- 
nehmen, kann sich ihm aus sich selber nicht in der rechten Weise öffnen. Versteht 
man den Glauben in der weiten Art, wie es bei Johannes der Fall ist, nämlich als 
gnadenhafte Offenheit des ganzen Menschen nach Verstand und Wille für Chri- 



188 Karl Wennemer 

stus und das Wort seiner Wahrheit, so ist Glaube nicht nur die wesentliche Be- 
dingung der Lebenswirkung durch Christus im Menschen, sondern eben der Pro- 
zeß dieser Lebensmitteilung und Lebenswirkung selber, das Kommen Christi, des 
Lebens, zum Menschen im Geist. Vgl. Jo 3, 31•34. 

Aber was bedeutet das von der Seite Christi aus gesehen? Wodurch und wie 
wirkt Christus das Leben in den Gläubigen? Das für die Rettung und Belebung 
der Welt grundlegende Werk Christi ist sein Opfertod. Er •mußte" (nach Gottes 
Willen und Ratschluß) •erhöht werden" (am Kreuz), •damit jeder, der glaubt, in 
ihm ewiges Leben habe" (Jo 3, 14•15). Gott hat ihn •hingegeben" (in den Heils- 
tod), damit die Welt nicht verloren gehe, sondern das ewige Leben habe (Jo 3, 16). 
Der gute Hirt mußte •sein Leben hingeben" für seine Schafe (Jo 10,11). Das 
Weizenkorn mußte sterben, damit es Frucht bringe (Jo 12, 24). 

Inwiefern hat der Tod Jesu diese Bedeutung für das Leben der Welt? Einmal, 
weil Jesus in seinem Opfertod das entscheidende Hindernis, das die Welt vom 
Heil und Leben Gottes trennte, überwand: •die Sünde der Welt" (Jo 1, 29); über- 
wand durch die Sühne, die er als •Lamm Gottes" (Jo 1, 29) dem Vater darbot für 
die Sünden der Welt (1 Jo 2, 2; 4, 10: Gott hat seinen Sohn hingegeben als •Sühn- 
opfer für unsere Sünden"). Damit hängt das andere eng zusammen, daß nämlich 
mit der Versöhnung Gottes durch die Sühne Jesu und mit dem unendlichen Ver- 
dienst seines Gehorsams bis in den Tod •das lebendige Wasser" (Jo 7, 38) oder der 
•lebendigmachende Geist" (Jo 6, 63) für die ganze Welt prinzipiell sozusagen frei 
wurde, die Gabe also, durch die nach der alttestamentlichen Verheißung in der 
messianischen Zeit die Welt gereinigt und geheiligt werden und zum wahren Le- 
ben kommen sollte. Darauf weist das Wort Christi hin: •Ströme lebendigen Was- 
sers werden aus seinem Leibe fließen" (Jo 7, 38). Jesus faßt in diesem Satz die 
Verheißung des Alten Testamentes (•die Schrift sagt") hinsichtlich der wesentlichen 
messianischen Heilsgabe zusammen. Mit dem Leibe ist also der Leib Christi selber 
gemeint. Und der Evangelist deutet die aus Jesu Leibe fließenden lebendigen 
Wasser ausdrücklich als den Geist, den die Gläubigen von ihm empfangen soll- 
ten (Jo 7, 39 a). Betrachten wir nun das Jesuswort von Jo 7, 38 im Lichte der Durch- 
bohrung seiner Seite (Jo 19, 34), aus der Wasser und Blut, die Symbole der geist- 
vermittelnden Sakramente (vgl. 1 Jo 5, 6•7), hervorflossen, so ist klar, daß mit 
dem Verheißungswort von Jo 7, 38 gesagt ist, daß Jesus als der Geopferte, als der 
im Tode Durchbohrte und Geöffnete die Quelle der Heilsgabe des Geistes ist. Das- 
selbe kommt auch im Dialog mit Nikodemus zur Aussprache. Als Nikodemus Jesus 
fragt, wie denn die Wiedergeburt aus Wasser und Geist möglich sein werde, ant- 
wortet Jesus mit dem Hinweis auf das Geheimnis der Erhöhung des Menschen- 
sohnes: •Wie Moses die Schlange in der Wüste erhöht hat, so muß auch der Men- 
schensohn erhöht werden, damit jeder, der glaubt, in ihm ewiges Leben habe" 
(Jo 3, 14•15). Damit ist in verhüllter Weise das Kreuz gemeint. Wiedergeburt 
aus dem Geist, wahres Leben aus göttlichem Prinzip gibt es nur im Rahmen der 
Menschwerdung und Erlösung, nur auf Grund der Erhöhung des Gottmenschen 
durch das Kreuz. Das sagt auch der Evangelist ausdrücklich: •Geist war noch nicht, 
weil Jesus noch nicht verherrlicht war" (Jo 7, 39 b), und Jesus selber: •Wenn ich 



Geist und Leben bei Johannes 189 

von der Erde erhöht sein werde, werde ich alle zu mir ziehen" (Jo 12, 32) • wir 
können hinzufügen: durch den Geist! 

So ist Jesus, durch sein Kreuz verherrlicht, zum großen Geisttäufer (Jo 1, 33) ge- 
worden, der durch die Geistgabe die Welt aus dem Tod der Sünde rettet und 
göttlich lebendig macht. Er hat das mit einem schönen Bilde der Samariterin klar 
gemacht: •Wenn du die Gabe Gottes kenntest, und wer der ist, der zu dir sagt: 
gib mir zu trinken, so hättest du ihn gebeten und er hätte dir lebendiges Wasser 
gegeben" (Jo 4, 10). •Wer von dem Wasser trinkt, das ich ihm geben werde, der 
dürstet nicht mehr in Ewigkeit, sondern das Wasser, das ich ihm geben werde, 
wird in ihm ein Wasserquell werden, der sprudelt zu ewigem Leben" (Jo 4, 14). 
Es braucht kaum noch gesagt zu werden, daß das •lebendige Wasser" durch die 
Bezeichnung •Gabe Gottes" und durch die Parallele Jo 7, 37•39 sicher als die 
Geistgabe bestimmt wird. Zweierlei sagt Jesus von dieser seiner Gabe: (1) Sie 
bleibt ständig im Menschen, soweit es jedenfalls auf den Geber und die Gabe 
ankommt; sie ist nicht wie eine vorübergehende Kraft in ihm, sondern wie ein 
stets wirkendes Prinzip: ein ewig sprudelnder Quell! (2) Ihr Wirken richtet sich 
auf die Erzeugung ewigen Lebens; der Quell •sprudelt zu ewigem Leben" (d. h. 
mit dem Ziel und dem Erfolg ewigen Lebens). Soweit es auf die Kraft und Wirk- 
samkeit der Gabe ankommt, ist alle das Leben bedrohende Gefahr gebannt für 
immer (•der dürstet nicht mehr in Ewigkeit") und ist das Leben unvergänglich, 

ewig vorhanden. 

Die sakramentale Vermittlung des lebendigmachenden Geistes 

Die Mitteilung des Geistes geschieht auf sakramentalem Wege. Das wird im vier- 
ten Evangelium symbolhaft angezeigt durch das Wasser und Blut, das aus Jesu 
Seitenwunde floß (Jo 19, 34). Johannes, der unter dem Kreuze stand, bezeugt die- 
sen geheimnisvollen und bedeutungstiefen Vorgang ausdrücklich (Jo 19,35); und 
in seinem Brief gibt er durch die Zusammenstellung von •Geist, Wasser, Blut" 
(1 Jo 5, 8) zu verstehen, daß er in Wasser und Blut die beiden hauptsächlichen Trä- 
ger des Geistes Jesu sieht: Taufe und Eucharistie, die beiden Hauptsakramente, 
von denen das erste das göttliche Leben durch die erstmalige Mitteilung des Gei- 
stes im Gläubigen begründet, das zweite es durch den immer wiederholten Genuß 
des geisterfüllten Leibes und Blutes des Herrn trägt, vertieft, der Vollendung ent- 
gegenführt und die Gläubigen in der Einheit des Geistes und des Lebens immer 
mehr untereinander und mit dem Haupte Christus verbindet. 

Von der Taufe spricht Jesus im Gespräch mit Nikodemus. Es geht um die Frage: 
Wie kann der Mensch in das Gottesreich •eintreten" (Jo 3, 5) oder es •sehen", d. h. 
es erleben, erfahren (Jo 3, 3). •Reich Gottes" wird sonst bei Johannes ersetzt durch 
den gleichwertigen Begriff •Leben" oder •ewiges Leben". Wir können also die 
Frage im Sinne der gewöhnlichen johanneischen Terminologie formulieren: Wie 
kann der Mensch •das Leben schauen" (vgl. Jo 3, 36), d. h. wie kann er es erfahren, 
seiner teilhaft werden? Jesus antwortet: Nicht durch ein bloßes Umdenken (meta- 
noein), nicht durch die •Bekehrung" im Sinne einer aus der eigenen sittlichen Kraft 



190 Karl Wennemer 

sich ergebenden Besinnung! Etwas viel Tief ergreifendes muß geschehen. Der 
Mensch muß in einem neuen Ursprung ein neues Werden erfahren (er muß •wie- 
dergeboren werden" Jo 3, 3), und zwar in einem besseren und höheren Ursprung 
als es der alte war: er muß •geboren werden aus Wasser und Geist" (Jo 3, 5). •Was 
aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, und was aus dem Geist geboren ist, ist 
Geist" (Jo 3, 6). Durch seine Herkunft aus dem natürlichen Lebenszusammenhang 
ist der Mensch •Fleisch" und damit in einen Gegensatz zum Reich Gottes hinein- 
gestellt, den er aus sich nicht beseitigen kann. •Fleisch" (diese unsere vom Leib mit- 
bestimmte Existenz, in der wir uns tatsächlich vorfinden) bedeutet ja Schwachheit, 
Sündhaftigkeit, Vergänglichkeit, Todverfallenheit. •Reich Gottes" aber ist Kraft, 
Heiligkeit, unvergängliches und göttliches Leben. •Fleisch und Blut • sagt der hl. 
Paulus • können das Reich Gottes nicht erben" (1 Kor 15, 50). Durch die Geburt 
aus dem Geist wird der Mensch •Geist", •teilhaft der göttlichen Natur" (2 Ptr 1, 4), 
also auf eine neue, göttliche Lebensgrundlage gestellt, aus der er göttlich und un- 
vergänglich leben kann. •Aus Wasser und Geist" vollzieht sich dies Wunder, weil 
die Geburt aus dem Geist unter dem sichtbaren Zeichen des Sakramentes geschieht. 
Die •Geistwerdung" des Menschen •aus dem Geist" liegt darin, daß der Geist Got- 
tes durch seine übernatürlich-schöpferische Einwirkung die Seele und ihre Fähig- 
keiten erhebt und sich angleicht, •vergeistigt" (= geschaffene Gnade) und sich ihr 
gleichzeitig in seiner ungeschaffenen Wirklichkeit als •Gabe" des Vaters und des 
Sohnes formal mitteilt und verbindet (= ungeschaffene Gnade). Indem der begna- 
dete Mensch durch die einwohnende Wirklichkeit des unendlichen Gottesgeistes be- 
stimmt wird, vollendet sich das Geistsein des aus dem Geist Geborenen. 

Daß diese höchste und letzte Vergöttlichung und Vergeistigung im Sinne des 
hl. Johannes liegt, lehren uns verschiedene Stellen seiner Schriften. Schon darin, 
daß das •lebendige Wasser" (= Geist Gottes) den Gläubigen mitgeteilt wird und 
in ihnen ewig bleibt als Quell, ist eingeschlossen, daß die Gnade als Ganzes be- 
trachtet nicht schon in der geschaffenen Gabe der heiligmachenden Gnade, sondern 
erst in der Selbstmitteilung des ungeschaffenen Geistes sich verwirklicht. Deshalb 
sagt Christus in seinen auf den Geist bezüglichen VerheißungsWorten: •Der Vater 
wird euch einen anderen Beistand geben, damit er mit euch sei in Ewigkeit, den 
Geist der Wahrheit...; ihr kennt ihn, weil er bei euch bleibt und in euch ist" (Jo 
14, 16•17). Beistand ist also der Geist nicht gleichsam durch Einwirken von außen, 
sondern als Inwohnender. •Er ist in euch" und steht euch so bei; wie •das lebendige 
Wasser" in dem Menschen ist und so den Durst stillt. 1 Jo 2, 20 spricht von dem 
•Ghrisma" (dem Salböl), das die Gläubigen •von dem Heiligen" (= Christus) ha- 

ben, und das •in ihnen bleibt" (2, 27). Dieses Chrisma erweist sich im Kontext klar 
als der Hl. Geist, weil seine Tätigkeit genauso beschrieben wird wie die des Hl. 
Geistes im Evangelium (Kap 14•16). 1 Jo 3, 9 ist die Rede von dem •Sperma" 
( = Samen) Gottes, das in dem aus Gott Geborenen •bleibt". Es kann wiederum 
kaum zweifelhaft sein, daß dies Sperma wenigstens in seinem entscheidenden Kern 
der Geist Gottes und Christi selber ist. Durch die Geburt •aus Gott" ist es in den 
Gläubigen hineingekommen, also bei der Taufe, bei der Wiedergeburt •aus Was- 
ser und Geist".  So  bestätigen  die angeführten  Stellen,  daß  nach Johannes der 



Geist und Leben bei Johannes 191 

Mensch letztlich durch die ungeschaffene Gnade des Hl. Geistes Subjekt göttlichen 
Lebens wird. Es sei hier noch bemerkt, daß auch die Wiederherstellung des durch 
die Sünde verscherzten göttlichen Lebens in den Getauften im Gnadengericht der 
Buße bei Johannes auf den Hl. Geist zurückgeführt wird: •... Empfanget heiligen 
Geist. Welchen ihr die Sünden nachlaßt, denen sind sie nachgelassen. Welchen ihr 
die Sünden behaltet, denen sind sie behalten" (Jo 20, 22•23). Wenn daher auch 
der sakramentale Weg verschieden ist, so ist doch die Zerstörung der Sünde und die 
übernatürliche Belebung des Sünders durch die Eingießung des Geistes ähnlich zu 
denken wie bei der Taufe. 

Die Eucharistie bildet den Hauptgegenstand der Rede Jesu im sechsten Kapitel 
des vierten Evangeliums. Der •Menschensohn", der in Person als das wahre Him- 
melsbrot vom Vater der Welt gegeben worden ist, damit sie im Glauben an ihn 
ewiges Leben habe (vgl. Jo 6, 28•47), verheißt zur vollen Verwirklichung der vom 
Vater ihm gestellten Aufgabe, sein Fleisch und Blut, sich selber den Glaubenden 
zur Speise zu geben (Jo 6, 27. 48•59). Weil man diese Speise nicht mehr nur wie 
das vom Vater gegebene Himmelsbrot im Glauben aufnehmen, sondern wirklich 
•essen" und •trinken" muß, ist der sakramentale, eucharistisdie Sinn der Verhei- 
ßung unleugbar. Wenn Jesus den Eintritt in das göttliche Leben an die Wieder- 
geburt in der Taufe geknüpft hat, so nicht weniger den Fortbestand und die Ent- 
faltung und Vermehrung dieses Lebens an die eucharistische Speise, die das Sakra- 
ment schlechthin ist. Darüber lassen seine Worte keinen Zweifel: •Wahrlich, wahr- 
lich ich sage euch: Wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht eßt und sein 
Blut nicht trinkt, habt ihr das Leben nicht in euch. Wer mein Fleisch ißt und mein 
Blut trinkt, der hat das ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken am jüngsten 
Tage" (Jo 6, 53•54). •Wer mich ißt, der wird leben durch mich" (Jo 6, 57). 

Weshalb diese überragende Bedeutung der Eucharistie für das göttliche Leben? 
Weil sie das zentrale Gm^-Sakrament ist. Der Evangelist jedenfalls hat in dem ge- 
heimnisvollen Herausfließen von Wasser und Blut erkannt, daß nicht nur das Was- 
ser (die Taufe), sondern auch das Blut (die Eucharistie) Vermittler der durch Jesu 
Heilstod erwirkten Heilsgnade, des •lebendigen Wassers" (Jo 7, 38), des •Pneuma" 
(1 Jo 5, 8) ist. Aber die Eucharistie ist dies in einem ganz unvergleichlichen Sinne. 
Denn in keinem anderen Sakrament ist der Geist mit dem sakramentalen Träger 
so wesentlich und in solcher Fülle verbunden wie im Sakrament des Leibes und 
Blutes des Herrn. Darauf weist Jesus selber hin. Als viele seiner Jünger sich daran 
stießen, daß sie das Fleisch und Blut Christi genießen sollten, um zu leben, gab 
er ihnen zu verstehen, daß es sich bei dem eucharistischen Mahle nicht um Fleisch 
und Blut eines Toten, ja überhaupt nicht um Fleisch im irdisch-hinfälligen Sinne 
handele. •Das ärgert euch? Wenn ihr nun den Menschensohn werdet auffahren 
sehen, wo er früher war" ..., werdet ihr dann auch noch Anstoß nehmen? Vgl. Jo 
6, 62. So ist wohl der von Jesus verschwiegene Nachsatz zu ergänzen. Es kommt ihm 
eine Existenzweise zu, in der er nicht mehr Fleisch in irdisch-schwacher Weise ist, 
sondern im Zustand der Verklärung und Vergeistigung, im Zustand höchster Geist- 
erfülltheit. •Der Geist ist es, der lebendig macht; das Fleisch nützt nichts" (Jo 
6,63 a). Auch das Fleisch Christi als solches, für sich allein betrachtet, ist noch 



192 Karl Wennemer 

keine Lebensmacht; vgl. Jo 3, 6. Wohl aber, insofern es Sitz und Quelle des leben- 
digmachenden Geistes ist. Durch die Inkarnation ist der Geist wesentlich in ihm. 
Durch den Heilstod ist der Geist in ihm entbunden worden für das Heil der Welt. 
In der Eucharistie, in der Christi Leiden und Sterben vergegenwärtigt wird bis 
zum Ende der Zeiten, fließt die Frucht dieses Leidens aus seinem Leibe wie ein 
Strom lebendigen Wassers in die gläubige Welt, wird sein Fleisch und Blut selber 
der Träger des Geistes und damit des Lebens, eine wahrhaft •geistige Speise" und 
ein wahrhaft •geistiger Trank" (1 Kor 10, 3•4). Mit Bezug auf diese Lebensmacht 
des Geistes, die in Christi Fleisch und Blut wohnt und sich mitteilt, sind die Worte 
Jesu von seinem Fleisch und Blut •Geist und Leben" (Jo 6, 63 b). 

Diese zentrale Stellung der Eucharistie in der Geistvermittlung zur Lebendig- 
machung der Welt wird nicht dadurch geschmälert, daß in anderen Sakramenten 
auch der Geist mitgeteilt wird. Der hl. Thomas nennt uns den Grund: •Dieses Sa- 
krament (die Eucharistie) hat aus sich die Kraft, Gnade zu verleihen, und niemand 
hat die Gnade vor dem Empfang dieses Sakramentes (z. B. durch die Taufe), außer 
infolge irgendwelchen Verlangens nach ihm, entweder aus sich selbst, wie die Er- 
wachsenen, oder aus dem Verlangen der Kirche, wie die Kinder" (S. Th. III, q. 79 a. 
1 ad 1). Darum hält Thomas es schon für •eine Auswirkung" der Eucharistie, wenn 
der Mensch in der Taufe den Geist empfängt und so aus Gott geboren und geistig 
lebendiggemacht wird oder wenn er in der Firmung durch Vermehrung der Geist- 
gnade gestärkt wird zum Widerstand gegen den Ansturm der Feinde des Heiles. 
Durch den tatsächlichen Empfang der Eucharistie wird also sozusagen der letzte 
sakramentale Grund gelegt für die schon vorhandene Gnade und Geisteinwohnung. 
Darüber hinaus aber wird durch den realen Genuß der eucharistischen Speise die 
Gnade und der Geist vermehrt mitgeteilt zur Vervollkommnung des geistlichen Le- 
bens. Thomas sagt: •Durch dieses Sakrament wird die Gnade vermehrt und das 
geistige Leben vervollkommnet, damit der Mensch in sich selbst ein Vollkommener 
sei durch die Verbindung mit Gott" (a.a.O.). Diese Vervollkommnung des Lebens 
beim Empfang des hl. Sakramentes geschieht auch durch Mitteilung von aktuellen 
Gnaden. •Die Liebe Gottes ist nicht müßig; denn sie wirkt Großes, wenn sie da ist. 
Deshalb wird durch dieses Sakrament, soweit es auf seine eigene Kraft ankommt, 
nicht nur das Gehaben (habitus) der Gnade und der Tugend verliehen, sondern es 
wird auch zur Tätigkeit geweckt, nach Kor 5, 14: Die Liebe Christi drängt uns" 
(S. Th. III. q. 79 a. 1 ad 2). Alle diese Wirkungen entsprechen ganz der Natur der 
Eucharistie als einer Speise des übernatürlichen Lebens. Wie die natürliche Speise 
das irdische Leben erhält, kräftigt und vermehrt, so ähnlich die Eucharistie das 

göttliche Leben. 

Einwohnung des Geistes, des Vaters und des Sohnes 

Nicht zuletzt kommt auch darin die zentrale Stellung der Eucharistie zum Aus- 
druck, daß in ihr das Ziel der übernatürlichen Begnadigung am deutlichsten zutage 
tritt. Als Sakrament schenkt sie uns zunächst die leibliche Gegenwart des Gott- 
menschen unter den Gestalten von Brot und Wein. Diese sozusagen leibliche Be- 
rührung und Verbindung mit Christus weist zeichenhaft hin auf das, was sie ver- 



Geist und Leben bei Johannes 193 

folgt und zu verwirklichen beabsichtigt: auf die geistige, aber reale und dauernde 
Vereinigung mit ihm, auf die vollkommene Einpflanzung des Rebzweiges in den 
göttlichen Weinstock, auf die Hineinnahme unseres geschöpflichen, aber vom Vater 
in Liebe gerufenen Selbst in die Sohnschaft des ewigen Sohnes und damit in das 
unmittelbare Gegenüber zum göttlichen Du des ewigen Vaters. Die Verwirklichung 
dessen geschieht in der Geistmitteilung. In der •Gabe" des Vaters und Sohnes an 
den gläubigen Menschen kommt es, wie schon gesagt, zur persönlichen Einwohnung 
des Hl. Geistes nach Art eines übernatürlichen, göttlichen Lebensprinzips. Er wohnt 
der Seele ein, um in ihr göttlich lebendigmachend zu wirken. Gewiß geschieht 
alles Wirken Gottes nach außen, einschließlich des übernatürlichen, von allen drei 
göttlichen Personen gemeinsam durch die ihnen gemeinsame wirkmächtige gött- 
liche Natur. Aber es scheint, daß der Geist kraft der Eigenart seiner Einwohnung 
darauf besonders hingeordnet ist, weshalb ihm in der Schrift das übernatürliche 
Wirken auch besonders zugeschrieben wird. In der Sendung des Geistes kommen 
aber auch Vater und Sohn zu uns. Im Anschluß an die Geistverheißung (Jo 14, 
15•17) fährt Christus fort: •Ich will euch nicht verwaist zurücklassen; ich komme 
zu euch. Nur noch eine kleine Weile, und .. . ihr seht mich, weil ich lebe und ihr 
leben werdet. An jenem Tage werdet ihr erkennen, daß ich in meinem Vater bin 
und ihr in mir und ich in euch" (Jo 14, 18•20). •Wir (Vater und Sohn) werden 
kommen... und Wohnung nehmen" (Jo 14, 23). Das Wohnen von Vater und Sohn 
ist wohl nicht nur durch die Einwohnung des Geistes begründet oder vermittelt. 
Es ist viel wahrscheinlicher, daß auch die beiden ersten Personen durch sich selber 
mit der Seele des Gerechten sich verbinden und ihm in einer je eigenen Weise 
einwohnen. 

Alles weist darauf hin, daß der Sohn durch die Gnade im begnadeten Menschen 
gleichsam als letztes persönliches Subjekt ist. Es erfolgt zwar in der Gnade keine 
hypostatische Union mit dem •Wort" des Vaters. Der personale Selbstand des 
Menschen bleibt erhalten. Und doch bedeutet die gnadenhafte Verbindung mit 
Christus eine Art Ausweitung der Inkarnation; sie liegt in der Richtung der tiefe- 
ren personalen Begründung des angenommenen Gotteskindes durch die Person des 
eingeborenen Sohnes, so daß der menschgewordene Sohn Gottes in jedem Gottes- 
kinde zu neuer Existenz kommt und sein Leben in jedem Gotteskinde zu leben 
und zu entfalten sucht im Hl. Geiste. •Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in 
mir" (Gal 2, 20). Wie Christus ja auch das Haupt, der Herr, die mystische Person 
des Ganzen der Kirche ist und in ihr, seinem mystischen Leibe, durch den Geist, 
die •Seele" der Kirche, sein Leben entfaltet. Das kommt bei Johannes wohl am 
besten in dem Bilde vom Weinstock und den Reben zum Ausdruck. Wie die Reben 
schließlich nur durch den Saft des Stammes das Leben des Weinstocks führen, so 
ähnlich leben die Söhne Gottes in dem Sohne durch die Kraft seines Geistes. Die 
mystisch-personale Einheit aller Gläubigen in Christus hebt besonders deutlich 
Paulus hervor: •Ihr alle seid ja einer in Christus Jesus" (Gal 3, 28). 

Durch das Insein in der Person des Sohnes und durch die Teilnahme an seinem 
Leben ergibt sich notwendig auch eine besondere Beziehung zur ersten göttlichen 
Person, zum Vater: Im Sohne stehen wir ihm als in Gnaden zur Sohnschaft erho- 
bene Söhne gegenüber, und er wendet sich uns mit seiner ganzen Vaterliebe zu, 



194 Karl Wennemer 

wofern wir vom Sinn oder vom Geist des Sohnes uns bewegen und das Leben des 
Sohnes in uns zum Durchbruch kommen lassen. Vgl. Jo 17, 26: •Und ich habe ihnen 
deinen Namen kundgetan und werde ihn kundtun, damit die Liebe, mit der du 
mich geliebt hast, in ihnen sei...". Augustinus: •Quomodo autem dilectio, qua di- 
lexit Pater Filium, est et in nobis, nisi quia membra eius sumus et in illo diligimur, 
cum ipse diligitur totus, id est caput et corpus" (Wie aber ist die Liebe, mit der der 
Vater den Sohn geliebt hat auch in uns, wenn nicht darum, weil wir seine Glieder 
sind und in ihm geliebt werden, da er selbst als Ganzes geliebt wird, Haupt und 
Leib) [Migne PL 35, 1929]. 

Entfaltung des Lebens durch die Aufnahme des Wortes Christi im Heiligen Geist 

Die Gnade ist nicht nur eine Gabe, sondern auch eine Aufgabe. Sie ist etwas 
Dynamisches. Drängendes. Der Geist •treibt" uns, wir müssen uns von ihm bestim- 
men und treiben lassen (vgl. Rom 8,14). Christus will in uns •Gestalt gewinnen"; 
wir müssen uns in seine Gestalt umbilden lassen (vgl. Gal 4, 19). Der Vater •sucht" 
Söhne, die ihn •im Geist und in der Wahrheit anbeten" (Jo 4, 23). Alles kommt 
darauf an, daß wir aus dem Geist in Christus leben, uns ständig für Gott entschei- 
den. Denn wenn wir auch durch die Gnade gleichsam in den Familienkreis der hei- 
ligsten Dreifaltigkeit eintreten durften und die Kraft des göttlichen Geistes uns 
zum Beistand verliehen wurde, wir sind deshalb nicht der freien Entscheidung ent- 
hoben. Wir können uns immer mit Hilfe des göttlichen Beistandes für Gott, im 
Sinne des wahren Lebens entscheiden. Aber wir können uns auch versagen und 
einem andern Geist folgen. Deshalb die Mahnung des hl. Johannes in seinem 
ersten Brief: •Liebet nicht die Welt und nicht das, was in der Welt ist! Wenn je- 
mand die Welt liebt, dann ist die Liebe des Vaters nicht in ihm" (1 Jo 2,15). Wer 
die Welt liebt, folgt eben nicht dem, der durch die Geburt aus Gott •in ihm" ist 
(der hl. Geist), sondern dem, der •in der Welt" ist (der böse Geist), obgleich er es 
nicht brauchte, weil •der, der in uns ist, größer ist als der in der Welt ist" (1 Jo 
4, 4). Er entscheidet sich also schuldhaft für •den Geist des Irrtums" gegen •den 
Geist der Wahrheit" (vgl. 1 Jo 4, 6) und damit gegen Christus und gegen den Wil- 
len des Vaters. Weshalb dann die Liebe des Vaters nicht auf ihm ruhen und das 
Leben nicht in ihm sein kann. 

Der Geist, der •der Geist der Wahrheit" ist (Jo 14,17; 15, 26; 16, 13; 1 Jo 4, 6), 
ja •die Wahrheit" selbst (1 Jo 5, 6), bildet uns dadurch in Christus und sein Leben 
ein, daß er uns einführt in die Wahrheit, die Christus ist. Oder anders ausgedrückt: 
Christus selber entfaltet sein Leben in uns, indem er sein Wort, den Träger seiner 
Wahrheit, durch den Geist in uns wohnen läßt. Jesus sagt von sich: •Ich bin der 
Weg, die Wahrheit und das Leben" (Jo 14, 6). Er ist das Leben, insofern er die 
Wahrheit ist, d. h. die unendlich vollkommene, in restloser Helle des Erkennens 
und in brennender Glut der Liebe sich besitzende Wirklichkeit Gottes. Er ist das 
als •das Wort" des Vaters, worin der Vater sein verborgenes Wesen ausgespro- 
chen (Jo 1, 1), seine ganze Wirklichkeit oder sein ganzes Leben mitgeteilt hat (Jo 
5,26; 8,23•29; 10,29); worin er also in geistiger Weise seinen •eingeborenen 
Sohn" zeugte (Jo 1, 18; 3, 16; 5, 18; 1 Jo 5, 18). Indem der Vater dies sein Wort 



Geist und Leben bei Johannes 195 

durch die Inkarnation in die Welt hineinsprach, ist es in der Gestalt des Gottmen- 
schen den Augen und Ohren der Menschen zugänglich geworden. Es hatte neben 
der Erlösung die Aufgabe, sich selber in seiner Sohnesherrlichkeit, in der vom Va- 
ter ihm überkommenen göttlichen Wirklichkeit der Welt durch Wort und Tat zu er- 
schließen und damit auch die Person und das Wesen des Vaters zu offenbaren, in 
seiner Person •Weg" zum Vater zu werden. Weil Jesus •von oben" ist (Jo 8,23) und 
weil er kraft'seines Ursprungs aus dem Vater einfachhin die göttliche Wirklichkeit 
ist (vgl. Jo 8, 24. 28. 59), ist alles, wodurch er sich selbst kundtut, zugleich ein 
Kundtun des Vaters (Jo 8, 27). •Wer mich sieht, sieht auch den Vater" (Jo 14, 9). 
Deshalb faßt Jesus am Ende seines irdischen Lebens in seinem Gebet an den himm- 
lischen Vater seine ganze Tätigkeit so zusammen: •Vater, ... ich habe deinen Na- 
men den Menschen geoffenbart, die du mir aus der Welt gegeben hast" (Jo 17, 6); 
•ich habe ihnen deinen Namen kundgetan und werde ihn kundtun" (Jo 17, 26). Und 
Jesus sieht in diesem Kundtun auch die Erfüllung seiner Aufgabe, der Welt das 
Leben zu geben. Denn •das ist das ewige Leben, daß sie dich, den allein wirklichen 
Gott erkennen und den, den du gesandt hast, Jesus Christus" (Jo 17,3). 

Aber diese Offenbarung des Vaters durch die Selbstoffenbarung des Sohnes ist 
nicht einfach darin vollzogen, daß ein Bild von Jesu Person und Handeln unser 
äußeres und inneres Auge trifft, noch auch darin, daß das Wort seines Mundes 
unmittelbar oder mittelbar (durch die Kirche) uns zu Ohren kommt. Jesus sagte 
den Juden: •Mein Wort gewinnt keinen Raum in euch" (Jo 8, 37). Das gilt ganz 
allgemein von dem auf sich gesteiften Menschen. Als der erbsündliche, zum Bösen 
geneigte Mensch wird er Christi Offenbarungswort überhaupt ablehnen. Aber auch 
wenn er guten Willens wäre, könnte er mit den natürlichen Kräften seines Verstan- 
des und Willens Christi Wort nicht so aufnehmen, daß es wirklich als ein gött- 
liches Licht und als eine sein Leben göttlich bestimmende Kraft in ihm wäre. Daher 
die Notwendigkeit der Gnade, des Geistes. Christus ist •voll Gnade und Wahrheit" 
(Jo 1, 14). •Gnade und Wahrheit sind durch ihn geworden" (Jo 1, 17). Weil er 
nicht nur sein Wort von außen spricht und verkünden läßt, sondern auch seinen 
Geist von innen mitteilt und durch ihn die Kräfte des Menschen erhebt und stärkt, 
erleuchtet und antreibt, deswegen findet sein Wort •Raum" im Menschen und wird 
in ihm göttliches Leben, echtes Erkennen Gottes, wahres Ergreifen der Wirklich- 
keit Gottes mit dem Verstand und Willen, mit dem ganzen Menschen. In diesem 
Sinne sind wohl die Sätze zu verstehen, die wir Jo 3, 34 finden: •Der, den Gott ge- 
sandt hat, redet die Worte Gottes. Denn nicht kärglich gibt er den Geist". Es geht 
hier nicht um die Mitteilung des Geistes an den Sohn von Seiten des Vaters, son- 
dern um die Schenkung des Geistes in eschatologischer Fülle (•nicht kärglich", 
wörtlich •nicht mäßig") an die Gläubigen von Seiten Christi. Und zwar das als 
Voraussetzung oder als Weg, um durch die äußeren Worte wirklich Gottes Wahr- 
heit in die Menschen einzusenken und in ihnen innerlichst mitzuteilen, so daß sie 
in gewisser Weise selber göttlich wirklich werden und so durch ihr Dasein und Le- 
ben Zeugnis ablegen in der Welt von Gottes Wirklichkeit. •Wer sein (des Sohnes) 
Zeugnis (von der geschauten Wirklichkeit Gottes) annimmt (im Glauben), der be- 
stätigt (durch sein neues Wesen), daß Gott ein Wirklicher ist", d. h. daß er als der 
heilige Gott wirklich existiert (Jo 3, 33). Solches Aufnehmen der Worte Christi im 



196 Karl Wennemer 

Hl. Geist bedeutet das Vollkommenwerden des Gotteskindes, das Geheiligtwerden 
durch das Wort der Wahrheit (Jo 17, 17), das Teilhaftwerden der Herrlichkeit, 
die der Sohn vom Vater bekommen hat (Jo 17, 22). Es ist der Glaube, •der die Welt 
überwindet" (1 Jo 5, 4), die Kraft des gläubigen Menschen, der dem Bösen ent- 
sagt und sich immer für Gott entscheidet. 

Glaube und Liebe 

Das Leben im Glauben ist grundlegend eine intellektuelle Helligkeit, in der der 
allein wahre Gott in seinem Wesen und in seinen Personen, in dem Ratschluß sei- 
ner Liebe und den Veranstaltungen seiner Gnade, in den Forderungen seines hl. 
Willens vom gläubigen Menschen erkannt und bejaht wird. Die Reden Jesu im 
vierten Evangelium gelten ja weithin dieser übernatürlichen Erleuchtung, und der 
darin geforderte Glaube bedeutet nicht nur ein willensmäßiges Anhangen an Chri- 
stus, sondern auch ein erkenntnismäßiges Ergreifen seiner Person und seiner Heils- 
bedeutung, gepaart mit Zuversicht und Vertrauen. In seinem ersten Brief hat Jo- 
hannes in drei Abschnitten (2, 18•28; 4, 1•6; 5, 5•12) ausdrücklich die rechte 
Lehre über das Christusgeheimnis der Irrlehre gegenübergestellt, und das mit einem 
Ernst und einer Entschiedenheit, daß wir an der wesentlichen Bedeutung der rech- 
ten Glaubenserkenntnis und des rechten Glaubensbekenntnisses nicht zweifeln kön- 
nen. Zugleich wird gerade in den johanneischen Schriften die intellektuelle Seite 
des übernatürlichen Lebens letztlich auf das Wirken des Hl. Geistes zurückgeführt. 
Er ist der große innere Lehrer! 

Das gilt zunächst einmal für die Apostel als berufene Zeugen und verantwort- 
liche Lehrer. Jesus verheißt ihnen in seinen Abschiedsworten, daß die Fülle seiner 
Offenbarungswahrheit in ihnen sein werde durch den anderen Beistand, den Geist 
der Wahrheit: •Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, der wird euch 
in alle Wahrheit einführen..." (Jo 16, 13•15; vgl. 15,26•27; 14,26). Das gilt 
aber auch für jeden Gläubigen. In seinem Brief versichert Johannes die Gläubigen 
gegenüber den Irrungen der •Antichristen" (der häretischen Falschlehrer) des rech- 
ten Glaubensbesitzes: •Ihr seid alle Wissende"! •Ihr kennt die Wahrheit"! Warum? 
•Ihr habt das Salböl (den Geist) von dem Heiligen". •Sein Salböl belehrt euch über 
alles" (vgl. 1 Jo 2,20•21. 27). Aus •dem Geist der Wahrheit" kommt das rechte 
christologische Bekenntnis (1 Jo 4, 1•6). Damit wird aber das Lehren der Kirche 
nicht überflüssig. Im selben Zusammenhang fordert Johannes die Gläubigen auf, 
•zu bleiben in dem, was sie von Anfang an gehört haben", also zu bleiben in der 
Lehre der Apostel, der Kirche. Wenn sie das nicht tun, können sie auch nicht •im 
Sohne und im Vater bleiben" (vgl. 1 Jo 2, 24). Das äußere Wort der Kirche und 
das innere Lehren des hl. Geistes wirken in eins zusammen. Es kann kein eigent- 
licher Gegensatz sein, weil das Wort der Kirche das Wort Christi ist, das sie, er- 
leuchtet und geleitet vom Geiste Christi, unfehlbar durch die Zeiten hin verkün- 
det. Der einzelne Gläubige kann sich einem anderen Geiste öffnen als dem Geiste 
Gottes. Er soll deshalb, um nicht irre zu gehen, im Rahmen der kirchlichen Ver- 
kündigung bleiben. Der Geist treibt dazu an! Für Johannes liegt in dem folg- 
samen Hören auf die Lehre der Kirche geradezu ein Kriterium, an dem man erken- 



Geist und Leben bei Johannes 197 

nen kann, ob einer vom Geist der Wahrheit oder vom Geist des Irrtums bewegt 
wird (vgl. 1 Jo 4, 6). Der Geist bewahrt unbedingt in der Einheit der von der 
rechtmäßigen Autorität unterrichteten gläubigen Gemeinschaft. Er ist als Geist 
Christi, dessen letztes Gebet es war, daß alle eins seien, ein Geist der Einheit! Aber 
er ist ein lebendiger Geist. Er sorgt, daß der Glaube dieser Gemeinschaft ein inne- 
res Licht werde, in dem sie sich ihres Wahrheitsbesitzes froh bewußt wird und nach 
keinem •höheren" Lehrer mehr Verlangen trägt. Vgl. 1 Jo 2, 21. 27. 

Leben im Glauben bedeutet aber ein noch tieferes Ergreifen der Wahrheit 
Christi: das mit dem liebenden Willen und dem liebenden Tun. Besonders der 
erste Brief des Johannes hat diese Seite des göttlichen Lebens, wodurch der Glaube 
erst fruchtbar wird, betont. Wenn anders die Wahrheit Christi Gottes Wirklichkeit 
ist, ist in ihr auch Gottes Heiligkeit offenbar und zugänglich geworden. Die ganze 
Verkündigung Christi ging dahin, daß •Gott Licht ist und keine Finsternis in ihm 
ist" (1 Jo 1, 5), daß •er gerecht ist" (2, 29), daß •er die Liebe ist" (4, 7•10). Die 
Aussage: •Gott ist Licht" meint die sittliche Heiligkeit Gottes; sie ist also im we- 
sentlichen gleichbedeutend mit der zweiten: •Gott ist gerecht" (heilig). Und Got- 
tes Gerechtigkeit und Heiligkeit ist letztlich seine unbegreifliche, erst in Christus 
offenbar gewordene Liebe. Das göttliche Leben des gläubigen Menschen besteht 
wesentlichst darin, daß er diese in Christus 'erkannte Heiligkeit Gottes mit ganzem 
Willen umfange und in all' seinem Denken und Tun erscheinen lasse. Er muß im 
Licht wandeln, wie Gott im Licht ist (1, 6•2, 17); er muß gerecht sein, wie Gott 
heilig und gerecht ist (2, 29•3, 24); er muß lieben, weil Gott die Liebe ist (4, 11•5, 
4). Negativ bedeutet das, daß er in sich das Sündhafte sieht und bekennt, um durch 
Christi Blut gereinigt zu werden (1, 7•2, 2); daß er die Sünde meide (2, 1; 3, 4•9), 
vor allem den Haß (2, 9. 11; 3,15). Positiv, daß er die Gebote Christi und Gottes 
hält (2, 3•6), vor allem das Gebot der Liebe (2, 10; 3, 10•18; 4, 11•21). 

Wie der rechte Glaube nicht ohne den Geist Christi im Menschen sein kann, so 
erst recht nicht dies Überführen des Glaubens in die Tat des Lebens. Johannes be- 
tont so sehr die Kraft des gläubigen Menschen zur Überwindung der Sünde, die 
durch den Geist in ihm ist, daß seine diesbezüglichen Aussagen (3, 9; vgl. 3, 6; 5, 18) 
in eine gewisse Spannung zu der anderen Aussage geraten, daß der Christ tatsäch- 
lich noch sündigt und seine Sünde anerkennen und bekennen muß (1, 8•2, 2). Die 
Lösung besteht wohl darin, daß der aus Gott Geborene in Anbetracht der Geist- 
begabung die Sünde meiden kann und, soweit er sich auf diese Gotteskraft stützt, 
auch wirklich meidet und so in gewissem Sinne unsündlich ist; aber, da die Frei- 
heit bestehen bleibt und auch bestehen bleiben muß, um eine sittliche Entscheidung 
für Gott zu ermöglichen, kann die Entscheidung auch im Christen gegen Gott und 
seinen hl. Geist ausfallen. Er soll dann allsogleich sich die eingebrochene Finster- 
nis vor seinem Gewissen eingestehen und vor Gott bekennen, um bei solch ehr- 
lichem Bekenntnis wegen der Sühne Jesu Verzeihung zu erhalten. Auch die positive 
Entfaltung des christlichen Lebens hinein in die Heiligkeit Gottes durch das Hal- 
ten der Gebote, vor allem durch die Übung der Liebe geschieht nach Johannes in 
der Kraft der Gnade und des Geistes. Das Tun der Gerechtigkeit, das Halten der 
Gebote, die Liebe zu den Brüdern usw. sind ihm lauter Hinweise auf die über- 
natürliche Begnadung, auf Gottes oder Christi Wohnen in uns, auf unser Blei- 



198 Karl Wennemer 

ben in Gott, auf die Geburt aus Gott usw. •Jeder, der die Gerechtigkeit tut, ist 
aus Gott geboren", sagt er z. B. in seinem Briefe (1 Jo 2, 29). Die Geburt aus Gott 
ist die Voraussetzung für das Tun der Gerechtigkeit und wirkt sich darin aus. Wie 
das •Sperma" Gottes (der Geist) der Grund der •Unsündlichkeit" ist (im oben 
erklärten Sinne), so auch für das •Leben" in der Heiligkeit Gottes, für das Licht- 
werden durch die Liebe. 

Im rechten Glauben und in der Liebe entfaltet sich kurz gesagt das göttliche 
Leben im Hl. Geiste. Im Evangelium sagt Jesus: •Wer mein Wort hört und dem 
glaubt, der mich gesandt hat, der hat ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, 
sondern ist aus dem Tode zum Leben hinübergegangen" (Jo 5, 24). Johannes sagt 
in seinem Brief: •Wir wissen, daß wir aus dem Tode zum Leben hinübergegan- 
gen sind, weil wir die Brüder lieben" (1 Jo 3, 14). Im Glauben und in der Liebe 
ist das göttliche Leben jetzt in uns. Das ewige Leben ist ein schon gegenwärtiges 
Gut! Wie auch das Reich Gottes schon gegenwärtig da ist. Aber auch nach Johan- 
nes erwartet das Leben im Geiste Gottes noch eine Vollendung. Die Vergeistigung 
des Menschen durch die Geburt •aus dem Wasser und dem Geist" und durch den 
Genuß des •geistigen Brotes" und des •geistigen Trankes" wird ihre Vollendung 
finden in der Verklärung des Leibes bei der Auferweckung am jüngsten Tage (Jo 
5, 28•29; 6, 39. 40. 54). Die Erkenntnis und Liebe im dunklen Glauben wird über- 
gehen in die unmittelbare Schau des uns einwohnenden dreieinigen Gottes, wenn 
wir ihn sehen werden, wie er ist (1 Jo 3, 2), wenn wir durch den Geist im Sohne 
die Herrlichkeit des Vaters vollkommen sehen und lieben dürfen. 




