Geist und Leben bei Johannes

Von Karl Wennemer S.]J., Frankfurt/Main

Die beiden Worte Geist und Leben nehmen in den Schriften des Apostels Johan-
nes eine sehr bedeutsame Stellung ein. Das ist vor allem deutlich beziglich des Be-
griffs ,Leben®. Das vierte Evangelium und der erste Johannesbrief sind geradezu
das Evangelium vom géttlichen Leben. Zweck des ersteren besteht nach der Angabe
des Verfassers darin, die Menschen durch den Glauben an Jesus Christus zum Le-
ben zu fihren, bzw. sie darin zu erhalten und zu vertiefen. Vgl. Jo 20, 31: ,Das
aber ist geschrieben, damit ihr glaubt. .. und durch den Glauben das Leben habt
in seinem Namen®. Der Brief verkiindet den Lesern das in Jesus erschienene gott-
liche Leben, damit sie in die Lebensgemeinschaft mit dem Vater und dem Sohne
kommen und darin stehen bleiben. Vgl. 1 Jo 1, 1—4; 5, 11—13. Dieser Zielsetzung
entspricht es, daf} bei keinem neutestamentlichen Autor das Wort ,,Leben® so oft
vorkommt wie bei Johannes: 48 mal in Brief und Evangelium. Das Wort ,,Geist“
tritt demgegeniber rein zahlenmifig etwas zuriick; es kommt in den angegebenen
Schriften nicht ganz 30 mal vor, wenn wir das Wort in der hier allein in Betracht
kommenden Bedeutung nehmen. Aber die gemeinte Gréfle wird von Johannes an
mehreren Stellen unter symbolisch-bildhafter Bezeichnung eingefihrt (,lebendiges
Wasser®, ,Salbdl, ,Same Gottes“). An Gewicht steht ,Geist* (mveduo) dem Le-
bensbegriff nicht nach und hat entsprechend tragende Bedeutung im Offenbarungs-
gehalt der johanneischen Schriften. Die innere Verwandtschaft und Zusammen-
gehorigkeit von Geist und Leben erscheint rein duflerlich schon darin, dafl beide
Worte und Begriffe auch nebeneinander stehen und wie zu einer Einheit verbun-
den werden. Vgl. Jo 6, 63: ,Die Worte, die ich zu euch gesprochen habe, sind Geist
und Leben®. Klemens von Alexandrien hat das vierte Evangelium als ,pneumati-
sches Evangelium® gekennzeichnet (Eusebius, H. E. VI, 14, 7). Es verdient diese
Bezeichnung, weil es mit der deutlichen Offenbarung der Gottheit Christi durch-
weg den Hinweis auf die in Christus gegebene gottliche, ,pneumatische“ Lebens-
macht verbindet.

Das Leben — eine iibernatiirliche, gittliche Grife

Das, was Johannes ,Leben“ (Zw1) nennt, ist nicht das natiirliche Leben, das der
Mensch als leib-geistiges Wesen auf Grund seiner geschopflichen Gegebenheit fithrt
und im Tode verliert. Er unterscheidet beides so sehr und so konsequent, daf} er das
natiirliche, geschopfliche Leben nie mit dem Wort {g), sondern mit dem Wort
Yuy") benennt, weil dies Leben in der Psyche, der geschpflichen Seele, sein Prin-
zip hat. Vgl. Jo 10, 11. 15. 17; 13, 37. 88; 15,13; 1 Jo 3, 16. Beide Realititen sind
tatsichlich so unabhingig voneinander, daf} die eine nicht notwendig die andere
voraussetzt. Der Mensch, der das natiirliche Leben (yuyn) hat, ist deshalb noch



186 Karl Wennemer

nicht lebendig in bezug auf die {w#; umgekehrt kann einer in der Cw7) sein, auch
wenn er dem irdischen Leben nach schon gestorben ist; vgl. Jo- 11,25 {. Die Comn
beruht also nicht auf der natiirlichen Lebenskraft. Sie ist iiberhaupt nicht mit dem
Kosmos, der geschépflichen Welt gegeben. Es ist bezeichnend, daff im Prolog des
vierten Evangeliums die {o# nicht einmal als Voraussetzung der Schopfertitigkeit
des Logos genannt wird; sie erscheint dort im Logos erst als Quelle des Heils fiir
die Menschen (Jo 1, 4). Der geschopflichen Welt geht aber die Cwn nicht nur ab, sie
befindet sich obendrein in einem kontriren Gegensatz zu ihr, in einem Zustand, der
genau das Gegenteil von all dem bedeutet, was {w# ist. Johannes driickt das mit
dem Bild des Lichtes und der Finsternis aus. Die Welt ist in der Finsternis und so
der Welt des Lichtes, des ,Lebens®, positiv entgegengesetzt, nicht zwar aus meta-
physischer Wesensbestimmung, sondern aus freier Entscheidung fiir die Finsternis,
fir die Sinde. Vgl. Jo 3,19—21. Sie ist darin dem Teufel, dem ,Fiirsten dieser
Welt® (Jo 12, 31), gefolgt (Jo 8,43—44; 1 Jo 3, 8.12). Im iibrigen setzt Johannes
diesen Zustand der Welt als Tatsache voraus, ohne die nihere Begriindung und Er-
klirung zu geben, wie es Paulus Rom 5, 12 ff tut. Die Menschen sind demnach in
einem emphatischen Sinne ,tot“ (vexgoi), wenn sie von der sie rufenden Stimme
des Erlésers getroffen werden; vgl. Jo 5, 25.

»Leben® (Cwn) ist also nach Johannes nicht innerweltlich zu erkliren. ,Leben®
ist ein innergéttliches Gut. Es ist zuerst und ursprunghaft in Gott. Gott, der Va-
ter, wird zwar nicht in einer Wesensaussage ,das Leben“ genannt; wohl aber heifit
es gleichbedeutend damit, dafl er das Leben ,in sich selbst habe“ (Jo 5, 26). Das
bedeutet ja, dafl das Leben zu seiner innersten Natur, zu seinem Wesen gehért;
dafl er also wesenhaft das Leben ist, so wie er auch wesenhaft ,Licht“ (1 Jo 1, 5)
und ,Geist“ (Jo 4, 24) ist. Licht, Geist und Leben gehoren zusammen und bezeich-
nen die eine vollkommene, lebendige Urwirklichkeit Gottes. Vom Vater geht das
Leben iber auf den Sohn, dem der Vater gegeben hat, ,das Leben in sich selbst zu
haben® (Jo 5, 26), es also genau so wesenhaft zu besitzen wie der Vater, weil der
Vater dem Sohn die eigene gottliche Natur, die wesenhaft Leben ist, mitteilt (vgl.
Jo 10, 29. 88; 1, 18; 5, 19—20; 1 Jo 5, 18—20). So ist denn der Sohn schlechthin ,das
Leben® (Jo 11, 25; 14, 6; 1 Jo 5, 20) und wird entsprechend wohl auch einfach ,das
Leben“ genannt (Jo 1,4; 1 Jo 1, 2) oder ,das Wort des Lebens® = das Wort, wel-
ches das Leben ist (1 Jo 1,1). Neben Vater und Sohn tritt auch bei Johannes als
dritte gottliche Person der Geist. Dafl der Geist ebenso wie Vater und Sohn we-
senhaft Leben ist, wird zwar nicht ausdrucklich gesagt, ist aber bei seinem Utr-
sprungsverhiltnis zu Vater und Sobn (vgl. Jo 15, 26; 16, 13—15) selbstverstind-
lich. Das spricht sich auch in seinem Namen ,Pneuma“ (Geist) aus; ein Wort, das
als Eigenname der dritten géttlichen Person zugleich auf die urlebendige und wirk-
michtige Natur dieser Person hinweist. So kann es nicht verwundern, dafl Chri-
stus von ihm mit dem Bilde des ,lebendigen Wassers“ spricht (Jo 7, 38—39; 4, 10.
14). Dies Bild 1aft uns ahnen, dafl der Geist nicht nur selber géttlich lebendig ist,
sondern auch als das vom Vater und Sohn ausgehende Prinzip des gottlichen Le-
bens in der Todeswiiste dieser Welt wirksam wird. Er ist ,lebendigmachender
Geist” (Jo 6, 63).



Geist und Leben bei Johannes 187

Christus der Bringer des Lebens durch die Geistverlethung

Auflerhalb der gottlichen Welt ist ,Leben“ nur méglich als gnadenhafte Mittei-
lung seitens Gottes. Das ist die notwendige Folgerung aus dem bisher Gesagten.
Als rein innergéttliches Gut, das der Welt an sich, schopfungsmifBig, verschlossen
ist und dessen sie sich durch ihre ablehnende, feindselige Haltung unwiirdig ge-
macht hat, kann ,Leben® nur auf dem Gnadenwege zur Welt kommen. Gott hat
diesen Gnadenweg beschritten. Der Vater hat darin seine Liebe zur Welt bewiesen,
daf} er seinen eingeborenen Sohn in die Welt sandte, um durch ihn die Welt vom
Tode zu retten und zum Leben zu bringen; vgl. Jo 3,16—17; 1 Jo 4, 9—10. Diese
auf Rettung zielende Sendung in die Welt hinein vollzog sich grundlegend in der
Inkarnation, in der Fleischwerdung des Sohnes, des ,Logos® (Jo 1, 14), der ,das
Leben® ist (1 Jo 1, 1—2). Gerade bei Johannes kommt die Heilsbedeutung der In-
karnation besonders deutlich zum Ausdruck, indem sie als Fleischwerdung des ,Le-
benslogos“ (1 Jo 1, 1), als Einsenkung des gottlichen Lebens in diese Welt des
Todes beschrieben wird. Vgl. besonders 1 Jo 1,2: ,Und das Leben ist erschienen,
und wir haben gesehen und wir bezeugen und verkiinden euch das Ewige Leben,
das da beim Vater war und uns erschienen ist“. Der fleischgewordene ,Lebens-
logos“, der menschgewordene Gottessohn steht nun als ,Retter” in der Welt (Jo
4, 42), durch den allein die Welt zum Heil und Leben gelangen kann. Das wird in
den johanneischen Schriften mit einer nicht mehr zu iibertreffenden Eindringlich-
keit betont. Vgl. z. B. 1 Jo 5, 11—12: ,.. .. Gott hat uns das Ewige Leben gegeben,
und dieses Leben ist in seinem Sohne. Wer den Sohn hat, der hat das Leben; wer
den Sohn Gottes nicht hat, der hat auch das Leben nicht“; oder Jo 3, 85—36: ,Der
Vater liebt den Sohn und hat alles in seine Hand gegeben. Wer an den Sohn glaubt,
der hat ewiges Leben; wer aber dem Sohn widerstrebt, der wird kein Leben schen,
sondern der Zorn Gottes bleibt auf ihm“; ferner Jo 5, 21 {f.; 10, 10 u. a. St. Das-
selbe spricht sich in den Selbstpriadikationen Jesu aus: ,Ich bin die Tir* (Jo 10, 7.
9); ,ich bin der gute Hirt“ (Jo 10, 11. 14); ,ich bin der Weinstock® (15, 1. 5); ,ich
bin das Brot des Lebens“ (Jo 6, 35. 48); ,ich bin das Licht der Welt... wer mir
folgt . .. wird das Licht des Lebens haben“ (Jo 8, 12; 12, 46); ,ich bin die Auferste-
hung und das Leben“ (Jo 11, 25); ,ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben®
(Jo 14, 6).

Weil also das ,Leben” nur in Christus zuginglich ist, mufl der Mensch zu ihm
okommen*; daher die Finladung: ,Wer diirstet, der komme zu mir .. .!“ (Jo 7, 37).
Dies Kommen geschicht im Glauben. Der Glaube ist das von Gott verlangte
»Werk“, das der Mensch ,tun®, ,wirken* muf}, um von Christus das Leben zu ge-
winnen; vgl. Jo 6,28—29. Daher fihrt Christus in der obigen Finladung fort:
»und es soll trinken, wer an mich glaubt® (Jo 7, 37). Der Glaube ist aber keine
rein menschliche Leistung. Er ist viel mehr Gottes Werk im Menschen (vgl. Jo
6, 44—45); denn der Mensch kann aus sich allein Christus im Glauben nicht auf-
nehmen, kann sich thm aus sich selber nicht in der rechten Weise 6ffnen. Versteht
man den Glauben in der weiten Art, wie es bei Johannes der Fall ist, ndmlich als
gnadenhafte Offenheit des ganzen Menschen nach Verstand und Wille fiir Chri-



188 Karl Wennemer

stus und das Wort seiner Wahrheit, so ist Glaube nicht nur die wesentliche Be-
dingung der Lebenswirkung durch Christus im Menschen, sondern eben der Pro-
zef dieser Lebensmitteilung und Lebenswirkung selber, das Kommen Christi, des
Lebens, zum Menschen im Geist. Vgl. Jo 3, 31—34.

Aber was bedeutet das von der Seite Christi aus geschen? Wodurch und wie
wirkt Christus das Leben in den Gliubigen? Das fiir die Rettung und Belebung
der Welt grundlegende Werk Christi ist sein Opfertod. Er ,mufte* (nach Gottes
Willen und Ratschlul) ,erhoht werden® (am Kreuz), ,damit jeder, der glaubt, in
ihm ewiges Leben habe* (Jo 3, 14—15). Gott hat ihn ,hingegeben“ (in den Heils-
tod), damit die Welt nicht verloren gehe, sondern das ewige Leben habe (Jo 3, 16).
Der gute Hirt mufite ,sein Leben hingeben* fiir seine Schafe (Jo 10,11). Das
Weizenkorn mufite sterben, damit es Frucht bringe (Jo 12, 24).

Inwiefern hat der Tod Jesu diese Bedeutung fiir das Leben der Welt? Einmal,
weil Jesus in seinem Opfertod das entscheidende Hindernis, das die Welt vom
Heil und Leben Gottes trennte, iiberwand: ,die Siinde der Welt“ (Jo 1, 29); iiber-
wand durch die Sithne, die er als ,Lamm Gottes“ (Jo 1,29) dem Vater darbot fiir
die Stinden der Welt (1 Jo 2, 2; 4, 10: Gott hat seinen Sohn hingegeben als ,Siihn-
opfer fir unsere Siinden“). Damit hingt das andere eng zusammen, daf nimlich
mit der Versdhnung Gottes durch die Sithne Jesu und mit dem unendlichen Ver-
dienst seines Gehorsams bis in den Tod ,das lebendige Wasser (Jo 7, 38) oder der
»lebendigmachende Geist* (Jo 6, 63) fiir die ganze Welt prinzipiell sozusagen frei
wurde, die Gabe also, durch die nach der alttestamentlichen Verheiflung in der
messianischen Zeit die Welt gereinigt und geheiligt werden und zum wahren Le-
ben kommen sollte. Darauf weist das Wort Christi hin: ,Stréme lebendigen Was-
sers werden aus seinem Leibe flieflen® (Jo 7, 38). Jesus faflt in diesem Satz die
Verheiflung des Alten Testamentes (,die Schrift sagt“) hinsichtlich der wesentlichen
messianischen Heilsgabe zusammen. Mit dem Leibe ist also der Leib Christi selber
gemeint. Und der Evangelist deutet die aus Jesu Leibe flieBenden lebendigen
Wasser ausdriicklich als den Geist, den die Gliubigen von ihm empfangen soll-
ten (Jo 7, 39 a). Betrachten wir nun das Jesuswort von Jo 7, 88 im Lichte der Durch-
bohrung seiner Seite (Jo 19, 34), aus der Wasser und Blut, die Symbole der geist-
vermittelnden Sakramente (vgl. 1 Jo 5, 6—-7), hervorflossen, so ist klar, dafl mit
dem Verheiflungswort von Jo 7, 38 gesagt ist, dafl Jesus als der Geopferte, als der
im Tode Durchbohrte und Gedffnete die Quelle der Heilsgabe des Geistes ist. Das-
selbe kommt auch im Dialog mit Nikodemus zur Aussprache. Als Nikodemus Jesus
fragt, wie denn die Wiedergeburt aus Wasser und Geist mdglich sein werde, ant-
wortet Jesus mit dem Hinweis auf das Geheimnis der Erhéhung des Menschen-
sohnes: ,Wie Moses die Schlange in der Wiiste erhéht hat, so mufl auch der Men-
schensohn erhéht werden, damit jeder, der glaubt, in ihm ewiges Leben habe“
(Jo 3,14—15). Damit ist in verhiillter Weise das Kreuz gemeint. Wiedergeburt
aus dem Geist, wahres Leben aus gottlichem Prinzip gibt es nur im Rahmen der
Menschwerdung und Erldsung, nur auf Grund der Erhohung des Gottmenschen
durch das Kreuz. Das sagt auch der Evangelist ausdriicklich: ,Geist war noch nicht,
weil Jesus noch nicht verherrlicht war® (Jo 7, 39 b), und Jesus selber: ,Wenn ich



Geist und Leben bei Johannes 189

. von der Erde erhoht sein werde, werde ich alle zu mir zichen® (Jo 12, 32) — wir
kénnen hinzufiigen: durch den Geist!

So ist Jesus, durch sein Kreuz verherrlicht, zum grofien Geisttaufer (Jo 1, 33) ge-
worden, der durch die Geistgabe die Welt aus dem Tod der Stinde rettet und
gottlich lebendig macht. Er hat das mit einem schénen Bilde der Samariterin klar
gemacht: ,Wenn du die Gabe Gottes kenntest, und wer der ist, der zu dir sagt:
gib mir zu trinken, so hattest du ihn gebeten und er hitte dir lebendiges Wasser
gegeben“ (Jo 4,10). ,Wer von dem Wasser trinkt, das ich ihm geben werde, der
diirstet nicht mehr in Ewigkeit, sondern das Wasser, das ich ihm geben werde,
wird in ihm ein Wasserquell werden, der sprudelt zu ewigem Leben® (Jo 4, 14).
Es braucht kaum noch gesagt zu werden, daf das ,lebendige Wasser“ durch die
Bezeichnung ,Gabe Gottes* und durch die Parallele Jo 7, 37—39 sicher als die
Geistgabe bestimmt wird. Zweierlei sagt Jesus von dieser seiner Gabe: (1) Sie
bleibt standig im Menschen, soweit es jedenfalls auf den Geber und die Gabe
ankommt; sie ist nicht wie eine voritbergehende Kraft in ihm, sondern wie ein
stets wirkendes Prinzip: ein ewig sprudelnder Quell! (2) Thr Wirken richtet sich
auf die Frzeugung ewigen Lebens; der Quell ,sprudelt zu ewigem Leben® (d. h.
mit dem Ziel und dem Erfolg ewigen Lebens). Soweit es auf die Kraft und Wirk-
samkeit der Gabe ankommt, ist alle das Leben bedrohende Gefahr gebannt fiir
immer (,der diirstet nicht mehr in Ewigkeit®) und ist das Leben unverganglich,
ewig vorhanden.

Die sakramentale Uermitilung des lebendigmachenden Geistes

Die Mitteilung des Geistes geschieht auf sakramentalem Wege. Das wird im vier-
ten Evangelium symbolhaft angezeigt durch das Wasser und Blut, das aus Jesu
Seitenwunde flof} (Jo 19, 34). Johannes, der unter dem Kreuze stand, bezeugt die-
sen geheimnisvollen und bedeutungstiefen Vorgang ausdricklich (Jo 19, 85); und
in scinem Brief gibt er durch die Zusammenstellung von ,Geist, Wasser, Blut®
(1 Jo 5, 8) zu verstehen, dafl er in Wasser und Blut die beiden hauptsichlichen Tra-
ger des Geistes Jesu sieht: Taufe und Eucharistie, die beiden Hauptsakramente.
von denen das erste das gottliche Leben durch die erstmalige Mitteilung des Gei-
stes im Glidubigen begriindet, das zweite es durch den immer wiederholten Genuf}
des geisterfiillten Leibes und Blutes des Herrn tréagt, vertieft, der Vollendung ent-
gegenfithrt und die Gldubigen in der Einheit des Geistes und des Lebens immer
mehr untereinander und mit dem Haupte Christus verbindet.

Von der Taufe spricht Jesus im Gesprich mit Nikodemus. Es geht um die Frage:
Wie kann der Mensch in das Gottesreich ,eintreten® (Jo 3, 5) oder es ,sehen®, d. h.
es erleben, erfahren (Jo 3, 3). ,Reich Gottes® wird sonst bei Johannes ersetzt durch
den gleichwertigen Begriff ,Leben® oder ,ewiges Leben®. Wir konnen also die
Frage im Sinne der gewdhnlichen johanneischen Terminologie formulieren: Wie
kann der Mensch ,das Leben schauen” (vgl. Jo 3, 36), d. h. wie kann er es erfahren,
seiner teilhaft werden? Jesus antwortet: Nicht durch ein blofles Umdenken (meta-
noein), nicht durch die ,Bekehrung® im Sinne einer aus der eigenen sittlichen Kraft



190 Karl Wennemer

sich ergebenden Besinnung! Etwas viel Tiefergreifendes mufl geschehen. Der
Mensch muf} in einem ncuen Ursprung ein neues Werden erfahren (er muff ,wie-
dergeboren werden“ Jo 38, 3), und zwar in einem besseren und hdheren Ursprung
als es der alte war: er muf , geboren werden aus Wasser und Geist® (Jo 3, 5). ,Was
aus dem Fleisch geboren ist, ist Fleisch, und was aus dem Geist geboren ist, ist
Geist“ (Jo 38, 6). Durch seine Herkunft aus dem natiirlichen Lebenszusammenhang
ist der Mensch ,Fleisch und damit in einen Gegensatz zum Reich Gottes hinein-
gestellt, den er aus sich nicht beseitigen kann. ,Fleisch“ (diese unsere vom Leib mit-
bestimmte Existenz, in der wir uns tatsdchlich vorfinden) bedeutet ja Schwachheit,
Siindhaftigkeit, Verginglichkeit, Todverfallenheit. ,Reich Gottes“ aber ist Kraft,
Heiligkeit, unvergingliches und géttliches Leben. ,Fleisch und Blut — sagt der hl.
Paulus — kénnen das Reich Gottes nicht erben (1 Kor 15, 50). Durch die Geburt
aus dem Geist wird der Mensch ,Geist”, ,teilhaft der gottlichen Natur® (2 Ptr 1, 4),
also auf eine neue, géttliche Lebensgrundlage gestellt, aus der er gdttlich und un-
verginglich leben kann. ,Aus Wasser und Geist vollzieht sich dies Wunder, weil
die Geburt aus dem Geist unter dem sichtbaren Zeichen des Sakramentes geschieht.
Die ,Geistwerdung” des Menschen ,aus dem Geist“ liegt darin, dafl der Geist Got-
tes durch seine ibernatiirlich-schdpferische Einwirkung die Seele und ihre Fihig-
keiten erhebt und sich angleicht, ,vergeistigt® (= geschaffene Gnade) und sich ihr
gleichzeitig in seiner ungeschaffenen Wirklichkeit als ,Gabe“ des Vaters und des
Sohnes formal mitteilt und verbindet (= ungeschaffene Gnade). Indem der begna-
dete Mensch durch die einwohnende Wirklichkeit des unendlichen Gottesgeistes be-
stimmt wird, vollendet sich das Geistsein des aus dem Geist Geborenen.

Daf} diese hiochste und letzte Vergéttlichung und Vergeistigung im Sinne des
hl. Johannes liegt, lehren uns verschiedene Stellen seiner Schriften. Schon darin,
dafl das ,lebendige Wasser“ (= Geist Gottes) den Gldubigen mitgeteilt wird und
in ihnen ewig bleibt als Quell, ist eingeschlossen, dafl die Gnade als Ganzes be-
trachtet nicht schon in der geschaffenen Gabe der heiligmachenden Gnade, sondern
erst in der Selbstmitteilung des ungeschaffenen Geistes sich verwirklicht. Deshalb
sagt Christus in seinen auf den Geist beziiglichen Verheiflungsworten: ,Der Vater
wird euch einen anderen Beistand geben, damit er mit euch sei in Ewigkeit, den
Geist der Wahrheit . . .; ihr kennt ihn, weil er bei euch bleibt und in euch ist” (Jo
14, 16—17). Beistand ist also der Geist nicht gleichsam durch Einwirken von aufien,
sondern als Inwohnender. ,Er ist in euch® und steht euch so bei; wie ,das lebendige
Wasser” in dem Menschen ist und so den Durst stillt. 1 Jo 2, 20 spricht von dem
,Chrisma“ (dem Salbél), das die Gliubigen ,von dem Heiligen“ (= Christus) ha-
ben, und das ,in ihnen bleibt® (2, 27). Dieses Chrisma erweist sich im Kontext klar
als der HI. Geist, weil seine Titigkeit genauso beschrieben wird wie die des HI.
Geistes im Evangelium (Kap 14—16). 1 Jo 3,9 ist die Rede von dem ,Sperma“
(= Samen) Gottes, das in dem aus Gott Geborenen ,bleibt‘. Es kann wiederum
kaum zweifelhaft sein, dafl dies Sperma wenigstens in seinem entscheidenden Kern
der Geist Gottes und Christi selber ist. Durch die Geburt ,aus Gott* ist es in den
Gliubigen hineingekommen, also bei der Taufe, bei der Wiedergeburt ,aus Was-
ser und Geist“. So bestitigen die angefiihrten Stellen, dafi nach Johannes der



Geist und Leben bei Johannes . 191

Mensch letztlich durch die ungeschaffene Gnade des HI. Geistes Subjekt gottlichen
Lebens wird. Es sei hier noch bemerkt, dafl auch die Wiederherstellung des durch
die Stinde verscherzten gottlichen Lebens in den Getauften im Gnadengericht der
Bufle bei Johannes auf den Hl. Geist zuriickgefithrt wird: ... Empfanget heiligen
Geist. Welchen ihr die Siinden nachlafit, denen sind sie nachgelassen. Welchen ihr
die Stinden behaltet, denen sind sie behalten® (Jo 20, 22—28). Wenn daher auch
der sakramentale Weg verschieden ist, so ist doch die Zerstérung der Siinde und die
tibernatirliche Belebung des Stinders durch die EingieBung des Geistes ahnlich zu
denken wie bei der Taufe.

Die Eucharistie bildet den Hauptgegenstand der Rede Jesu im sechsten Kapitel
des vierten Evangeliums. Der ,Menschensohn®, der in Person als das wahre Him-
melsbrot vom Vater der Welt gegeben worden ist, damit sie im Glauben an ihn
ewiges Leben habe (vgl. Jo 6, 28—47), verheifit zur vollen Verwirklichung der vom
Vater ihm gestellten Aufgabe, sein Fleisch und Blut, sich selber den Glaubenden
zur Speise zu geben (Jo 6, 27. 48—59). Weil man diese Speise nicht mehr nur wie
das vom Vater gegebene Himmelsbrot im Glauben aufnehmen, sondern wirklich
sessen” und ,trinken® muf}, ist der sakramentale, eucharistische Sinn der Verhei-
Rung unleugbar. Wenn Jesus den Eintritt in das gottliche Leben an die Wieder-
geburt in der Taufe gekntpft hat, so nicht weniger den Fortbestand und die Ent-
faltung und Vermehrung dieses Lebens an die eucharistische Speise, die das Sakra-
ment schlechthin ist. Dariiber lassen seine Worte keinen Zweifel: , Wahrlich, wahr-
lich ich sage euch: Wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht efft und sein
Blut nicht trinkt, habt ihr das Leben nicht in euch. Wer mein Fleisch it und mein
Blut trinkt, der hat das ewige Leben, und ich werde ihn auferwecken am jiingsten
Tage* (Jo 6, 53—54). ,Wer mich ifit, der wird leben durch mich“ (Jo 6, 57).

Weshalb diese Gberragende Bedeutung der Eucharistie fiir das gottliche Leben?
Weil sie das zentrale Geist-Sakrament ist. Der Evangelist jedenfalls hat in dem ge-
heimnisvollen Herausfliefen von Wasser und Blut erkannt, dafl nicht nur das Was-
ser (die Taufe), sondern auch das Blut (die Eucharistie) Vermittler der durch Jesu
Heilstod erwirkten Heilsgnade, des ,lebendigen Wassers“ (Jo 7, 38), des ,Pnenma*®
(1 Jo 5, 8) ist. Aber die Eucharistie ist dies in einem ganz unvergleichlichen Sinne.
Denn in keinem anderen Sakrament ist der Geist mit dem sakramentalen Triger
so wesentlich und in solcher Fille verbunden wie im Sakrament des Leibes und
Blutes des Herrn. Darauf weist Jesus selber hin, Als viele séiner Jiinger sich daran
stieflen, dafl sie das Fleisch und Blut Christi geniefen sollten, um zu leben, gab
er ihnen zu verstehen, daf} es sich bei dem eucharistischen Mahle nicht um Fleisch
und Blut eines Toten, ja {iberhaupt nicht um Fleisch im irdisch-hinfilligen Sinne
handele. ,Das drgert euch? Wenn ihr nun den Menschensohn werdet auffahren
sehen, wo er friher war® ..., werdet ihr dann auch noch Anstoff nehmen? Vgl. Jo
6, 62. So ist wohl der von Jesus verschwiegene Nachsatz zu erganzen. Es kommt ihm
eine Existenzweise zu, in der er nicht mehr Fleisch in irdisch-schwacher Weise ist,
sondern im Zustand der Verklirung und Vergeistigung, im Zustand héchster Geist-
erfilltheit. ,Der Geist ist es, der lebendig macht; das Fleisch niitzt nichts* (Jo
6,63 a). Auch das Fleisch Christi als solches, fiir sich allein betrachtet, ist noch



192 Karl Wennemer

keine Lebensmacht; vgl. Jo 8, 6. Wohl aber, insofern es Sitz nnd Quelle des leben-
digmachenden Geistes ist. Durch die Inkarnation ist der Geist wesentlich in ihm.
Durch den Heilstod ist der Geist in ihm entbunden worden fiir das Heil der Welt.
In der Eucharistie, in der Christi Leiden und Sterben vergegenwirtigt wird bis
zum Ende der Zeiten, fliet die Frucht dieses Leidens aus seinem Leibe wie ein
Strom lebendigen Wassers in die gldubige Welt, wird sein Fleisch und Blut selber
der Triger des Geistes und damit des Lebens, eine wahrhaft ,geistige Speise“ und
ein wahrhaft ,geistiger Trank“ (1 Kor 10, 3—4). Mit Bezug auf diese Lebensmacht
des Geistes, die in Christi Fleisch und Blut wohnt und sich mitteilt, sind die Worte
Jesu von seinem Fleisch und Blut ,Geist und Leben® (Jo 6, 63 b).

Diese zentrale Stellung der Eucharistie in der Geistvermittlung zur Lebendig-
machung der Welt wird nicht dadurch geschmilert, daf in anderen Sakramenten
auch der Geist mitgeteilt wird. Der hl. Thomas nennt uns den Grund: ,Dieses Sa-
krament (die Encharistie} hat aus sich die Kraft, Gnade zu verleihen, und niemand
hat die Gnade vor dem Empfang dieses Sakramentes (z. B. durch die Taufe), aufler
infolge irgendwelchen Verlangens nach ihm, entweder aus sich selbst, wie die Er-
wachsenen, oder aus dem Verlangen der Kirche, wie die Kinder® (S. Th. I11, q. 79 a.
1 ad 1). Darum hilt Thomas es schon fiir ,eine Auswirkung“ der Eucharistie, wenn
der Mensch in der Taufe den Geist empfiangt und so aus Gott geboren und geistig
lebendiggemacht wird oder wenn er in der Firmung durch Vermehrung der Geist-
gnade gestiarkt wird zum Widerstand gegen den Ansturm der Feinde des Heiles.
Durch den tatsichlichen Empfang der Eucharistie wird also sozusagen der letzte
sakramentale Grund gelegt fiir die schon vorhandene Gnade und Geisteinwohnung.
Dariiber hinaus aber wird durch den realen Genuf} der eucharistischen Speise die
Gnade und der Geist vermehrt mitgeteilt zur Vervollkommnung des geistlichen Le-
bens. Thomas sagt: ,Durch dieses Sakrament wird die Gnade vermehrt und das
geistige Leben vervollkommnet, damit der Mensch in sich selbst ein Vollkommener
sei durch die Verbindung mit Gott“ (a.a.0.). Diese Vervollkommnung des Lebens
beim Empfang des hl. Sakramentes geschicht auch durch Mitteilung von aktnellen
Gnaden. ,Die Liebe Gottes ist nicht miiflig; denn sie wirkt Grofles, wenn sie da ist.
Deshalb wird durch dieses Sakrament, soweit es auf seine eigene Kraft ankommt,
nicht nur das Gehaben (habitus) der Gnade und der Tugend verliechen, sondern es
wird auch zur Titigkeit geweckt, nach Kor 5, 14: Die Liebe Christi dringt uns®
(S. Th. I1L. q. 79 a. 1 ad 2). Alle diese Wirkungen entsprechen ganz der Natur der
Eucharistie als einer Speise des iibernatiirlichen Lebens. Wie die natiirliche Speise
das irdische Leben erhilt, kriftigt und vermehrt, so Zhnlich die Eucharistie das
gottliche Leben.

Einwohnung des Geistes, des Uaters und des Sohnes

Nicht zuletzt kommt auch darin die zentrale Stellung der Eucharistie zum Aus-
druck, daf in ihr das Ziel der tibernatiirlichen Begnadigung am deutlichsten zutage
tritt. Als Sakrament schenkt sie uns zunichst die leibliche Gegenwart des Gott-
menschen unter den Gestalten von Brot und Wein. Diese sozusagen leibliche Be-
rithrung und Verbindung mit Christus weist zeichenhaft hin auf das, was sie ver-



Geist und Leben bei Johannes 193

folgt und zu verwirklichen beabsichtigt: auf die geistige, aber reale und dauernde
Vereinigung mit ihm, auf die vollkommene Einpflanzung des Rebzweiges in den
gottlichen Weinstock, auf die Hineinnahme unseres geschopflichen, aber vom Vater
in Liebe gerufenen Selbst in die Sohnschaft des ewigen Sohnes und damit in das
unmittelbare Gegeniiber zum géttlichen Du des ewigen Vaters. Die Verwirklichung
dessen geschieht in der Geistmitteilung. In der ,Gabe“ des Vaters und Sohnes an
den gldubigen Menschen kommt es, wie schon gesagt, zur personlichen Einwohnung
des HI. Geistes nach Art eines iibernatiirlichen, g6ttlichen Lebensprinzips. Er wohnt
der Seele ein, um in ihr gottlich lebendigmachend zu wirken. Gewifl geschieht
alles Wirken Gottes nach auflen, einschlieRlich des iibernatiirlichen, von allen drei
gottlichen Personen gemeinsam durch die ihnen gemeinsame wirkmaichtige gott-
liche Natur. Aber es scheint, dafl der Geist kraft der Eigenart seiner Einwohnung
darauf besonders hingeordnet ist, weshalb ihm in der Schrift das iibernatiirliche
Wirken auch besonders zugeschrieben wird. In der Sendung des Geistes kommen
aber auch Vater und Sohn zu uns. Im Anschlufl an die Geistverheiflung (Jo 14,
15—17) fahrt Christus fort: ,Ich will euch nicht verwaist zuriicklassen; ich komme
zu euch. Nur noch eine kleine Weile, und . .. ihr seht mich, weil ich lebe und ihr
leben werdet. An jenem Tage werdet ihr erkennen, dafl ich in meinem Vater bin
und ihr in mir und ich in euch® (Jo 14, 18—20). ,Wir (Vater und Sohn) werden
kommen . .. und Wohnung nehmen“ (Jo 14, 23). Das Wohnen von Vater und Sohn
ist wohl nicht nur durch die Finwohnung des Geistes begriindet oder vermittelt.
Es ist viel wahrscheinlicher, daff auch die beiden ersten Personen durch sich selber
mit der Seele des Gerechten sich verbinden und ihm in einer je cigenen Weise
einwohnen.

Alles weist darauf hin, dafl der Sohn durch die Gnade im begnadeten Menschen
gleichsam als letztes personliches Subjekt ist. Es erfolgt zwar in der Gnade keine
hypostatische Union mit dem ,Wort* des Vaters. Der personale Selbstand des
Menschen bleibt erhalten. Und doch bedeutet die gnadenhafte Verbindung mit
Christus eine Art Ausweitung der Inkarnation; sie liegt in der Richtung der tiefe-
ren personalen Begriindung des angenommenen Gotteskindes durch die Person des
eingeborenen Sohnes, so dafl der menschgewordene Sohn Gottes in jedem Gottes-
kinde zu neuer Existenz kommt und sein Leben in jedem Gotteskinde zu leben
und zu entfalten sucht im HI. Geiste. ,Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in
mir“ (Gal 2, 20). Wie Christus ja auch das Haupt, der Herr, die mystische Person
des Ganzen der Kirche ist und in ihr, seinem mystischen Leibe, durch den Geist;
die ,Seele“ der Kirche, sein Leben entfaltet. Das kommt bei Johannes wohl am
besten in dem Bilde vomn Weinstock und den Reben zum Ausdruck. Wie die Reben
schlieflich nur durch den Saft des Stammes das Leben des Weinstocks fithren, so
ahnlich leben die Séhne Gottes in dem Sohne durch die Kraft seines Geistes. Die
mystisch-personale Einheit aller Gldubigen in Christus hebt besonders deutlich
Paulus hervor: ,Ihr alle seid ja einer in Christus Jesus“ (Gal 3, 28).

Durch das Insein in der Person des Sohnes und durch die Teilnahme an seinem
Leben ergibt sich notwendig auch eine besondere Bezichung zur ersten géttlichen
Person, zum Vater: Im Sohne stehen wir ihm als in Gnaden zur Sohnschaft erho-
bene Sohne gegeniiber, und er wendet sich uns mit seiner ganzen Vaterliebe zu,



194 Karl Wennemer

wofern wir vom Sinn oder vom Geist des Sohnes uns bewegen und das Leben des
Sohnes in uns zum Durchbruch kommen lassen. Vgl. Jo 17, 26: ,Und ich habe ihnen
deinen Namen kundgetan und werde ihn kundtun, damit die Liebe, mit der du
mich geliebt hast, in ihnen sei...“. Augustinus: ,Quomodo autem dilectio, qua di-
lexit Pater Filium, est et in nobis, nisi quia membra eius sumus et in illo diligimur,
cum ipse diligitur totus, id est caput et corpus® (Wie aber ist die Liebe, mit der der
Vater den Sohn geliebt hat auch in uns, wenn nicht darum, weil wir seine Glieder
sind und in ihm geliebt werden, da er selbst als Ganzes geliebt wird, Haupt und
Leib) [Migne PL 35, 1929].

Entfaltung des Lebens durch die Aufnahme des Wortes Christi im Heiligen Geist

Die Gnade ist nicht nur eine Gabe, sondern auch eine Aufgabe. Sie ist etwas
Dynamisches, Driangendes. Der Geist ,treibt“ uns, wir miissen uns von ihm bestim-
men und treiben lassen (vgl. Rém 8, 14). Christus will in uns ,Gestalt gewinnen®;
wir miissen uns in seine Gestalt umbilden lassen (vgl. Gal 4, 19). Der Vater ,sucht®
S6hne, die ihn ,im Geist und in der Wahrheit anbeten® (Jo 4, 23). Alles kommt
darauf an, da8 wir aus dem Geist in Christus leben, uns stindig fiir Gott entschei-
den. Denn wenn wir auch durch die Gnade gleichsam in den Familienkreis der hei-
ligsten Dreifaltigkeit eintreten durften und die Kraft des gbttlichen Geistes uns
zum Beistand verliechen wurde, wir sind deshalb nicht der freien Entscheidung ent-
hoben. Wir kénnen uns immer mit Hilfe des gottlichen Beistandes fiir Gott, im
Sinne des wahren Lebens entscheiden. Aber wir konnen uns anch versagen und
einem andern Geist folgen. Deshalb die Mahnung des hl. Johannes in seinem
ersten Brief: ,Liebet nicht die Welt und nicht das, was in der Welt ist! Wenn je-
mand die Welt liebt, dann ist die Liebe des Vaters nicht in ihm* (I Jo 2, 15). Wer
die Welt liebt, folgt eben nicht dem, der durch die Geburt aus Gott ,in ihm*® ist
(der hl. Geist), sondern dem, der ,in der Welt ist (der bose Geist), obgleich er es
nicht brauchte, weil ,der, der in uns ist, grofer ist als der in der Welt ist* (1 Jo
4, 4). Er entscheidet sich also schuldhaft fiir ,den Geist des Irrtums® gegen ,den
Geist der Wahrheit* (vgl. 1 Jo 4, 6) und damit gegen Christus und gegen den Wil-
len des Vaters. Weshalb dann die Liebe des Vaters nicht auf ihm ruhen und das
Leben nicht in ihm sein kann.

Der Geist, der ,der Geist der Wahrheit“ ist (Jo 14, 17; 15, 26; 16, 13; 1 Jo 4, 6),
ja ,die Wahrheit“ selbst (1 Jo 5, 6), bildet uns dadurch in Christns und sein Leben
ein, dafl er uns einfithrt in die Wahrheit, die Christus ist. Oder anders ausgedriickt:
Christus selber entfaltet sein Leben in uns, indem er sein Wort, den Tréger seiner
Wahrheit, durch den Geist in uns wohnen 1afit. Jesus sagt von sich: ,Ich bin der
Weg, die Wahrheit und das Leben“ (Jo 14, 6). Er ist das Leben, insofern er die
Wahrheit ist, d. h. die unendlich vollkommene, in restloser Helle des Erkennens
und in brennender Glut der Liebe sich besitzende Wirklichkeit Gottes. Er ist das
als ,das Wort“ des Vaters, worin der Vater sein verborgenes Wesen ausgespro-
chen (Jo 1, 1), seine ganze Wirklichkeit oder sein ganzes Leben mitgeteilt hat (Jo
5,926; 8,23—29; 10,29); worin er also in geistiger Weise seinen ,eingeborenen
Sohn“ zeugte (Jo 1,18; 3,16; 5,18; 1 Jo 5,18). Indem der Vater dies sein Wort



Geist und Leben bei Johannes 195

durch die Inkarnation in die Welt hineinsprach, ist es in der Gestalt des Gottmen-
schen den Augen und Ohren der Menschen zuginglich geworden. Es hatte neben
der Erlésung die Aufgabe, sich selber in seiner Sohnesherrlichkeit, in der vom Va-
ter ihm iiberkommenen géttlichen Wirklichkeit der Welt durch Wort und Tat zu er-
schliefen und damit auch die Person und das Wesen des Vaters zu offenbaren, in
seiner Person , Weg* zum Vater zu werden. Weil Jesus ,von oben® ist (Jo 8,23) und
weil er kraft seines Ursprungs aus.dem Vater einfachhin die gottliche Wirklichkeit
ist (vgl. Jo8,24.28.59), ist alles, wodurch er sich selbst kundtut, zugleich ein
Kundtun des Vaters (Jo 8,27). ,Wer mich sieht, sieht auch den Vater® (Jo 14, 9).
Deshalb faflt Jesus am Ende seines irdischen Lebens in seinem Gebet an den himm-
lischen Vater seine ganze Tatigkeit so zusammen: ,Vater, . ..ich habe deinen Na-
men den Menschen geoffenbart, die du mir aus der Welt gegeben hast* (Jo 17, 6);
»ich habe ihnen deinen Namen kundgetan und werde ihn kundtun® (Jo 17, 26). Und
Jesus sieht in diesemn Kundtun auch die Erfillung seiner Aufgabe, der Welt das
Leben zu geben. Denn ,das ist das ewige Leben, dafl sie dich, den allein wirklichen
Gott erkennen und den, den du gesandt hast, Jesus Christus® (Jo 17, 3).

Aber diese Offenbarung des Vaters durch die Selbstoffenbarung des Sohnes ist
nicht einfach darin vollzogen, dafl ein Bild von Jesu Person und Handeln unser
dufleres und inneres Auge trifft, noch auch darin, dall das Wort seines Mundes
unmittelbar oder mittelbar (durch die Kirche) uns zu Ohren kommt. Jesus sagte
den Juden: ,Mein Wort gewinnt keinen Raum in euch® (Jo 8, 87). Das gilt ganz
allgemein von dem auf sich gestellten Menschen. Als der erbstindliche, zum Bésen
geneigte Mensch wird er Christi Offenbarungswort iberhaupt ablehnen. Aber auch
wenn er guten Willens wire, konnte er mit den natiirlichen Kriften seines Verstan-
des und Willens Christi Wort nicht so aufnehmen, dafl es wirklich als ein gott-
liches Licht und als eine sein Leben gottlich bestimmende Kraft in ihm ware. Daher
die Notwendigkeit der Gnade, des Geistes. Christus ist ,voll Gnade und Wahrheit®
(Jo 1, 14). ,Gnade und Wahrheit sind durch ihn geworden® (Jo 1,17). Weil er
nicht nur sein Wort von auflen spricht und verkiinden 138t, sondern auch seinen
Geist von innen mitteilt und durch ihn die Krafte des Menschen erhebt und stiarkt,
erleuchtet und antreibt, deswegen findet sein Wort ,Raum“ im Menschen und wird
in ihm gottliches Leben, echtes Erkennen Gottes, wahres Ergreifen der Wirklich-
keit Gottes mit dem Verstand und Willen, mit dem ganzen Menschen, In diesem
Sinne sind wohl die Sitze zu verstehen, die wir Jo 3, 34 finden: ,Der, den Gott ge-
sandt hat, redet die Worte Gottes. Denn nicht kirglich gibt er den Geist“. Es geht
hier nicht um die Mitteilung des Geistes an den Sohn von seiten des Vaters, son-
dern um die Schenkung des Geistes in eschatologischer Fiille (,nicht kirglich®,
wortlich ,nicht miBig“) an die Gliubigen von seiten Christi. Und zwar das als
Voraussetzung oder als Weg, um durch die duferen Worte wirklich Gottes Wahr-
heit in die Menschen einzusenken und in ihnen innerlichst mitzuteilen, so dafl sie
in gewisser Weise selber gottlich wirklich werden und so durch ihr Dasein und Le-
. ben Zeugnis ablegen in der Welt von Gottes Wirklichkeit. ,Wer sein (des Sohnes)
Zeugnis (von der geschauten Wirklichkeit Gottes) annimmt (im Glauben), der be-
statigt (durch sein neues Wesen), dafl Gott ein Wirklicher ist“, d. h. daf} er als der
heilige Gott wirklich existiert (Jo 3, 33). Solches Aufnehmen der Worte Christi im



196 Karl Wennemer

Hl. Geist bedeutet das Vollkommenwerden des Gotteskindes, das Geheiligtwerden
durch das Wort der Wahrheit (Jo 17, 17), das Teilhaftwerden der Herrlichkeit,
die der Sohn vom Vater bekommen hat (Jo 17, 22). Es ist der Glaube, ,der die Welt
iiberwindet* (1 Jo 5, 4), die Kraft des glaubigen Menschen, der dem Bésen ent-
sagt und sich immer fir Gott entscheidet.

Glaube und Liebe

Das Leben im Glauben ist grundlegend eine intellektuelle Helligkeit, in der der
allein wahre Gott in seinem Wesen und in seinen Personen, in dem Ratschluf} sei-
ner Liebe und den Veranstaltungen seiner Gnade, in den Forderungen seines hl.
Willens vom gliubigen Menschen erkannt und bejaht wird. Die Reden Jesu im
vierten Evangelium gelten ja weithin dieser iibernatiirlichen Erleuchtung, und der
darin geforderte Glaube bedeutet nicht nur ein willensmifiges Anhangen an Chri-
stus, sondern auch ein erkenntnismifiges Ergreifen seiner Person und seiner Heils-
bedeutung, gepaart mit Zuversicht und Vertrauen. In seinem ersten Brief hat Jo-
hannes in drei Abschnitten (2, 18—28; 4, 1—6; 5, 5—12) ausdriidklich die rechte
Lehre iiber das Christusgeheimnis der Irrlehre gegeniibergestellt, und das mit einem
Ernst und einer Entschiedenheit, daf wir an der wesentlichen Bedeutung der rech-
ten Glaubenserkenntnis und des rechten Glaubensbekenntnisses nicht zweifeln kén-
nen. Zugleich wird gerade in den johanneischen Schriften die intellektuelle Seite
des iibernatiirlichen Lebens letztlich auf das Wirken des Hl. Geistes zuriickgefiihrt.
Er ist der grofle innere Lehrer!

Das gilt zuniichst einmal fir die Apostel als berufene Zeugen und verantwort-
liche Lehrer. Jesus verheifit ihnen in seinen Abschiedsworten, dafl die Fiille sciner
Offenbarungswahrheit in ihnen sein werde durch den anderen Beistand, den Geist
der Wahrheit: ,Wenn aber jener kommt, der Geist der Wahrheit, der wird euch
in alle Wahrheit einfithren...“ (Jo 16, 13—15; vgl. 15, 26—27; 14, 26). Das gilt
aber auch fiir jeden Gliubigen. In seinem Brief versichert Johannes die Glaubigen
gegeniiber den Irrungen der ,Antichristen® (der hiretischen Falschlehrer) des rech-
ten Glaubensbesitzes: ,Ihr seid alle Wissende“! ,IThr kennt die Wahrheit“! Warum?
,Thr habt das Salbdl (den Geist) von dem Heiligen®. ,Sein Salbdl belehrt euch iiber
alles“ (vgl. 1 Jo 2,20—21. 27). Aus ,dem Geist der Wahrheit* kommt das rechte
christologische Bekenntnis (1 Jo 4, 1—6). Damit wird aber das Lehren der Kirche
nicht iiberfliissig. Im selben Zusammenhang fordert Johannes die Gldubigen auf,
,zu bleiben in dem, was sie von Anfang an gehort haben, also zu bleiben in der
Lehre der Apostel, der Kirche. Wenn sie das nicht tun, konnen sie auch nicht ,im
Sohne und im Vater bleiben® (vgl. 1 Jo 2, 24). Das duflere Wort der Kirche und
das innere Lehren des hl. Geistes wirken in eins zusammen. Es kann kein eigent-
licher Gegensatz sein, weil das Wort der Kirche das Wort Christi ist, das sie, er-
leuchtet und geleitet vom Geiste Christi, unfehlbar durch die Zeiten hin verkin-
det. Der einzelne Glaubige kann sich einem anderen Geiste 6ffnen als dem Geiste
Gottes. Er soll deshalb, um nicht irre zu gehen, im Rahmen der kirchlichen Ver-
kiindigung bleiben. Der Geist treibt dazu an! Fiir Johannes liegt in dem folg-
samen Horen auf dic Lehre der Kirche geradezu ein Kriterium, an dem man erken-



Geist und Leben bei Johannes 197

nen kann, ob einer vom Geist der Wahrheit oder vom Geist des Irrtums bewegt
wird (vgl. 1 Jo 4,6). Der Geist bewahrt unbedingt in der Einheit der von der
rechtmidfigen Autoritit unterrichteten glaubigen Gemeinschaft. Er ist als Geist
Christi, dessen letztes Gebet es war, daf alle eins seien, ein Geist der Einheit! Aber
er ist ein lebendiger Geist. Er sorgt, dafl der Glaube dieser Gemeinschaft ein inne-
res Licht werde, in dem sie sich ihres Wahrheitsbesitzes froh bewufit wird und nach
keinem ,héheren® Lehrer mehr Verlangen trigt. Vgl. 1 Jo 2, 21.27.

Leben im Glauben bedeutet aber ein noch tieferes Ergreifen der Wahrheit
Christi: das mit dem liebenden Willen und dem liebenden Tun. Besonders der
erste Brief des Johannes hat diese Seite des gottlichen Lebens, wodurch der Glaube
erst fruchtbar wird, betont. Wenn anders die Wahrheit Christi Gottes Wirklichkeit
ist, ist in ihr auch Gottes Heiligkeit offenbar und zugénglich geworden. Die ganze
Verkiindigung Christi ging dahin, daff ,Gott Licht ist und keine Finsternis in ihm
ist* (1 Jo 1, 5), dal ,er gerecht ist* (2, 29), daB ,er die Liebe ist® (4, 7—10). Die
Aussage: ,Gott ist Licht“ meint die sittliche Heiligkeit Gottes; sie ist also im we-
sentlichen gleichbedeutend mit der zweiten: ,Gott ist gerecht® (heilig). Und Got-
tes Gerechtigkeit und Heiligkeit ist letztlich seine unbegreifliche, erst in Christus
offenbar gewordene Liebe. Das gottliche Leben des gliubigen Menschen besteht
wesentlichst darin, dafl er diese in Christus'erkannte Heiligkeit Gottes mit ganzem
Willen umfange und in all’ seinem Denken und Tun erscheinen lasse. Er mufl im
Licht wandeln, wie Gott im Licht ist (1, 6—2, 17); er muf} gerecht sein, wie Gott
heilig und gerecht ist (2, 29—3, 24); er muB lichen, weil Gott die Liebe ist (4, 115,
4). Negativ bedeutet das, daf er in sich das Siindhafte sieht und bekennt, um durch
Christi Blut gereinigt zu werden (1, 7—2, 2); daf er die Siinde meide (2, 1; 3, 4—9),
vor allem den Haf} (2, 9. 11; 8, 15). Positiv, daf er die Gebote Christi und Gottes
halt (2, 3—6), vor allem das Gebot der Liebe (2, 10; 3, 10—18; 4, 11—21).

Wie der rechte Glaube nicht ohne den Geist Christi im Menschen sein kann, so
erst recht nicht dies Uberfithren des Glaubens in die Tat des Lebens. Johannes be-
tont so sehr die Kraft des glaubigen Menschen zur Uberwindung der Siinde, die
durch den Geist in ihm ist, daf} seine diesbeziiglichen Aussagen (8, 9; vgl. 3, 6; 5, 18)
in eine gewisse Spannung zu der anderen Aussage geraten, dafl der Christ tatsdch-
lich noch siindigt und seine Siinde anerkennen und bekennen mufl (1, 8—2, 2). Die
Losung besteht wohl darin, daR der aus Gott Geborene in Anbetracht der Geist-
begabung die Siinde meiden kann und, soweit er sich auf diese Gotteskraft stiitzt,
auch wirklich meidet und so in gewissem Sinne unsiindlich ist; aber, da die Frei-
heit bestehen bleibt und auch bestehen bleiben muff, um eine sittliche Entscheidung
fir Gott zu ermoglichen, kann die Entscheidung auch im Christen gegen Gott und
seinen hl. Geist ausfallen. Er soll dann allsogleich sich die eingebrochene Finster-
nis vor seinem Gewissen eingestehen und vor Gott bekennen, um bei solch ehr-
lichem Bekenntnis wegen der Sithne Jesu Verzeihung zu erhalten. Auch die positive
Entfaltung des christlichen Lebens hinein in die Heiligkeit Gottes durch das Hal-
ten der Gebote, vor allem durch die Ubung der Liebe geschieht nach Johannes in
der Kraft der Gnade und des Geistes. Das Tun der Gerechtigkeit, das Halten der
Gebote, die Liebe zu den Briidern usw. sind ihm lauter Hinweise auf die iiber-
natiirliche Begnadung, auf Gottes oder Christi Wohnen in uns, auf unser Blei-



198 Karl Wennemer

ben in Gott, auf die Geburt aus Gott usw. ,Jeder, der die Gerechtigkeit tut, ist
aus Gott geboren®, sagt er z. B. in seinem Briefe (1 Jo 2, 29). Die Geburt aus Gott
ist die Voraussetzung fiirr das Tun der Gerechtigkeit und wirkt sich darin aus. Wie
das ,Sperma“ Gottes (der Geist) der Grund der ,Unsiindlichkeit® ist (im oben
erklarten Sinne), so auch fiir das ,Leben” in der Heiligkeit Gottes, fiir das Licht-
werden durch die Licbe.

Im rechten Glauben und in der Liebe entfaltet sich kurz gesagt das gottliche
Leben im Hl. Geiste. Im Evangelium sagt Jesus: , Wer mein Wort hért und dem
glaubt, der mich gesandt hat, der hat ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht,
sondern ist aus dem Tode zum Leben hiniibergegangen® (Jo 5, 24). Johannes sagt
in seinem Brief: ,Wir wissen, dal wir aus dem Tode zum Leben hiniibergegan-
gen sind, weil wir die Briider lieben® (1 Jo 3, 14). Im Glauben und in der Liebe
ist das gottliche Leben jetzt in uns. Das ewige Leben ist ein schon gegenwirtiges
Gut! Wie auch das Reich Gottes schon gegenwirtig da ist. Aber auch nach Johan-
nes erwartet das Leben im Geiste Gottes noch eine Vollendung. Die Vergeistigung
des Menschen durch die Geburt ,aus dem Wasser und dem Geist® und durch den
Genuf} des ,geistigen Brotes“ und des ,geistigen Trankes“ wird ihre Vollendung
finden in der Verklirung des Leibes bei der Auferweckung am jiingsten Tage (Jo
5, 28—29; 6, 39. 40. 54). Die Erkenntnis und Liebe im dunklen Glauben wird iiber-
gehen in die unmittelbare Schau des uns einwohnenden dreieinigen Gottes, wenn
wir ihn sehen werden, wie er ist (1 Jo 3,2), wenn wir durch den Geist im Sohne
die Herrlichkeit des Vaters vollkommen sehen und lieben diirfen.






