Die Erkenntnis des Willens Gottes
nach den Geistlichen Ubungen des hl. Ignatius von Loyola

Von August Brunner S.]J., Minchen

In ungefihr gleichzeitig erschienenen Untersuchungen iiber die ,Geistlichen Ubun-
gen® des hl. Ignatius von Loyola kamen G. Fessard und K. Rahner! fiir das Grund-
legende zu dem gleichen Ergebnis: in seinen Exerzitien und besonders in den Re-
geln fiir die Wahl sowie in den Regeln zur Unterscheidung der Geister fiir die
zweite Woche (nur diese behandelt Rahner ausdriiklich) habe Ignatius eine Me-
thode und eine Logik fiir die Erkenntnis des einmaligen, hier und jetzt zu Wih-
lenden und damit auch unausdriicklich eine Analyse der Geschichtlichkeit gegeben.
Dies sei das eigentlich Neue und Epochemachende, das den Erfolg des unschein-
baren Biichleins in den vier Jahrhunderten seit seinem Erscheinen erkldre. Die bei-
den Verfasser sind auf verschiedenen Wegen zu dieser Erkenntnis gekommen: Fes-
sard angeregt durch die Frage nach der Geschichtlichkeit, wie sie von Hegel und
Marx aufgeworfen wurde; Rahner geht es mehr darum, ob es solche einmalige
Entscheidungen gebe, deren Einmaligkeit etwas Positives bedeute.

I
Einzelhaftigkeit und Geschichtlichkeit der Seienden

Alles wirklich Seiende ist in seinem Sein einmalig, und zwar so, dafl die Einma-
ligkeit und Einzelhaftigkeit nicht einen Abfall von einem idealen Allgemeinen
bedeutet, sondern selbst ein positives Moment ist2. Die entgegengesetzte Ansicht
iibertrigt die — zum Teil auch nur scheinbaren — Strukturen der vom Menschen
hergestellten Kulturdinge, ihr Hergestelltsein, auf alle Seienden, ohne daf je die
Berechtigung einer solchen Verallgemeinerung nachgewiesen wurde. Sie schien
allerdings bis vor kurzem fiir den Bereich des Stofflichen den Beobachtungen wenig-
stens nicht zu widersprechen; aber die Atomphysik legt auch hier zum mindesten
die andere Auffassung nahe. Denn die letzten Bestandteile der Materie erwei-
sen sich als unter sich, wenn auch nur minimal, verschieden; sie konnen einander
nicht einfachhin und restlos vertreten, so sehr sie dies im Makroskopischen und
Praktischen tun. ‘

Allerdings ist die Einzelhaftigkeit, wie sich dies schon aus dem Vorhergehenden
ergibt, an Intensitit nicht iiberall die gleiche. Sie ist am geringsten im Bereich des
Stoffes und nimmt um so stirker zu, je mehr man sich iber das Pflanzliche und
das Vitale dem Bereich des rein Geistigen ndhert, wo die Einzelhaftigkeit so aus-
gesprochen und so positiv ist, daf sie fiir uns und in sich mehr Bedeutung hat als

t Gaston Fessard, La Dialectique des Exercices Spirituels de Saint Ignace de Lo-
yola. Paris 1956, 367 S.~Karl Rahner, Die Ignatianische Logik der existentiellen Er-
kenntnis, in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Uermdchinis, herausgege-
ben von F. Wulf, Wiirzburg 1956. S. 343—405.

2 Zum Folgenden vgl. A. Brunner, Erkenntnistheorie. Koln 1948 — Glaube und Er-
kenntnis. Miinchen 1952.



200 August Brunner

das Allgemeine. Auf diesem ausgesprochen positiven Charakter der Finzelhaftig-
keit des Menschlichen beruht auch seine Geschichtlichkeit.

Wenn aber die Entscheidungen des Menschen aus seinem geschichtlich geworde-
nen und jeweils einmaligen Sein frei hervorgehen, dann sind auch sie immer ein-
rhalig, und zwar nicht nur durch die dufleren Beziehungen zu Raum und Zeit, son-
dern in ihrem Sein. In einer einmaligen, weil geschichtlich gewordenen Lage ent-
scheidet sich der Mensch angesichts der Maglichkeiten, die ihm das einmalige Ge-
samt der Lage, ihn selbst in seiner Einmaligkeit mit einbegriffen, darbietet, in Hin-
sicht auf ein zu Erreichendes, das ihm ebenfalls nicht einfachhin von der Natur not-
wendig vorgegeben ist.

Aber auch hier ist die Intensitit der Einmaligkeit nicht immer die gleiche. Nur
rihrt sie jetzt nicht einfach nur vom Wesen der verschiedenen Aktbereiche her,
sondern ist auch, und sehr oft vorziiglich, von der Freiheit, von der persénlichen
Stellungnahme dessen bestimmt, der sich entscheidet. Je personlicher sich ein Mensch
in einer Entscheidung einsetzt, statt sich blof treiben zu lassen, um so einmaliger
und um so geschichtlicher wird sie in ihrem Sein werden. Jedoch besteht von der
Sache, von der Seinsweise her ebenfalls eine Verschiedenheit in der Einzelhaftig-
keit des entscheidenden Aktes und von ihr aus ein verschiedener Anspruch an die
Freiheit des Entscheidenden.

Denn im Menschen sind verschiedene Seinsschichten zu der Finheit des Men-
schen vereint; einheitstiftend ist aber die Person. Je weiter sich eine Schicht von
der Personmitte — nicht riumlich, sondern seinshaft — entfernt, um so naturhafter
ist sie, um so gleichférmiger auch das Sein ihres Bereiches. Um so weniger ist in den
Entscheidungen, die eine solche Schicht vorziglich betreffen — mittelbar gehen sie
immer den ganzen Menschen an —, die Person unmittelbar beteiligt, sondern die
dieser Schicht entsprechenden Antriebe, denen die Person stattgibt oder nicht. Vom
Wirtschaftlichen, das noch stark auf Naturhaftes angewiesen und von ihm be-
stimmt ist, geht eine aufsteigende Linie zu jenen Entscheidungen, die das Heil der
Person selbst betreffen, also zu den grofien religidsen Entscheidungen. Von diesen
handelt aber das Exerzitienbiichlein; es will eine Anleitung dafiir geben, sie richtig
zu treffen.

Aus dem Gesagten ergibt sich auch, warum diese Einmaligkeit und die damit
verbundenen philosophischen und theologischen Probleme nicht zu allen Zeiten her-
vortraten. Die Menschheit ist sowenig wie der einzelne Mensch je in ihrem Sein
ungeschichtlich gewesen; sonst wiren es keine Menschen gewesen. Aber man lebte
doch lange sozusagen angeschmiegt an die von der Natur dargebotenen Bedingun-
gen. Diese gestaltete man nur wenig um. Auflerdem waren die Verfahrensweisen
dieser Umgestaltung von Uberlieferung und Brauchtum so festgelegt, daf sie
selbst, obschon geschichtlich geworden, den Anblick von Naturhaftem und Unver-
anderlichem darboten. Sie erschienen als das Hochste, was iiberhaupt zu erreichen
war, hinter dem man hdochstens im Einzelfall zuriikbleiben konnte. Die geschicht-
liche Anderung vollzog sich in solchen Zeiten so langsam, daf sie gar nicht beachtet
werden konnte, dhnlich wie die langsame Umgestaltung der biologischen Arten, ge-



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 201

messen nicht nur an den einzelnen Epochen, sondern an der ganzen menschlichen
Geschichte, als reine Unveranderlichkeit erscheint.

Aber mit der Renaissance trat hierin ein Wechsel ein. Sie war eine Zeit grofler
Umwalzungen auf vielen Gebieten, Umwilzungen vor allem, die die geistige Ein-
stellung zam Menschen und zu seiner Welt betrafen. Vieles, was bis dahin unver-
anderliche Geltung zu besitzen schien, wurde umgestofien. Der Mensch fand weni-
ger als friher eine selbstverstindliche Anleitung fir sein Tun und seine Ent-
scheidungen in vorgegebenen festen Verhéltnissen, Gewohnheiten und Gebrauchen.
Er war nun mehr auf sich gestellt, in einer Welt, die sich rascher und bestiirzender
als friher anderte. Er mufite nun die richtige Entscheidung auf andere Weise
finden.

Es ist kein Zufall, daf sich das Problem einer solchen Entscheidung zuerst auf
religiésem Gebiet stellte, und zwar praktisch und unausdriicklich; ebenso dafl die
Betonung der Individualitdt zuerst in der neuen Kunst sichtbar wurde, wo der ein-
zelne Kiinstler nunmehr mit seiner besonderen, sich von allem Bisherigen unter-
scheidenden Art hervortreten wollte, was den Kiinstlern des Mittelalters auch da
fern gelegen hatte, wo sie tatsichlich Neues schufen. Heute, wo die geschichtliche
Bewegung zugleich mit der Zerstérung des Brauchtums immer schneller vorangeht,
wird das Problem der einmaligen Entscheidung noch stirker fithlbar. Daran wird
es wohl liegen, daf es jetzt auch in den Exerzitien ausdradklich in Sicht kommt.

IL.

Die Erkenninis des Einmaligen als solchen

Jede Entscheidung ist also einmalig aus einer einmaligen Lage zu einem frei
gewihlten Ziel hin, soweit sie wirklich Entscheidung und nicht blofles Getrieben-
werden ist. Deswegen konnen die allgemeinen Wesensverhiltnisse wohl den onti-
schen Raum eingrenzen, innerhalb dessen die Entscheidung iiberhaupt erst richtig
und sachgemif getroffen werden kann. So setzt auch Ignatius, wie Rahner betont,
voraus, daf die religiose Entscheidung sich nur auf etwas beziehen kann, was in sich
sittlich gut und den Einrichtungen der rechtglaubigen Kirche gemifl ist. Das gilt
auch fiir die anderen Bereiche. Eine Entscheidung im Wirtschaftlichen darf nicht
gegen die Wesensgesetze dieses Gebietes verstofien, wenn sie wirtschaftlichen Er-
folg haben will. Jedoch sind die so abgegrenzten Rdume an Weite sehr verschie-
den, und zwar wiederum entsprechend dem Seinsbereich, um den es geht. Also am
weitesten im Religidsen, wie dies schon Paulus gesagt hat: ,Was wahr ist, was wiir-
dig und recht, was rein, liebenswert, edel, was irgend mit Tugend, mit Lobens-
wertem zu tun hat: darauf richtet ever Sinnen und Trachten!® (Phil 4, 8). Das Re-
ligidse kann also alle anderen Bereiche umfassen und damit ist der Raum, inner-
halb dessen die einzelne Wahl so erfolgen soll, dafl sie hier und jetzt religios rich-
tig, das heifit dem Willen Gottes entsprechend ist, sehr weit. Darum mufite die
Frage sich hier am dringlichsten stellen. Dies auch deswegen, weil es hier um das
unbedingt zu Erreichende, und mdglichst gut zu Erreichende, um das persinliche
Heil geht. Da Gott die Liebe ist, ist das, was am besten seinem Willen entspricht,



202 August Brunner

auch am geeignetsten, den Menschen zur Erfiillung seines einmaligen Seins, zu sei-
nem Heil zu fithren.

Wie soll also innerhalb dieses Wesensraumes der einzelne und einmalige Mensch
an einer bestimmten geschichtlichen Stelle das wihlen, was hier und jetzt dem Wil-
len Gottes entspricht und zugleich fiir ihn das einmalige Beste ist? Zur Erkenntnis
des Einmaligen und darum des Konkreten gibt es nur einen Weg, den Weg der
synthetischen Zusammenschau. Eine scheinbare Ausnahme macht einzig die natur-
wissenschaftliche Erforschung des Stoffes. Da wir an ihm mit Sicherheit nur das
Quantitative erkennen konnen, das Formalobjekt der Naturwissenschaft also in sich
einfach ist, so ist auf diesem Gebiet eine Zusammenschau in dem hier gemeinten
Sinn weder nétig noch méglich. Darum ist aber auch die Einmaligkeit eines einzel-
nen letzten stofflichen Elementarteilchens nicht genau zu erfassen. Uberall sonst
aber ist eine Zusammenschau nétig. Die menschliche Erkenntnis ist, besonders durch
die Bindung des Geistes an den Leib, jeweils auf eine bestimmte, vom Standpunkt
bedingte Sicht beschrankt und erfafit kein wirkliches Seiendes je auf einen einzigen
Blick hin erschopfend. Jedes konkrete Seiende bietet der Erkenntnis viele Seiten
dar, die nur nacheinander und von verschiedenen Standpunkten aus in Sicht kom-
men, so aber, dafl sie jeweils als Seiten des einen Seienden gegeben sind. Die Ein-
beit des Seienden ist dabei als eine Art von Rahmen mitgegeben, dessen Inhalt
zundchst in vielem vorlaufig bleibt und erst durch die verschiedenen Erfahrungen,
die man selbst macht oder die einem durch andere mitgeteilt werden, immer bes-
ser angefillt wird. Die Erkenntnis des Konkreten vollzieht sich in einem Prozef}
immer groferer Anndherung. Es mufl also immer wieder der Versuch gemacht wer-
den, das Seiende als ein Seiendes, und nicht als einen Filmstreifen unzusammen-
hingender Bilder in Sicht zu behalten und dafiir auf dem richtigen Standpunkt
zu stehen.

Fiir die stofflichen Gegenstinde hat dies keinerlei Schwierigkeiten, und jeder
Mensch besitzt durch Erziehung und eigene Erfahrung Verfahrensweisen dafiir,
die man ohne weiteres Nachdenken anwendet. Anders ist es schon beim Leben-
digen und vor allem beim eigentlich Menschlichen, bei der menschlichen Geistig-
keit. Die richtige Beurteilung eines einzelnen Menschen als eines einmaligen ist
schwierig; das weil jeder. Sie kann auch nicht auf Grund einer einmaligen, kurzen
Begegnung geschehen. Nur mit steigender Erfahrung bei Gelegenheit der verschie-
densten Anlasse und durch Austausch dieser Erfahrungen mit anderen wird unsere
Erkenntnis immer zuverldssiger. Wir haben immer, schon von Anfang an, ein ent-
worfenes Bild von jedem Menschen, von dem wir héren oder den wir sehen. Die-
ser Vorentwurf erweist sich dann meist als in vielem falsch, in anderem liickenhaft
oder ungenau. Immer mufl das bisher als richtig Angenommene mit den neuen
Erfahrungen zusammengebracht werden, bis es gelingt, den Menschen so als Ein-
heit zu sehen, dafl die anscheinend widerspriichliche Vielgestalt der Erfahrungen
aus dieser Einheit verstdndlich wird.

Auf die gleiche Weise wird auch die Finmaligkeit der Situation erkannt. Nur
daf} hier die Erfahrungen nicht so sehr zeitlich nacheinander gemacht werden, son-
dern der Mensch sich bei der Erwigung, was zu tun sei, die einzelnen Elemente



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 203

der Lage vorfiithrt und nun vorfiihlend sich eine bestimmte Entscheidung vorstellt
und herauszufinden sucht, was sie wohl fiir Folgen haben kénne. Man spielt sich
ein. Dieses Einspielen ist kein nebensichliches Moment, sondern wesentlich. Es ist
das Finnehmen verschiedenster Standpunkte (nicht im Raum natiirlich), um schliefl-
lich den herauszufinden, bei dem sich die einsichtige Zusammenschau einstellt und
mit ihr die klare Erkenntnis, was hier und jetzt zu tun sei.

Wie die Erfassung von stofflichen Dingen die geringste Schwierigkeit bietet,
weil man sie von allen Seiten betrachten kann, so auch die der einmaligen Lage,
wenn diese sich auf Gegenstandliches bezieht und Entscheidungen iiber damit zu
Tuendes zum Zwedk hat. Jedoch ist auch hier schon die Zusammenschau Sache der
Begabung, die man wohl schulen kann, wenn man sie besitzt, die man aber mit
Methoden nicht erwirbt. Es gibt Leute, die ein Gespir, wiec man sagt, fir den wirt-
schaftlichen Vorteil haben, wihrend er anderen abgeht. Dieses Gespiir, dieser Takt
ist nichts anderes als die Fahigkeit der Zusammenschau der in Betracht kommen-
den Faktoren mit ihrer Bedeutung hier und jetzt fiir die Entscheidung. Die rich-
tige Zusammenschau erfolgt auf eine unrdumliche Bewegung des Erkennenden
hin, der sich an den richtigen Punkt versetzt, von dem aus sich die Einzelheiten zur
Einheit eines konkreten Seienden oder einer einmaligen Lage anordnen. Die Schau
folgt demnach nicht einfachhin aus der Anwesenheit der Einzelheiten vor dem gei-
stigen Auge; sie geht daraus nicht nach notwendigen Wesensgesetzen hervor, so
sehr diese durch Eingrenzung des Raumes in die wahre Richtung weisen und darum
behilflich sein kénnen. Mit ihr tritt etwas Neues ein, das keine blofe Schlufifolge-
rung ist. Der Hauptgrund fiir das Neue liegt nicht in den gegebenen Einzelheiten,
sondern in der geistigen Bewegung des Erkennenden. Die duflere Ursache ist um
so geringer, je notwendiger die Znsammenschau zur Erfassung der Wirklichkeit ist,
also je cinzelhaftiger, somit je geistiger diese ist. Die richtige Schau kommt also,
wenn auch nicht ohne jede duflere Ursichlichkeit, so doch ohne zureichende dufler-
liche Ursichlichkeit zustande. Diese tritt um so mehr zuriick, auf je hoherer Seins-
ebene sich der Erkenntnisvorgang vollzieht. Insofern ist der Eintritt der richtigen
Schau unerwartet und uberraschend und durch keine Methode im strengen Sinn
herbeizufithren. Methodische Uberlegungen kénnen nur nachtriglich kritische Dien-
ste leisten.

1.

Die besonderen Bedingungen der religiosen Entscheidung

Je geistiger und personhafter das zu Erkennende ist, um so schwieriger wird die
konkrete Erkenntnis. Denn das Geistige ist reicher und vielseitiger als das Stoff-
liche und kann scheinbar Widersprechendes in seiner Einheit umfassen. Das er-
schwert die Zusammenschau des fiir die Erkenntnis aus vielen Einzelheiten sich auf-
bauenden konkreten Ganzen. Sie stellt sich meist erst nach lingeren Versuchen ein
und erfolgt doch gewdhnlich unabsichtlich. Und wie das geistige Sein in sich reicher
ist als das ungeistige, so auch seine méglichen Wirkungen; auch nehmen sie an seiner
intensiven Einzelhaftigkeit teil. Auch sie sind darum durch Wesenserkenntnisse
allgemeiner Natur in ihrer hier so wichtigen Einmaligkeit nicht sicher vorauszu-



204 . August Brunner

sehen. Jede freie Entscheidung wagt sich mehr oder weniger in unbekanntes Neu-
land vor; denn die Freiheit hebt die Notwendigkeit der naturhaften Folge auf.
Je geistiger ein Bereich ist, um so neueres und unbekannteres Land betritt die Ent-
scheidung. Der Wille Gottes aber betrifft die Person als solche, alles andere nur
um der Person und ihres Heiles willen. Dies gilt ganz besonders von jenen wich-
tigen Entscheidungen, von denen die Ausrichtung eines ganzen Lebens abhingt und
die in ihren Folgen spiter nie mehr einfachhin riickgidngig gemacht werden kon-
nen. Lafit sich unter diesen Voraussetzungen das Beste iiberhaupt erkennen?

Dazu kommt ein Weiteres. Wir werden unserer Person nur auf ungegenstind-
liche Weise inne, indem wir uns auf Gegenstinde in der Welt richten, wie wir auch
die andern als Personen nur so, an ihrem Leib oder durch ithre Werke hindurch
erkennen. Eine ungegenstindliche Erkenntnis ist aber fir die gewohnliche Einstel-
lung des menschlichen Bewufitseins fast unfafibar; sie wird so schwach vernom-
men, dall sie unter der deutlichen, handgreiflichen Bewufitheit des Gegenstind-
lichen beinahe verschwindet und jedenfalls meist nicht besonders bemerkt wird.
Wir wissen, wie leicht sich der Mensch tiber sich selbst tduscht. In der Person liegt
aber die geschichtliche Lage fast ganz eingeschlossen. Sie selbst ist geschichtlich zu
dem geworden, als was sie sich im Augenblick der Wahl vorfindet. Die wirkliche
Lage ist auf ‘dieser Ebene somit ebenso schwer zu beurteilen wie die einmalige
Person selbst. .

Anderseits ist die geschichtliche Sitnation nichts Festes. Sie ist der Aunsgangspunkt
fir die Entscheidung, wird mit in sie hineingenommen und bleibt ihr nicht dufler-
lich wie die rdumliche Lage. Sie wird anders aufgenommen, je nachdem die Person
in anderer Verfassung ist. Darin liegt die eigentliche Geschichtlichkeit der ge-
schichtlichen Seienden. Die Méglichkeiten sind irgendwie vorgezeichnet, aber nicht
wie Gegenstinde einfach vorgegeben, keine festen Dinge. Um richtig zu wihlen,
missen die Moglichkeiten richtig gesichtet werden. Dies wiederum erfordert, dafl
die Person selbst sich richtig verhilt, was sie nur kann, wenn sie die Mdglichkeiten
richtig siecht. Wir scheinen uns hier in einem Kreis zu bewegen, aus dem es keinen
Ausweg gibt. Der Kreis horte allerdings auf, ein Kreis zu sein, wenn beides zu-
sammenfiele, wenn es eine einzige Wirklichkeit wire. Das ist aber der Fall.

Denn die Person lebt wesentlich ihren Moglichkeiten zugewandt und sie sich
zugleich gebend. Aber sie gibt sie sich nicht so, wie der Existentialismus eines
Sartre z. B. lehrt, daf sie sie einfachhin konstituiert, so dall sie alle letzten Endes
gleichwertig wiéren, weil sie nur im Konstituiertsein durch den Menschen ihr Sein:
besitzen. Dies hiefle die Geschichtlichkeit anfheben und den Menschen zu Gott
machen. Die menschliche Person ist zugleich Substanz, und zwar geschaffene Sub-
stanz in einer bestimmten geschichtlichen Lage; diese ist niemals thr Werk allein.
Es gibt also ihr unangemessene Moglichkeiten, es gibt weniger und unvollkom-
men angemessene Moglichkeiten, und es gibt eine Entscheidung, die vollkommen
ihrem einmaligen Personsein entspricht und die darum der eigentliche konkrete
Wille Gottes hier und jetzt ist. Wie ist dieser Wille zu finden?

Bevor wir diese Frage zu beantworten suchen, mufl noch etwas anderes beriick-
sichtigt werden. GewGhnlich lebt der Mensch nicht von der innersten Mitte seines



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 205

personhaften Seins her. Er wendet sich der Welt von den Schichten seines Seins
aus zu, die sich vordringlich machen und denen wesensgleiche Bereiche in der Welt
entsprechen. Die Person steht als freier Anstofl des Verhaltens und der einzelnen
"Entschliisse wohl immer dahinter; sonst ginge es um naturhafte Vorginge und
nicht um menschliches Verhalten. Aber die Beteiligung kann sehr schwach und ent-
fernt sein. Es geht unmittelbar nicht um ‘die Person als solche, sondern nm Vor-
teil oder Nachteil fiir eine gewisse Schicht und damit fiir einen bestimmten mensch-
lichen Bereich. In dieser Haltung steht der Mensch von selbst; es ist seine all-
tigliche Haltung, die einzunchmen ihm keine Mithe kostet. Entsprechend der
Schicht, mit der er sich ineinssetzt, hat er eine jeweils andere Selbstauffassung.
Diese bleibt um so einseitiger und unangemessener, je unterpersdnlicher diese
Schicht ihrem Wesen nach ist.

Nur sehr schwer hingegen und darum sehr selten entscheidet sich der Mensch
unmittelbar von seinem Innersten, von seiner Personmitte her. Wihrend er fer-
ner die mehr Adufleren Haltungen ziemlich nach Willkiir bestimmen kann, und
zwar um so leichter, je mehr sie ihrem Wesen nach dem Gegenstindlichen zuge-
wandt sind, vermag er nicht ohne weiteres diese innerste und persénlichste Hal-
tung einzunehmen. Denn sie liegt sozusagen noch hinter den ausdriicklichen Wil-
lensentschlissen, die aus ihr erst hervorgehen. Durch eine willkiirliche Willens-
bewegung vermag der Mensch eine solche Haltung nicht einzunehmen. Sie wird
darum, wenn sie kommt, als nicht durch eigenes Bemiithen verursacht, sondern als
geschenkt empfunden. Das hindert aber nicht, dafl sich der Mensch auf sie titig
vorbereiten miisse, wie ja auf der Ebene des Personhaften eigene freie Tatigkeit
und gottliche Gnade sich nicht nur nicht ausschliefen, sondern zusammengehdren.
Gewifl gibt es Fille, die Ignatius auch an erster Stelle erwihnt, wo die gottliche
Kraft den Willen so antreibt, daf jeder nnschlissige Zweifel, ja sogar jede Mog-
lichkeit dazu aufgehoben ist und die Seele dem folgt, was ihr gezeigt wird. Diesen
auflerordentlichen Fillen entspricht die sogen. Erste Wahlzeit der Exerzitien. Wird
aber, wie dies gewohnlich der Fall ist, der Mensch nicht auf wunderbare Weise von
Gott in die richtige Erkenntnis und die volle Bereitschaft zugleich erhoben, so muf§
er auf einem andern Weg dazu gelangen. Dieser andere Weg ist zunichst die
Zweite Wahlzeits.

Es ist aber fiir den Menschen deswegen so schwer, in die fiir die religiése Ent-
scheidung richtige Haltung zu kommen, weil er sich da rein von seinem personhaf-
ten Sein aus entscheiden soll. Das bedeutet aber, dafl er sich von aller Bindung an
das Welthafte um des Eigenwertes des Welthaften willen, der deswegen nicht
geleugnet wird, frei finden und so ganz fiir Gott offen und verfiigbar dastehen soll.
Er soll einen Standpunkt einnehmen, der auflerhalb der Welt, tiber der Welt liegt.
Er darf sich durch endliche, innerweltliche Giiter nicht mehr gebunden fihlen.
Diese diirfen nur noch als Material und Werkzeug zur Verwirklichung des Eigent-
lichen, des konkreten Willens Gottes in Betracht kommen, wie schon das Funda-
ment der Exerzitien dies fordert4.

3 Exercitia Spiritualia, n. 175—177.
4 Ex. Spir., n. 23.



206 August Brunner

Fine solche Freiheit, eine solche Bereitschaft, alle Bindungen an das Irdisch-
Welthafte zu durchschneiden, bedeutet aber, auf geistige Weise den Tod vorweg-
nehmen; denn im Tode geschieht endgiiltig, aber gezwungen, was hier der Mensch
frei vollziehen soll. Der Mensch muf zu jedem, auch dem schwierigsten Opfer be-
reit sein; sonst hilt er sich irgendwie noch unterhalb des rein Personhaften, we-
nigstens zum Teil noch innerhalb des Welthaften. Er ist nicht ganz frei, steht dem
Willen Gottes nicht ganz offen. Fiir die unterpersonlichen Schichten des Menschen,
durch die er an das Welthafte verwiesen ist, weil sie selbst noch in verschiedenem
Grad zur Welt gehdren, bedeutet diese duflerste und reinste Freiheit den Tod, vor
dem sie angstvoll zuriickschrecken. Wenn sich jemand an bestimmte weltliche
Werte und Giiter so bindet, dafl er sie nicht loszulassen bereit ist, sondern sie
unter allen Umstinden retten will, dann gehdren diese Werte und Gditer fiir ihn
mit zum Sinn des Daseins. In einer solchen Haltung kann er nicht zur richtigen Ex-
kenntnis des konkreten Willens Gottes gelangen. Dieser fordert ja die Bereit-
schaft, all dies zu opfern. Damit entschwinde aber der bisher verfolgte Sinn des Le-
bens. Sinnverlust des Lebens ist aber gleichbedeutend mit Heillosigkeit. Der wahre
Wille Gottes bedeutet hier eine, ja die tiefste Bedrohung. Der blofle Gedanke, ihn
anzuerkennen und ins Leben aufzunehmen, bringt Betribnis und Angst hervor, und
diese konnen den Menschen aufs tiefste erschitttern, so dafl er sich gleichsam aus
seiner Bahn geworfen fiihlt. Um dies hier schon vorwegzunehmen, hier erkennt
man die Bedeutung der Dritten Woche der Exerzitien mit ihren Betrachtungen des
Leidens und Sterbens Unseres Herrn. Wer in den Exerzitien das Eigentliche errei-
chen will, muf} selbst geistig durch den Tod hindurch; aber er mufl zugleich die
Wahrheit der Uierten Wodhe erfabhren, dafl es aus diesem Tode eine verwan-
delnde Auferstehung gibt.

Iv.
Die Kennzeichen der richtigen Entscheidung

Sobald der Exerzitand die richtige Einstellung der vollen Bereitschaft und Of-
fenheit erreicht hat und bereit ist, den erkannten Willen Gottes um jeden Preis
und in jeder Gestalt zu iibernchmen, steigt um so klarer ein neuer, tieferer und
begliickenderer Sinn, steigt der wahre Sinn des Lebens auf. Der frithere vermeint-
liche Sinn war sinnvoll und erfiillend nur fiir eine Schicht von ihm; fiir die Person
nur, weil sie sich falschlich mit dieser Schicht ineinssetzte. Er lieR also doch im ge-
heimen den Menschen als ganzen unerfillt. Dem entspricht eine innerste, ungegen-
stindliche und darum leicht zu tbersechende und zu verdringende Unruhe eines
solchen Menschen mitten im irdischen Erfolg. Der von der echten Haltung her auf-
leuchtende Sinn hingegen umfafit zuerst das konkrete Personsein dieses Menschen
als solches und durchdringt von da aus alle Schichten. Er ist der wahre, allseits
erfiillende Sinn; er ist das Heil. Darum bringt er Friede und Freude und zwar
selbst bei Leiden und Opfern auf den dufleren Schichten. Der Mensch liegt wesent-
lich richtig. Er ist frei; er ist, wie er sein soll, wie es seinem einmaligen Wesen als
dieses Geschopfs entspricht, ,jene konkrete und einmalige Hinordnung auf Gott,
die das innerste Wesen des Menschen ausmacht® (Rahner, S. 398 f.). Die Kon-



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 207

kretheit und Einmaligkeit der Person als solcher ist so intensiv, dafl hier allge-
meine Regeln und Verhaltungsweisen nur sehr wenig angemessen und darum er-
filllend wirken konnen. Der volle Friede kommt nur dann, wenn der Mensch er-
kennt, was hier und jetzt der Wille Gottes ist, weil es am meisten zu seinem Heil
ist, weil es dem einmaligen Sein des Menschen in der geschichtlich gewordenen
einmaligen Lage entspricht.

Es ist auffallend, dafl Ignatius in den Anleitungen zu einer richtigen Wahl das
Hauptgewicht nicht auf die verstandesmifigen Uberlegungen legt, sondern sozusa-
gen auf das sich Einschwingen und Einspielen der Seele auf das Richtige durch
die Erfahrung von Trost und Mifitrosts. Selbst in der Dritten Wahlzeit, wo die
verstandesmafligen Uberlegungen in den Vordergrund treten, weil die Erprobung
durch Trost und Mifltrost nicht zur Klarheit fithrte, wird dem Wahlenden doch
empfohlen, im Gebet Gott darum anzugehen, er mége den Geist erleuchten und
den Willen dahin antreiben, wohin das Streben gehen soll. Auch soll die erfolgte
Wahl Gott im Gebet gleichsam zur Bestitigung und Annahme vorgetragen wer-
den. Darauf hat Fessard eindringlich aufmerksam gemacht, und Rahner (S. 859 f.)
ist der gleichen Meinung, daf die dritte Wahlzeit gleichsam nur ein defizienter
Modus, ein Ersatz sei und sich in ihrem innersten Wesen nicht von den beiden
anderen unterscheide. Ein solches Vorgehen 148t sich nur dadurch rechtfertigen, dafl
man zeigt, warum es dem Sachverhalt vollkommen angemessen ist.

Zuerst kann man darauf aufmerksam machen, dafl es sich hier nicht um eine
zwingende Einsicht handeln kann. Eine solche entspricht einem Denken, das sich
mit Gegenstinden beschaftigt, die der Freiheit nicht anheimgegeben sind. Sie stellt
sich ferner besonders da ein, wo das Formalobjekt einfach-ist, also beim diskur-
siven Denken, wenn man die Folgerichtigkeit des Vorgehens genau iibersieht, oder
bei mathematischen Einsichten, die alle auf der einen Linie ihres Formalobjekts,
der Quantitit, vorangehen.

Nicht so bei Erkenntnissen, die eine Zusammenschau erfordern. Hier mufl man
versuchend dazu gelangen, daff man den Punkt geistig einnimmt, der gleichsam
der Seinsmitte des zu Erkennenden entspricht, von dem aus gesehen alle Einzelhei-
ten zu der Geschlossenheit der Gestalt zusammenschiefen. Hier hat die Einsicht
einen andern Charakter als bei der Schlufifolgerung. Sie ist nicht zwingend. Und
doch sieht man, daf} es so, und nur so, richtig ist.

Dazu kommt ein weiteres. Bei der Wahl in den Exerzitien handelt es sich um die
Erkenntnis dessen, was fiir diesen Menschen als einmalige Person hier und jetzt
das Beste ist, was ihm am meisten zum Heil gereicht, weil es am genauesten dem
Willen Gottes entspricht. Das, worauf es also ankommt, ist die Erfassung des kon-
kreten personhaften Seins in seiner innersten Mitte, also des ungegenstindlich-
sten Seins innerhalb der menschlichen Erfahrung. Die Einsicht nimmt hier einen
neuen Charakter an. Sie steht nicht mehr gegenstindlich vor dem Auge; sie ist nicht
verfiighar und fiir das gegenstindliche Erkennen darum nicht greifbar. Fiir dieses
ist sie nichts. Aber es ist ein Nichts, das doch da, das wirklich ist, wenn es auch
dem Versuch der Vergegenstindlichung entgleitet. Solche Erkenntnisse driickt man

5 Ex. Spir. n. 176, 329—336.



208 August Brunner

darum gern durch ein Wort aus, das ein gegenstindlich Undeutliches bezeichnet:
man ,verspiire” sie. Die Mystiker sprechen in dergleichen Fillen auch von ,Beriih-
rung®. Berithrung allein ohne Sehen ergibt in der gewdhnlichen Erkenntnis eine
unklare und unvollstindige Gegenstindlichkeit. Sie kann darum da als Bild ge-
braucht werden, wo die Gegenstindlichkeit in den Hintergrund und in die Bedeu-
tungslosigkeit gedringt ist und entgegen der alltiglichen Erkenntnis das Unge-
genstindliche das eigentliche Gewicht besitzt.

Ebenso wichtig ist, dal in der Personmitte Einsicht, Haltung und Gestimmtsein
noch ungetrennt sind. Sie gehen hier zusammen, wihrend sie auf den andern
Schichten immer leichter getrennt erscheinen. Zu seiner Erkenntnis erfordert ja
das Personhafte Anerkennung, weil es freier Ursprung von Entscheidungen ist.
Die richtige Einsicht kann hier also nur in der richtigen Haltung erfolgen. Solange
jemand nicht dazu bercit ist, den Willen Gottes in jeder Gestalt anzuerkennen
und um den Preis eines jeden Opfers zu verwirklichen, wird er nicht zur reinen
Einsicht gelangen kdnnen, sondern sich ihr nach dem Mafle seiner Bereitschaft an-
ndhern, also wohl etwas Gutes fiir sich erkennen und wihlen, aber nicht das hier
und jetzt einzige Beste. Die Einsicht ist hier zugleich und in eins Bereitschaft und
Zustimmung. Diese wird als Geneigtheit der Seele erfahren. Wenn sich der Mensch
zu der hier geforderten Bereitschaft und Offenheit fiir den Willen Gottes erhoben
hat, so daf keine Bindung an Innerweltliches ihn mehr an der Annahme hindert,
so vollzieht er bereits, wenigstens solange er in diesem Zustand verbleibt, den
im Vollzug erkannten géttlichen Willen. Da dieser aber dem hdchsten und eigen-
sten Sein des Menschen vollkommen entspricht, so stellt sich gleichzeitig und wie-
der ineins damit auch die entsprechende Affektivitit ein als Friede, als vollkom-
menes Erfiilltsein im Schwingen der selbstlosen Liebe zu Gott. Damit verstirkt
sich der Eindruck des ,Verspiirens“, obschon es sich nicht um Affektivitit allein
handelt. Das alltigliche Gefiihl liegt bereits seiner Natur nach zwischen der Un-
gegenstindlichkeit des Geistigen und der Gegenstindlichkeit des Stofflichen. Es
ist zugleich der gewdhnlichste Fall, wo der gegenstindlich gerichtete Mensch etwas
erfihrt, was nicht mehr ganz gegenstindlich ist. Deswegen dringen sich nicht nur
zur Mitteilung ungegenstindlicher Erfahrungen Ausdriicke und Bilder aus dem
affektiven Bereich auf als die einzigen, die ohne weiteres zur Verfiigung stehen,
sondern die Erfahrung betont an sich schon die Ahnlichkeit mit ithm.

Was sich hier ereignet, ist jedoch ineins ungegenstindliche Einsicht, haltungs-
mifige Bereitschaft und begliickender Friede. Sobald der Mensch sich einspielend
auf das einzig Beste gestofen ist, wird sich diese Erfahrung einstellen. Die Ein-
spielung bezieht sich dabei nur auf die besondere Form, die der Wille Gottes fiir
den in die Welt gestellten Menschen einnimmt, nicht auf diesen Willen selbst.
Eine reine Bereitschaft ist bereits Licbe zu Gott als hochste Anerkennung dessen,
was er ist, als Hineingenommensein in ihn, als Gemeinschaft. Anderseits liegt die
Birgschaft dafir, dafl Gott einen solchen Menschen das Richtige erkennen 1afit,
darin, dafl Gott Liebe ist und nur in Hinsicht auf das Beste des Menschen gnaden-
voll dazu mitwirken kann, dafl er in eine solche Verfassung der Bereitschaft erho-
ben wird (Rom 8, 28).



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 209

Im Bereich des personhaften Seins gehen gottliche Gnade und menschliche Frei-
heit wesentlich zusammen, wenn sich der Mensch zur reinen Offenheit fiir Gott
hinbewegt. Sie schlieflen sich nicht aus noch schrinken sie sich gegenseitig ein. Ge-
schopf sein heifit ja schon, Sein und Fahigkeiten dauernd von Gott empfangen.
Die reine Freiheit ist Gnade und menschliche Bereitschaft in eins. Da letztere vor
dem ausdriicklichen Willen liegt, wird sie als Passivitit erfahren; in Wirklich-
keit ist sie machtige, aber wesensgemaf stille Téatigkeit ohne inneren Larm. Dar-
um steht nicht die eigene Liebe zu Gott im Vordergrund, sondern der Mensch
weifl sich von Gott angenommen und geliebt und dadurch zu seinen héchsten
Moglichkeiten aufgeschlossen. Ein blofles Geschopf kann und darf der Mensch
nicht mit dieser Liebe ohne Vorbehalt, mit einer solchen restlosen Hingabe lie-
ben; darum kann auch keine andere Liebe als die zu Gott die tiefsten Krifte des
Menschen aufrufen; Gott allein steht die Personmitte des Menschen vollkommen
offen. In einer solchen Liebe erfdhrt daher der Mensch die Nahe Gottes zu seinem
eigenen Sein.

Selbstverstandlich ist anch diese Erfahrung ungegenstindlich. Und zwar nicht
deswegen, weil es sich noch nicht um die visio beatifica handelt. Als absolute und
reine Personhaftigkeit ist Gott von einer wesentlichen Ungegensténdlichkeit, die
mit der der geschaffenen Geister gar nicht zu vergleichen ist. Sie kann auch in der
visio nicht aufhéren. Werden schon die endlichen Personen nur im Mitgehen und
Eingehen auf sie erkannt, so noch viel mehr Gott. Jedoch fillt in diesem Leben,
solange der Leib noch nicht durch die gnadenvolle Verklirung verwandelt und
zum willigen Werkzeug des Geistes erhoben ist, der Schatten der Gegenstandlich-
keit auf alles ungegenstindliche Vernehmen. Gebunden an eine gegenstiandliche
Erkenntnis bleibt es hienieden ritselhaft, wie in einem Spiegelbild (1 Kor 13, 12)
oder durch einen Schleier hindurch. Darum erfiillt jede solche Erfahrung die Seele
und stachelt zugleich ihre Sehnsucht noch michtiger an.

V.
Die Mittlerschaft Christi

Wie aber gelangt der Mensch zu eciner solchen Haltung der reinen, zu allem be-
reiten Offenheit? Sie liegt doch, wie wir sagten, vor jedem ausdriicklichen und auf
das Gegenstindliche gerichteten Wollen als dessen Grund und Ursprung! Kann und
darf ein Mensch iiberhaupt versuchen, zu ihr zu gelangen? Muf} er sie nicht viel-
mehr als ein gnadenvolles Wunder von Gott allein erwarten. Sind also Exerzi-
tien {iberhaupt moglich?

Auch hier hat Ignatius aus seiner Erfahrung die einzige Antwort gefunden. Das
zeigt sich daran, welchen Platz Christus in den Exerzitien einnimmt. Sein irdisches
Leben ist der ausschlieBliche Gegenstand der Betrachtung in den letzten drei Wo-
chen, nachdem schon in der Ersten Woche sein Bild als Erldser immer wieder vor
den Exerzitanden hintrat. Zur Zeit der Wahl soll sich der Exerzitand in die Ge-
sinnung des Dritten Grades der Demut versetzen®; dieser bedeutet aber nichts an-

¢ Ex. Spir., n. 164—167.



210 August Brunner

deres als die Bereitschaft, Christi Gesinnungen aus reiner Liebe zu iibernehmen,
ihm darin maglichst gleich zu werden. Er vermittelt die Frkenntnis und die Hal-
tung, die in den Exerzitien gesucht wird. Und er allein vermag dies zu tun.

Personhafte Haltungen als solche konnen ihrem ungegenstindlichen Wesen nach
nicht unmittelbar 4ls Gegenstand angestrebt werden. Wie der Mensch als dieser
bei Gelegenheit der Erkenntnis von Gegenstindlichem und durch dieses gleichsam
hindurch ungegenstidndlich erfalit wird, so verwirklichen sich auch diese Haltun-
gen dadurch, daf} der ausdriickliche Wille auf entsprechendes Gegenstindliches
gerichtet ist. Fiir die innersten und personhaftesten Haltungen kommt aber als
solches nur der Mensch in Frage; im Mitsein entziinden sie sich gleichsam von
selbst. Wer selbstlose Liebe von einem Mitmenschen erfihrt, den dringt es zur
gleichen Gegenliebe, es sei denn seine Haltung bilde ein Hindernis und wider-
strebe der in der Liebe ungewollt liegenden Aufforderung zur Gegenliebe. Die
hochste und personhafteste Liebe, die reine Liebe zu Gott, zu der der erldste
Mensch aus Gnade berufen, die zugleich die offenste Freiheit fiir das hier und jetzt
Beste ist, kann sich auch nur an einem Menschen entziinden, aber an einem Men-
schen, der diese Freiheit als stindige und wesentliche Haltung lebt. Dieser Mensch
ist Christus als der menschgewordene Gottessohn, und er allein: er allein kennt
. den Vater, und nur durch ihn wissen wir um die innere Gesinnung und darum um
den Willen Gottes. Der Weg der Aneignung der zur richtigen konkreten Wahl
erforderten Haltung fihrt nur dber das Mitsein, itber die Liebe zum Gottmen-
schen.

Die Exerzitien sind eine Einiibung in das Mitleben mit Christus, ein Eingehen
in seine Gesinnung, die schrittweise Vertiefung der Gemeinschaft in der Haltung.
Erreicht soll werden, dafl der Exerzitand zum mindesten zur Zeit der Wahl das
Wort des Apostels Paulus mit Recht auf sich anwenden kéinnte: ,Ich lebe; aber
nicht ich, sondern in mir lebt Christus“ (Gal 2, 20). Das Zusammenkommen der
beiden Personmitten in der Liebe und in den gleichen Grundhaltungen hat fiir den
Exerzitanden zur Folge, dafl er allem so gegeniibersteht, wie es Christus an seiner
Stelle tun wiirde. Christus wird dadurch nicht zu einer abstrakten und allgemeinen
Regel. Sondern diese Gemeinschaft, dies In- und Fiir-einander-Leben ruft gerade
die letzte Konkretheit und Einmaligkeit des von Christus geliebten und seine Liebe
beantwortenden Menschen an, vertieft sie und macht sie so einmalig, wie sie mit
natiirlichen Mitteln nie zu verwirklichen wire. Gemeinschaft gibt zu eigenem
Selbstsein frei; ein Gesetz oder eine allgemeine Regel hingegen lifit das letzte
Selbstsein aus.

Der Sinn der Exerzitien als Hinfithrung zur Lebensgemeinschaft mit Christus
erklirt es, warum Ignatius auf Dinge groflen Wert legt, die manchen sonst als
Nebensache, ja als kindliche Bemihung um Auferlichkeiten erscheinen machte.
Vor allem die jeden Tag wiederkehrende Ubung der ,Anwendung der Sinne“7 fin-
det hier ihre Rechtfertigung. Christus soll nicht als abstraktes Schema vor dem
Exerzitanden stechen, als blofe Verkérperung einer Lebensregel oder Lebensweise,
sondern als der lebendige Mensch, der er war und ist, aus dessen Verhalten die

7 Ex. Spir., n. 121—125.



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 211

héchste und reinste Haltung zu Gott und den Menschen vernommen werden kann.
Aber vernommen werden kann sie, wie bei andern Menschen, nur durch innigen
Verkehr, durch aufgeschlossenes lingeres Zusammensein. Wenn einmal in der
Ersten Woche die Grundhaltung herbeigefthrt ist, die Bereitschaft, sich zom Wil-
len Gottes fithren zu lassen, und alle Hindernisse, die dem entgegenstehen, zu
iberwinden, dann wird der Exerzitand zu Christus gefiihrt. Dieser soll fiir ihn ein
lebendiger Mensch werden, ein Zeitgenosse, wie Kierkegaard es fir notwendig an-
sah. Zu einem lebendigen Menschen gehdren aber auch die scheinbar nebenséch-
lichen Auflerlichkeiten. Nur durch sie hindurch wird ein Mensch auch in seiner
persénlichen Geistigkeit gegenwértig und ruft den andern Menschen wirksam an.

Denn wie Fessard (S. 134 {.) richtig bemerkt, sind auch die Sinne geistig und
Einfallstore far das Geistige. Die sinnliche Tatigkeit wird ja durch den gleichen
Geist als belebende Seele ausgetibt, der hier in die richtige Haltung gelangen soll,
um sich aus ihr wieder der Welt zuzuwenden. Anderseits wird im geistig verwan-
delten Menschen auch die Sinnestitigkeit verwandelt, natiirlich nicht in ihrem
physiologisch-psychologischen Vollzug, sondern in der Einstellung, in der vorbe-
wuften leitenden und auswdhlenden Einstellung. Der Mensch ist auch in der Ta-
tigkeit seiner Sinne kein photographischer Apparat, sondern eben Mensch. ,Den
Reinen ist alles rein®, dieses oft miflbrauchte und in sein Gegenteil verkehrte
Wort (Tit 1, 15) driickt dies aus; aber es heifit auch weiter: ,aber den Befleckten
und Glaubenslosen ist nichts rein; denn ihr Denken und ihr Gewissen sind be-
fleckt“. Der ganze Mensch soll vom Lichte und der Liebe Christi durchstrahlt wer-
den. Weil er in seiner Mitte und von ihr her umgestaltet werden soll, muf er als
ganzer umgestaltet werden. Die allerletzte und allerfeinste und einmaligste Kon-
kretheit des richtigen Entschlusses fande nur der vollkommen reine, vollkommen
freie und offene Mensch, das heifit nur der Mensch, der wirklich ein zweiter Chri-
stus, ein neuer einmaliger Mensch in gleicher Haltung wie Christus ware. Ihm
wire in einer ungegenstindlichen Erkenntnis das eigene konkrete Sein so rein
und umfassend gegeben wie sonst nie, darum zugleich als Sein von und zu Gott
und als in Christus tibernatiirlich begnadetes Sein.

Diese Aneignung und ,Wiederholung® der innersten Gesinnungen und Hal-
tungen Christi (Phil 2, 5) vollzieht sich auf die gleiche Weise, wie sich sonst jemand
an einen Menschen als an sein Ideal anschlieft. Es geschieht immer dadurch, daf§
durch die sichtbaren Gegebenheiten der leiblichen Erscheinung oder der Werke
hindurch die einmalige geistige Wirklichkeit dieses Menschen erfafit wird, und
zwar je nach der Seinsebene, der das Ideal zugehért, in verschiedener Tiefe. Dem
Sichtbaren und Geschichtlichen kommt dabei eine normalerweise nicht zu umge-
hende oder zu tiberspringende Vermittlung zu, in der es zugleich bis an die Grenze
des Verschwindens zuricktritt. Es spielt dabei eine dhnliche Rolle wie die physisch-
physiologischen Faktoren der Sprache im Erfassen des Sinnes. Diese sind unent-
behrlich, weil der Sinn in irgendeiner Sprache vermittelt werden muf}; und doch
ist der Sinn nicht an eine besondere Sprache gebunden. So kann auch die innerste
Gesinnung Christi nur vermittels der tiberlieferten geschichtlichen Tatsachen im-
mer wieder aufs neue erfafit werden und darin den Menschen erfassen und damit



212 August Brunner

zu neuer geschichtlicher und existentieller Wirkung kommen. Aber sie muff sich nun
nicht im Auflern und Sichtbaren auf gleiche Weise verleiblichen und Gestalt an-
nehmen. Wer Christus nachfolgt, braucht nicht, um dies wahrhaft zu tun, im wort-
lichen Sinn gekreuzigt zu werden; wohl aber soll er in seiner geschichtlichen Lage
aus der innersten Haltung zu leben und zu handeln versuchen, die uns aus dem
Kreuzestod Christi entgegenleuchtet.

Aus der Aneignung der Gesinnungen Christi erfolgt dann wesensgemifd eine neue
Hinwendung zur Welt und zu den Menschen. Denn die innerste Gesinnung Christi
ist die des Liebesgehorsams gegen den Vater und darin der selbstlosen Erldser-
liebe zu allen Menschen. Zu diesen wendet sich gemiafl den Exerzitien die Ent-
scheidung denn auch zuriick, zu einem christusgemaflen Leben mit ihnen und fiir
sie. So sehr die richtige Entscheidung in der Stille des Gebetes und der Sammlung
gesucht werden muf, so erfolgt sie nie ohne das Mitsein mit Christus und durch
ihn mit den Mitmenschen. Damit tritt sie in die jeweilige geschichtliche Welt ein
und gibt den Gesinnungen Christi sozusagen einen andern Leib, eine neue ge-
schichtliche Gestalt und eine existentielle Wirkung. Sie macht Christus gegenwirtig,
ohne damit sein geschichtliches Leben in Palistina aufzuheben oder auch nur zu
entwerten.

In diesem und nur in diesem Sinn bedeutet jede Nachfolge eine Entmythologi-
sierung®. Sie befreit vom Mythos im Sinne von Erzdhlung und unmittelbar und
in sich Erzdhlbarem. Am Erzdhlbaren wird das vernommen, was nicht unmittel-
bar in sich, sondern eben nur an diesem und durch dieses hindurch mitgeteilt
werden kann. Es geht also um die Grundhaltungen, die hinter den einzelnen Taten
und Geschehnissen stehen und sich in ihnen als ihre treibende Kraft offenbaren.
Dadurch wird aber die Geschichtlichkeit des Erzdhlbaren in keiner Weise in Frage
gestellt; dies ist fiir eine solche Aneignung auch gar nicht erfordert. Die Wieder-
aufnahme des eigentlich Geschichtlichen in Erziehung und Uberlieferung steht vor
dem Mythos im engeren Sinn und begrindet dessen Mdglichkeit. Denn der Mythos
versucht, das naturhafte Weltgeschehen, das als Offenbarwerden des géttlichen
Weltgrundes angesehen wird, mit den Kategorien des menschlichen Seins, also
auch dessen personhaften und geschichtlichen Seins, auszulegen und zu verstehen.
Einer Offenbarung des personhaften Gottes als solchen, wie sie sich im Leben des
Gottmenschen Jesus Christus vollzog, ware ein solcher Mythos gar nicht angemes-
sen. Die Haltungen und Gesinnungen, die der Mythos in naturhafte Machte hin-
ein vergegenstandlicht, finden sich dort gar nicht; darum fehlt ihnen die letzte Ver-
bindlichkeit. Im Geschichtlichen hingegen leuchten sie als vom Erkennenden unab-
hingige Wirklichkeiten in einer andern Person auf und kénnen nicht als blof}
menschliche und zeitbedingte Auslegungen abgetan werden, auch dann nicht, wenn
das, was die Offenbarung kundtut, jedes menschliche Verstindnis iibersteigt und
ein eigentliches Geheimnis ist.

8 Vgl. G.Martelet S.]., La Dialectique des Exercices Spirituels in: Nouvelle Revue
Théologique 88 (1956) S. 1063.





