
Die Erkenntnis des Willens Gottes 
nach den Geistlichen Übungen des hl. Ignatius von Loyola 

Von August Brunner  S. J., München 

In ungefähr gleichzeitig erschienenen Untersuchungen über die •Geistlichen Übun- 
gen" des hl. Ignatius von Loyola kamen G. Fessard und K. Rahner1 für das Grund- 
legende zu dem gleichen Ergebnis: in seinen Exerzitien und besonders in den Re- 
geln für die Wahl sowie in den Regeln zur Unterscheidung der Geister für die 
zweite Woche (nur diese behandelt Rahner ausdrücklich) habe Ignatius eine Me- 
thode und eine Logik für die Erkenntnis des einmaligen, hier und jetzt zu Wäh- 
lenden und damit auch unausdrücklich eine Analyse der Geschichtlichkeit gegeben. 
Dies sei das eigentlich Neue und Epochemachende, das den Erfolg des unschein- 
baren Büchleins in den vier Jahrhunderten seit seinem Erscheinen erkläre. Die bei- 
den Verfasser sind auf verschiedenen Wegen zu dieser Erkenntnis gekommen: Fes- 
sard angeregt durch die Frage nach der Geschichtlichkeit, wie sie von Hegel und 
Marx aufgeworfen wurde; Rahner geht es mehr darum, ob es solche einmalige 
Entscheidungen gebe, deren Einmaligkeit etwas Positives bedeute. 

I. 

Einzelhaftigkeit und Geschichtlichkeit der Seienden 

Alles wirklich Seiende ist in seinem Sein einmalig, und zwar so, daß die Einma- 
ligkeit und Einzelhaftigkeit nicht einen Abfall von einem idealen Allgemeinen 
bedeutet, sondern selbst ein positives Moment ist2. Die entgegengesetzte Ansicht 
überträgt die • zum Teil auch nur scheinbaren • Strukturen der vom Menschen 
hergestellten Kulturdinge, ihr Hergestelltsein, auf alle Seienden, ohne daß je die 
Berechtigung einer solchen Verallgemeinerung nachgewiesen wurde. Sie schien 
allerdings bis vor kurzem für den Bereich des Stofflichen den Beobachtungen wenig- 
stens nicht zu widersprechen; aber die Atomphysik legt auch hier zum mindesten 
die andere Auffassung nahe. Denn die letzten Bestandteile der Materie erwei- 
sen sich als unter sich, wenn auch nur minimal, verschieden; sie können einander 
nicht einfachhin und restlos vertreten, so sehr sie dies im Makroskopischen und 
Praktischen tun. 

Allerdings ist die Einzelhaftigkeit, wie sich dies schon aus dem Vorhergehenden 
ergibt, an Intensität nicht überall die gleiche. Sie ist am geringsten im Bereich des 
Stoffes und nimmt um so stärker zu, je mehr man sich über das Pflanzliche und 
das Vitale dem Bereich des rein Geistigen nähert, wo die Einzelhaftigkeit so aus- 
gesprochen und so positiv ist, daß sie für uns und in sich mehr Bedeutung hat als 

1 Gaston Fessard, La Dialectique des Exercices Spirituels de Saint Ignace de Lo- 
yola. Paris 1956, 367 S. -Karl Rahner, Die Ignatianische Logik der existentiellen Er- 
kenntnis, in: Ignatius von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis, herausgege- 
ben von F. Wulf, Würzburg 19.56. S. 343•405. 

2 Zum Folgenden vgl. A. Brunner, Erkenntnistheorie. Köln 1948 • Glaube und Er- 
kenntnis. München 1952. 



200 August Brunner 

das Allgemeine. Auf diesem ausgesprochen positiven Charakter der Einzelhaftig- 
keit des Menschlichen beruht auch seine Geschichtlichkeit. 

Wenn aber die Entscheidungen des Menschen aus seinem geschichtlich geworde- 
nen und jeweils einmaligen Sein frei hervorgehen, dann sind auch sie immer ein- 
malig, und zwar nicht nur durch die äußeren Beziehungen zu Raum und Zeit, son- 
dern in ihrem Sein. In einer einmaligen, weil geschichtlich gewordenen Lage ent- 
scheidet sich der Mensch angesichts der Möglichkeiten, die ihm das einmalige Ge- 
samt der Lage, ihn selbst in seiner Einmaligkeit mit einbegriffen, darbietet, in Hin- 
sicht auf ein zu Erreichendes, das ihm ebenfalls nicht einfachhin von der Natur not- 
wendig vorgegeben ist. 

Aber auch hier ist die Intensität der Einmaligkeit nicht immer die gleiche. Nur 
rührt sie jetzt nicht einfach nur vom Wesen der verschiedenen Aktbereiche her, 
sondern ist auch, und sehr oft vorzüglich, von der Freiheit, von der persönlichen 
Stellungnahme dessen bestimmt, der sich entscheidet. Je persönlicher sich ein Mensch 
in einer Entscheidung einsetzt, statt sich bloß treiben zu lassen, um so einmaliger 
und um so geschichtlicher wird sie in ihrem Sein werden. Jedoch besteht von der 
Sache, von der Seinsweise her ebenfalls eine Verschiedenheit in der Einzelhaftig- 
keit des entscheidenden Aktes und von ihr aus ein verschiedener Anspruch an die 
Freiheit des Entscheidenden. 

Denn im Menschen sind verschiedene Seinsschichten zu der Einheit des Men- 
schen vereint; einheitstiftend ist aber die Person. Je weiter sich eine Schicht von 
der Personmitte • nicht räumlich, sondern seinshaft • entfernt, um so naturhafter 
ist sie, um so gleichförmiger auch das Sein ihres Bereiches. Um so weniger ist in den 
Entscheidungen, die eine solche Schicht vorzüglich betreffen • mittelbar gehen sie 
immer den ganzen Menschen an •, die Person unmittelbar beteiligt, sondern die 
dieser Schicht entsprechenden Antriebe, denen die Person stattgibt oder nicht. Vom 
Wirtschaftlichen, das noch stark auf Naturhaftes angewiesen und von ihm be- 
stimmt ist, geht eine aufsteigende Linie zu jenen Entscheidungen, die das Heil der 
Person selbst betreffen, also zu den großen religiösen Entscheidungen. Von diesen 
handelt aber das Exerzitienbüchlein; es will eine Anleitung dafür geben, sie richtig 
zu treffen. 

Aus dem Gesagten ergibt sich auch, warum diese Einmaligkeit und die damit 
verbundenen philosophischen und theologischen Probleme nicht zu allen Zeiten her- 
vortraten. Die Menschheit ist sowenig wie der einzelne Mensch je in ihrem Sein 
ungeschichtlich gewesen; sonst wären es keine Menschen gewesen. Aber man lebte 
doch lange sozusagen angeschmiegt an die von der Natur dargebotenen Bedingun- 
gen. Diese gestaltete man nur wenig um. Außerdem waren die Verfahrensweisen 

dieser Umgestaltung von Überlieferung und Brauchtum so festgelegt, daß sie 
selbst, obschon geschichtlich geworden, den Anblick von Naturhaftem und Unver- 
änderlichem darboten. Sie erschienen als das Höchste, was überhaupt zu erreichen 
war, hinter dem man höchstens im Einzelfall zurückbleiben konnte. Die geschicht- 
liche Änderung vollzog sich in solchen Zeiten so langsam, daß sie gar nicht beachtet 

werden konnte, ähnlich wie die langsame Umgestaltung der biologischen Arten, ge- 



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 201 

messen nicht nur an den einzelnen Epochen, sondern an der ganzen menschlichen 
Geschichte, als reine Unveränderlichkeit erscheint. 

Aber mit der Renaissance trat hierin ein Wechsel ein. Sie war eine Zeit großer 
Umwälzungen auf vielen Gebieten, Umwälzungen vor allem, die die geistige Ein- 
stellung zum Menschen und zu seiner Welt betrafen. Vieles, was bis dahin unver- 
änderliche Geltung zu besitzen schien, wurde umgestoßen. Der Mensch fand weni- 
ger als früher eine selbstverständliche Anleitung für sein Tun und seine Ent- 
scheidungen in vorgegebenen festen Verhältnissen, Gewohnheiten und Gebräuchen. 
Er war nun mehr auf sich gestellt, in einer Welt, die sich rascher und bestürzender 
als früher änderte. Er mußte nun die richtige Entscheidung auf andere Weise 
finden. 

Es ist kein Zufall, daß sich das Problem einer solchen Entscheidung zuerst auf 
religiösem Gebiet stellte, und zwar praktisch und unausdrücklich; ebenso daß die 
Betonung der Individualität zuerst in der neuen Kunst sichtbar wurde, wo der ein- 
zelne Künstler nunmehr mit seiner besonderen, sich von allem Bisherigen unter- 
scheidenden Art hervortreten wollte, was den Künstlern des Mittelalters auch da 
fern gelegen hatte, wo sie tatsächlich Neues schufen. Heute, wo die geschichtliche 
Bewegung zugleich mit der Zerstörung des Brauchtums immer schneller vorangeht, 
wird das Problem der einmaligen Entscheidung noch stärker fühlbar. Daran wird 
es wohl liegen, daß es jetzt auch in den Exerzitien ausdrücklich in Sicht kommt. 

II. 

Die Erkenntnis des Einmaligen als solchen 

Jede Entscheidung ist also einmalig aus einer einmaligen Lage zu einem frei 
gewählten Ziel hin, soweit sie wirklich Entscheidung und nicht bloßes Getrieben- 
werden ist. Deswegen können die allgemeinen Wesensverhältnisse wohl den onti- 
schen Raum eingrenzen, innerhalb dessen die Entscheidung überhaupt erst richtig 
und sachgemäß getroffen werden kann. So setzt auch Ignatius, wie Rahner betont, 
voraus, daß die religiöse Entscheidung sich nur auf etwas beziehen kann, was in sich 
sittlich gut und den Einrichtungen der rechtgläubigen Kirche gemäß ist. Das gilt 
auch für die anderen Bereiche. Eine Entscheidung im Wirtschaftlichen darf nicht 
gegen die Wesensgesetze dieses Gebietes verstoßen, wenn sie wirtschaftlichen Er- 
folg haben will. Jedoch sind die so abgegrenzten Räume an Weite sehr verschie- 
den, und zwar wiederum entsprechend dem Seinsbereich, um den es geht. Also am 
weitesten im Religiösen, wie dies schon Paulus gesagt hat: •Was wahr ist, was wür- 
dig und recht, was rein, liebenswert, edel, was irgend mit Tugend, mit Lobens- 
wertem zu tun hat: darauf richtet euer Sinnen und Trachten!" (Phil 4, 8). Das Re- 
ligiöse kann also alle anderen Bereiche umfassen und damit ist der Raum, inner- 
halb dessen die einzelne Wahl so erfolgen soll, daß sie hier und jetzt religiös rich- 
tig, das heißt dem Willen Gottes entsprechend ist, sehr weit. Darum mußte die 
Frage sich hier am dringlichsten stellen. Dies auch deswegen, weil es hier um das 
unbedingt zu Erreichende, und möglichst gut zu Erreichende, um das persönliche 
Heil geht. Da Gott die Liebe ist, ist das, was am besten seinem Willen entspricht, 



202 August Brunner 

auch am geeignetsten, den Menschen zur Erfüllung seines einmaligen Seins, zu sei- 
nem Heil zu führen. 

Wie soll also innerhalb dieses Wesensraumes der einzelne und einmalige Mensch 
an einer bestimmten geschichtlichen Stelle das wählen, was hier und jetzt dem Wil- 
len Gottes entspricht und zugleich für ihn das einmalige Beste ist? Zur Erkenntnis 
des Einmaligen und darum des Konkreten gibt es nur einen Weg, den Weg der 
synthetischen Zusammenschau. Eine scheinbare Ausnahme macht einzig die natur- 
wissenschaftliche Erforschung des Stoffes. Da wir an ihm mit Sicherheit nur das 
Quantitative erkennen können, das Formalobjekt der Naturwissenschaft also in sich 
einfach ist, so ist auf diesem Gebiet eine Zusammenschau in dem hier gemeinten 
Sinn weder nötig noch möglich. Darum ist aber auch die Einmaligkeit eines einzel- 
nen letzten stofflichen Elementarteilchens nicht genau zu erfassen. Überall sonst 
aber ist eine Zusammenschau nötig. Die menschliche Erkenntnis ist, besonders durch 
die Bindung des Geistes an den Leib, jeweils auf eine bestimmte, vom Standpunkt 
bedingte Sicht beschränkt und erfaßt kein wirkliches Seiendes je auf einen einzigen 
Blick hin erschöpfend. Jedes konkrete Seiende bietet der Erkenntnis viele Seiten 
dar, die nur nacheinander und von verschiedenen Standpunkten aus in Sicht kom- 
men, so aber, daß sie jeweils als Seiten des einen Seienden gegeben sind. Die Ein- 
heit des Seienden ist dabei als eine Art von Rahmen mitgegeben, dessen Inhalt 
zunächst in vielem vorläufig bleibt und erst durch die verschiedenen Erfahrungen, 
die man selbst macht oder die einem durch andere mitgeteilt werden, immer bes- 
ser angefüllt wird. Die Erkenntnis des Konkreten vollzieht sich in einem Prozeß 
immer größerer Annäherung. Es muß also immer wieder der Versuch gemacht wer- 
den, das Seiende als ein Seiendes, und nicht als einen Filmstreifen unzusammen- 
hängender Bilder in Sicht zu behalten und dafür auf dem richtigen Standpunkt 
zu stehen. 

Für die stofflichen Gegenstände hat dies keinerlei Schwierigkeiten, und jeder 
Mensch besitzt durch Erziehung und eigene Erfahrung Verfahrensweisen dafür, 
die man ohne weiteres Nachdenken anwendet. Anders ist es schon beim Leben- 
digen und vor allem beim eigentlich Menschlichen, bei der menschlichen Geistig- 
keit. Die richtige Beurteilung eines einzelnen Menschen als eines einmaligen ist 
schwierig; das weiß jeder. Sie kann auch nicht auf Grund einer einmaligen, kurzen 
Begegnung geschehen. Nur mit steigender Erfahrung bei Gelegenheit der verschie- 
densten Anlässe und durch Austausch dieser Erfahrungen mit anderen wird unsere 
Erkenntnis immer zuverlässiger. Wir haben immer, schon von Anfang an, ein ent- 
worfenes Bild von jedem Menschen, von dem wir hören oder den wir sehen. Die- 
ser Vorentwurf erweist sich dann meist als in vielem falsch, in anderem lückenhaft 
oder ungenau. Immer muß das bisher als richtig Angenommene mit den neuen 
Erfahrungen zusammengebracht werden, bis es gelingt, den Menschen so als Ein- 
heit zu sehen, daß die anscheinend widersprüchliche Vielgestalt der Erfahrungen 
aus dieser Einheit verständlich wird. 

Auf die gleiche Weise wird auch die Einmaligkeit der Situation erkannt. Nur 
daß hier die Erfahrungen nicht so sehr zeitlich nacheinander gemacht werden, son- 
dern der Mensch sich bei der Erwägung, was zu tun sei, die einzelnen Elemente 



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 203 

der Lage vorführt und nun vorfühlend sich eine bestimmte Entscheidung vorstellt 
und herauszufinden sucht, was sie wohl für Folgen haben könne. Man spielt sich 
ein. Dieses Einspielen ist kein nebensächliches Moment, sondern wesentlich. Es ist 
das Einnehmen verschiedenster Standpunkte (nicht im Raum natürlich), um schließ- 
lich den herauszufinden, bei dem sich die einsichtige Zusammenschau einstellt und 
mit ihr die klare Erkenntnis, was hier und jetzt zu tun sei. 

Wie die Erfassung von stofflichen Dingen die geringste Schwierigkeit bietet, 
weil man sie von allen Seiten betrachten kann, so auch die der einmaligen Lage, 
wenn diese sich auf Gegenständliches bezieht und Entscheidungen über damit zu 
Tuendes zum Zweck hat. Jedoch ist auch hier schon die Zusammenschau Sache der 
Begabung, die man wohl schulen kann, wenn man sie besitzt, die man aber mit 
Methoden nicht erwirbt. Es gibt Leute, die ein Gespür, wie man sagt, für den wirt- 
schaftlichen Vorteil haben, während er anderen abgeht. Dieses Gespür, dieser Takt 
ist nichts anderes als die Fähigkeit der Zusammenschau der in Betracht kommen- 
den Faktoren mit ihrer Bedeutung hier und jetzt für die Entscheidung. Die rich- 
tige Zusammenschau erfolgt auf eine unräumliche Bewegung des Erkennenden 
hin, der sich an den richtigen Punkt versetzt, von dem aus sich die Einzelheiten zur 
Einheit eines konkreten Seienden oder einer einmaligen Lage anordnen. Die Schau 
folgt demnach nicht einfachhin aus der Anwesenheit der Einzelheiten vor dem gei- 
stigen Auge; sie geht daraus nicht nach notwendigen Wesensgesetzen hervor, so 
sehr diese durch Eingrenzung des Raumes in die wahre Richtung weisen und darum 
behilflich sein können. Mit ihr tritt etwas Neues ein, das keine bloße Schlußfolge- 
rung ist. Der Hauptgrund für das Neue liegt nicht in den gegebenen Einzelheiten, 
sondern in der geistigen Bewegung des Erkennenden. Die äußere Ursache ist um 
so geringer, je notwendiger die Zusammenschau zur Erfassung der Wirklichkeit ist, 
also je einzelhaftiger, somit je geistiger diese ist. Die richtige Schau kommt also, 
wenn auch nicht ohne jede äußere Ursächlichkeit, so doch ohne zureichende äußer- 
liche Ursächlichkeit zustande. Diese tritt um so mehr zurück, auf je höherer Seins- 
ebene sich der Erkenntnisvorgang vollzieht. Insofern ist der Eintritt der richtigen 
Schau unerwartet und überraschend und durch keine Methode im strengen Sinn 
herbeizuführen. Methodische Überlegungen können nur nachträglich kritische Dien- 
ste leisten. 

III. 

Die besonderen Bedingungen der religiösen Entscheidung 

Je geistiger und personhafter das zu Erkennende ist, um so schwieriger wird die 
konkrete Erkenntnis. Denn das Geistige ist reicher und vielseitiger als das Stoff- 
liche und kann scheinbar Widersprechendes in seiner Einheit umfassen. Das er- 
schwert die Zusammenschau des für die Erkenntnis aus vielen Einzelheiten sich auf- 
bauenden konkreten Ganzen. Sie stellt sich meist erst nach längeren Versuchen ein 
und erfolgt doch gewöhnlich unabsichtlich. Und wie das geistige Sein in sich reicher 
ist als das ungeistige, so auch seine möglichen Wirkungen; auch nehmen sie an seiner 
intensiven Einzelhaftigkeit teil. Auch sie sind darum durch Wesenserkenntnisse 
allgemeiner Natur in ihrer hier so wichtigen Einmaligkeit nicht sicher vorauszu- 



204 August Brunner 

sehen. Jede freie Entscheidung wagt sich mehr oder weniger in unbekanntes Neu- 
land vor; denn die Freiheit hebt die Notwendigkeit der naturhaften Folge auf. 
Je geistiger ein Bereich ist, um so neueres und unbekannteres Land betritt die Ent- 
scheidung. Der Wille Gottes aber betrifft die Person als solche, alles andere nur 
um der Person und ihres Heiles willen. Dies gilt ganz besonders von jenen wich- 
tigen Entscheidungen, von denen die Ausrichtung eines ganzen Lebens abhängt und 
die in ihren Folgen später nie mehr einfachhin rückgängig gemacht werden kön- 
nen. Läßt sich unter diesen Voraussetzungen das Beste überhaupt erkennen? 

Dazu kommt ein Weiteres. Wir werden unserer Person nur auf ungegenständ- 
liche Weise inne, indem wir uns auf Gegenstände in der Welt richten, wie wir auch 
die andern als Personen nur so, an ihrem Leib oder durch ihre Werke hindurch 
erkennen. Eine ungegenständliche Erkenntnis ist aber für die gewöhnliche Einstel- 
lung des menschlichen Bewußtseins fast unfaßbar; sie wird so schwach vernom- 
men, daß sie unter der deutlichen, handgreiflichen Bewußtheit des Gegenständ- 
lichen beinahe verschwindet und jedenfalls meist nicht besonders bemerkt wird. 
Wir wissen, wie leicht sich der Mensch über sich selbst täuscht. In der Person liegt 
aber die geschichtliche Lage fast ganz eingeschlossen. Sie selbst ist geschichtlich zu 
dem geworden, als was sie sich im Augenblick der Wahl vorfindet. Die wirkliche 
Lage ist auf dieser Ebene somit ebenso schwer zu beurteilen wie die einmalige 
Person selbst. 

Anderseits ist die geschichtliche Situation nichts Festes. Sie ist der Ausgangspunkt 
für die Entscheidung, wird mit in sie hineingenommen und bleibt ihr nicht äußer- 
lich wie die räumliche Lage. Sie wird anders aufgenommen, je nachdem die Person 
in anderer Verfassung ist. Darin liegt die eigentliche Geschichtlichkeit der ge- 
schichtlichen Seienden. Die Möglichkeiten sind irgendwie vorgezeichnet, aber nicht 
wie Gegenstände einfach vorgegeben, keine festen Dinge. Um richtig zu wählen, 
müssen die Möglichkeiten richtig gesichtet werden. Dies wiederum erfordert, daß 
die Person selbst sich richtig verhält, was sie nur kann, wenn sie die Möglichkeiten 
richtig sieht. Wir scheinen uns hier in einem Kreis zu bewegen, aus dem es keinen 
Ausweg gibt. Der Kreis hörte allerdings auf, ein Kreis zu sein, wenn beides zu- 
sammenfiele, wenn es eine einzige Wirklichkeit wäre. Das ist aber der Fall. 

Denn die Person lebt wesentlich ihren Möglichkeiten zugewandt und sie sich 
zugleich gebend. Aber sie gibt sie sich nicht so, wie der Existentialismus eines 
Sartre z. B. lehrt, daß sie sie einfachhin konstituiert, so daß sie alle letzten Endes 
gleichwertig wären, weil sie nur im Konstituiertsein durch den Menschen ihr Sein 
besitzen. Dies hieße die Geschichtlichkeit aufheben und den Menschen zu Gott 
machen. Die menschliche Person ist zugleich Substanz, und zwar geschaffene Sub- 
stanz in einer bestimmten geschichtlichen Lage; diese ist niemals ihr Werk allein. 
Es gibt also ihr unangemessene Möglichkeiten, es gibt weniger und unvollkom- 
men angemessene Möglichkeiten, und es gibt eine Entscheidung, die vollkommen 
ihrem einmaligen Personsein entspricht und die darum der eigentliche konkrete 
Wille Gottes hier und jetzt ist. Wie ist dieser Wille zu finden? 

Bevor wir diese Frage zu beantworten suchen, muß noch etwas anderes berück- 
sichtigt werden. Gewöhnlich lebt der Mensch nicht von der innersten Mitte seines 



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 205 

personhaften Seins her. Er wendet sich der Welt von den Schichten seines Seins 
aus zu, die sich vordringlich machen und denen wesensgleiche Bereiche in der Welt 
entsprechen. Die Person steht als freier Anstoß des Verhaltens und der einzelnen 
Entschlüsse wohl immer dahinter; sonst ginge es um naturhafte Vorgänge und 
nicht um menschliches Verhalten. Aber die Beteiligung kann sehr schwach und ent- 
fernt sein. Es geht unmittelbar nicht um die Person als solche, sondern um Vor- 
teil oder Nachteil für eine gewisse Schicht und damit für einen bestimmten mensch- 
lichen Bereich. In dieser Haltung steht der Mensch von selbst; es ist seine all- 
tägliche Haltung, die einzunehmen ihm keine Mühe kostet. Entsprechend der 
Schicht, mit der er sich ineinssetzt, hat er eine jeweils andere Selbstauffassung. 
Diese bleibt um so einseitiger und unangemessener, je unterpersönlicher diese 
Schicht ihrem Wesen nach ist. 

Nur sehr schwer hingegen und darum sehr selten entscheidet sich der Mensch 
unmittelbar von seinem Innersten, von seiner Personmitte her. Während er fer- 
ner die mehr äußeren Haltungen ziemlich nach Willkür bestimmen kann, und 
zwar um so leichter, je mehr sie ihrem Wesen nach dem Gegenständlichen zuge- 
wandt sind, vermag er nicht ohne weiteres diese innerste und persönlichste Hal- 
tung einzunehmen. Denn sie liegt sozusagen noch hinter den ausdrücklichen Wil- 
lensentschlüssen, die aus ihr erst hervorgehen. Durch eine willkürliche Willens- 
bewegung vermag der Mensch eine solche Haltung nicht einzunehmen. Sie wird 
darum, wenn sie kommt, als nicht durch eigenes Bemühen verursacht, sondern als 
geschenkt empfunden. Das hindert aber nicht, daß sich der Mensch auf sie tätig 
vorbereiten müsse, wie ja auf der Ebene des Personhaften eigene freie Tätigkeit 
und göttliche Gnade sich nicht nur nicht ausschließen, sondern zusammengehören. 
Gewiß gibt es Fälle, die Ignatius auch an erster Stelle erwähnt, wo die göttliche 
Kraft den Willen so antreibt, daß jeder unschlüssige Zweifel, ja sogar jede Mög- 
lichkeit dazu aufgehoben ist und die Seele dem folgt, was ihr gezeigt wird. Diesen 
außerordentlichen Fällen entspricht die sogen. Erste Wahlzeit der Exerzitien. Wird 
aber, wie dies gewöhnlich der Fall ist, der Mensch nicht auf wunderbare Weise von 
Gott in die richtige Erkenntnis und die volle Bereitschaft zugleich erhoben, so muß 
er auf einem andern Weg dazu gelangen. Dieser andere Weg ist zunächst die 
Zweite Wahlzeit3. 

Es ist aber für den Menschen deswegen so schwer, in die für die religiöse Ent- 
scheidung richtige Haltung zu kommen, weil er sich da rein von seinem personhaf- 
ten Sein aus entscheiden soll. Das bedeutet aber, daß er sich von aller Bindung an 
das Welthafte um des Eigenwertes des Welthaften willen, der deswegen nicht 
geleugnet wird, frei finden und so ganz für Gott offen und verfügbar dastehen soll. 
Er soll einen Standpunkt einnehmen, der außerhalb der Welt, über der Welt liegt. 
Er darf sich durch endliche, innerweltliche Güter nicht mehr gebunden fühlen. 
Diese dürfen nur noch als Material und Werkzeug zur Verwirklichung des Eigent- 
lichen, des konkreten Willens Gottes in Betracht kommen, wie schon das Funda- 
ment der Exerzitien dies fordert4. 

Exercitia Spiritualia, n. 175•177. 
Ex. Spir., n. 23. 



206 August Brunner 

Eine solche Freiheit, eine solche Bereitschaft, alle Bindungen an das Irdisch- 
Welthafte zu durchschneiden, bedeutet aber, auf geistige Weise den Tod vorweg- 
nehmen; denn im Tode geschieht endgültig, aber gezwungen, was hier der Mensch 
frei vollziehen soll. Der Mensch muß zu jedem, auch dem schwierigsten Opfer be- 
reit sein; sonst hält er sich irgendwie noch unterhalb des rein Personhaften, we- 
nigstens zum Teil noch innerhalb des Welthaften. Er ist nicht ganz frei, steht dem 
Willen Gottes nicht ganz offen. Für die unterpersönlichen Schichten des Menschen, 
durch die er an das Welthafte verwiesen ist, weil sie selbst noch in verschiedenem 
Grad zur Welt gehören, bedeutet diese äußerste und reinste Freiheit den Tod, vor 
dem sie angstvoll zurückschrecken. Wenn sich jemand an bestimmte weltliche 
Werte und Güter so bindet, daß er sie nicht loszulassen bereit ist, sondern sie 
unter allen Umständen retten will, dann gehören diese Werte und Güter für ihn 
mit zum Sinn des Daseins. In einer solchen Haltung kann er nicht zur richtigen Er- 
kenntnis des konkreten Willens Gottes gelangen. Dieser fordert ja die Bereit- 
schaft, all dies zu opfern. Damit entschwände aber der bisher verfolgte Sinn des Le- 
bens. Sinnverlust des Lebens ist aber gleichbedeutend mit Heillosigkeit. Der wahre 
Wille Gottes bedeutet hier eine, ja die tiefste Bedrohung. Der bloße Gedanke, ihn 
anzuerkennen und ins Leben aufzunehmen, bringt Betrübnis und Angst hervor, und 
diese können den Menschen aufs tiefste erschüttern, so daß er sich gleichsam aus 
seiner Bahn geworfen fühlt. Um dies hier schon vorwegzunehmen, hier erkennt 
man die Bedeutung der Dritten Woche der Exerzitien mit ihren Betrachtungen des 
Leidens und Sterbens Unseres Herrn. Wer in den Exerzitien das Eigentliche errei- 
chen will, muß selbst geistig durch den Tod hindurch; aber er muß zugleich die 
Wahrheit der Vierten Woche erfahren, daß es aus diesem Tode eine verwan- 
delnde Auferstehung gibt. 

IV. 

Die KennzeiAen der richtigen Entscheidung 

Sobald der Exerzitand die richtige Einstellung der vollen Bereitschaft und Of- 
fenheit erreicht hat und bereit ist, den erkannten Willen Gottes um jeden Preis 
und in jeder Gestalt zu übernehmen, steigt um so klarer ein neuer, tieferer und 
beglückenderer Sinn, steigt der wahre Sinn des Lebens auf. Der frühere vermeint- 
liche Sinn war sinnvoll und erfüllend nur für eine Schicht von ihm; für die Person 
nur, weil sie sich fälschlich mit dieser Schicht ineinssetzte. Er ließ also doch im ge- 
heimen den Menschen als ganzen unerfüllt. Dem entspricht eine innerste, ungegen- 
ständliche und darum leicht zu übersehende und zu verdrängende Unruhe eines 
solchen Menschen mitten im irdischen Erfolg. Der von der echten Haltung her auf- 
leuchtende Sinn hingegen umfaßt zuerst das konkrete Personsein dieses Menschen 
als solches und durchdringt von da aus alle Schichten. Er ist der wahre, allseits 
erfüllende Sinn; er ist das Heil. Darum bringt er Friede und Freude und zwar 
selbst bei Leiden und Opfern auf den äußeren Schichten. Der Mensch liegt wesent- 
lich richtig. Er ist frei; er ist, wie er sein soll, wie es seinem einmaligen Wesen als 
dieses Geschöpfs entspricht, •jene konkrete und einmalige Hinordnung auf Gott, 
die das innerste Wesen des Menschen ausmacht"  {Rahner, S. 398 f.). Die Kon- 



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 207 

kretheit und Einmaligkeit der Person als solcher ist so intensiv, daß hier allge- 
meine Regeln und Verhaltungsweisen nur sehr wenig angemessen und darum er- 
füllend wirken können. Der volle Friede kommt nur dann, wenn der Mensch er- 
kennt, was hier und jetzt der Wille Gottes ist, weil es am meisten zu seinem Heil 
ist, weil es dem einmaligen Sein des Menschen in der geschichtlich gewordenen 
einmaligen Lage entspricht. 

Es ist auffallend, daß Ignatius in den Anleitungen zu einer richtigen Wahl das 
Hauptgewicht nicht auf die verstandesmäßigen Überlegungen legt, sondern sozusa- 
gen auf das sich Einschwingen und Einspielen der Seele auf das Richtige durch 
die Erfahrung von Trost und Mißtrost5. Selbst in der Dritten Wahlzeit, wo die 
verstandesmäßigen Überlegungen in den Vordergrund treten, weil die Erprobung 
durch Trost und Mißtrost nicht zur Klarheit führte, wird dem Wählenden doch 
empfohlen, im Gebet Gott darum anzugehen, er möge den Geist erleuchten und 
den Willen dahin antreiben, wohin das Streben gehen soll. Auch soll die erfolgte 
Wahl Gott im Gebet gleichsam zur Bestätigung und Annahme vorgetragen wer- 
den. Darauf hat Fessard eindringlich aufmerksam gemacht, und Rahner (S. 359 f.) 
ist der gleichen Meinung, daß die dritte Wahlzeit gleichsam nur ein defizienter 
Modus, ein Ersatz sei und sich in ihrem innersten Wesen nicht von den beiden 
anderen unterscheide. Ein solches Vorgehen läßt sich nur dadurch rechtfertigen, daß 
man zeigt, warum es dem Sachverhalt vollkommen angemessen ist. 

Zuerst kann man darauf aufmerksam machen, daß es sich hier nicht um eine 
zwingende Einsicht handeln kann. Eine solche entspricht einem Denken, das sich 
mit Gegenständen beschäftigt, die der Freiheit nicht anheimgegeben sind. Sie stellt 
sich ferner besonders da ein, wo das Formalobjekt einfach'ist, also beim diskur- 
siven Denken, wenn man die Folgerichtigkeit des Vorgehens genau übersieht, oder 
bei mathematischen Einsichten, die alle auf der einen Linie ihres Formalobjekts, 
der Quantität, vorangehen. 

Nicht so bei Erkenntnissen, die eine Zusammenschau erfordern. Hier muß man 
versuchend dazu gelangen, daß man den Punkt geistig einnimmt, der gleichsam 
der Seinsmitte des zu Erkennenden entspricht, von dem aus gesehen alle Einzelhei- 
ten zu der Geschlossenheit der Gestalt zusammenschießen. Hier hat die Einsicht 
einen andern Charakter als bei der Schlußfolgerung. Sie ist nicht zwingend. Und 
doch sieht man, daß es so, und nur so, richtig ist. 

Dazu kommt ein weiteres. Bei der Wahl in den Exerzitien handelt es sich um die 
Erkenntnis dessen, was für diesen Menschen als einmalige Person hier und jetzt 
das Beste ist, was ihm am meisten zum Heil gereicht, weil es am genauesten dem 
Willen Gottes entspricht. Das, worauf es also ankommt, ist die Erfassung des kon- 
kreten personhaften Seins in seiner innersten Mitte, also des ungegenständlich- 
sten Seins innerhalb der menschlichen Erfahrung. Die Einsicht nimmt hier einen 
neuen Charakter an. Sie steht nicht mehr gegenständlich vor dem Auge; sie ist nicht 
verfügbar und für das gegenständliche Erkennen darum nicht greifbar. Für dieses 
ist sie nichts. Aber es ist ein Nichts, das doch da, das wirklich ist, wenn es auch 
dem Versuch der Vergegenständlichung entgleitet. Solche Erkenntnisse drückt man 

5 Ex. Spir. n. 176,329•336. 



208 August Brunner 

darum gern durch ein Wort aus, das ein gegenständlich Undeutliches bezeichnet: 
man •verspüre" sie. Die Mystiker sprechen in dergleichen Fällen auch von •Berüh- 
rung". Berührung allein ohne Sehen ergibt in der gewöhnlichen Erkenntnis eine 
unklare und unvollständige Gegenständlichkeit. Sie kann darum da als Bild ge- 
braucht werden, wo die Gegenständlichkeit in den Hintergrund und in die Bedeu- 
tungslosigkeit gedrängt ist und entgegen der alltäglichen Erkenntnis das Unge- 
genständliche das eigentliche Gewicht besitzt. 

Ebenso wichtig ist, daß in der Personmitte Einsicht, Haltung und Gestimmtsein 
noch ungetrennt sind. Sie gehen hier zusammen, während sie auf den andern 
Schichten immer leichter getrennt erscheinen. Zu seiner Erkenntnis erfordert ja 
das Personhafte Anerkennung, weil es freier Ursprung von Entscheidungen ist. 
Die richtige Einsicht kann hier also nur in der richtigen Haltung erfolgen. Solange 
jemand nicht dazu bereit ist, den Willen Gottes in jeder Gestalt anzuerkennen 
und um den Preis eines jeden Opfers zu verwirklichen, wird er nicht zur reinen 
Einsicht gelangen können, sondern sich ihr nach dem Maße seiner Bereitschaft an- 
nähern, also wohl etwas Gutes für sieb erkennen und wählen, aber nicht das hier 
und jetzt einzige Beste. Die Einsicht ist hier zugleich und in eins Bereitschaft und 
Zustimmung. Diese wird als Geneigtheit der Seele erfahren. Wenn sich der Mensch 
zu der hier geforderten Bereitschaft und Offenheit für den Willen Gottes erhoben 
hat, so daß keine Bindung an Innerweltliches ihn mehr an der Annahme hindert, 
so vollzieht er bereits, wenigstens solange er in diesem Zustand verbleibt, den 
im Vollzug erkannten göttlichen Willen. Da dieser aber dem höchsten und eigen- 
sten Sein des Menschen vollkommen entspricht, so stellt sich gleichzeitig und wie- 
der ineins damit auch die entsprechende Affektivität ein als Friede, als vollkom- 
menes Erfülltsein im Schwingen der selbstlosen Liebe zu Gott. Damit verstärkt 
sich der Eindruck des •Verspürens", obschon es sich nicht um Affektivität allein 
handelt. Das alltägliche Gefühl liegt bereits seiner Natur nach zwischen der Un- 
gegenständlichkeit des Geistigen und der Gegenständlichkeit des Stofflichen. Es 
ist zugleich der gewöhnlichste Fall, wo der gegenständlich gerichtete Mensch etwas 
erfährt, was nicht mehr ganz gegenständlich ist. Deswegen drängen sich nicht nur 
zur Mitteilung ungegenständlicher Erfahrungen Ausdrücke und Bilder aus dem 
affektiven Bereich auf als die einzigen, die ohne weiteres zur Verfügung stehen, 
sondern die Erfahrung betont an sich schon die Ähnlichkeit mit ihm. 

Was sich hier ereignet, ist jedoch ineins ungegenständliche Einsicht, haltungs- 
mäßige Bereitschaft und beglückender Friede. Sobald der Mensch sich einspielend 
auf das einzig Beste gestoßen ist, wird sich diese Erfahrung einstellen. Die Ein- 
spielung bezieht sich dabei nur auf die besondere Form, die der Wille Gottes für 
den in die Welt gestellten Menschen einnimmt, nicht auf diesen Willen selbst. 
Eine reine Bereitschaft ist bereits Liebe zu Gott als höchste Anerkennung dessen, 
was er ist, als Hineingenommensein in ihn, als Gemeinschaft. Anderseits liegt die 
Bürgschaft dafür, daß Gott einen solchen Menschen das Richtige erkennen läßt, 
darin, daß Gott Liebe ist und nur in Hinsicht auf das Beste des Menschen gnaden- 
voll dazu mitwirken kann, daß er in eine solche Verfassung der Bereitschaft erho- 
ben wird (Rom 8, 28). 



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 209 

Im Bereich des personhaften Seins gehen göttliche Gnade und menschliche Frei- 
heit wesentlich zusammen, wenn sich der Mensch zur reinen Offenheit für Gott 
hinbewegt. Sie schließen sich nicht aus noch schränken sie sich gegenseitig ein. Ge- 
schöpf sein heißt ja schon, Sein und Fähigkeiten dauernd von Gott empfangen. 
Die reine Freiheit ist Gnade und menschliche Bereitschaft in eins. Da letztere vor 
dem ausdrücklichen Willen liegt, wird sie als Passivität erfahren; in Wirklich- 
keit ist sie mächtige, aber wesensgemäß stille Tätigkeit ohne inneren Lärm. Dar- 
um steht nicht die eigene Liebe zu Gott im Vordergrund, sondern der Mensch 
weiß sich von Gott angenommen und geliebt und dadurch zu seinen höchsten 
Möglichkeiten aufgeschlossen. Ein bloßes Geschöpf kann und darf der Mensch 
nicht mit dieser Liebe ohne Vorbehalt, mit einer solchen restlosen Hingabe lie- 
ben; darum kann auch keine andere Liebe als die zu Gott die tiefsten Kräfte des 
Menschen aufrufen; Gott allein steht die Personmitte des Menschen vollkommen 
offen. In einer solchen Liebe erfährt daher der Mensch die Nähe Gottes zu seinem 
eigenen Sein. 

Selbstverständlich ist auch diese Erfahrung ungegenständlich. Und zwar nicht 
deswegen, weil es sich noch nicht um die visio beatifica handelt. Als absolute und 
reine Personhaftigkeit ist Gott von einer wesentlichen Ungegenständlichkeit, die 
mit der der geschaffenen Geister gar nicht zu vergleichen ist. Sie kann auch in der 
visio nicht aufhören. Werden schon die endlichen Personen nur im Mitgehen und 
Eingehen auf sie erkannt, so noch viel mehr Gott. Jedoch fällt in diesem Leben, 
solange der Leib noch nicht durch die gnadenvolle Verklärung verwandelt und 
zum willigen Werkzeug des Geistes erhoben ist, der Schatten der Gegenständlich- 
keit auf alles ungegenständliche Vernehmen. Gebunden an eine gegenständliche 
Erkenntnis bleibt es hienieden rätselhaft, wie in einem Spiegelbild (1 Kor 13, 12) 
oder durch einen Schleier hindurch. Darum erfüllt jede solche Erfahrung die Seele 
und stachelt zugleich ihre Sehnsucht noch mächtiger an. 

V. 

Die Mittlerschaft Christi 

Wie aber gelangt der Mensch zu einer solchen Haltung der reinen, zu allem be- 
reiten Offenheit? Sie liegt doch, wie wir sagten, vor jedem ausdrücklichen und auf 
das Gegenständliche gerichteten Wollen als dessen Grund und Ursprung! Kann und 
darf ein Mensch überhaupt versuchen, zu ihr zu gelangen? Muß er sie nicht viel- 
mehr als ein gnadenvolles Wunder von Gott allein erwarten. Sind also Exerzi- 
tien überhaupt möglich? 

Auch hier hat Ignatius aus seiner Erfahrung die einzige Antwort gefunden. Das 
zeigt sich daran, welchen Platz Christus in den Exerzitien einnimmt. Sein irdisches 
Leben ist der ausschließliche Gegenstand der Betrachtung in den letzten drei Wo- 
chen, nachdem schon in der Ersten Woche sein Bild als Erlöser immer wieder vor 
den Exerzitanden hintrat. Zur Zeit der Wahl soll sich der Exerzitand in die Ge- 
sinnung des Dritten Grades der Demut versetzen6; dieser bedeutet aber nichts an- 

6 Ex. Spir., n. 164•167. 



210 August Brunner 

deres als die Bereitschaft, Christi Gesinnungen aus reiner Liebe zu übernehmen, 
ihm darin möglichst gleich zu werden. Er vermittelt die Erkenntnis und die Hal- 
tung, die in den Exerzitien gesucht wird. Und er allein vermag dies zu tun. 

Personhafte Haltungen als solche können ihrem ungegenständlichen Wesen nach 
nicht unmittelbar als Gegenstand angestrebt werden. Wie der Mensch als dieser 
bei Gelegenheit der Erkenntnis von Gegenständlichem und durch dieses gleichsam 
hindurch ungegenständlich erfaßt wird, so verwirklichen sich auch diese Haltun- 
gen dadurch, daß der ausdrückliche Wille auf entsprechendes Gegenständliches 
gerichtet ist. Für die innersten und personhaftesten Haltungen kommt aber als 
solches nur der Mensch in Frage; im Mitsein entzünden sie sich gleichsam von 
selbst. Wer selbstlose Liebe von einem Mitmenschen erfährt, den drängt es zur 
gleichen Gegenliebe, es sei denn seine Haltung bilde ein Hindernis und wider- 
strebe der in der Liebe ungewollt liegenden Aufforderung zur Gegenliebe. Die 
höchste und personhafteste Liebe, die reine Liebe zu Gott, zu der der erlöste 
Mensch aus Gnade berufen, die zugleich die offenste Freiheit für das hier und jetzt 
Beste ist, kann sich auch nur an einem Menschen entzünden, aber an einem Men- 
schen, der diese Freiheit als ständige und wesentliche Haltung lebt. Dieser Mensch 
ist Christus als der menschgewordene Gottessohn, und er allein: er allein kennt 
den Vater, und nur durch ihn wissen wir um die innere Gesinnung und darum um 
den Willen Gottes. Der Weg der Aneignung der zur richtigen konkreten Wahl 
erforderten Haltung führt nur über das Mitsein, über die Liebe zum Gottmen- 
schen. 

Die Exerzitien sind eine Einübung in das Mitleben mit Christus, ein Eingehen 
in seine Gesinnung, die schrittweise Vertiefung der Gemeinschaft in der Haltung. 
Erreicht soll werden, daß der Exerzitand zum mindesten zur Zeit der Wahl das 
Wort des Apostels Paulus mit Recht auf sich anwenden könnte: •Ich lebe; aber 
nicht ich, sondern in mir lebt Christus" (Gal 2, 20). Das Zusammenkommen der 
beiden Personmitten in der Liebe und in den gleichen Grundhaltungen hat für den 
Exerzitanden zur Folge, daß er allem so gegenübersteht, wie es Christus an seiner 
Stelle tun würde. Christus wird dadurch nicht zu einer abstrakten und allgemeinen 
Regel. Sondern diese Gemeinschaft, dies In- und Für-einander-Leben ruft gerade 
die letzte Konkretheit und Einmaligkeit des von Christus geliebten und seine Liebe 
beantwortenden Menschen an, vertieft sie und macht sie so einmalig, wie sie mit 
natürlichen Mitteln nie zu verwirklichen wäre. Gemeinschaft gibt zu eigenem 
Selbstsein frei; ein Gesetz oder eine allgemeine Regel hingegen läßt das letzte 
Selbstsein aus. 

Der Sinn der Exerzitien als Hinführung zur Lebensgemeinschaft mit Christus 
erklärt es, warum Ignatius auf Dinge großen Wert legt, die manchen sonst als 
Nebensache, ja als kindliche Bemühung um Äußerlichkeiten erscheinen möchte. 
Vor allem die jeden Tag wiederkehrende Übung der •Anwendung der Sinne"7 fin- 
det hier ihre Rechtfertigung. Christus soll nicht als abstraktes Schema vor dem 
Exerzitanden stehen, als bloße Verkörperung einer Lebensregel oder Lebensweise, 
sondern als der lebendige Mensch, der er war und ist, aus dessen Verhalten die 

7 Ex. Spir., n. 121•125. 



Die Erkenntnis des Willens Gottes nach Ignatius von Loyola 211 

höchste und reinste Haltung zu Gott und den Menschen vernommen werden kann. 
Aber vernommen werden kann sie, wie bei andern Menschen, nur durch innigen 
Verkehr, durch aufgeschlossenes längeres Zusammensein. Wenn einmal in der 
Ersten Woche die Grundhaltung herbeigeführt ist, die Bereitschaft, sich zum Wil- 
len Gottes führen zu lassen, und alle Hindernisse, die dem entgegenstehen, zu 
überwinden, dann wird der Exerzitand zu Christus geführt. Dieser soll für ihn ein 
lebendiger Mensch werden, ein Zeitgenosse, wie Kierkegaard es für notwendig an- 
sah. Zu einem lebendigen Menschen gehören aber auch die scheinbar nebensäch- 
lichen Äußerlichkeiten. Nur durch sie hindurch wird ein Mensch auch in seiner 
persönlichen Geistigkeit gegenwärtig und ruft den andern Menschen wirksam an. 

Denn wie Fessard (S. 134 f.) richtig bemerkt, sind auch die Sinne geistig und 
Einfallstore für das Geistige. Die sinnliche Tätigkeit wird ja durch den gleichen 
Geist als belebende Seele ausgeübt, der hier in die richtige Haltung gelangen soll, 
um sich aus ihr wieder der Welt zuzuwenden. Anderseits wird im geistig verwan- 
delten Menschen auch die Sinnestätigkeit verwandelt, natürlich nicht in ihrem 
physiologisch-psychologischen Vollzug, sondern in der Einstellung, in der vorbe- 
wußten leitenden und auswählenden Einstellung. Der Mensch ist auch in der Tä- 
tigkeit seiner Sinne kein photographischer Apparat, sondern eben Mensch. •Den 
Reinen ist alles rein", dieses oft mißbrauchte und in sein Gegenteil verkehrte 
Wort (Tit 1, 15) drückt dies aus; aber es heißt auch weiter: •aber den Befleckten 
und Glaubenslosen ist nichts rein; denn ihr Denken und ihr Gewissen sind be- 
fleckt". Der ganze Mensch soll vom Lichte und der Liebe Christi durchstrahlt wer- 
den. Weil er in seiner Mitte und von ihr her umgestaltet werden soll, muß er als 
ganzer umgestaltet werden. Die allerletzte und allerfeinste und einmaligste Kon- 
kretheit des richtigen Entschlusses fände nur der vollkommen reine, vollkommen 
freie und offene Mensch, das heißt nur der Mensch, der wirklich ein zweiter Chri- 
stus, ein neuer einmaliger Mensch in gleicher Haltung wie Christus wäre. Ihm 
wäre in einer ungegenständlichen Erkenntnis das eigene konkrete Sein so rein 
und umfassend gegeben wie sonst nie, darum zugleich als Sein von und zu Gott 
und als in Christus übernatürlich begnadetes Sein. 

Diese Aneignung und •Wiederholung" der innersten Gesinnungen und Hal- 
tungen Christi (Phil 2, 5) vollzieht sich auf die gleiche Weise, wie sich sonst jemand 
an einen Menschen als an sein Ideal anschließt. Es geschieht immer dadurch, daß 
durch die sichtbaren Gegebenheiten der leiblichen Erscheinung oder der Werke 
hindurch die einmalige geistige Wirklichkeit dieses Menschen erfaßt wird, und 
zwar je nach der Seinsebene, der das Ideal zugehört, in verschiedener Tiefe. Dem 
Sichtbaren und Geschichtlichen kommt dabei eine normalerweise nicht zu umge- 
hende oder zu überspringende Vermittlung zu, in der es zugleich bis an die Grenze 
des Verschwindens zurücktritt. Es spielt dabei eine ähnliche Rolle wie die physisch- 
physiologischen Faktoren der Sprache im Erfassen des Sinnes. Diese sind unent- 
behrlich, weil der Sinn in irgendeiner Sprache vermittelt werden muß; und doch 
ist der Sinn nicht an eine besondere Sprache gebunden. So kann auch die innerste 
Gesinnung Christi nur vermittels der überlieferten geschichtlichen Tatsachen im- 
mer wieder aufs neue erfaßt werden und darin den Menschen erfassen und damit 



212 August Brunner 

zu neuer geschichtlicher und existentieller Wirkung kommen. Aber sie muß sich nun 
nicht im Äußern und Sichtbaren auf gleiche Weise verleiblichen und Gestalt an- 
nehmen. Wer Christus nachfolgt, braucht nicht, um dies wahrhaft zu tun, im wört- 
lichen Sinn gekreuzigt zu werden; wohl aber soll er in seiner geschichtlichen Lage 
aus der innersten Haltung zu leben und zu handeln versuchen, die uns aus dem 
Kreuzestod Christi entgegenleuchtet. 

Aus der Aneignung der Gesinnungen Christi erfolgt dann wesensgemäß eine neue 
Hinwendung zur Welt und zu den Menschen. Denn die innerste Gesinnung Christi 
ist die des Liebesgehorsams gegen den Vater und darin der selbstlosen Erlöser- 
liebe zu allen Menschen. Zu diesen wendet sich gemäß den Exerzitien die Ent- 
scheidung denn auch zurück, zu einem christusgemäßen Leben mit ihnen und für 
sie. So sehr die richtige Entscheidung in der Stille des Gebetes und der Sammlung 
gesucht werden muß, so erfolgt sie nie ohne das Mitsein mit Christus und durch 
ihn mit den Mitmenschen. Damit tritt sie in die jeweilige geschichtliche Welt ein 
und gibt den Gesinnungen Christi sozusagen einen andern Leib, eine neue ge- 
schichtliche Gestalt und eine existentielle Wirkung. Sie macht Christus gegenwärtig, 
ohne damit sein geschichtliches Leben in Palästina aufzuheben oder auch nur zu 
entwerten. 

In diesem und nur in diesem Sinn bedeutet jede Nachfolge eine Entmythologi- 
sierung8. Sie befreit vom Mythos im Sinne von Erzählung und unmittelbar und 
in sich Erzählbarem. Am Erzählbaren wird das vernommen, was nicht unmittel- 
bar in sich, sondern eben nur an diesem und durch dieses hindurch mitgeteilt 
werden kann. Es geht also um die Grundhaltungen, die hinter den einzelnen Taten 
und Geschehnissen stehen und sich in ihnen als ihre treibende Kraft offenbaren. 
Dadurch wird aber die Geschichtlichkeit des Erzählbaren in keiner Weise in Frage 
gestellt; dies ist für eine solche Aneignung auch gar nicht erfordert. Die Wieder- 
aufnahme des eigentlich Geschichtlichen in Erziehung und Überlieferung steht vor 
dem Mythos im engeren Sinn und begründet dessen Möglichkeit. Denn der Mythos 
versucht, das naturhafte Weltgeschehen, das als Offenbarwerden des göttlichen 
Weltgrundes angesehen wird, mit den Kategorien des menschlichen Seins, also 
auch dessen personhaften und geschichtlichen Seins, auszulegen und zu verstehen. 
Einer Offenbarung des personhaften Gottes als solchen, wie sie sich im Leben des 
Gottmenschen Jesus Christus vollzog, wäre ein solcher Mythos gar nicht angemes- 
sen. Die Haltungen und Gesinnungen, die der Mythos in naturhafte Mächte hin- 
ein vergegenständlicht, finden sich dort gar nicht; darum fehlt ihnen die letzte Ver- 
bindlichkeit. Im Geschichtlichen hingegen leuchten sie als vom Erkennenden unab- 
hängige Wirklichkeiten in einer andern Person auf und können nicht als bloß 
menschliche und zeitbedingte Auslegungen abgetan werden, auch dann nicht, wenn 
das, was die Offenbarung kundtut, jedes menschliche Verständnis übersteigt und 
ein eigentliches Geheimnis ist. 

8 Vgl. G. M a r t e 1 e t S. J., La Dialectique des Exercices Spirituels in: Nouvelle Revue 
Theologique 88 (1956) S. 1063. 




