
218 Im Spiegel der Zeit 

Kriterien für die Echtheit eines Berufes zum Weltlichen Institut 

Die Entwicklung der ,Weltlichen Institute' scheint in den romanischen Ländern weitaus 
günstiger zu verlaufen als in Deutschland. Das Interesse, die Aufgeschlossenheit, die Er- 
kenntnis der Bedeutung dieser neuen Möglichkeit christlichen Lebens für Kirche und Welt 
sind dort größer. Man ersieht es nicht nur aus den zahlreichen Gründungen der letzten 
Jahre und Jahrzehnte, sondern auch aus der wachsenden Literatur, der wir kaum etwas an 
die Seite zu stellen haben. (Außer dem bekannten Buch von Beyer S. J.1 sind neuerdings 
die Untersuchungen von Lemoine 0. S. B., Perinelle und Setien2 beachtenswert.) Diese 
betrübliche Feststellung muß zunächst einmal als Tatsache hingenommen werden. Man mag 
sie als ein Zeichen dafür werten, daß die zündende Idee eines gemeinsamen apostolischen 
Lebens in der Welt auf der Grundlage der Evangelischen Räte in Spanien, Italien und 
Frankreich, nicht aber bei uns geboren wurde. Es sind im Grunde die gleichen Länder, die 
sich schon so oft in der Geschichte der Kirche als Quellgründe eines erstaunlichen christ- 
lichen Idealismus erwiesen haben. Man braucht nur an die großen Orden zu denken. Gerade 
diese zeigen aber auch, wie tief und nachhaltig die aus dem Westen und Südwesten Europas 
ausgehenden religiösen Impulse von jeher in Deutschland aufgenommen, wurden. Fast alle 
Orden der Weltkirche haben hier eine hohe Blüte erlebt. Was dem Deutschen an spontaner 
Begeisterungsfähigkeit, an Unmittelbarkeit des religiösen Verhaltens, an Unbekümmert- 
heit des Sich-selbst-Vergessens und -Verschenkens abgeht, holt er wieder auf durch den 
Ernst, mit dem er Ideale aufgreift und verwirklicht, und durch die Innerlichkeit, die seine 
Gläubigkeit beseelt. Man braucht nur an die Deutsche Mystik und die Devotio moderna 
zu denken. So darf man auch bei der jüngsten Entwicklung des Standes der Evangelischen 
Räte die Hoffnung haben, daß der einmal ausgestreute Same bei uns die gleiche Frucht 
wie in anderen Ländern trägt, ja, daß sich durchaus eigenständige Formen von Weltlichen 
Instituten herausbilden, die unseren sozialen Verhältnissen, unserem geistig-religiösen 
Klima, unseren besonderen Möglichkeiten und Aufgaben entsprechen3. 

Bei der Bedeutung, die den Weltlichen Instituten nach dem Willen der Kirche für 
das Apostolat zukommt, und bei den Schwierigkeiten, die einem organisierten ,Leben der 
Vollkommenheit' in der Welt naturgemäß begegnen, ist es von vornherein äußerst wichtig, 
daß nur wirklich Berufene in den neuen kirchlichen Stand aufgenommen werden, zumal 
die große Gefahr besteht, ihn als bloße Ersatzform des Ordenslebens anzusehen oder als 
eine Lebensform, die dem heutigen Menschen mit seinem starken Verlangen nach Selb- 
ständigkeitbesser entspricht, und eben dadurch sein eigentliches, religiöses Wesen zu verfehlen. 
Es scheint uns darum höchst notwendig zu sein, Kriterien für die Echtheit einer gottgewoll- 
ten Berufung zu einem Leben nach dem Ideal der Weltlichen Institute aufzustellen. Wir 
möchten im folgenden wenigstens die Richtung angeben, in der solche Kriterien zu suchen 
sind. 

Grundvoraussetzung der Berufung zum Ideal der Instituta saecularia ist das Verlangen 
nach uneingeschränkter Befolgung der Evangelischen Räte. Das wird in der kirchlichen 
Gesetzgebung ausdrücklich und akzentuiert betont: •Nichts darf vom vollen Bekenntnis zur 
christlichen Vollkommenheit, das seine sichere Grundlage in den Evangelischen Räten hat 
und den Kern des Ordenslebens ausmacht, ausgelassen werden"4. Da aber Armut, Keusch- 
heit und Gehorsam mitten in. der Welt, ohne den Schutz und die Hilfen, die das Leben in 

1 J. B e y e r S. J., Les Instituts seculiers, Paris 1954. 
2 R. L e m o i n e O. S. B., Le Droit des Religieux, Du Concile de Trente aux Instituts se- 

culiers, Paris, 1956 (630 S.). J.Perinelle, Les voies de Dieu, la vie religieuse et les Insti- 
tuts seculiers, Paris 1956 (526 S.); J. M. Setien, Institutos seculares para el clero dioce- 
sano (Sammlung: Espiritualidad y Apostolado, Bd. 1), Vitoria 1957 (144 S.). Setien hat 
mit einer Arbeit: •Naturaleza juridica del estado de perfeccion en los institutos seculares" 
(erschienen in den Analecta Gregoriana) an der Gregoriana in Rom doktoriert. 

3 Seit dem letzten Überblick, den wir in unserer Zeitschrift über den Stand der Weltlichen 
Institute in Deutschland gaben (27 [1954] 145), sind inzwischen einige neue hinzugetreten 
oder im Entstehen begriffen. 

4 Motu proprio ,Primo feliciter vom 12. 3. 1948, AAS 40, 284. - Deutsche Übersetzung 
in Geist und Leben 21 (1948) 387 ff; Die Konstitution .Provida mater' ebd. 20 (1947) 148 ff. 



Im Spiegel der Zeit 219 

einer Ordensgemeinschaft für gewöhnlich mit sich bringt, geübt werden sollen, ist im allge- 
meinen schon eine längere Erprobung und Bewährung in ihnen notwendig, ehe jemand 
zum Noviziat zugelassen werden darf. Die innere Losschälung von der Welt muß schon 
weiter vorangeschritten sein, als das bei einem Ordenseintritt der Fall zu sein braucht; ein 
gleiches gilt vom inneren Leben, ohne das die Klausur des Herzens, die notwendige Be- 
dingung eines vollkommenen Lebens in der Welt, nicht stark genug wäre und die äußeren 
Einflüsse bald wieder die Oberhand gewännen. Das alles setzt eine größere menschliche Er- 
fahrung und Welt-Kenntnis voraus, als man sie von einem Ordensnovizen verlangt. Das 
Alter für den Eintritt in ein Weltliches Institut liegt darum normalerweise höher als beim 
Ordenseintritt. Nach dem Gesagten ergibt sich von selbst, daß das Noviziat, die von der 
Kirche offiziell vorgeschriebene Prüfungszeit, für die Einübung der Evangelischen Räte in den 
Weltlichen Instituten einen anderen Charakter hat als in den Orden. Während das Ordens- 
noviziat einen scharfen Schnitt zur Welt zieht und dadurch schon als solches die Evangeli- 
schen Räte sichtbar macht und gleichzeitig einüben läßt, muß in den Weltlichen Instituten 
die Novizenerziehung die Räte viel ausdrücklicher und reflexer zum Bewußtsein bringen, 
damit deutlich wird, worin das Wesen des Rätestandes besteht und welche Haltung vor- 
ausgesetzt wird, damit die diesen Instituten eigene Welthaftigkeit den Geist der christ- 
lichen Vollkommenheit nicht verleugnet. Das bedingt, daß gleich von Anfang an die reli- 
giösen und christlichen Wurzeln von Armut, Keuschheit und Gehorsam aufgezeigt werden, 
ihr Zusammenhang mit der Übung der Gottesliebe, mit der Nachfolge Christi und der 
Eschatologie. Und wenn schon Ignatius von Loyola für die Novizen seines Ordens besondere 
Prüfungen vorgesehen hat, die der Einübung von Armut, Demut, Gehorsam und Gott- 
vertrauen dienen sollten: die Bettelreise, der Dienst im Spital, die Verrichtung von unan- 
sehnlichen und niedrigen Arbeiten, dann dürften die Novizen der Weltlichen Institute noch 
viel weniger nur in frommen Übungen unterwiesen werden - obwohl dem inneren Leben, 
dem Gebet, der Betrachtung, der Liturgie nicht genug Gewicht beigemessen werden kann -, 
sondern müßten vor allem darin geprüft werden, ob sie bereit sind, in ihrem weltlichen 
Lebensbereich und in ihrem Beruf das zu suchen, was mehr dem Geiste der Armut, der 
Keuschheit und des Gehorsams entspricht. Nur so wird das Noviziat eine Zeit echter Erpro- 
bung und entspricht dem, was die Konstitution ,Provida mater' von der Leitung der Insti- 
tute fordert: •eine strenge und kluge Auslese der Mitglieder" und •deren sorgfältige und 
lange Ausbildung"5. 

Das erste Kriterium für die Echtheit des Berufes zum Ideal der Weltlichen Institute ist 
also die aus innerem Antrieb übernommene und über längere Zeit geprüfte Befolgung der 
Evangelischen Räte in der Welt. Man ist fast versucht zu sagen, daß die Berufung zu den 
Evangelischen Räten bei den Kandidaten der Weltlichen Institute eindeutiger erwiesen 
sein müsse als bei solchen, die in einen Orden eintreten wollen. Denn es dürfte - an sich 
gesehen - schwerer sein, die Räte in der Welt vollkommen zu beobachten als in einer Or- 
densgemeinschaft. Nicht ohne Grund spricht darum Pius XII. von einer •großen und beson- 
deren Gnade"8, mit der der Heilige Geist viele zu sich rufe. Er denkt dabei vor allem an 
die Tatsache, daß sich jemand einerseits zur Vollkommenheit im Sinne der Räte hingezogen 
fühlt, die doch aus den gewöhnlichen Ordnungen des Lebens herausführen, und anderseits 
dennoch zur Welt als dem Ort seiner Hingabe und seines Dienstes. Von der kirchlichen 
Überlieferung her gesehen könnte ein solches Zusammengehen widersprüchlich oder auch 
anmaßend erscheinen. Eben darum betont der Papst, die Weltlichen Institute seien •nicht 
ohne wunderbare Fügung der Göttlichen Vorsehung"7 entstanden, ja in jedem einzelnen 
Fall müsse eine •besondere Berufung Gottes"8 vorliegen, wenn jemand den Rätestand er- 
greife und dennoch - um des fruchtbareren Apostolates willen - in der Welt verbleibe. Da- 
mit ist nun aber zugleich ein zweites Kriterium für die Echtheit des Berufes zum Institutum 
saeculare gegeben: die besondere Berufung zur Welt oder zum Weltapostolat. 

5 AAS 39, 118. 
6 •Spiritus Sanctus ... multos ... magna specialique gratia ad se vocavit" (,Primo feli- 

citer' AAS 40 [1948] 283). 
"' •... mirabili Divinae suae Providentiae consilio" (,Provida mater', AAS 39 [1947] 117). 
8 •. . . peculiari Dei vocatione in mundo manentes"; •...etiam in saeculo peculiari Dei 

vocatione favente, divinaeque gratia auxilio" (,Provida mater', AAS 39, 117, 118). 



220 Im Spiegel der Zeit 

Wir haben also genauer zu fragen: wann liegt diese besondere Berufung vor und woran 
wird sie erkannt? Die beiden offiziellen kirchlichen Dokumente ,Provida mater und ,Primo 
feliciter' geben darüber genügend Auskunft. Nach ihnen erfordert die Berufung zur Welt 
zweierlei: 1. eine natürliche Eignung, 2. ein bestimmtes religiöses Ideal. 

Daß es bei dem neuen Stand in der Kirche mehr als sonst auf eine natürliche Eignung 
ankommt, ergibt sich aus der Natur der Sache; handelt es sich doch um ein spezialisiertes 
Apostolat, dessen Zugkraft nicht von einer äußerlich sichtbaren Institution unterstützt wird, 
sondern ganz und gar auf dem Verhalten und Können des Einzelnen beruht. Unter der 
natürlichen Eignung verstehen wir zunächst einmal eine gewisse Weltgewandtheit, die 
Fähigkeit, sich leicht in der Welt zu bewegen, sich - im guten Sinne - welthaft zu geben, 
ungezwungen mit Menschen umzugehen, mit einem Wort, sich auf die Welt zu verstehen. 
Das ist nur die Folgerung aus dem, was Pius XII. von einem Weltlichen Institut verlangt. 
•Es ist im ganzen und in allen Einzelheiten", sagt er, •immer darauf zu achten, daß das 
Eigen- und Sondergepräge der Institute, nämlich ihr weltlidxtr Charakter, in dem ihre 
ganze Existenzberechtigung liegt, in allem hervorleuchtet... Die Vollkommenheit ist in der 
Welt zu üben und zu bekennen und muß infolgedessen in allem, was erlaubt und mit den 
Verpflichtungen und Werken der Vollkommenheit vereinbar ist, dem Weltleben angepaßt 
werden"8. Es gibt eine bestimmte Art von frommen Leuten, die man sofort als solche er- 
kennt; ihre Kleidung verrät sie ebenso wie ihr Sich-geben und Reden. Solche sind eben 
hier nicht gemeint. Sie bringen schlechte Voraussetzungen für ein Apostolat in der Welt 
und an der Welt mit. Sie wirken wenig überzeugend. Man geht ihnen am liebsten aus dem 
Weg. Genau so wenig angebracht wäre es aber auch, den weltlichen Charakter möglichst 
betont herauszustellen, um nur ja modern zu erscheinen und in allem mitreden zu können. 
Ein solches Verhalten würde nur die eigene Unsicherheit verraten, die mit Äußerlichkeiten 
verdeckt werden soll. Der Welthaftigkeit muß vielmehr eine gewisse Selbstverständlichkeit 
eignen. Sie darf nicht nur zweckverhaftet sein, sondern muß eine innere Haltung anzeigen. 
Die Mitglieder der Weltlichen Institute sollten sich irgendwie in den Weltbereichen zu 
Hause fühlen, sollten von ihrem Beruf etwas verstehen und ein Stück Welt im besten Sinne 
repräsentieren. Ihr Apostolat muß ja •nicht nur in der Welt, sondern sozusagen aus der 
Welt heraus treu durchgeführt werden, das heißt so, daß seine Äußerungen, seine Ausübung, 
seine Formen, Orte und näheren Umstände der Weltsituation entsprechen"9. Das alles 
setzt aber nicht nur Welt- und Menschenkenntnis voraus, sondern eine innere, wertschät- 
zende Beziehung zu Dingen und Menschen, die der Schöpfung Gottes und letztlich dem 
Schöpfer selbst gilt. 

An diese natürliche Grundlage knüpft nun der eigentliche und formelle Ruf an, der das 
Wesen des neuen Standes zu innerst begründet: der Ruf zum Weltapostolat, zur Miterlösung 
der Welt, die ,im argen liegt', und der Menschen, die ,in Finsternis und Todesschatten sit- 
zen'. •Das gesamte Leben der Mitglieder Weltlicher Institute, das durch das Bekenntnis zur 
Vollkommenheit gottgeweiht ist, muß zum Apostolat werden. In reiner Absicht, innerer Gott- 
vereinigung, hochherzigem Vergessen auf das eigene Ich, mannhafter Selbstverleugnung und 
aus Liebe zu den Seelen ist dieses Apostolat ständig und voll Heiligkeit durchzuführen, auf 
daß es den inneren Geist, der es beseelt, nicht weniger kundtut, als in sich nährt und erneuert. 
Dieses das ganze Leben umfassende Apostolat pflegt in diesen Instituten beständig derart 
rein und tief wahrgenommen zu werden, daß, nach Wirken und Rat der Göttlichen Vorse- 
hung, der Durst und das glühende Verlangen nach Seelen nicht nur verheißungsvoll den 
Anlaß zur Lebensweihe gegeben, sondern zum großen Teil auch ihre Eigenart und ihr We- 
sen eingeprägt, ja sowohl das jeweils besondere wie das allgemeine Ziel gefordert und 
geschaffen zu haben scheinen"10. Damit wird unmißverständlich zum Ausdruck gebracht, was 
den eigentlichen Ausschlag für die Berufung zum Ideal der Weltlichen Institute gibt und 
was diese Berufung von anderen Berufungen zum Rätestand unterscheidet. Es ist das von 
Gott eingegebene Verlangen, gleichsam mit Christus, dem Erlöser, in die Welt einzugehen 
und sie von innen her, in innigstem Kontakt mit ihr und den Menschen, zu heiligen und mit- 
zuerlösen. Daraus ergibt sich ganz von selbst die religiöse, übernatürliche Haltung, die dem 

» ,Primo feliciter', AAS 40, 284, 285. 
10 .Primo feliciter', AAS 40, 285. 



Im Spiegel der Zeit 221 

wirklich Berufenen eigen ist; ihre Hauptkennzeichen wurden oben schon angegeben: Reine 
Absicht (puritas intentionis), innere Vereinigung mit Gott (interior unio cum Deo), hochher- 
ziges Vergessen auf das eigene Ich und mannhafte Selbstverleugnung (generosa oblivio for- 
tisque sui ipsius abnegatio) und vor allem Liebe zu den Seelen (amor animarum). 

Die hier beschriebene Frömmigkeit ist nicht nur ausgesprochen sozialer Natur, sondern hat 
etwas Verschwenderisches, Überfließendes, Grenzenloses an sich. Sie wendet sich nicht nur 
diesen oder jenen Zielen zu, sondern will alles umfassen; sie kennt weder bevorzugte Orte 
noch besondere Zeiten. Der ganze Mensch, in seiner Umwelt und Mitwelt, ist dem Werk der 
Erlösung geweiht. Wenn irgendwo, dann wird hier das Geheimnis der Inkarnation, das im 
Kreuzestod seine Vollendung erfährt, fortgesetzt und ausgeweitet. Wer nicht wenigstens 
das Verlangen hätte, sich in Christus der Welt und den Menschen zu verschenken, dürfte es 
nicht wagen, sich zu einem so hohen Werk für berufen zu halten. Also gerade nicht das, 
was sich manche im stillen erhoffen: daß sie nämlich in einem Weltlichen Institut mehr als 
in einem Orden über sich verfügen, selbständiger sind und ihren Eigenbereich haben, 
dürfte den Anlaß geben, es einmal mit diesem Beruf zu versuchen, sondern weil man sich 
mehr verschenken und vergessen will. Nicht ohne Grund war von einer •großen und beson- 
deren Gnade", von einer •besonderen Berufung Gottes" die Rede. Niemand kann sich 
diese Gnade und diese Berufung aus eigenem Willen anmaßen. Man kann sich nur demütig 
für sie bereit halten. Aber es ist kein Zweifel, daß Gott gerade in unserer Zeit an viele 
den Ruf zu einem vollkommenen, apostolischen Leben mitten in der Welt ergehen läßt. 

Die hier genannten Kriterien für die Echtheit eines Berufes zu den Instituta saecularia: 
die Befolgung der Evangelischen Räte, die natürliche Eignung für die Welt und die gna- 
denhafte Berufung zur besonderen Anteilnahme am Geheimnis der Inkarnation, gelten für 
alle Institute, wie immer sie im einzelnen ausschauen mögen und was immer sie anstreben. 
Da es aber, was Gestalt und Zielsetzung angeht, ziemlich erhebliche Unterschiede zwischen 
den einzelnen Instituten gibt, wird das zweite Kriterium, die natürliche Eignung für die 
Welt, entsprechend abgewandelt werden müssen. So sind z. B. für Priester andere Voraus- 
setzungen gefordert als für Laien, und wieder für Mitglieder von Instituten aktiv-aposto- 
lischen Charakters anders als für solche von Instituten mehr beschaulichen Charakters, die 
also in erster Linie durch ihr Dasein, durch Gebet und Sühne, Salz, Licht und Sauerteig der 
Welt sein wollen, wie es die Kirche von allen verlangt11. Aber darauf kann hier im einzel- 
nen nicht eingegangen werden. Es möge genügen, auf diese Unterschiede hingewiesen zu 
haben. 

Fassen wir unsere Untersuchung zusammen, dann ergibt sich - und auch das gehört mit zu 
den Echtheitskriterien -, daß der Beruf zum Ideal der Weltlichen Institute - von Ausnahmen 
besonderer Begnadung abgesehen - nur allmählich heranreift und erst nach vielerlei Erfah- 
rungen und Prüfungen klar und sicher erkannt werden kann. Nicht jeder, der Jungfräulich- 
keit gelobt hat und ein frommes Leben in der Welt führt, ist deshalb schon zu einem 
Weltlichen Institut berufen. Aber auch umgekehrt: Viele, die das Leben reif gemacht hat 
und die ein vollkommenes Leben in der Welt führen, sind berufen und wissen es nicht. Sie 
warten nur auf den, der es ihnen sagt und ihnen eine große und beseligende Aufgabe zeigt. 

Friedrich Wulf S. J. 
11 .Primo feliäter', AAS 40, 284. 




