218 Im Spiegel der Zeit

Kriterien fiir die Echtheit eines Berufes zum Weltlichen Institut

Die Entwicklung der ,Weltlichen Institute‘ scheint in den romanischen Lindern weitaus
ginstiger zu verlaufen als in Deutschland. Das Interesse, die Aufgeschlossenheit, die Er-
kenntnis der Bedeutung dieser neuen Maglichkeit christlichen Lebens fir Kirche und Welt
sind dort grofler. Man ersieht es nicht nur aus den zahlreichen Griindungen der letzten
Jahre und Jahrzehnte, sondern auch aus der wachsenden Literatur, der wir kaum etwas an
die Seite zu stellen haben. (Aufler dem bekannten Buch von Beyer S. J.! sind neuerdings
die Untersuchungen von Lemoine O.S.B., Périnelle und Setien? beachtenswert.) Diese
betriibliche Feststellung mufl zunidchst einmal als Tatsache hingenommen werden. Man mag
sie als ein Zeichen dafir werten, dafl die zindende Idee eines gemeinsamen apostolischen
Lebens in der Welt aof der Grundlage der Evangelischen Rite in Spanien, Italien und
Frankreich, nicht aber bei uns geboren wurde. Es sind im Grunde die gleichen Linder, die
sich schon so oft in der Geschichte der Kirche als Quellgriinde eines erstaunlichen christ-
lichen Idealismus erwiesen haben. Man braucht nur an die grofien Orden zu denken. Gerade
diese zeigen aber auch, wie tief und nachhaltig die aus dem Westen und Siidwesten Europas
ausgehenden religiésen Impulse von jeher in Deutschland anfgenommen, wurden. Fast alle
Orden der Weltkirche haben hier eine hohe Bliite erlebt. Was dem Deutschen an spontaner
Begeisterungsfahigkeit, an Unmittelbarkeit des religisen Verhaltens, an Unbekiimmert-
heit des Sich-selbst-Vergessens und -Verschenkens abgeht, holt er wieder auf durch den
Ernst, mit dem er Ideale aufgreift und verwirklicht, und durch die Innerlichkeit, die seine
Glaubigkeit beseelt. Man braucht nur an die Deutsche Mystik und die Devotio moderna
zu denken. So darf man auch bei der jingsten Entwicklung des Standes der Evangelischen
Rate die Hoffnung haben, daf} der einmal ausgestreute Same bei uns die gleiche Frucht
wie in anderen Landern tragt, ja, dafl sich durchaus eigenstindige Formen von Weltlichen
Instituten herausbilden, die unseren sozialen Verhiltnissen, unserem geistig-religidsen
Klima, unseren besonderen Méglichkeiten und Aufgaben entsprechen?,

Bei der Bedeutung, die den Weltlichen Instituten nach dem Willen der Kirche fiir
das Apostolat zukommt, und bei den Schwierigkeiten, die einem organisierten ,Leben der
Vollkommenheit® in der Welt naturgemifl begegnen, ist es von vornherein dufierst wichtig,
dafl nur wirklich Berufene in den neuen kirchlichen Stand aufgenommen werden, zumal
die grofie Gefahr besteht, ihn als blofle Ersatzform des Ordenslebens anznsehen oder als
eine Lebensform, die dem heutigen Menschen mit seinem starken Verlangen nach Selb-
stindigkeitbesser entspricht,und ebendadurch sein eigentliches, religioses Wesen zu verfehlen.
Es scheint uns darum hodhst notwendig zu sein, Kriterien fiir die Echtheit einer gottgewoll-
ten Berufung zu einem Leben nach dem Ideal der Weltlichen Institute aufzustellen. Wir
mochten im folgenden wenigstens die Richtung angeben, in der solche Kriterien zu snchen
sind.

Grundvoraussetzung der Berufung zum Ideal der Instituta saecularia ist das Verlangen
nach uneingeschrinkter Befolgung der Evangelischen Réite. Das wird in der kirchlichen
Gesetzgebung ausdriidklich und akzentuiert betont: ,Nichts darf vom vollen Bekenntnis zur
christlichen Vollkommenheit, das seine sichere Grundlage in den Evangelischen Riten hat
und den Kern des Ordenslebens ausmacht, ausgelassen werden“4, Da aber Armut, Keusch-
heit und Gehorsam mitten in. der Welt, ohne den Schutz und die Hilfen, die das Leben in

1 1.Bevyer S.]., Les instituts séculiers, Paris 1954,

2 R.Lemoine O.8S.B., Le Droit des Religieux, Du Concile de Trente aux Instituts sé-
culiers, Paris, 1956 (6308S.). J.Périnelle, Les voies de Dieu, la vie religieuse et les Insti-
tuts séculiers, Paris 1956 (526 S.); J. M. Setien, Institutos seculares para el clero dioce-
sano (Sammlung: Espiritnalidad y Apostolado, Bd. 1), Vitoria 1957 (144 S.). Setien hat
mit einer Arbeit: ,Naturaleza juridica del estado de perfeccion en los institutos seculares”
(erschienen in den Analecta Gregoriana) an der Gregoriana in Rom doktoriert.

3 Seit dem letzten Uberblick, den wir in unserer Zeitschrift tiber den Stand der Weltlichen
Institute in Deutschland gaben (27 {1954] 145), sind inzwischen einige neue hinzugetreten
oder im Entstehen begriffen.

4 Motu proprio ,Primo feliciter’ vom 12. 3. 1948, AAS 40, 284. — Deutsche Ubersetzung
in Geist und Leben 21 (1948) 387 ff; Die Konstitution ,Provida mater® ebd. 20 (1947) 148 ff.



Im Spiegel der Zeit . 219

einer Ordensgemeinschaft fiir gewdhnlich mit sich bringt, geiibt werden sollen, ist im allge-
meinen schon eine lingere Erprobung und Bewihrung in ihnen notwendig, ehe jemand
zum Noviziat zugelassen werden darf. Die innere Losschdlung von der Welt mufl schon
weiter vorangeschritten sein, als das bei einem Ordenseintritt der Fall zu sein braucht; ein
gleiches gilt vom inneren Leben, ohne das die Klausur des Herzens, die notwendige Be-
dingung eines vollkommenen Lebens in der Welt, nicht stark genug wire und die dufleren
Einfliisse bald wieder die Oberhand gewdnnen. Das alles setzt eine grofere menschliche Er-
fahrung und Welt-Kenntnis voraus, als man sie von cinem Ordensnovizen verlangt. Das
Alter fiir den Eintritt in ein Weltliches Institut liegt darum normalerweise héher als beim
Ordensecintritt. Nach dem Gesagten ergibt sich von selbst, dafl das Noviziat, die von der
Kirche offiziell vorgeschriebene Priifungszeit, fiir die Einiibung der Evangelischen Rate in den
Weltlichen Instituten einen anderen Charakter hat als in den Orden. Wahrend das Ordens-
noviziat einen scharfen Schnitt zur Welt zieht und dadurch schon als solches die Evangeli-
schen Rite sichtbar macht und gleichzeitig einiiben 1aft, mufl in den Weltlichen Instituten
die Novizenerziehung die Rite viel ausdriicklicher und reflexer zum Bewuftsein bringen,
damit deutlich wird, worin das Wesen des Rétestandes besteht und welche Haltung vor-
ausgesetzt wird, damit die diesen Instituten eigene Welthaftigkeit den Geist der christ-
lichen Vollkommenheit nicht verleugnet. Das bedingt, dafl gleich von Anfang an die reli-
giosen und christlichen Wurzeln von Armut, Keuschheit und Gehorsam aufgezeigt werden,
ihr Zusammenhang mit der Ubung der Gotteslicbe, mit der Nachfolge Christi und der
Eschatologie. Und wenn schon Ignatius von Loyola fiir die Novizen seines Ordens besondere
Priifungen vorgesehen hat, die der Einiibung von Armut, Demut, Gehorsam und Gott-
vertrauen dienen sollten: die Bettelreise, der Dienst im Spital, die Verrichtung von unan-
sehnlichen und niedrigen Arbeiten, dann diirften die Novizen der Weltlichen Institute noch
viel weniger nur in frommen Ubungen unterwiesen werden — obwoh!l dem inneren Leben,
dem Gebet, der Betrachtung, der Liturgic nicht genug Gewicht beigemessen werden kann —,
sondern mifiten vor allem darin geprift werden, ob sie bereit sind, in ihrem weltlichen
Lebensbereich und in ihrem Beruf das zu snchen, was mehr dem Geiste der Armut, der
Keuschheit und des Gehorsams entspricht. Nur so wird das Noviziat eine Zeit echter Erpro-
bung und entspricht dem, was die Konstitution ,Provida mater’ von der Leitung der Insti-
tute fordert: ,eine strenge und kluge Auslese der Mitglieder® und ,deren sorgfiltige und
lange Ausbildung*“s.

Das erste Kriterium fir die Echtheit des Berufes zum Ideal der Weltlichen Institute ist
also die aus innerem Antrieb iibernommene und iber lingere Zeit gepriifte Befolgung der
Evangelischen Rite in der Welt. Man ist fast versucht zu sagen, dafl die Berufung zu den
Evangelischen Riten bei den Kandidaten der Weltlichen Institute eindeutiger erwiesen
sein miisse als bei solchen, die in einen Orden eintreten wollen. Denn es diirfte — an sich
gesehen — schwerer sein, die Réte in der Welt vollkommen zu beobachten als in einer Or-
densgemeinschaft. Nicht ohne Grund spricht darum Pius XII. von einer ,grofen und beson-
deren Gnade“S, mit der der Heilige Geist viele zu sich rufe. Er denkt dabei vor allem an
die Tatsache, daf sich jemand einerseits zur Vollkommenheit im Sinne der Réte hingezogen
fithlt, die doch aus den gewdhnlichen Ordnungen des Lebens herausfithren, und anderseits
dennoch zur Welt als dem Ort seiner Hingabe und seines Dienstes. Von der kirchlichen
Uberlieferung her gesehen konnte ein solches Zusammengehen widerspriichlich oder auch
anmafend erscheinen. Eben darum betont der Papst, die Weltlichen Institute seien ,nicht
ohne wunderbare Fiigung der Géttlichen Vorsehung“? entstanden, ja in jedem einzelnen
Fall miisse eine ,besondere Berufung Gottes“® vorliegen, wenn jemand den Ritestand er-
greife und dennoch — um des fruchtbareren Apostolates willen — in der Welt verbleibe. Da-
mit ist nun aber zugleich ein zweites Kriterium fir die Echtheit des Berufes zum Instituatum
saeculare gegeben: die besondere Berufung zur Welt oder zum Weltapostolat.

5 AAS 39, 118.

¢ Spiritus Sanctus . .. multos... magna specialique gratia ad se vocavit (,Primo feli-
citer’ AAS 40 [1948] 283).

7 ,...mirabili Divinae suae Providentiae consilio* (,Provida mater’, AAS 39 [1947] 117).

8 ...peculiari Dei vocatione in mundo manentes®; ,...etiam in saeculo peculiari Dei
vocatione favente, divinaeque gratia auxilio“ (,Provida mater’, AAS 39, 117, 118).



220 Im Spiegel der Zeit

Wir haben also genauer zu fragen: wann liegt diese besondere Berufung vor und woran
wird sie erkannt? Die beiden offiziellen kirchlichen Dokumente ,Provida mater’ und ,Primo
feliciter' geben dariiber geniigend Auskunft. Nach ihnen erfordert die Berufung zur Welt
zweierlei: 1. eine natiirliche Eignung, 2. ein bestimmtes religidses Ideal.

Daf} es bei dem neuen Stand in der Kirche mehr als sonst auf eine natiirliche Eignung
ankommt, ergibt sich aus der Natur der Sache; handelt es sich doch um ein spezialisiertes
Apostolat, dessen Zugkraft nicht von einer duflerlich sichtbaren Institution unterstiitzt wird,
sondern ganz und gar auf dem Verhalten und Konnen des Einzelnen beruht. Unter der
natiirlichen Eignung verstehen wir zunichst einmal eine gewisse Weltgewandtheit, die
Fahigkeit, sich leicht in der Welt zu bewegen, sich — im guten Sinne — welthaft zu geben,
ungezwungen mit Menschen umzugehen, mit einem Wort, sich auf die Welt zu verstehen.
Das ist nur die Folgerung aus dem, was Pius XII. von einem Weltlichen Institut verlangt.
»Es ist im ganzen und in allen Einzelheiten®, sagt er, ,immer darauf zu achten, dafl das
Eigen- und Sondergeprige der Institute, ndmlich ihr weltlicher Charakter, in dem ihre
ganze Existenzberechtigung liegt, in allem hervorleuchtet . . . Die Vollkommenheit ist in der
Welt zu iben und zu bekennen und mufl infolgedessen in allem, was erlaubt und mit den
Verpflichtungen und Werken der Vollkommenheit vereinbar ist, dem Weltleben angepafit
werden®?, Es gibt eine bestimmte Art von frommen Leuten, die man sofort als solche er-
kennt; ihre Kleidung verrit sie ebenso wie ihr Sich-geben und Reden. Solche sind eben
hier nicht gemeint. Sie bringen schlechte Voraussetzungen fiir ein Apostolat in der Welt
und an der Welt mit. Sie wirken wenig iiberzeugend. Man geht ihnen am liebsten aus dem
Weg. Genau so wenig angebracht wire es aber auch, den weltlichen Charakter mdglichst
betont herauszustellen, um nur ja modern zu erscheinen und in allem mitreden zn kénnen.
Ein solches Verhalten wiirde nur die eigene Unsicherheit verraten, die mit Auflerlichkeiten
verdeckt werden soll. Der Welthaftigkeit mufl vielmehr eine gewisse Selbstverstindlichkeit
eignen. Sie darf nicht nur zweckverhaftet sein, sondern mufl eine innere Haltung anzeigen.
Die Mitglieder der Weltlichen Institute sollten sich irgendwie in den Weltbereichen zu
Hause fiihlen, sollten von ihrem Beruf etwas verstehen und ein Stiick Welt im besten Sinne
reprdsentieren. Thr Apostolat mufl ja ,nicht nur in der Welt, sondern sozusagen aus der
Welt heraus treu durchgefiihrt werden, das heifit so, dafl seine Auflerungen, seine Ausiibung,
seine Formen, Orte und ndheren Umstinde der Weltsituation entsprechen“®, Das alles
setzt aber nicht nur Welt- und Menschenkenntnis voraus, sondern eine innere, wertschit-
zende Beziehung zu Dingen und Menschen, die der Schopfung Gottes und letztlich dem
Schopfer selbst gilt.

An diese natiirliche Grundlage kniipft nun der eigentliche und formelle Ruf an, der das
Wesen des neuen Standes zu innerst begriindet: der Ruf zum Weltapostolat, zur Miterlésung
der Welt, die ,im argen liegt‘, und der Menschen, die ,in Finsternis und Todesschatten sit-
zen'. ,Das gesamte Leben der Mitglieder Weltlicher Institute, das durch das Bekenntnis zur
Vollkommenheit gottgeweiht ist, mufl zum Apostolat werden. In reiner Absidcht, innerer Gott-
vereinigung, hochherzigem Vergessen auf das eigene Ich, mannhafter Selbstverlengnung und
aus Liebe zu den Seelen ist dieses Apostolat stindig und voll Heiligkeit durchzufiihren, auf
daf} es den inneren Geist, der es beseelt, nicht weniger kundtut, als in sich nihrt und erneuert.
Dieses das ganze Leben umfassende Apostolat pflegt in diesen Instituten bestindig derart
rein und tief wahrgenommen zu werden, daff, nach Wirken und Rat der Géttlichen Vorse-
hung, der Durst und das glihende Verlangen nach Seelen nidit nur verheiffungsvoll den
Anlaf zur Lebensweihe gegeben, sondern zum grofien Teil auch ihre Eigenart und ihr We-
sen eingeprigt, ja sowohl das jeweils besondere wie das allgemeine Ziel gefordert und
geschaffen zu haben scheinen®’®. Damit wird unmifiverstindlich zum Ausdruck gebracht, was
den eigentlichen Ausschlag fiir die Bernfung zum Ideal der Weltlichen Institute gibt nnd
was diese Berufung von anderen Berufungen zum Ritestand unterscheidet. Es ist das von
Gott eingegebene Verlangen, gleichsam mit Christus, dem Erléser, in die Welt einzugehen
und sie von innen her, in innigstem Kontakt mit ihr und den Menschen, zu heiligen und mit-
zuerlgsen. Daraus ergibt sich ganz von selbst die religiése, iibernatiirliche Haltung, die dem

9 Primo feliciter', AAS 40, 284, 285.
10 Primo feliciter', AAS 40, 285.



Im Spiegel der Zeit 221

wirklich Berufenen eigen ist; ihre Hauptkennzeichen wurden oben schon angegeben: Reine
Absicht (puritas intentionis), innere Vereinigung mit Gott (interior unio cum Deo), hochher-
ziges Vergessen auf das eigene Ich und mannhafte Selbstverlengnung (generosa oblivio for-
tisque sui ipsins abmegatio} und vor allem Liebe zu den Seelen (amor animarum).

Die hier beschriebene Frommigkeit ist nicht nur ausgesprochen sozialer Natur, sondern hat
etwas Verschwenderisches, UberflieBendes, Grenzenloses an sich. Sie wendet sich nicht nur
diesen oder jenen Zielen zu, sondern will alles umfassen; sie kennt weder bevorzugte Orte
noch besondere Zeiten. Der ganze Mensch, in seiner Umwelt und Mitwelt, ist dem Werk der
Erlosung geweiht. Wenn irgendwo, dann wird hier das Geheimnis der Inkarnation, das im
Kreuzestod seine Vollendung erfihrt, fortgesetzt und ausgeweitet. Wer nicht wenigstens
das Verlangen hitte, sich in Christus der Welt und den Menschen zu verschenken, diirfte es
nicht wagen, sich zu einem so hohen Werk fiir berufen zn halten. Also gerade nicht das,
was sich manche im stillen erhoffen: dafl sie nimlich in einem Weltlichen Institut mehr als
in einem Orden fiber sich verfiigen, selbstindiger sind und ihren Eigenbereich haben,
diirfte den Anlafl geben, es einmal mit diesem Beruf zu versuchen, sondern weil man sich
mebr verschenken und vergessen will. Nicht ohne Grund war von einer ,groflen und beson-
deren Gnade®, von einer ,besonderen Berufung Gottes® die Rede. Niemand kann sich
diese Gnade und diese Berufung aus eigenem Willen anmafien. Man kann sich nur demiitig
fiir sie bereit halten. Aber es ist kein Zweifel, daB Gott gerade in unserer Zeit an viele
den, Ruf zu einem vollkommenen, apostolischen Leben mitten in der Welt ergehen 1afit.

Die hier genannten Kriterien fiir die Echtheit eines Berufes zu den Instituta saecularia:
die Befolgung der Evangelischen Rite, die natiirliche Eignung fiir die Welt und die gna-
denhafte Berufung zur besonderen Anteilnahme am Geheimnis der Inkarnation, gelten fiir
alle Institute, wie immer sie im einzelnen ansschanen mégen und was immer sie anstreben.
Da es aber, was Gestalt und Zielsetzung angeht, ziemlich erhebliche Unterschiede zwischen
den einzelnen Instituten gibt, wird das zweite Kriterium, die natiirliche Eignung fiir die
Welt, entsprechend abgewandelt werden miissen. So sind z. B. fir Priester andere Voraus-
setzungen gefordert als fiir Laien, und wieder fiir Mitglieder von Imstituten aktiv-aposto-
lischen Charakters anders als fiir solche von Instituten mehr beschaulichen Charakters, die
also in erster Linie durch ihr Dasein, durch Gebet und Siihne, Salz, Licht und Sauerteig der
Welt sein wollen, wie es die Kirche von allen verlangt!!. Aber darauf kann hier im einzel-
nen nicht eingegangen werden. Es moge geniigen, auf diese Unterschiede hingewiesen zn
haben.

Fassen wir unsere Untersuchung zusammen, dann ergibt sich — und auch das gehért mit zn
den Echtheitskriterien —, dafl der Beruf zum Ideal der Weltlichen Institute — von Ausnahmen
besonderer Begnadung abgesehen — nur allmé&hlich heranreift nnd erst nach vielerlei Erfah-
rungen und Priifungen klar und sicher erkannt werden kann. Nicht jeder, der Jungfriulich-
keit gelobt hat und ein frommes Leben in der Welt fithrt, ist deshalb schon zu einem
Weltlichen Institut bernfen. Aber auch umgekehrt: Viele, die das Leben reif gemacht hat
und die ein vollkommenes Leben in der Welt fithren, sind berufen und wissen es nicht. Sie
warten nur auf den, der es ihnen sagt und ihnen eine grofle und beseligende Aufgabe zeigt.

Friedrich QWulf S. J.
1 Primo feliciter’, AAS 40, 284.






