EINUBUNG UND WETISUNG

»Ich bin das Licht der Welt« (Joh 8,12)

Anleitung zur Meditation uber die Selbstaussagen Jesu

Das Licht der (Delt

»Wieder nahm Jesus das Wort und sprach zu ihnen: Ich bin das Licht der Welt.
Wer mir nachfolgt, wird seinen Weg nicht in der Finsternis gehen, sondern das Licht
des Lebens haben®. Joh 8,12

»lch bin als Licht in die Welt gekommen, damit jeder, der an mich glaubt, nicht in
der Finsternis bleibe®. Joh 12,46

wIch mufl die Werke dessen wirken, der mich gesandt hat, solange es Tag ist; es
kommt die Nacht, da niemand wirken kann. Solange ich in der Welt bin, bin ich das
Licht der Welt". Joh 9,4-5

»Nur noch eine kleine (Weile ist das Licht unter euch. Geht euren Weg, solange es
hell ist, damit euch nicht die Finsternis iiberfallt. Wer im Finstern einhergeht, weify
nicht, wohin sein Weg fiikrt. Solange ihr das Licht habt, glaubt an das Licht, damit ihr
Sohne des Lichtes werdet”. Joh 12, 35-36a

Was Jesus meint, wenn, er sich ,das Licht der Welt’ nennt, macht in tiefer Weise die
in Kp. 9 des Joh.-Evangeliums geschilderte Blindenheilung deutlich. Hohepunkt dieses Be-
richtes ist das Wort Jesu an den Geheilten: ,Glaubst du an den Menschensohn“ (v. 85), d. h.
an den von Gott Verheifienen, der das endzeitliche und allumfassende Heil bringt? Jener
fragte: ,Wer ist es, Herr, damit ich an ihn glaube?“ Jesus sagte zu ihm: ,Du hast ihn ge-
schen; der mit dir redet, der ist es.“ Da sagte jener: ,Ich glaube, Herr“, und fiel vor ihm
nieder.

Dieses Bekenntnis des Glaubens kommt nicht aus der Uberwiltigung des Augenblicks und
ist auch nicht einfach nur die Antwort auf das Wunder, sondern geht auf eine eigentiimliche
innere Erfahrung zuriick, die der Geheilte mit Jesus gemacht hat. Gleich vom ersten Wort an
hat der Herr sein Vertrauen gewonnen (,, Weder er noch seine Eltern haben gestindigt“) und
ihn aufhorchen lassen (,sondern die Werke Gottes sollen an ihm offenbar werden, v. 3).
Die umsténdliche Heilungszeremonie {Jesus ,spie auf den Boden und machte einen Teig aus
dem Speichel und strich ihm den Teig auf die Augen®, v. 6) sowie der Gang zum Teiche
Siloah haben seine Erwartung auf das héchste gesteigert. Sein Vertrauen wurde belohnt; er
wusch sich und wurde sehend. Vielleicht wire er sich dennoch der Sinntiefe des Wunders
gar nicht bewuBlt geworden, wenn dieses nicht Anlafl zu einem Streit um Person und Sen-
dung Jesu geworden wire. Erst der offensichtliche Haf} eines grofien Teils der Pharisder und
die Anschuldigung, Jesus sei ein Siinder, weil er den Sabbat verletzt habe, beginnen ihm die
Augen zu 6ffnen und lassen ihn fir seinen Wohltéter eintreten. Dankbar und ohne Scheu
spricht er aus, wozu ihn sein Herz drdngt: ,Er ist ein Prophet* (v. 17) und: ,Wire dieser
nicht von Gott, so konnte er nichts vollbringen® (v. 83). Die dafir erfahrene Feindschaft
und der Ausschlufl aus der Synagogengemeinschaft fithren ihn vollends auf die Seite Jesu.
In dieser Bereitschaft trifft ihn das entscheidende Wort: ,,Glaubst du an den Menschensohn?“
Auf das Selbstzeugnis Jesu hin: ,Der mit dir redet, der ist es® fdllt es ihm wie Schuppen
von den Augen. Von der Gnade erleuchtet, weif er auf einmal, mit einer nie zuvor gekann-
ten Sicherheit: Er ist der Messias, und zugleich, was das fiir ihn bedeutet: mein Heil. Der
lebendige Glaube drangt ihn wie selbstverstindlich und mit unwiderstehlicher Gewalt zur
Huldigung.



Einiibung und Weisung 223

Was ist hier geschehen? Ein Mensch hat das wunderbare Wirken Jesu an sich erfahren. Er
gerdt darob in einen Widerstreit der Meinungen. Je mehr er sich zu Jesus bekennt, um so
heller wird es in seiner Seele, um so schender wird er, um endlich in ganzer Fiille zu begrei-
fen, was Jesus am Anfang der Begegnung gesagt hatte: ,Solange ich in der Welt bin, bin ich
das Licht der Welt“ (v. 5). Die leibliche Heilung war somit nur die sinnbildliche Darstellung
eines tieferen Geheimnisses, die Erlangung des dufleren Augenlichtes nur Symbol einer inne-
ren Erleuchtung. An diesem Bild gilt es darum, das Geheimnis meditativ einzuiiben,

»1ch bin das Licht der Welt“. Das Wort erhebt Absoltutheitsanspruch. Es gleicht den maje-
stitischen Selbstbezeugungen Jahwes im Alten Bund. Es will darum auch ausschliefilich ver-
standen werden: es gibt kein anderes Licht fiir die Welt, das mit Jesus, dem von Gott ge-
sandten Erléser in Vergleich gezogen werden konnte.

Irgendwann mufl jeder Christ das Schockierende dieses Ausspruches einmal an sich erfah-
ren: das Licht, das den Menschen zu sich selbst bringt und die Welt im ganzen verstehen 1afit,
kommt nicht aus der noch so tiefen Einsicht in einen naturwissenschaftlichen, geschichtlichen,
metaphysischen Sachverhalt, nicht einmal aus der blofien Erkenntnis der Offenbarungswahr-
heiten, sondern, aus der lebendigen Begegnung mit einer Person, mit der Person Jesu Christi.
Der Glaube an Thn ist das Erste, nicht der Glaube an etwas. Er, der Herr und Mittler, ent-
halt alle Wahrheit in sich. Darum kann fir Glaube auch Nachfolge gesagt werden; Glaube
und Nachfolge werden fast synonym gebraucht. Einmal heifit es: ,Ich bin als Licht in die
Welt gekommen, damit jeder, der an mich glaubt, nicht in der Finsternis bleibe“ (Joh 12, 46).
Ein anderes Mal wieder: ,Wer mir nachfolgt, wird seinen Weg nicht in der Finsternis
gehen“ (Joh 8, 12).

Damit ist auch der Weg gewiesen, auf dem man zu der alles umgreifenden Erkenntnis
der Wahrheit kommt, auf dem man in das Licht tritt, das Heil und Leben bedeutet: man
mufl sich mit Jesus einlassen, muf sich mit thm auseinandersetzen, in eine Entscheidung ge-
stellt werden zwischen Thm und einer auf scheinbarer Evidenz beruhenden Wahrheit, die dem
Menschen nicht wehe tut: ,Zum Gericht bin ich in die Welt gekommen, damit die Nicht-
sehenden sehen und die Sehenden blind werden® (Joh 9, 39).

Wer im Glauben — wenn auch zunichst nur anfanglich ~ dem sich hingibt, der sich als im
Namen Gottes kommend und mit dem Anspruch auf Jiingerschaft hezeugt, der erfihrt auf
einmal eine merkwiirdige Verdnderung seines Bewufitseins, der beginnt, in einen neuen
Raum zu treten, in welchem die Dinge anders zuecinander stehen als bisher, der sieht die
irdische Wirklichkeit: die Welt, die Menschen, sich selbst, sein eigenes Schicksal und die
eigene Aufgabe in einem Licht, dem gegeniiber alle blof menschlichen Erkenntnisse wie
eine grofle Finsternis erscheinen. Wer Jesus im Glauben nachfolgt, dessen Wege werden
hell, mégen sie natiirlich gesechen von noch so viel Leid und Dunkelheit beschwert sein.
Wer Jesus nachfolgt, der hat im Grunde keine Frage mehr (Joh 16, 23), denn er weif} alles,
was er braucht, er steht immer im Licht, und dieses Licht ist Leben spendend: es triagt und
macht stark und befdhigt zu Grofiem.

Was die Sonne fiir das leibliche Sehen und alles Leben in der Natur bedeutet, das be-
deutet Christus fiir das Sehen und Leben des Christen. Einmal wird das auch offenbar.
Denn ,Die (himmlische und ewige) Stadt bedarf weder der Sonne noch des Mondes, daf
sie leuchten in ihr, denn die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie, und ihre Leuchte ist das
Lamm*® (Offb 21, 23). — Wiederum kann in diesem Bild Jesus als ,das Licht der Welt“ in
vorziiglicher Weise eingeiibt werden.

Und noch ein Letztes gilt es zu bedenken: Wohl ist Jesus das Licht der Welt, das ,in der
Finsternis scheint’ (Joh 1, 5), ,das Licht der Menschen' (Joh 1, 4), ,das jeden Menschen er-
leuchtet’ {Joh 1,9), aber nicht unbegrenzt. Denn Licht wird er nur genannt, insofern er
Mensch wurde und in die Welt kam, die im Finstern lag. Menschsein aber heifit, seine geschicht-
lich begrenzte Zeit haben. So hat also auch das Licit, das Jesus fur die Welt ist, seinen
geschichtlichen Augenblick. Daher die Mahnung: ,Solange ich in der Welt bin, bin ich das
Licht der Welt, es kommt die Nacht, da niemand mehr wirken kann“ (Joh 9, 5. 4b). ,Nur
noch eine kleine Weile ist das Licht unter euch. Geht euren Weg, solange es hell ist, damit
euch nicht die Finsternis iiberfallt* (Joh 12, 35).



224 Einiibung und Weisung

Was fiir die Zeitgenossen Jesn einen unmittelbar verstindlichen Sinn hatte (mit dem
Tode Jesn bricht die Nacht herein), gilt im Grund auch fiir uns. Denn in der Kirche setzt
sich die Menschwerdung Gottes fort, ist Jesns weiterhin sichtbar gegenwiértig und wirksam.
Und audch die Kirche ist eine geschichtliche Gréfie. Ihr Licht, das ihr Herz ist, leuchtet nicht
immer in gleicher Weise, es wird sogar von ihren siindigen Gliedern oft verdunkelt. Aus
dem gleichen Grund erleuchtet es auch nicht jeden ohne Unterschied des geschichtlichen
Augenblicks, heute wie gestern nnd morgen. Jedem ist vielmehr eine Zeit gesetzt, die
niemand kennt. Man kann darum seinen geschichtlichen Augenblick verpassen und wird
dann von der Finsternis des Unglaubens (oder des zu geringen Glaubens) iiberfallen, ge-
gen die keine menschliche Bemithung anfkommt. Wir miissen darum wach und bereit sein.
Auf allen Straflen unseres Lebens, in allen Situationen, im Gliik wie im L.eid und nicht
zuletzt in der Alltdglichkeit will uns Jesus als ,Licht der Welt' begegnen. Es gibt nichts,
das nicht durch ihn im Sinne unseres Heils erhellt werden konnte. Wer sich ihm versagte,
wiirde im Finstern seinen Weg gehen, anch wenn er meinte, ein Sehender zn sein, er wiifite
im Grunde nicht, wohin sein Weg fihrt. Es kann sogar beides in einem Menschen sein,
und ist es fiir gewdhnlich auch: Licht und Finsternis, in verschiedenem Grade. Solange nur
Jesus der letztlich Bestimmende ist fiir den Weg, den der Mensch geht, ist dieser immer noch
ein ,Sohn des Lichtes’.

Fir die Meditation ist mit all dem der Weg gewiesen: Wir kdnnen das Licht nicht wie
einen festen Besitz ein fiir allemal erwerben, sondern miissen uns immer wieder von neuem
darum miihen. Es gilt, das eigene Leben und die Tiefen des Herzens immer mehr von der
lebendigen Begegnung mit Jesus her zu erhellen und damit im Sinne nnseres Heiles auf-
zuarbeiten. ,Glaubt an das Licht, damit ihr (von Tag zu Tag mehr) Sohne des Lichtes wer-
det“ (Joh 12, 36a). Wenn man auch frither wohl zu Unrecht annahm, Jesus habe das Wort:
»1ch bin das Licht der Welt* am ersten Abend des Laubhiittenfestes ausgernfen, an dem der
Tempel im Lichte von vier méachtigen Kandelabern, die im Vorhof der Frauen aufgestellt
waren, ein herrliches Bild bot, so kann diese Szene dennoch fiir die Meditation eine
Hilfe sein.

Das Brot des Lebens

»Ich bin das Brot des Lebens, wer zu mir kommt, wird nicht mehr hungern, und
wer an mich glaubt, wird niemals mehr diirsten.” - Joh 6,35

~Wahrlich, wakrlich ich sage euch: Ich bin das Brot des Lebens. Wer glaubt, hat
ewiges Leben. Eure Udter haben in der Wiiste das Manna gegessen und sind gestor-
ben. Dies ist das Brot, das aus dem Himmel herabkommt, damit man davon esse
und nicht sterbe. Ich bin das lebendige Brot, das aus dem Himmel herabgekommen
ist; ifit jemand von diesem Brot, so wird er leben in Ewigkeit.” Johk 6, 47-51a

»Das Brot, das ich geben werde, ist mein Fleisch fiir das Leben der (elt. Da strit-
ten die Juden miteinander und sagten: Wie kann der uns sein Fleisch zu essen geben?
Da sagte Jesus zu ihnen: Wahrlick, wahrlich, ich sage euch: Wenn ithr das Fleisch des
Menschensohnes nicht efit und sein Blut nicht trinkt, habt ihr kein Leben in euch.
Wer mein Fleisch ifit und mein Blut trinkt, der hat ewiges Leben, und ich werde ihn
auferwecken am jiingsten Tage. Denn mein Fleisch ist eine wahre Speise und mein
Blut ist ein wahrer Trank. Wer mein Fleisch ifit und mein Blut trinkt, der bleibt in
mir und ich in ihm. Wie mich der lebendige Uater gesandt hat und ich durch den
Uater lebe, so wird auch der, der mich ifit, durch mich leben.* Joh 6, 51b-57

Von Stufe zu Stufe fithrt der Evangelist seine Leser in das Geheimnis Jesu hinein: vom
Sinnenhaften zum Geistigen, vom Geistigen zum Sakramentalen als dem Eigentiimlichen und
Paradoxen der christlichen Botschaft, die darin gipfelt, dal das Wort Fleisch warde. Diese
Stufen sind zugleich auch Stufen der meditativen Aneignung.

Den Ausgangspunkt fiir die zweite Selbstaussage Jesu bildet das Wunder der Brotvermeh-
rung (Joh 6, 1-15). Hier wird in einem Bild, einem Realsymbol, einem Zeichen, das auf eine

¥



Einiibung und Weisung 225

hohere Wirklichkeit verweist (vgl. Joh 6, 26: ,Ihr sucht mich nicht, weil ihr Zeichen gesehen
habt, sondern weil ihr von den Broten gegessen habt und satt geworden seid“.), der geheim-
nisvolle Sinn dieser Aussage fiir das menschliche Verstindnis sichtbar und zngédnglich ge-
macht. Wie der Mensch Geistiges immer nur im Sinnenhaften erfafit und sich znm lebendigen
Besitz ,einverleibt’, so soll anch das Wunder der Brotvermehrung dazu verhelfen, das
Glaubensgeheimnis dem Seelengrund einzupragen und dadurch zu einer den ganzen Men-
schen erfassenden nnd umwandelnden Kraft zu machen. Fiir die Meditation mufl man darum
diejenigen Elemente ans dem Bericht des Evangelisten herausheben, die Zeichencharakter
haben, also das Znsammenstromen der Scharen, der einsame Ort, das Verlangen so
vieler nach der Nahe Jesu, ihr Hunger, die Ratlosigkeit der Jinger, die Unmdglichkeit, die
Menge zu sattigen, das Dankgebet des Herrn iiber die wenigen Brote, die Gewdhrung der
Bitte durch den himmlischen Vater, der iiberfliefende Reichtum des Wunders, die Sattigung
und die iberwiltigende Wirkung des Wunders auf die Menschen.

Eines kommt allerdings durch all diese Bildelemente im Hinblik auf das gemeinte Ge-
heimnis nicht znm Ausdruck, obwohl es ihm doch wesentlich ist, dafl ndmlich Jesus selbst,
in seiner Person, das Brot des Lebens ist, nicht irgendein sachliches Gut. Hier liegt die
Grenze des Bildes; es gibt das personale Geheimnis Jesu nur unvollkommen wieder und
zeigt damit um so mehr, wie unvorstellbar im Grunde dieses Geheimnis ist, dafl es nor in
der personalen Begegnung erfafit werden kann. Etwas anderes macht der Wunderbericht
dafiir um so dentlicher: dafl sich namlich Jesus (wenigstens hier!) nicht als das himmlische,
ewige Leben selbst kundtnt, sondern als den Spender, den Vermittler dieses Lebens. So
"wie das Licht nur Triger, Vermittler der Wahrheit ist, nicht die Wahrheit selbst, so liegt
auch im Bild vom Lebensbrot der Akzent anf der Mittlerrolle Jesn. Erst spater wird er sein
letztes gottliches Geheimnis offenbaren, wenn er die Einheit mit dem Vater betont.

Aber aunch so ist der Anspruch Jesn nicht weniger unerhort. Er will das ewige Leben -
nicht als ein aufler ithm liegendes Gut vermitteln, sondern als etwas, was mit seiner Person
aufs innigste verbunden ist. Wie geschieht das? Wiederum durch den Glauben an ihn und
durch Nachfolge: ,Wer za mir kommt, wird nicht mehr hungern, und wer an mich glaubt,
wird niemals mehr diirsten®. Im Glauben und in der Nachfolge wird der Mensch mit Jesus
eins, und eben diese Verbundenheit mit ihm ist gottliches Leben in der Seele des Menschen
weckend und entfaltend. Eine solche Kraft kommt Jesus zu, weil er vom Himmel, der Hei-
mat des ewigen Lebens herabgestiegen ist und weil der Vater ihn gesandt hat. Durch ihn
wirkt der Vater, und darum ist anch das Leben, das er gibt, kein anderes als das des Vaters.

In diesem Geheimnis liegt nun eine viel zn wenig beachtete Wahrheit unseres christlichen
Glaubens. Von der Eucharistie her gesehen entsteht leicht der Eindruck, zur Erhaltung und
Starkung des gotilichen Lebens in uns geniige es, den Herrn in gewissen Zeitabstinden
zu empfangen, selbst wenn dies taglich geschihe. Hier aber werden wir belehrt, daf} wir
den Herrn in keiner Stunde und zu keinem Werk entbehren kénnen und ihn auch nicht
zu entbehren brauchen. Wir kénnen ihn jederzeit essen und trinken. In jedem glaubigen
Denken an ihn, in jedem Verlangen nach ihm, in jeder Hingabe wird er uns zur Speise und
zum Trank, die das Leben des Vaters nnd mit dem Vater immer inniger in uns gestalten.
Unser ganzes Bestreben miifite also dahin gehen, Jesus immer mehr in uns aufzunehmen,
ihm so sehr verbunden zu sein, dafl er in allem, was wir denken und tun, mit dabei ist.
Nicht ein sittlich hochstehendes Leben ist das unbedingte Kennzeichen dafiir, daff wir das
ewige Leben in uns tragen nnd im Herzen Gottes zuhause sind, sondern einzig die Tatsache,
ob wir mit Jesus umgehen und ihm anhangen, ob er uns erfillt und beherrscht.

,Brot des Lebens* im Sinne der Glaubensnachfolge kann allza bildlich und geistig ver-
standen werden und geht dann leicht am Wesen des Geheimnisses vorbei, indem das Mitt-
leramt des Menschen Jesn nicht ernst genug genommen wird. Darnm ist nun noch vom sa-
kramentalen Essen nnd Trinken des Fleisches und Blutes Jesu in der Eucharistie die Rede
(v. 51bff.). Es ist, als wolle der Herr das damit Gesagte durch ein sichtbares Zeichen ver-
dentlichen, um keine Mifiverstandnisse anfkommen zu lassen: ,Das Brot aber, das ich geben
werde, ist mein Fleisch fir das Leben der Welt*. Gewifl handelt es sich nicht um Fleisch
und Blut in ihrer diesseitigen Gestalt, sondern in ihrem vergeistigten, verkldrten Zustand,
aber nm das wirkliche Fleisch nnd Blut Jesn und darum anch nm ein wirkliches Essen und



226 Einiibung und Weisung

Trinken; der Text spricht sogar einmal von Jkauen’ (v. 54). Und weiter ist mit Fleisch und
Blut nicht nur der Leib des Herrn, sondern der ganze, lebendige Mensch gemeint, mit
Betonung allerdings seiner leiblichen Natur. Es soll also gesagt sein: Der Mensch Jesus,
so wie er leibt und lebt, ist der Mittler des ewigen Lebens, der einzige Mittler. Man kann
dieses Leben darum nur so empfangen, dafl man mit diesem Menschen Jesus eins wird, ge-
wifl wesentlich mit seinem Geiste, im Glauben und in der liebenden Nachfolge, aber ebenso
mit seinem Leibe. Wunderbare Einheit, der gegeniiber alle hiesigen Zeichen menschlicher
‘Liebe, alle Méglichkeiten leib-seelischen Einsseins, nur Schattenbilder sind. Erst von hierher
erhalten die Worte vom Essen und Trinken ihren vollen Klang. Von den Juden heifit es,
dafl sie miteinander stritten und sich empérten, als sie die Worte Jesu vernahmen. Das
kam aus irdischer Gesinnung, aus Stolz und Unglaube, aber auch aus dér menschlichen
Unvorstellbarkeit des Geheimnisses. Kénnen auch wir noch staunen, wenn wir den Leib des
Herrn essen und sein Blut trinken?

Wenn der Herr uns auch an seinem Leibe Anteil geben wollte, dann hingt das nicht
zuletzt damit zusammen, dafl eben dieser Leib ,das Fleisch fir das Leben der Welt® ist,
d. h. zur Erlésung der Welt hingegeben wurde und uns dadurch die Gemeinschaft mit dem
Vater erméglicht hat. Als solcher ist dieser Leib aber auch selbst durch den Tod zum Leben
gekommen; das ,Fleisch der Siinde’, das der ewige Logos angenommen hatte, wurde umge-
wandelt in den Leib der Auferstehung. Indem wir ihn empfangen, wird uns, wie die Viter
gern gesagt haben, ,die Arznei der Unsterblichkeit’ geschenkt, die auch unseren Leib einmal
auferwecken soll zum ewigen Leben. Manche kénnen es nicht verstehen und murren dar-
iiber, daf uns das Leben der Auferstehung, an dem der ganze Mensch, Leib und Seele, An-
teil erhalten soll, durch eine kdrperliche Beriihrung und Vereinigung mit dem Auferste-
hungsleibe Christi geschenkt wird. Sie sagen, das sei eine magische Anschanungsweise, wie
man sie in religiésen Brauchen primitiver Vélker vorfinde, die aber des Christentums, die-
ser vergeistigten Religion, unwiirdig sei. Abgesehen davon, dafl die Beriihrung und Ver-
einigung nicht nur eine isolierte des Leibes ist und nicht diesseitig verstanden werden
darf, sondern den ganzen Menschen betrifft und sich im Geiste, im Glauben und in der Liebe
vollzieht, wird dabei aufler acht gelassen, dafl die Menschheit eine Einheit darstellt, die
zunichst einmal auf der gemeinsamen Abstammung aller von einem Menschen beruht. Und
gerade diese natiirliche Einheit des Menschengeschlechtes wird in Christus, in seinem Flei-
sche und Blute, zum Ausgangspunkt und zur Grundlage ciner neuen abernatirlichen Lebens-
gemeinschaft, in deren Mitte der dreifaltige Gott wohnt. Damit sind wir bis zum tiefsten
Sinne des Wortes Jesu vom ,Brot des Lebens’ vorgestoen: Der Empfang des Fleisches
und Blutes Christi unter den Gestalten von Brot und Wein zielt darauf ab, die Gemein-
schaft des mystischen Herrenleibes sichtbar zu machen, den Glaubenden in diese Gemein-
schaft einzugliedern und den Leib Christi zur Vollendung zu bringen.

Fiir die meditative Durchdringung und Aneignung aller Geheimnisse, die das Herren-
wort vom ,Brot des Lebens* in sich birgt, gibt es kein besseres ,Bild* und Realsymbol als
das ,Heilige Gastmahl, in dem Christus gegessen, das Andenken an sein Leiden erneuert,
der Geist mit Gnade erfiillt und uns ein Unterpfand der kiinftigen Herrlichkeit gegeben
wird*“.

Ich bin die Tir

Da sprach Jesus wiederum: Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Ich bin die Tir der
Schafe ... Idh bin die Tiir. Wenn jemand durch mich eingeht, wird er gerettet wer-
den, und er wird ein- und ausgehen und Weide finden. Joh 10,7.9

Dieses Bild- und Ritselwort steht mitten in der Hirtenrede. Es mufl aber gesondert be-
trachtet werden, weil es einen eigenen Gedanken zum Ausdruck bringt. Die ,Tir* des Bildes
meint die Pferchtiire, durch die abends und morgens die Schafe hindurchgetrieben werden.
Der Pferch war mit einer Steinmauer umfriedet. Ein Wichter bewachte nachts die Tiir, da-
mit kein Unberufener sich einschlich und kein Schaf verlorenging.

Wie schon die vorhergehenden Ich-Worte, zielt auch dieses auf das Mittlertum Jesu hin,
und zwar nicht so sehr fiir die Offenbarung der Wakrkeit, wie das Wort vom ,Licht’, son-



Eindibung und Weisung 227

dern fiir die Mitteilung des Lebens, wie das vom ,Brot’. Fiir die Meditation sind vor allem
zwei Geheimnisse zu betrachten, die das Bild in sich birgt und anschaulich macht: Jesus ist
der Mittler fiir die Rettung des Menschen im Gericht Gottes und damit zugleich auch Mitt-
ler der verheifienen Heilsgiiter in der Gemeinde der Auserwihlten; beides ist er aber in
cinem einzigartigen Sinne, der jeden anderen Mittler ausschlieft, da er sich schlechthin die
Tiir nennt.

»,Wenn jemand durch mich eintritt, wird er gerettet werden®. Die Rettung des Volkes aus
der Knedhtschaft und vor dem Untergang ist der eigentliche Inhalt der alttestamentlichen
Verheiflung und Erwartung. In der Bewahrung Noes vor dem Chaos der Siindflut und in
der Riikfithrung aus der Gefangenschaft kiindigt sie sich eindrucksvoll an. Immer deutlicher
trat in der Heilsgeschichte hervor, dafl die Rettung nicht durch Gott unmittelbar, sondern
durch einen Gesandten Gottes erfolgen sollte. Anf ihn war darum alle Erwartung gerich-
tet. Jesus bezieht diese Erwartung bald offen, bald versteckt auf sich, so auch in dieser Bild-
rede. Aber das Uberraschende und fiir viele Argerniserregende ist, dafl er die Rettung nicht
nur duBerlich herbeifiihren will, sondern sie in innigster Weise mit seiner eigenen Person
verkniipft. Was soll das heiflen: ,Wenn jemand durch mich eingebt, wird er gerettet wer-
den®. Bedeutet das nur: ,Wer an mich glaubt“ wie in der Bildrede vom Brot, wo es hief:
»Wer zu mir kommt, wird nicht mehr hungern, und wer an mich glaubt, wird niemals mebr
diirsten?* Offenbar ist hier noch mehr gemeint. ,Durch ihn eintreten’ will wohl besagen, dafl
man seiner personlichen Vermittlung bediitfe, um in den Raum der Rettung, des endzeit-
lichen Heiles, des gottlichen Lebens einzutreten und dort vor dem Angesicht des heiligen
Gottes zu bestchen.

So miissen wir uns also Jesus, der von Gott kommt und dennoch unser Bruder ist, ganz
anheimgeben und ihn um seine Fiirsprache im Gericht bitten. Gericht ist aber immer, wenn
wir vor Gottes Angesicht erscheinen. Darum miissen wir auch immer wieder ,durch Christus
eintreten‘, durch seine heiligste Menschheit, durch seine gedffnete Seite, durch sein Blut.
Wer das tut, der lebt in der Rettung, der ist aus dem Chaos der Siindflut, aus der Knecht-
schaft und Gefangenschaft durch die Siinde, aus der Bedrohung und Gefihrdung durch
Michte, die das Unheil des Menschen herbeifiihren, heimgeholt in die Sicherbeit und Ge-
borgenheit des himmlischen Vaters. Die ruhig sich kauernde Schafherde in der Umfrie-
dung der Hiirde, die sich hinter der verschlossenen nnd bewachten Tir sicher weif}, nimmt
dieses Geheimnis ins Bild.

Und nun noch das Zweite: ,Wer durch mich eintritt... wird ein- und ausgehen und
Weide finden“. ,Eingang und Ausgang‘ (vgl. Dt 28,6; 1 Kg29,6; Ps 121 [120] 8) will den zu-
stindlichen Charakter des Lebens im Lande der Rettung, in der Gemeinschaft mit Gott, zum
Ausdruck bringen und deutet das Vertrauen und die Sorglosigkeit des Erlésten an, dem es
an nichts mehr fehlen wird und der um seine Zukunft nicht mehr zu bangen braucht. ,Er
wird ein- und ausgehen und Weide finden®, d. h. Nahrung, die das Leben im Frieden, in
der Freude, in der Herrlichkeit, in der Liebe Gottes immer wieder erneuert, die es entfaltet
und vollendet. In jeder Stunde und in jeder Lage kann der durch die Tiir des Heils Hin-
durchschreitende, dem Mittler und Fiirsprecher des Heiles sich Anvertrauende iiberreiche
Nahrung finden. Denn ,ich bin gekommen, daf} sie Leben haben und Uberflufl haben. , Auf
trefflicher Weide will ich sie leiten, auf Israels erhéhtem Bergland sei ihre Aue. Dort lagern
sie auf lieblicher Trift; auf fetter Weide sollen sie weiden, auf Israels Bergen® (Ez 34, 14).
In solchen Bildern der Offenbarung ist zugleich angedeutet, da die Weide das ganze Got-
tesvolk im Frieden unversiegbaren Reichtums zusammenfindet. Zu dieser \Weide* will Jesus
die ,Tiir sein, die einzige, die es gibt. IThm allein ist es vorbehalten, den Zugang zum Land
des Lebens zu é6ffnen. Ja, er selbst ist dieser Zugang, der Zugang zum Paradies, das ver-
lorengegangen und verschlossen war. ,Durch ihn eintreten“ heifit in seinem menschlichen
Herzen Gott selbst finden. Dieses Herz ist das wiedererschlossene Paradies.

Will man ein Bild fiir dieses Geheimnis, dann denke man an die byzantinischen Mosaiken,
die Christus in der Mitte von sich lagernden Schafen darstellen (so etwa in Ravenna). Die
Frommigkeit des Mittelalters hat sich das Geheimnis gern unter dem Bild des ,Paradiesgirt-
lein® vorgestellt.



228 Einiibung und Weisung

Ich bin der gute Hirt

Ich bin der gute Hirt. Der gute Hirt setzt sein Leben ein fiir seine Schafe. Der
Mietling, der ja nicht Hirt ist, dem die Schafe nicht gehidren, sieht den Wolf kom-
men und lifit die Schafe im Stich und flicht — und der Wolf raubt sie und jagt sie
auseinander —, weil er Mietling ist. Joh 10, 11-13

Ich bin der gute Hirt und kenne die Meinen, und die Meinen kennen mich, wie mich
der Uater kennt und ich den Uater kenne; und ich gebe mein Leben hin fiir die
Schafe. Joh 10, 14-15

Woahrlich, wahrlich, ich sage euch: Wer nicht durch die Tiir in den Schafstall her-
einkommt, sondern anderswoher einsteigt, der ist ein Dieb und Rauber. Wer aber
durch die Tiir hereinkommt, der ist der Hirt der Schafe. Dem éffnet der Tiirhiiter,
und die Schafe hiren seine Stimme, und er ruft seine Schafe mit Namen und fiihrt
sie hinaus. Jok 10, 1-3

Wenn er alle, die thm gehdren, hinausgebracht hat, geht er vor ithnen her, und
die Schafe folgen ihm, weil sie seine Stimme kennen. Einem Fremden aber werden
sie keineswegs folgen, sondern vor ihm fliehen, weil sie die Stimme des Fremden
nicht kennen. Jok 10, 4-5

Alle, die vor mir gekommen sind, sind Diebe und Riuber; aber die Schafe haben
nicht auf sie gehort... Der Dieb kommt nur, um zu stehlen, zu schlachten und zu
verderben. Ich bin gekommen, dafl sie Leben haben und Uberflufl haben.

Joh 10,8.10

Ich habe noch andere Schafe, die nicht aus dieser Hiirde sind; auch die mufy ich fith-
ren, und sie werden auf meine Stimme horen, und es wird eine Herde, ein Hirt wer-
den. Jok 10,16

Meine Schafe horen auf meine Stimme, und ich kenne sie, und sie folgen mir.
Und ich gebe thnen ewiges Leben, und in Ewigkeit sollen sie nicht verlorengehen,
und niemand wird sie meiner Hand entreifien. Mein Qater, der sie mir gegeben
hat, ist gréfler als alle, und niemand vermag sie der Hand meines Uaters zu ent-
reiflen. Ich und der Uater sind eins. Joh 10,27—30

Das Bild vom Hirten und von der Herde war jidischen Zuhdrern aus der tiglichen An-
schauvung vertraut. Sie mogen es oft genug gesehen haben, wie die Hirten in die Hiirde
kamen, um ihre Herden, die gemeinsam ibernachtet hatten, wieder abzuholen. Jeder von
ihnen hatte seinen eigenen Lockruf; ihre Schafe kannten ihn und hérten auf ihn. Manche
Tiere hatten auch einen eigenen Namen und wurden bei ihm gerufen. Hatte der Hirt seine
Schafe einzeln durch die schmale Tir hinausgelassen und gezihlt, dann setzte er sich an
ihre Spitze, und die Herde folgte ihm willig auf die Weideplitze. ~ Auch der geistig-
religiése Sinn des Bildes war bekannt: es gab in der alttestamentlichen Uberlieferung nicht
nur das Verhiltnis Jahwes zu seinem Volk wieder, sondern diente auch zur Kennzeich-
nung des verheillenen Messias. Trotz mancher Ritselhaftigkeiten, die Jesu Worte ent-
hielten, verstanden die Juden darum sehr wohl den Anspruch, den Jesus erhob, wenn
er sich den guten Hirten nannte, aufler dem es keinen anderen rechtméfligen Hirten gibe.
Viele schalten ihn darum ,besessen und wahnsinnig“ (Joh 10, 20). Andere fragten ihn:
» Wie lange noch 148t du uns im Ungewissen? Wenn du der Messias bist, so sage es uns
frei heraus! Jesus antwortete ihnen: Ich habe es euch gesagt, aber ihr glaubt nicht. Die
Werke, die ich im Namen meines Vaters tue, legen Zeugnis {tber mich ab. Aber ihr glaubt
nicht, weil ihr nicht zu meinen Schafen gehért“ (Joh 10, 24-26).

Was besagt das Hirtengleichnis dem gldubigen Christen von heute? Wohl ist es ihm ge-
liufig; die religiose Sprache verwendet es oft. Aber wird es noch wirklich geschant und in
seiner Tiefe vollzogen? Hat das Wort vom ,guten Hirten‘ nicht einen reichlich sentimen-
talen Klang fiir uns bekommen; haftet ihm nicht oft etwas von einer geistlichen Schifer-
poesie an? Wissen wir noch etwas davon, dafl ,gut’ hier nicht einfach das gleiche beden-
tet wie menschliches Gutsein, sondern im Sinne des einzig Guten, Gottes, verstanden wer-



Einiibung und Weisung 229

den mufl, so wie es Jesus auch ans der Anrede des Reichen Jinglings heraushorte: ,Was
nennst du mich gut? Niemand ist gut aufler einem, Gott?“ (Mk 10, 18). Erst von daher
versteht man die scharfe Sprache des Herrn: Ich bin der einzige rechtmiflige, von Gott
gesandte Hirt; alle anderen, die euch eine nene Heilsbotschaft verkiinden, die euch Er-
16sung versprechen und Methoden lehren, sie zn erlangen, sind Diebe und Rauber, die nicht
das Leben bringen, sondern kommen, ,,um zu stehlen, zu schlachten und zu verderben®. Wo
sind die Messiasse unserer Zeit? Gibt es nicht deren iibergenug: in manchen Sekten, in den
Kreisen derer, die in der éstlichen Versenkung in das All-Eine das Heil erblicken? Aber wir
wollen uns hier mehr der positiven Seite des Hirtenwortes zuwenden, um neue Impulse
fiir unser geistliches Leben zu erfahren.

Wihrend die Allegorien Licht, Brot und Tiir erst in die personale Sphire nmgedeutet
werden muflten, ist das Gleichnis vom Hirten in einem zwar geistigen, aber doch wort-
lichen Sinne auf den Mittler des Heils anwendbar. Dabei fiigt es dem bisherigen Bild des
Mittlers neue Inhalte hinzu und bereichert es. Der Hirt fithrt die Schafe zur Weide, d. h.
er schenkt dem Menschen das Leben, nihrt und hiitet es; er kennt seine Schafe und ist stdn-
dig bei ihnen, d. h. er ist aufs innigste mit den Erl6sten verbunden; er setzt sein Leben
ein fiir die Schafe, d. h. er erkimpft und verteidigt das Heil bis zur Hingabe des Blutes;
er hilt die Herde zusammen, d. h. er bildet eine Gemeinde der Erwihlten und fihrt sie
zur Vollendung. In allem ist er mehr Diener der Herde als ihr Besitzer, mehr Knecht als
Herr.

Die Haupteigenschaft, die nach den Worten Jesu den rechten Hirten kennzeichnet, ist die
Bereitschaft, sein Leben fiir seine Schafe einzusetzen. Das wird am Gegenbild des Miet-
lings sehr anschaulich gezeigt. Man erinnert sich dabei an das, was David einst dem Kénig
Sanl sagte, um sich fiir den Kampf gegen Goliath zu legitimieren: ,Dein Knedht hiitete sei-
nem Vater die Schafe. Kam nun ein Léwe oder ein Bir und trug ein Schaf aus der Herde
fort, dann lief ich hinter ihm drein, erschlug thn und rifl das Tier aus seinem Rachen.
Wenn das Tier sich aber gegen mich stellte, ergriff ich es bei seiner Mahne, schlug es und
totete es* (1 Kg 17, 34-35). Eben diese Kampfbereitschaft spricht sich Christns zu, wenn
er von sich sagt: ,Ich gebe mein Leben hin fir meine Schafe®. Er ist nicht der sanfte Hirt,
der nichts als Frieden ausstrahlt. Sein Leben fiir die Seinen steht vielmehr im Zeichen des
Kampfes, sein ganzes Leben, nicht nur die Stunden seiner Passion. Er hat um die Seinen
ringen miissen bis zum letzien Atemzug. In diesen Kampf um die Erwerbung und Be-
wahrung des Heils ist auch unser Leben einbezogen. Es gibt darin Aungenblicke, in denen
Christus fiir uns das gleiche tut, was David fiir seine Herde getan hat: er verteidigt uns
gegen die Widersacher, die unser Heil gefihrden, er wehrt den Dieben und Riubern, die
uns das ewige Leben ranben wollen, er stellt dem B&sen nach und entreifit uns dem Rachen
des Lowen. Solange wir an ihn glanben, seine Nihe suchen, um seine Hilfe bitten, kann
nns kein Schaden ereilen, keine Gefahr iiberwiltigen, kein Tod erreichen; denn er steht
schiitzend vor uns.

Neben diesem Bild des kdmpfenden ,guten Hirten’, der ,sein Leben einsetzt fiir die
Schafe’, steht noch ein anderes, das von Friede und Geborgenheit kiindet und das innige
Verhiltnis zwischen dem Hirten und seiner Herde beschreibt. ,Wenn er alle, die ihm ge-
héren, hinausgebracht hat, geht er vor ihnen her, und die Schafe folgen ihm, weil sie seine
Stimme kennen®. Das klingt znnfichst wie ein Idyll, ist aber nicht so gemeint. Man darf nur
nicht beim Bilde verweilen wollen, sondern mufl die im Bild gemeinte Glanbenswirklichkeit se-
hen. Diese aber ist von einer stannenswerten, ja unvorstellbaren Tiefe. Die Schafe werden die
,Seinen’ genannt; sie gehoren ihm, sie kennen ihn, so wie er sie kennt und bei ihrem Namen
ruft. Das alles will personal verstanden sein, als Ausdruck des gegenseitigen Sich-durch-
dringens, des Einsseins in Erkenntnis und Liebe. Aber das ist nicht alles. Es handelt sich
nicht nur um ein Verhéltnis von Mensch zu Mensch. Der Hirt ist ja géttlichen Ursprungs
und géttlichen Wesens: ,Ich und der Vater sind eins®“. Die Kenntnis der Seinen ist darum
keine gewdhnliche, nicht nur eine solche, wie sie vielleicht noch so tief zwischen Lieben-
den méglich ist. Wenn er sagt: ,,Ich kenne die Meinen®, dann will das heiflen, dafl er sich
in scinem innersten personalen Sein Menschen gnadenbaft erschlossen und mitgeteilt hat,
so dafl er in den Seinen als der Erkannte ist und lebt. Das aber setzt voraus, dafl derjenige,



Einiibung und Weisung

in dem er lebt, die Selbsterschliefung und Selbstmitteilung des Hirten in Glaube und Liebe
angenommen hat. Sonst wiirde sich wiederholen, was schon im Prolog des Johannesevan-
geliums (v. 11) zu lesen ist: ,Er kam in sein Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn nicht
auf“. Gegen den freien Willen des Menschen wiirde Jesus niemals im Sinne des Hirten-
gleichnisses sagen konnen: ,Ich kenne die Meinen“. So aber kann er zugleich fortfahren:
»Und die meinen kennen mich, wie mich der Vater kennt, und ich den Vater kenne®. Erst
von diesem Geheimnis her sind auch die iibrigen Aussagen Jesu iiber das Verhiltnis zwischen
Hirt und Herde verstindlich: ,sie hren auf meine Stimme®; ,sie folgen ihm, weil sie seine
Stimme kennen, einem Fremden aber werden sie keineswegs folgen, sondern vor ihm fliehen,
weil sie seine Stimme nicht kennen®; ,er ruft seine Schafe mit Namen und fiihrt sie hinaus®.

Wenn wir daraufhin unser eigenes Verhiltnis zu Christus fiberdenken, miiiten wir viel-
leicht erschrecken. Kennen wir wirklich ihn und seine Stimme und folgen wir ihr, wenn sie
uns ruft? Haben wir iiberhaupt innere Erfahrungen, von denen wir wissen, dafl sie von Thm
herriihren? Oder ist es die Stimme unseres eigenen Blutes, sind es die Stimmen der Welt,
die unseren Weg bestimmen? Und folgen wir einem Fremden, dessen Stimme wir nicht
kennen? Es wird wohl beides der Fall sein. Im Glauben kennen wir ihn, in der Licbe folgen
wir ihm, aber Erkenntnis und Liebe sind vielfach getriibt, weil wir noch andere Hirten
haben, denen wir gehéren. Was wire es, wenn wir ihm ganz gehérten? Dann erst erfiillte
sich das Bild: ,Er geht ihnen voraus, und die Schafe folgen ihm“. Wohin folgen sie ihm?
»Und ich gebe ihnen ewiges Leben, und in Ewigkeit sollen sie nicht verloren gehen, und
niemand wird sie meiner Hand entreiffien. .. und niemand vermag sie der Hand meines
Vaters zu entreiflen. Die Verbundenheit zwischen dem Hirten und den Schafen, zwischen
Christus und den Seinen, ist nicht das Letzte. Dieses Letzte ist vielmehr das ewige Leben,
die Geborgenheit in der Hand des Vaters, in dessen Hand wir allerdings immer nur sind,
wenn Jesu menschliche Hand uns fithrt und trigt und behiitet. Er ist Mittler und Hiiter des
Lebens in alle Ewigkeit; hier auf Erden unter Kampf, bis zum Vergiefen des Blutes, einmal
aber in unangefochtenem Frieden. ,Ich bin der gute Hirt, und ich kenne die Meinen, und die
Meinen kennen mich, wie mich der Vater kennt, und ich den Vater kenne*.






