B UCHIBES SUPRETG CGCGHUTUNGEN

Liturgie

Uolk, Hermann: Sonntiglicher
Gottesdienst. Theologische Grund-
legung. Miinster, Regensberg, 1956,
140 8., kart. DM 3.20.

Das Biichlein enthilt eines der Referate,
die auf der Dechantenkonferenz des Bistums
Miinster Ende Mirz 1956 gehalten wurden.
Es behandelt die theologischen Grundlagen
des sonntdglichen Gottesdienstes, die iber
die dogmatischen Lehren von der heiligen
Messe und ihren liturgischen Vollzug weit
hinaus gehen. Das ergibt sich deutlich aus
den fiinf Thesen, in denen der V{. seine In-
terpretation des Herrentages vorlegt. Ihr
Inhalt lautet: 1. Die Christengemeinde
kommt zum Sonntagsgottesdienst zusam-
men, um in der heiligen Messe, der sakra-
mentalen Darstellung des Kreuzesopfers, die
Auferstehung Christi und die Sendung des
Heiligen Geistes zu feiern, fiir die Grof}-
taten der Erlésung zu danken und sich vor
Gott und voreinander als Erloste zn be-
kennen. 2. Der Trager des dhristlichen Got-
tesdienstes ist nicht der einzelne, sondern
die Kirche als der fortlebende Christus in
der Konkretform der versammelten Ge-
meinde. Darum sind am Gottesdienst kon-
stitutiv beteiligt: Christus, der Priester, die
Gesamtkirche, die Gemeinde und der ein-
zelne. 3. Unser Gottesdienst ist nicht nur
unsere Gottesverehrung, er ist zugleich ein
aktuelles Heilshandeln Christi an uns, ein
Gnadenmittel durch das sakramentale Opfer
mit der Kommunion, durch das gemeinsame
Gebet und nicht zuletzt durch Gottes Wort
in der Lesung der Heiligen Schrift und in
der sich anschlieRenden Predigt. 4. Die reli-
giése Haltung, die unserem Gottesdienst
entspricht, ist die innerliche Anteilnahme
und die Ganzhingabe, die den Gnadenstand
voraussctzt. Die bloff duflere legale Anwe-
senheit geniigt nicht. 5. Der Sonntagsgottes-
dienst ist der Héhepunkt im religibsen
christlichen Leben und als solcher von gro-
fer Bedeutung fiir das personale und soziale
Selbstverstindnis des einzelnen und fiir die
besondere Priagung und Heilighaltung des
ersten Wochentags,

Diese Thesen werden vom V{. kurz und
klar aus der Glaubenslehre begriindet und
nicht selten durch Zitate aus dem papstli-
chen Rundschreiben ,Mediator Dei“ bekrif-
tigt. Die Ausfihrungen weisen tiberzeugend
nach, daf der sonntagliche Gottesdienst im
Leben des einzelnen, der Gemeinde und der
Kirche eine Funktion erfiillt, die durch nichts

ersetzt werden kann. Daraus zieht Prof.
Volk den wichtigen Schlufl, dafl die Sorge
fiir die rechte Gestaltung des Gottesdienstes
eine der Hauptpflichten fiir jeden Seelsor-
ger ist; besonders dringend heute, da wir
vor dem Kommen der fiinftigigen Arbeits-
woche stehen und die meisten unserer Glau-
bigen aus sich nicht imstande sind, zwei
freien Tagen einen idealen befriedigenden
Gehalt zu geben. Nur wenn wir der sonntig-
lichen Feier ihren ganzen Inhalt zuriickge-
winnen und den Sinn und Segen der Sonn-
tagsruhe zeitgemif neu verkiinden, werden
wir ihnen helfen, den Tag des Herrn zu
heiligen und die ganze Woche diristlich zu
leben. H. Bleienstein §. J.

Mayer, Joseph Ernst: Lebendige
MefBfeier. Sinn und Form der hei-
ligen Messe. Innsbruck — UWien —
Miinchen, Tyrolia-Uerlag, 1957, 124 S.,
kart. DM 4.80.

Die Schrift ist aus Predigten, Katechesen
und pastoral-liturgischen Vortrigen erwach-
sen, die der auch als Exerzitienmeister be-
kannte Wicner Pfarrer in den letzten 15
Jahren gehalten hat. Diesen Ursprung spiirt
man deutlich an ihrer frischen, lebendi-
gen, volksnahen Sprache, an den verschiede-
nen Stilarten und an der idealen prakti-
schen Zielsetzung, fiir die sie geschrieben
wurde. Sie méchte vor allem den aufge-
schlossenen Laienchristen das kultische
Grundgeschehen der heiligen Messe ver-
standlich machen, sie zur sinnerfiillten akti-
ven Mitfeier bewegen und zngleich auf die
Reformen der Meflliturgie vorbereiten, die
der Vi, vom Wesen des Meflopfers her
fir nétig hilt und in nicht zu ferner Zeit
vom Papst und den Bischéfen erwartet. In-
sofern gehen seine Gedanken iiber die
Wirklichkeiten der Gegenwart hinaus, sind
aber keine unniitzen Triaume, da sie mehr
oder minder gut begriindet erscheinen und
die Entscheidung den zustindigen kirchli-
chen Stellen iiberlassen.

An die Spitze stellt der V. die Glaubens-
forderungen: Das Wissen von der Bedeu-
tung der Gnade, vom allgemeinen Priester-
tum des Volkes Gottes und vom mittleri-
schen Charakter des Christentuins, nach dem
die Messe Stiftung und liturgische Heils-
tat Christi ist. Als Formvoraussetzungen
werden erwiesen: Symbolfahigkeit, die hin-
ter dufleren Zeichen geistige Inhalte zu



232 Buchbesprechungen

schanen vermag, Gemeinschaftsbewafitsein
und Kontaktfihigkeit, die das ,Wir" der
Litargie verstehen und mitvollziehen kon-
nen, Schriftférmigkeit des ganzen christli-
chen Lebens, ohne welche die Bildersprache
der Bibel und Liturgie ein ewiges Ratsel
bleibt, reine selbstlose Opferfrommigkeit,
die zum innersten Wesen der Messe vor-
dringen kann und an letzter Stelle Kenntnis
des Volkscharakters, des Volksempfindens
und des Zeitstils, damit der arteigene An-
satzpunkt far die litargische Erneuerungsar-
beit gefunden und das Mefigeschehen mit
allen Fasern im Herzen des Christenvolkes
Woaurzel schlagen kann.

Die nun folgende Deutung der grofien
Grundvorgange halt sich an die vier be-
kannten Teile: Vormesse, Opferung, Wand-
lung und Kommunion. Sie bildet den
Hauptinhalt der Schrift, die tief in den Sinn
und die Lebenswerte der liturgischen For-
men eindringt und mit groflem pidagogi-
schem Geschick und allen Mitteln der geho-
benen volkstiimlichen Beredsamkeit zu threm
lebendigen. Mitvollzug zu erzichen ver-
sucht. — Im Anhang des Buches stehen eine
katechetische Tafel, die die kultischen Vor-
ginge zwischen Gott und der feiernden Ge-
meinde durch Zeichnungen veranschaulicht,
und eine pastoral-liturgische Skizze, die
durch zehn allgemein gehaltene Richtsitze
Priestern und Laien zur konkreten sinnge-
rechten Reform des Sonntagsgottesdienstes
helfen will. H. Blaienstein S. ].

Hoffmann, Richard: Leben im
Heiligtum. Uier Aufsitze zur Ein-
fiihrung in die Liturgie der Kirche. Kéln,
Verlag Wort und Werk, 1956, 98 S.,
kart. DM 3.10.

Der Vf. dieser Aufsatzreihe war ehemals
evangelischer Pfarrer. Nach seiner Konver-
sion schrieb er zwei Schriften — , Protestan-
tismus und Kirche® und ,Im Dienste des
groflen Kénigs“ —, fiir die er viel Anerken-
nung gefunden und einen weiten Leserkreis
gewonnen hat. Die vorliegende Arbeit ist
eine interessante und eigenstdndige Einfiih-
rung in die kirchliche Liturgie, insbesondere
der heiligen Messe. Sie ist aus den differen-
zierten Erfordernissen des heatigen Glau-
bensunterrichtes erwachsen und mochte dar-
um zunachst den Religionslehrern eine
Handreichung fiir die Bereicherung und
Vertiefung des Konvertitenunterrichts bie-
ten. Doch wird sie auch anderen Lesern
wertvolle Dienste leisten.

Der erste Aufsatz behandelt Wesen und
Gestalt der Messe und ihren liturgischen
Vollzug, theologische Ausfithrungen, die zur
klaren geistigen Erfassung des Mysteriums
einerseits unerldfilich sind, anderseits aber

auch deutlich zeigen, dafl gerade der My-
steriencharakter der heiligen Messe sich je-
der noch so angestrengten rationalen Er-
klirung im letzten entzieht. An ihre Stelle
setzt der erfahrene VI. mit Recht die Me-
ditation nicht #ber die Messe, sondern die
Meditation der Messe selbst wahrend ihres
Vollzugs in der glaubigen Versenkung in ihr
heiliges Geschehen. Das Beispiel, das Hoff-
mann dafiir bietet, ist eine praktische Hil-
fe, eine so verstandene Meditation mit Kon-
vertiten vorzubereiten. — Die nichste Ab-
handlung gibt Anregungen und Hinweise,
wie dem konversionswilligen Protestanten
ein tieferes Verstindnis der liturgischen
Frommigkeit vermittelt werden kann. Zun
diesem Zwedk wird in sechs Thesen das We-
sen der katholischen Liturgie klar entfaltet
und dem strukturellen, dogmatischen, pieti-
stisch-idealistischen, spiritualistischen und
rationalen protestantischen Miflverstind-
nis gegenitber in ihr rechtes Licht gestellt.
Eine gleich gute Apologie sind auch die
Ausfithrungen iiber die Zwedbestimmung,
Weihe und Heiligung des gottesdienstlichen
Raumes und itber die Bausymbolik desKren-
zes, des Paradieses, der Pforte, des himmli-
schen Tempels, iiber die Ostung des Gottes-
hauses, die Bedeutung des Westens und
Nordens, die Bausymbolik der g6ttlichen
Majestit und des menscilichen Kreaturge-
fihls, iiber den Symbolcharakter des Altars
und den tiefen Sinn der bunten Kirchenfen-
ster. Fiir den Konvertiten sind diese Hin-
weise um so notwendiger, als im Protestan-
tismus die Aunffassung vom Wesen des Kir-
chenraumes eine ganz andere und das Be-
wufltsein fiir die Bausymbolik des Gottes-
hauses fast v6llig erloschen ist.

Das letzte Kapitel iiber die liturgische Ge-
bardensprache der Glaubigen will zeigen,
wie in ihnen das Verlangen nach dem dufle-
ren Mitvollzug sein Recht und seinen leib-
haften Ausdruck findet. Nach Widerlegung
ihrer negativen Beurteilung wird ihr Sinn-
gehalt und rechter Vollzug dargelegt und im
einzelnen ausgefithrt, wie Entbloflen, Be-
decken, Neigen des Hauptes, Beugen des
Oberkorpers, Niederschlagen der Augen, li-
targisches Stehen, Sitzen, Knien, Liegen und
feierliches Schreiten, besonders aber die vier
Gebetsgesten der Hinde, typische Merkmale
der religiésen Ehrfarcht, Sammlung und
Versenkung sind. Zahlreiche Zitate aus
evangelischen Theologen, die lebhaft nach
liturgischer Erneuerung verlangen, dienen
dem Nachweis, dafl die Liturgie im Bereich
der protestantischen Landeskirchen nur ein
stiefmiitterliches Dasein fihrt und die Sehn-
sucht evangelischer Christen nach liturgi-
schem Reichtum im Gottesdienst nur im
Kult der katholischen Kirche wirklich Erfiil-
lung findet. H. Bleienstein S. J.



Buchbesprechungen 233

Baumstark, Anton: Nocturna
Laus. Typen frithchristlicher Uigilien-
feier und ihr Fortleben vor allem im ro-
mischen und monastischen Ritus. Aus
dem Nachlaf3 herausgegeben von Odilo
Heiming (Liturgiewissenschaftliche Quel-
len und Forschungen, Heft 32). Miinster,
Aschendorff, 1957, VIII u. 240 §S., kart.
DM 19.50.

Das ,Nachtliche Gotteslob® ist das letzte
groflere Werk, das der 1948 heimgegangene
Meister der vergleichenden Liturgiewissen-
schaft 1938 im Manuskript vollendet und als
Weltoblate den Monchen der Abtei Maria
Laach als Erbe hinterlassen hat. Fast zwan-
zig Jahre nach seiner Niederschrift wird es
nun veroffentlicht, weil es nach der Uber-
zengung seines Herausgebers bis heute nichts
von seinem wissenschaftlichen Werte verlo-
ren hat, auch wenn nicht mehr jedes seiner
Einzelergebnisse anerkannt werden kann.
Die Fragen, die es erdrtert, sind zum groflen
Teil noch ungelst und gerade hente wieder
aktuell, wie die Kontroversen berufener
Forscher zeigen, die sich, wie Callewaert,
Gindele, Jungmann, Froyer nnd J. M. Hans-
sens u. a., in den letzten Jahren mit den
verwickelten Problemen beschiftigt haben.

Das Haupithema der Studie ist das nicht-
liche Gebet, die Herkunft und Struktnr-Ge-
schichte der monastischen Vigil, wie sie der
hl. Benedikt in den Kapiteln 8-18 seiner Re-
gula kodifiziert und in einer sonntdglich-
festlichen und einer ferialen Gestalt festge-
legt hat. Das Grundanliegen dabei ist die
Klarung des Verhiltnisses des stadtrémi-
schen zum benediktinischen Offizium sowie
fberhanpt die Aufhellung der Entwicklung
des nachtlichen Gebetes und einzelner seiner
Teile. Dafl die Matutin St. Benedikts weder
eine Schopfung aus dem Nichts noch etwas
in sich Einheitliches, ans einer einzigen
Quelle Erklirbares ist, war langst bekannt.
Auch nach Banmstark ist sie, in merkwiirdi-
ger Uberschneidung nund Uberlagernng, das
Erbe mehrerer Typen alteren christlichen
Brauchtums, das man griindlich kennen muf,
um das Fortleben oder doch das Fortwirken
der friihchristlichen Vigilienfeiern in der
Regula feststellen zu kdnnen.

Hier setzt deswegen Baumstarks Unter-
suchung ein. Tm 1. Kapitel wird fast so et-
was wie eine Gesamtgeschichte des nachtli-
chen Wachens und Betens geboten, angefan-
gen von den Nachtfeiern der heidnischen An-
tike, dem Gebetswachen cinzelner Frommen
im Alten und Neunen Testament bis zu den
nachtlichen Gemeindefeiern an Epiphanie
und Ostern. Mutter aller Vigilien ist
danach die Paschavigil, deren Struktur

im 2. Kapitel eingehend beschrieben und als
Vorbild fiir den Awunfban vieler festlicher,
sonntaglicher und schliefilich sogar ferialer
Gemeindevigilien nachgewiesen wird. Ganz
anders als dieses dsterliche Schema der
Gemeindevigil ist der Typus der pachomia-
nischen Monchsvigil, die im 3. Kapitel ana-
lysiert wird. Eine entscheidende Bedeutung
fisr weitere Typen der Vigilfeier hat die
Antiphonie gewonnen, deren vielgestaltige
formale Fortbildung fiir dasasiatische Méonch- .
tum nnd den néchtlichen Kult stadtromi-
scher Bischofskirchen durch literarische Zeug-
nisse im 4. Kapitel belegt wird.

In der 6sterlichen Gemeindevigil, der pa-
chomianischen Ménchsvigil und den, auf den
Vigilbranch asiatischen Ménchstums zoriick-
gehenden, jingeren Typen der Gemeinde-
vigil sind nach Baumstark die Quellen zu
erkennen, denen das Anfbaumaterial der
romischen und der benediktinischen Matn-
tin entstammt. Die geschichtliche Erklirung
ihrer formalen Struktur erfolgt im 5. Kapi-
tel. Das Anliegen des 6. und letzten Kapi-
tels ist die Vigil und der Morgengottes-
dienst, ndherhin die Gebetsstiicke, die die
Matutin abschlieflen nnd zu den Laudes und
der spateren Prim diiberleiten und in der
Folgezeit in bestimmten Psalmen, in den
biblischen Cantica und den Morgenhymnen
des kirchlichen Tagzeitengebets fortleben.

Baumstark beschliefit sein schwer lesbares
Werk mit einer kurzen ,Zusammenfassung*®,
in der er die Weiterentwicklung des bene-
diktinischen und rémischen Nachtgebetes
von den drei gemeinsamen Wurzeln her in
groflien Ziigen noch einmal kennzeichnet und
es riickwartsschanend als wahrscheinlich be-
zeichnet, dafl sich Benediktus bewufit nnd
unmittelbar nur dort an das Vorbild der
stadtrémischen Weise angeschlossen habe, wo
er es selbst bezengt,namlich bei denalttesta-
mentlichen Cantica der Laudes. In allen
fibrigen Stiicken sei, von einigen Ausnah-
men abgeschen, gegenseitige Unabhingig-
keit als das grundsitzlich bestehende Ver-
hiltnis anzuschen.

Diese Beurteilung wird von P. Odilo
Heiming entschieden abgelehnt, weil er
glaubt, aus den Forschungen Callewaerts
u. a. den doppelten Schlufl ziehen zu diir-
fen: 1. daf Benediktns mit seinen Ménchen
zunachst einfach die liturgischen Gewohn-
heiten eines romischen Basilika-Klosters
ibernommen und solange beibehalten habe,
bis er geniigend Erfahrung und Wissen ge-
sammelt hatte, nm selbst ein Eigenoffizium
verfassen zu kénnen; 2. dafl der romische
Anteil nicht als ein Ornament, sondern als
Fundament zu werten sei, auf dem die gan-
ze Regulierung des liturgischen Gottesdien-
stes aufruht. Wie gering Banmstark den
Umfang dieser romischen Grundlage der



234 Buchbesprechungen

Regula einschitzt, sieht man daran, daf er
einen unmittelbaren Einfluf Roms im we-
sentlichen ablehnt und als Vermittlerin ré-
mischen und sonstigen Gebetsgutes irgend
eine Gemeinde in der Nihe von Cassino an-
nimmt, deren Einschiebung nach P. Heimig
nicht nur unbegrindet, sondern unmdglich
ist. Ein anderes gegenteiliges Ergebnis der
neuen Forschung betrifft unsere Matutin
und Landes. Sie stellen nach Hanssens im
Grunde nur ein Offizium dar, dem die Mén-
che die grofle Psalmodie der Matntin zusatz-
lich vorausschickten. Von Baumstark werden
sie als zwei von Haus aus selbstandige Got-
tesdienste angesehen, die nur durch einen
bestimmten Gebetsabschlul der Matutin
miteinander verbunden sind.

Diese und andere Neuerkenntnisse der
Liturgiewissenschaft konnten natiirlich nicht
in Baumstarks Text eingearbeitet werden.
Dafir hat sie aber P. Odilo H., dank sei-
nes groflen Wissens, als ,Einleitung® (S.
1-16) in Form einer allgemeinen Ubersicht
und in den Fufinoten fir jeden Einzelfall
untergebracht. So ist es ihm gelungen, den
heutigen Stand der Forschung darzulegen,
ohne die Pietit gegen seinen grofen Lehrer
zu verletzen und den Glanz seiner schopfe-
rischen Gesamtleistung zu tritben. Die ,Noc-
turna Laus® erscheint als Heft 82 der ,Li-
turgiegeschichtlichen Quellen und Forschun-
gen® von P. Mohlberg. Mit der neuen Num-
mer wird die verdienstvolle Sammlung, die
seit 1939 unterbrochen war, unter einem
neuen Titel fortgesetzt.

H. Bleienstein §. ].

Liturgisches Jahrbuch.
Uierteljahreshefte fiir Fragen des Got-
tesdienstes. Hrsg. v. Liturgischen Insti-
tut, 6. Jahr 1956. Miinster, Aschendorff,
1957, 252 8.

Der vorliegende Band gibt einen guten
Einblick in die kirchlich-liturgische Erneue-
rungsarbeit der Gegenwart und den aktiven
Beitrag, den Papst und Bischofe dabei lei-
sten. Das zeigen die darin aufgenommenen
»Dokumente“: An erster Stelle das Rund-
schreiben des Heiligen Vaters iiber die got-
tesdienstliche Musik und seine vielbeachtete
Ansprache vom 22. IX. 1956 an die Teilneh-
mer des in Assisi veranstalteten ersten in-
ternationalen Kongresses fir Pastorallitur-
gie. An zweiter Stelle das Dekret des Hei-
ligen Offiziums iiber das deutsche Hochamt,
die Erklirung der Ritenkongregation iiber
den nenen Ordo der Heiligen Wodhe und
nicht zuletzt die Richtlinien zur Gestaltung
des sonntiglichen Gottesdienstes, die von
den Bischéfen der Didzesen Freiburg, Miin-
ster, Passau und Trier gegeben wurden.

Zu den Dokumenten kommen , Berichte"
dber ihre praktische Ausfithrung: ,Die litur-
gische Erneuerung in aller Welt“ (Th. Bog-
ler), ,Der Verlauf der Heiligen Woche
in zwGlf deutschen Diézesen (Ferd. Kolbe),
die liturgische Arbeit in den Missionen und
das Programm und das Referat des Kon-
gressses von Assisl, denen ein ganzes Heft
gewidmet ist. Unter den ,Abhandlungen”
sind von allgemeiner Bedeutung: .Kirche
als Kultusgemeinde® von Franz Mufiner,
,Papst Pins XII. und die Litorgie“ von
Romano Guardini, ,Der neue Katechismus
und die liturgische Erneuerung“ von Th.
Filthaut.

Fiir die Leser unserer Zeitschrift sind von
besonderem Interesse zwei der ,Kleinen
Beitrdge“. Der eine von Balthasar Fischer
iiber die Liturgiereform und ihre Forderun-
gen an das gottesdienstliche Leben und per-
sonliche Beten in den weiblichen Ordensge-
nossenschaften. Der zweite iiber ,eine bib-
lisch-theologische Begriindung der Liturgie
im franzosischen Calvinismus®, wie sie fiir
die Communauté Clinisienne in Taizé von
Max Thuorian, einem ihrer fithrenden Theo-
logen, in seinem Buch ,Joie dn ciel sur la
terre* {Neuchatel 1946) gegeben wird. Was
G. Hoffmann in seiner Rezension dartiber
berichtet, 148t erkennen, dafl die liturgi-
schen Bestrebungen und eucharistischen
Feiern von Taizé, gemessen am bisherigen
Selbstverstindnis der reformierten Theolo-
gie, ,eine gewaltige Revolution“ darstellen.

Diese kurzen Hinweise auf den Inhalt des
letztjdhrigen Jahrgangs diirften zur Geniige
zeigen, dafl das liturgische Jahrbuch seine
Mission im kultischen Leben der Kirche er-
fillt und des praktischen Interesses aller
Freunde und Forderer der Liturgie wiirdig
ist. H. Bleienstein S. ].

Enkainia. Gesammelte Arbeiten
zum 800jikrigen Weihegedichtnis der
Abtetkirche Maria Laach am 24. August
1956. Herausg. von Hilarius Emonds
OSB. Diisseldorf, Patmos Uerlag 1956,
380 S., Ln., DM 28.—.

Der -griechische Titel dieser umfangrei-
chen, mit Fotos und farbigen Miniaturen
ausgestatteten Festschrift stammt aus dem
Johannesevangelinm 10,22, wo Enkainia die
Weihe des Tempels zu Jerusalem und die
Weihegedidhtnisfeier bezeichnet, an der sich
auch Jesus beteiligt hat. Von den 17 Beitra-
gen ist der groflere Teil — nicht zwar aus-
driicklich, aber tatsdchlich — einer Theologie
der consecratio sowie einigen litnrgiewis-
senschaftlichen Fragen, die damit in Bezie-
hung stehen, gewidmet; das Ubrige dem
Laacher Miinster und seiner Abtei.



Buchbesprechungen 235

Beachtung werden vor allem die systema-
tischen Untersuchungen finden, die uns ver-
schiedene Formen der consecratio unter-
scheiden lassen. Am Anfang steht die con-
secratio der Kirche. Nach emnem Sermo Ze-
nos von Verona: ,Uom geistlichen Aufban
des Hauses Gottes® (Ubers. von Th. Mi -
chels) untersucht A. Schoenen in
einem sehr beachtlichen biblischen Beitrag,
der zugleich ein Stiick geistlicher Theologie
darstellt, die Verwendung und den Sinn des
Offenbarungswortes vom Bauen. Er zeigt in
eindrucksvoller Weise, wie sehr dieser Be-
griff durch beide Testamente hindurch dem
inneren, gnadenhaften Aufbau des Volkes
Gottes zugeordnet ist, so dafl der Volker-
apostel den Korinthern (1 Kor 3, 9) einfach
zurufen und die Liturgie mit ihm wieder-
holen kann: ,Gottes Erbauung seid ihr -
Dei aedificatio!“ Aufschlufireich ist anch der
Beitrag von H.Emonds iiber den Gebrauch
des Wortes Enkainia bei den griechischen
und lateinischen Vitern und Schriftstellern.
Die von ihm herausgearbeitete Bedeutungs-
geschichte dieses Begriffs 148t keinen Zwei-
fel daran, daff Weihe und Weihegedichtnis
sich nicht nur auf das Gotteshaus aus Stein
bezwhen, sondern auch den Menschen selber
meinen, der es baut.

Eine zweite Form der Welhe ist die con-
secratio mundi, die Weihe des Alls. Hierher
gehdren die Beitrdge von V. Warnach
»Kirche und Kosmos“ sowie von C. v. Kor -
vin-Krasinski ,Die Schépfung als ,Tem-
pel’ und ,Reich’ des Gottmenschen Christus®.
Warnachs Anliegen ist es za zeigen, dafl der
Kirche neben einer soteriologischen eine kos-
mologische Funktion zukommt und ,wie sich
der gewaltige Prozefl der Erueuerung und
Redintegration des Alls zur Ursprungs- und
Erfiillungseinheit in Christus durch die Kir-
che vollzieht“ (S. 190). Er wendet sich bei
der Interpretation des Epheserbriefes gegen
die Auffassung von F. Mussner, der in sei-
ner Arbeit ,Christus, das All und die Kir-
che“ (Trier 1955) der Kirche eine kosmische
Funktion abspricht. Von Korvin-Krasinski
stellt in Weiterfiihrung der Rekapitulations-
theorie des hl. Irendus jene intentionale und
reale Hinordnung alles geschépflichen Seins
und Wirkens auf das gottmenschliche Ur-
bild und Haupt dar, die in der Menschwer-

dung des Logos gipfelt und die menschliche
Natar Christi und von da, in immer weite-
ren Kreisen, seinen mystischen Leib, die ge-
samte Menschheit und die auflermenschliche
Kreatar als ,Tempel® und ,Reich“ des Gott-
menschen erfafit, wobei es ihm hauptsichlich,
auf dem Hintergrund religionsgeschichtlicher
Erkenntnisse, um die natiirliche Besitz-
ergreifung der Schopfung durch ihr Haupt
und die mit ithr gegebene exemplarische Ge-
genwart Christi geht.

Von einer consecratio monasterii wird
man sprechen diirfen, wenn man liest, was
E.v.Severus iiber das ,Monasterium als
Kirche“ sagt. Das Kirche-Sein der Ménchs-
gemeinde wird von der Schrift und Tradi-
tion her mit Recht in der Ganzhingabe an
Gott gesehen. Als Einzelgemeinde lebt sie
aus der Gesamtkirche und fiir dieselbe, von
der sie kein Teil, sondern ihr Wesensbild ist.

Die letzte Form der comsecratio ist die
Weihe des Kirchengebdudes. Von ihr han-
delt Th. Michels in seinem Beitrag ,,De-
dicatio und Consecratio in friither rémischer
Liturgie”; ebenso S. Be nz ,Zur Geschichte
der romischen Kirchweihe nach den Texten
des 6.—7. Jahrhunderts“. Das Evangelium
der Kirchweihe, die Zachdusperikope, wird
von Abt Basilius Ebel in Anlehnung an die
Viterexegese heilsgeschichtlich gedeutet und
fruchtbar gemacht. Sehr eindrucksvoll sind

»-Die Kanongesinge im Orthros der Byzan-
tinischen Kirche zum wezhegedachtms der
Auferstehungskirche in Jerusalem®, 8 Oden
mit Martyrer- und Muttergottesstrophen,
die R. Hombach in em hymnisches
Deutsch iibertragen hat. Einen besonderen
Hinweis verdienen die ,Gedanken zu einer
Theologie des Lammes* von B. Neun -
heuser. Sie filhren tief in das innerste
Wesen der Kirche ein, die als ,Braat des
Lammes“ nur dadurch lebt, dal sie mit ih-
rem Briutigam, dem géttlichen Opferlamm,
vereinigt bleibt.

Alle Arbeiten machen deutlich, daf} sie
aus dem gleichen Geist und der gleichen
Schule hervorgegangen sind. Es ist ein er-
staunliches Zeichen fiir die Fruchtbarkeit
einer Abtei, dafl sie einen so reichhaltigen
Geddchtnisband ganz mit eigenen Kréiften
bestreiten konnte. H. Bleienstein S. J.

Der Christ in der Welt

Der Weg aus dem Ghetto.
Uier Beitridge wvon Robert Grosche,
Friedrich Heer, Werner Becker, Karl-
heinz Schmidthiis. Kéln, Uerlag ]. P.
Bachem, 1955, 152 S., br. DM 4.80.

Die vier im vorliegenden Sammelband
vereinigten Beitrdge lauten in der Reihen-

folge der oben genannten Autoren: Der ge-
schichtliche Weg des deutschen Katholizis-
mus aus dem Ghetto; Christsein am Morgen
des Atomzeitalters; Das Argernis an der .
Kirche; Thomas Morus, Staatsmann und
Martyrer. Ihre Zusammenstellung geht nicht
auf einen einheitlichen Plan zuriick, sondern
erfolgte mehr oder weniger zufdllig. Der



236

Titel dentet aber schon an, welcher gemein-
same Gedanke die Autoren zusammenge-
fithrt hat. Es ist das heute besonders bren-
nend gewordene Problem der Weltbezogen-
heit der Kirche und des Christen. Grosche
skizziert in den wichtigsten Zigen und Er-
eignissen die Geschichte des deutschen Ka-
tholizismus (vor allem seiner Laienbewe-
gung) von 1848 bis in die Zeit nach dem er-
sten Weltkrieg und seine in diesem Zeit-
raum wiedergewonnene Weltoffenheit und
Fruchtbarkeit im politischen und kulturel-
len Raum. Heer, der Verfechter eines poli-
tischen und kirchlichen Nonkonformismus,
mahnt in beschwérenden Worten, dafl Sy-
steme und Ideologien, Apparate und In-
stitutionen (dazu zahlt er nicht nur die wirt-
schaftlichen und politischen Machtblécke,
sondern auch die Kirchen, insofern sie zen-
tral gelenkt werden und nur mit allgemei-
nen Direktiven arbeiten) nicht mehr imstan-
de scien, der vielfiltigen und sehr differen-
zierten Wirklichkeit von heute gerecht zn
werden, und es darum auf den einzelnen
Christen ankomme, dem Trend zur Gleich-
macherei und zur Blockierung entgegenzu-
treten und das Gesprich mit den vielen An-
dersdenkenden, auch mit den Feinden zu
fiihren. Becker macht deutlich, wie mit der
Wiedergewinnung eines vertieften Kirchen-
bewufitseins notwendig auch das Argernis
an der leibhaften Kirche gegeben sei.
Schmidthiis endlich sucht den englischen
Staatsmann und Martyrer von allen huma-
nistischen und liberalen Schemata zu 16sen
ond riickt sein Leben und Sterben in die
eschatologische, apokalyptische Perspektive
der beiden Reiche, die miteinander im
Kampfe liegen. Alle Beitrige rufen den
Christen aus einer falschen religiésen Abge-
schlossenheit und Isolierung heraus und wei-
sen ihn auf seine Verantwortung fir das
Ganze in der Welt und Kirche hin. Auch
wenn man gegen Heer einige Vorbehalte
anzumelden hat, wird man sein Anliegen
doch sehr ernst nehmen und sein eigenes
Gewissen befragen; es mufl wahrscheinlich
immer solche Mahner im vpolitischen und

kirchlichen Raum geben.  Fr. Wulf S. J.

Philips, Gérard: Der Laie in
der Kirche. Eine Theologie des
Laienstandes fiir weitere Kreise (Samm-
lung: Wort und Anitwort, Bd. 14). Salz-
burg, Otto Miiller Uerlag, 1955, 875 §.

Der Untertitel dieses Buches ,Eine Theo-
logie des Laienstandes“ (wir vermuten, daf§
er der flimischen, bzw. franzosischen Aus-
gabe nicht beigegeben war) ist vielleicht ein
wenig zu eng. Behandelt doch der V{. Stel-
lung und Aufgabe des Laien in der Kirche

Buchbesprechungen

(Le rdle du laicat danl 1’église) in ihrem
ganzen Umfang. Er gibt nicht nur jeweils
die theologische Grundlegung der behan-
delten Teilfragen, sondern geht immer so-
fort auf ihre konkrete Verwirklichung ein,
und zwar auf Grund der tatsichlichen kirch-
lichen Entwicklung der letzten Jahrzehnte
{vor allem in Frankreich und Belgien),
sowie der aktuellen Kontroversen und
Schwierigkeiten. Das Buch erinnert darum
trotz seines systematischen Aufbaus mehr an
Vortrige, die ihren Stoff in aufgelockerter
Form darbieten, als an eine lehrhafte Ab-
handlung. Das hat den Vorteil einer leichte-
ren Verstindlichkeit (obwoh! nur einiger-
maflen gebildete Leser das Werk zur Hand
nehmen; manches, wie z. B. die Ausfihrun-
gen iiber ,Inkarnation’ und ,Desinkarnation’
[161ff.], wird von den meisten in seiner
wirklichen Bedeutung wohl kaum ganz ver-
standen), bringt aber auch mit sich, dafl vie-
les nur angedeutet und skizziert werden
kann. — Nach einer theologischen Einord-
nung des Laientums in das Geheimnis der
Kirche (Kp. 2) und dem Abstecken des
christlichen Wirkbereiches der Laien (Kp. 3)
ist von deren Anteilnahme am Priesteramt,
Lehramt und Hirtenamt die Rede (Kp. 4-6),
daran anschlieflend von der actio catholica
{Kp. 7), vom Laienapostolat (Kp. 8) und von
der Laienfrommigkeit (Kp. 9). Den Ab-
schluff bilden Ausfiihrungen iiber die Stu-
fung und heuntige Ausweitung des Aposto-
latsbegriffes, iiber das Verhéltnis von Auto-
ritit und Freiheit, Institution und Ereignis
in der Kirche. - Man begegnet somit allen
Fragen, die fiir das Gesamtthema von ir-
gendwelcher Bedeutung sind: Hierarchie-
Klerus und Laientum; Miindigkeit und
eigene Verantwortung des Laien; der Laie
und die irdischen Werte; der Laie und die
Politik; laikaler oder klerikaler Staat; mo-
derne Heiligkeit usw. Ein gutes Personen-
und Sachverzeichnis erleichtert die o6ftere
Benutzung des Werkes. Manches ist nur fir
die Leser des franzosisch-belgischen Raumes
ganz verstandlich. Die Herausgeber haben
darum klug daran getan, einige inhaltliche
Erginzungen vorzunechmen und vor allem
die deutschsprachige Literatur, sowohl in
den Anmerkungen wie auch in gesonderten
Uberblicken jeweils am Schlufl eines Kapi-
tels, nachzutragen. Damit ist ein Handbuch
entstanden, das einen ersten Uberblick iiber
die Fragen des Laien in der Kirche vermit-
telt und eine Hilfe fiir das Weiterstudium
einzelner Probleme bedeutet. Wer es auf-
merksam durcharbeitet, gewinnt einen le-
bendigen Eindrnck, wie sehr die soziale und
apostolische Seite der christlichen Botschaft
und des christlichen Lebens in den Vorder-
grund unseres gliubigen Interesses geriickt
sind. Fr.Wulf §S. J.



Buchbesprechiungen 237

Schliiter-Hermkes, Maria - Frank, Karl
Georg: Gottesliebe undWelt-
verantwortung (Rothenfelser
Rethe 8, Herausg. von Heinr. Kahle-
feld). Wiirzburg, Werkbundverlag,
1956, 102 8., kart. DM 3.60.

Aus der Erkenntnis herans, dafl die saku-
larisierte, in eine duflerste Krise geratene
Welt mehr denn je einer christlichen Ant-
wort bedarf und darum in besonderer Weise
die Stunde des Weltchristen gekommen ist,
entwickeln die beiden VI. im Anschluff an
die Gedanken Friedrich von Hiigels in Form
eines Gespriches die Umrisse einer spezifi-
schen Laienspiritnalitat. Das erste Gesprich
(9-89) ist betitelt: ,Weltentfremdete Reli-
gion — Gottentfremdete Welt®, das zweite
(41-102) ,Der Dienst an den Dingen und
das geistliche Leben“. Fr. von Hiigels
Grundanliegen war, Welt und Religion, die
sich in der Neuzeit immer mehr voneinan-
der entfernt hatten, wieder in einen inneren
Kontakt zu bringen. Allem Wahren und
Schénen aunfgeschlossen, dazu innerlich zart
und empfindsam, litt er darunter, dafl die
Kirche nach seiner Meinung der Kultur, den
Kiinsten und Wissenschaften und iberhaupt
dem profanen Leben zu wenig Aufmerksam-
keit schenkte, und darum die Frommigkeit
so vieler Gliubigen den Eindruck des Un-
lebendigen, Diirren und Unwirklichen mach-
te, weil sie zu ecinseitig dem rein Religiésen,
der Weltabkehr und dem Jenseitigen zuge-
neigt sei. Er sah das christliche Ideal — ins-~
besondere des Weltchristen — darin, sowohl
ganz in der Welt zu stehen, mit echter Hin-
gabe an ihre Werte, wie auch ganz der Uber-
natur, dem Gott der Gnade zugewandt zu
sein. Nur wenn man den Eigenwert, die
Selbstgesetzlichkeit nnd die Wahrheit der
weltlichen Strukturen sehe und vollziehe,
koénne man ‘den Wirklichkeitscharakter der
Religion und des Christentums wieder
glaubhaft machen (70), und ebenso werde
der Christ nur aus dem Umgang mit der
konkreten Welt, ihrer Fiille und ihrem Reich-
tum, aber anch ihrer Begrenztheit und ihrer
Hairte - die Sammlung, die Losschdlung und
das Gebet vorausgesetzt — geldutert und zu
einer geistlichen Persénlichkeit sich entfal-
ten konnen. Das Stehen in den sachhaften
Ordnungen dieser Welt und ihr Ernst-
nehmen sei fiir die meisten Menschen das
nichste und wirksamste Mittel zur Heili-
gung (46). Die Méglichkeit fiir ein so inniges
Ineinanderverwobensein  von Welt und
Ubernatur sah Hiigel grundgelegt im Ge-
heimnis der Inkarnation. Sie erlanbe es dem
Christen, jamache esihm geradezuzur Pflicht,
sich ~ zwar als Pilger ~ in der Welt heimisch
zu fithlen (97) und sie mit ganzer Inbrunst

zu lieben. So miisse denn sein Blick und sein
Herz Gott und derWelt in gleicher Weise
zugewandt sein, wobei allerdings die christ-
liche Fruchtbarkeit des der Welt Zuge-
wandtseins, das geistliche Reifwerden davon
abhinge, ob der Mensch sich immer wieder
von der Welt zu losen vermége, um in der
Innerlichkeit der reinen Sammlung Gott al-
lein zu suchen. Dieses stete Wachsein der
Seele, das stindige Sich-Sterben-miissen sei
das Schwerste in einem christlichen Leben,
an dem viele scheiterten, aber auch der Weg
zu den hochsten und reinsten Freuden, zur
innigsten Verbundenheit mit Gott, dessen
Gegenwart man in einer iiber alles Natiir-
liche hinausgehenden Weise erfahre.

Ganz ohne Zweifel war Fr. von Hiigel
nicht nur ein vorbildlicher, in vielen inne-
ren Kimpfen gelauterter und geheiligter
Christ von fast mystischer lnnigkeit, son-
dern auch ein begnadeter Seelenfithrer, der
vielen auf dem Weg zu Gott verholfen hat.
Anderseits war er aber auch wieder ein
Mensch von so eigener Priagung: differen-
ziert, von reicher Veranlagung, kinstlerisch
und intunitiv begabt, dem Geistigen wie auch
edler Freundschaft und echter, gefillter
Menschlichkeit zugetan, dafl er nicht ohne
weiteres als Vorbild des Weltchristen
schlechthin hingestellt werden kann. Hiigel
stellt einen harmonischen, humanistischen
Menschentyp dar; es missen darum nicht
wenige Voraussetzungen gegeben sein, um
sein geistliches Ideal anstreben und errei-
chen zun konnen. Uberdies ist dieses Ideal,
wie die VI. selbst mehrfach betonen, man-
cherlei christlichen Mifiverstandnissen aus-
gesetzt (65, 67, 70); es bedarf daher einer
sehr genauen Erlduterung, um nicht mit
einem blof} christlich etikettierten Humanis-
mus verwechselt zn werden, wozu nichf zu-
letzt heute eine grofie Gefahr besteht. Man
kann sogar ein wenig bezweifeln, ob das
Verhiltnis von Natur und Ubernatur in den
Bildern von zwei Schichten und zwei Wel-
ten, die einander erginzen, theologisch sehr
glicklich formuliert worden ist, insbeson-
dere ob das Geheimnis des Kreuzes, das im
ibrigen kriftig betont wird, im System Hii-
gels seinen rechten theologischen Ort hat;
denn, die Heilswirklichkeit ist nur eine (die
Schépfungswirklichkeit steht nicht neben ihr,
sondern ist mit all ihren Werten in ihr auf-
gehoben), und diese ist uns immer nur im
Gefal und unter der Hiille des Krenzes
greifbar. Aber diber solche theologischen Er-
wigungen hinaus ist doch nicht nur das
Grundanlicgen Higels: die Bezogenheit von
Religion, Kirche und Welt echt und hochst
aktuell, sondern auch der Hinweis auf das
christliche Ernst-nehmen-miissen, der irdi-
schen Werte, auf die Bedeutung der Alltig-
lichkeit und der realen Begegnung mit den



238

Dingen fir die Heiligung. Darum bietet das
Biichlein eine Fiille von tiefen Erkenntnis-
sen und Anregungen, insbesondere fiir den

Christen in der Welt. Fr. Wulf S.].

Egenter, Richard: Die Aszese in
der Welt. Uberlegungen zum redi-
ten Ansatz unserer Aszese. Ettal, Buch-
Kunstverlag, 1957, 286 S., kart. DM 6.90.

Es darf als ein erfrenliches Zeichen der
Aufgeschlossenheit der jiingeren Christen-
generation fir die unverkirzte Botschaft
des Evangeliums gelten, wenn es heute
moglich ist, in Vorlesungen fiir Hérer aller
Fakoltiten wihrend eines ganzen Semesters
tiber christliche Aszese zu sprechen und eine
interessierte Zuhorerschaft vor sich zu ha-
ben. Dabei spricht der V{. wirklich iiber As-
zese, im eigentlichen Sinn dieses Begrif-
fes, wie ihn die katholische Uberlieferung
kennt, nicht in jenem vagen und sehr ver-
wisserten Sinn, dem man heutzutage oft ge-
nug begegnet, wo von ,Laienaskese' die
Rede ist: ,Aszese’ ist fur ihn miihevolle,
den Verzicht einschlieBende Ubung zum
Zwedk des Freiwerdens von den Hemmun-
gen des sittlichen Handelns oder (formal ge-
sehen) der ,Funktionsertiichtigung‘ des sitt-
lichen Willens, letztlich im Hinblick anf die
vollige Hingabe dieses Willens an den
Willen Gottes. — Entsprechend dem Zuho-
rerkreis wurde der Stoff aufgelockert und
von schulmifiger Behandlung méglichst frei
gehalten. Dennoch liegt nicht nur dem Gan-
zen ein sehr durchdachter Aufbaun zugrunde;

, auch im einzelnen hat die Darstellung nichts
an begrifflicher Klarheit verloren. Nach ein-
leitenden Ausfiihrungen iiber das Unbeha-
gen, das der hentige Mensch beim Wort
,Aszese’ empfindet, erinnert der V{. seine
Hérer kurz an die groflen Lehrer der christ-
lichen Aszese, an das Monchtum, bei dem
auch der Weltchrist in die Schule gehen
miisse, um die hier gewonnenen Anregun-
gen allerdings entsprechend der ganz ande-
ren Weltsitnation zu verwenden. Danach
steckt er den begrifflichen Raum der Aszese
ab, gibt ihre Kennzeichen an und stellt den
Ort herauns, den sie im Verhiltnis zum Du
des anderen Menschen einnimmt. Das asze-
tische Bemiihen hat nach dem V{. als unmit-
telbaren Gegenstand das Humane, dariiber
hinaus aber die Verwirklichung der christli-
chen Botschaft und des Anrufs durch die Gna-
de. Die Aszese des Menschlichen im Christen
ist das Wertdringlichere. Werthoher bleibt
die Aszese der eigentlich christlichen Ver-
wirklichong* (60). Nach dieser mehr allge-
meinen begrifflichen Grundlegung einer As-
zetik zeigt der Vi, wie die konkret geiibte
Aszese eine sehr verschiedene ist und sein
muf, je nach dem personlichen Ruf, den

Buchbesprechungen

jeder erfihrt, je nach dem Geschlecht, den
Alters- und Reifestufen, den charakterologi-
schen Voraussetzungen. Diese Differenzierung
ist darum auch, wie weiter ausgefithrt wird,
fir den dreistufizen Weg der christlichen
Uberlieferung, die via purgativa, illumina-
tiva und unitiva zu beachten. Fiir den Welt-
christen gelte es anf der ersten Stufe, vor
allem das rechte Verhiltnis zur Welt zu fin-
den, ein grundsatzliches Ja zu den Geschop-
fen zv sagen, ohne ihnen zu verfallen oder
in ihnen das Letzte zu sehen; nichts sei dar-
um aszetisch gesehen fiir ihn so notwendig
wie auf der Hut zu sein und wach zu blei-
ben fir die vielen Bedrohungen von auflen
ond von innen. Erst dieses Wachsein er-
mogliche die fir den Weltchristen so not-
wendige LAuterung des ordo amoris, der
Rangordnung der Liebe. Letztes Ziel der
Aszese auf der via purgativa aber sei ,der
schopferische Schwebezustand“, die Gelas-
senheit der deutschen Mystik, die Indiffe-
renz des Exerzitienbuches. Es folgen Aus-
fithrungen iiber den Anteil der Aszese anf
den beiden héheren Stufen des geistlichen
Weges. Die letzten Kapitel sind in der
Hauptsache den Fehlformen der Aszese ge-
widmet.

Das Hauptgewicht des wertvollen Buches,
entsprechend dem Hauptanliegen des Vi.'s
liegt auf der psychologischen Seite der as-
zetischen Ubumg. Die neuere Psychologie,
Charakterologie und Tiefenpsychologie ha-
ben seinen Blick fiir vieles geschirft, was
gerade fir den heutigen sehr differenzierten
ond oft komplizierten, leicht verwundbaren
Menschen nur unter groflem Schaden aufler
Acht gelassen wird. Hin und wieder spiirt
man auch heraus, wie der V{. sich Einwin-
den gegeniiber sieht, die aus der Jugend-
bewegung mit ihrer starken Betonung der
natiirlichen Werte herkommen. Etwas zu
kurz gekommen zu sein scheint uns die theo-
logische Seite der dhristlichen Aszese. Es
wird zu wenig betont, dafl die christliche
Aszese Nachfolge des gekreuzigten Christns
ist und darum weit iber das moralisch Not-
wendige hinausgeht. Wenn die Formen der
Kreuzesnachfolge fiir den Weltchristen auch
andere sind als fiir den, der sich zu den
evangelischen Riten gerufen weifl, so gibt
es doch fiir jeden Christen immer Situatio-
nen, die nur mit dem Hinweis auf das Kreuz
Christi und auf das Eschaton zu bestehen
sind. Das wird zwar vom Autor durchans

bejaht, aber wohl zu wenig hervorgehoben.
Fr. Wulf 8. ].

Rondet, Henri: Die Theologie
der Arbeit. Ein Entwurf. Wirz-
burg, Editer-Uerlag, 1956, 68 S., br.
DM 2.40. .



Buchbesprechungen

Je mehr die Welt als christliche Aufgabe
in unser Blickfeld riickt, um so dringender
wird das Anliegen eciner theologischen
Grundlegung der verschiedenen irdischen
Sachbereiche, Nur so kann dem Weltchristen
fiir die Verwirklichung seiner spezifischen
Aufgaben eine christliche, Natur und Uber-
natur umfassende Motivwelt zur Verfiigung
gestellt werden. Was die theologische Aus-
arbeitung eines christlichen Arbeitsethos be-
trifft, so sind wir bis heute iiber geschicht-
liche Einzelstudien und erste systematische
Zusammenfassungen noch nicht hinausge-
kommen, und auch die vorliegende Studie
hat, wie sie selbst betont, nur den Charakter
eines Entwurfs. Immerhin kann sich der
vielbeschiftigte Seelsorger wie aunch der
Laie aus dem leicht lesbaren und sehr iiber-
sichtlichen Biichlein schnell einen Uberblick
iiber die Materie verschaffen und ibm viele
Anregungen entnehmen. Nach einer kurzen
Einfithrung in die sprachliche Bedeutung
des Wortes ,Arbeit’ und die Vielschichtig-
keit der Frage nach Wesen und Ziel der
Arbeit handelt der Vf. in drei Kapiteln iiber
die Wertung der Arbeit im Heidentum, in
der Heiligen Schrift und in der katholischen
Uberlieferung  (Kirchenviter, Mittelalter,
Neunzeit), um zum Schlufl das Ergebnis sei-
ner Untersuchungen in neun Punkten zu-

239

sammenzufassen: Die Arbeit des Menschen
ist zunichst ein Mitwirken am géttlichen
Schoépfungswerk [1], wird aber ,infolge der
Erbsiinde und auch wegen der vielfaltigen
Formen individueller oder kollektiver
Selbstsucht zom Leiden® (55) [2], das nicht
zuletzt aus der Unwissenheit, einer Folge
der Siinde, herrithrt [3]. ,Das durch die
menschliche Anstrengung verlingerte Werk
des Schopfers bedarf also einer Erlésung®
(57) durch die am Kreuz fiir die Mensdh-
heit erworbene Liebe [4], deren Prisens in
den Christen ,fiir die Wirtschaft Antrieb
und Bremse zugleich® (58) ist [5]. So ver-
liuft die Geschichte der menschlichen Arbeit
sowohl unter dem Zeichen des Egoismus wie
auch der Liebe und erhidlt von beiden ihre
Pragung [6]. Fiir den Christen ist die Ar-
beit sowohl eine Naturnotwendigkeit wie
ein Mittel der Erlésung [7], letzteres
vor allem in Verbindung mit dem Opfer
Christi [8]. Der Ewigkeitswert der Arbeit
kommt endlich dadurch zum Ansdruck, dafl
Gott nach den sechs Arbeitstagen einen Ru-
hetag gesetzt hat; alle Arbeit findet in der
ewigen Sabbatruhe ihre Vollendung [9]. -
Das beigefiigte Literaturverzeichnis, das ins-
besondere die deutschsprachigen Arbeiten
anffiihrt, ist eine wertvolle Hilfe zum weite-
ren Studium des Problems. Fr. Waulf S. J.

Wachsen und Reifen des christlichen Lebens

Dreifien, Josef: Tkr aber seid
Christi. Christliche Perspektiven.
Mainz, Matthias Griinewald-Uerlag, 304
S., Ln. DM 12.80.

Wir kennen den Titel seit 15 bis 20 Jah-
ren als Thema in Jugend- und Bibelkrei-
sen, in religitsen Wochen und an Jugend-
bekenntnistagen. Wiire damit etwas gegen
die Aktualitit des Buches von Theologie-
professor J. Dreiflen in Aachen gesagt?
Nein, wir freuen uns, dafl ein Fachmann al-
les Tiefe und Schone zu diesem Thema in
seinem Buche zusammenfafite und dem gro-
fen katholischen Interessenkreis zur Vertie-
fung und Erweiterung ihrer christozentri-
schen Frommigkeit darbietet.

In drei Hauptteilen wird die ,Christos-
bezogenheit der Schépfung, der Getanften
untereinander, der gesalbten Priester® tief
und klar dargestellt von einem Verfasser,
der nicht nur iiber ein griindliches theol.
Wissen verfiigt, der auch ein frommer Be-
ter sein muf} und iiber die Anfgaben der mo-
dernen Secelsorge gut Bescheid weill. Sehr
erfrenlich an dem Budch ist, dafl objektives
und subjektives Beten, objektives Gnaden-
wirken Gottes und gnadenbercites Mitwir-
ken des Christen in so schéner Harmonie

aufgezeigt wird (z. B. IL. Teil, ,Christus-
bezogenheit der Getauften, Kapitel Eucha-
ristie: Tod und Leben in Christo, Mitster-
ben und Mitauferstehen in Thm.). .
Der 3. Teil richtet sich vornehmlich an
die Priester, zeigt ihre Angleichung an Amt
und Geist des Ewigen Hohenpriesters Chri-
stus und ruft anf zu echter Confraternitit
untereinander. Auch der katholische Laie
wird in unserer laisierten Zeit seine Priester
beim Lesen des 3. Teiles dieses Buches neu

und gréfer sehen lernen.
W. Mund S.].

Emil Meier: Reifendeschrist-
lichen Menschen. Zirich-Kéln,
Benziger Uerlag, 1956, S. 229, geb. DM
8.60.

»Das Buch ~ so heifit es im Vorwort -
will ein in sich geschlossenes Ganzes und
doch in etwa die Weiterfithrung des vor-
angegangenen ,Kraft der Besinnung’ sein®.
Die vier Hauptabschnitte lanten: Werden
der Personlichkeit, Wachsen im Christli-
chen, Weitung vor der Kirche, Verantwor-
tung und Freude in der Welt. Die einzelnen
Kapitel legen kurz und prignant die Gedan-
ken dar und sind von einer starken Energie



240

gefiillt, die zum Handeln dréngt. Die Scha-
den der Zeit werden scharf gesehen und her-
ausgestellt, zugleich aber auch ihre Uber-
windung aus christlichem Geiste gezeigt. Die
Sprache ist abgehackt-schmissig und klar.
An einigen Stellen streift sie ans Saloppe,
so etwa wenn Adam und Eva englisch spre-
chend eingefihrt werden: ,,Well® — sagten
sie und blinzelten sich freudig zu. — ,Dies al-
les ist fir uns zwei'“ (S. 50), oder wenn alte
Zeiten mit modernen Begriffen gekennzeich-
net werden: ,das proletarische Nazareth®
und ,diese Pipste in Jerusalem®, womit die
Hohenpriester gemeint sind (S. 95). Irgend-
wie fehlt dem Buch die letzte Feile, und
doch wirkt es ungemein, anregend durch die
Fillle der Gesichtspunkte und die blitzend
hingeworfenen Nebenbemerkungen. Neben
der logischen Schérfe, die bei der Lektiire
erfreut, méchte man noch etwas mehr psy-
chologisch verstehende Giite finden, die
wohltut und bereitwilliger macht, an der
Uberwindung der Fehler, die aufgedeckt
wurden, ehrlich zu arbeiten.
Ad. Rodewyk S. ].

Ueritaty et caritati. Adolf Kardinal
Bertram, Erzbischof von Breslau: Hir -
tenworte,PredigtenundAn-
sprachen. Herausg.von Jos. Ferche,
Weihbischof von Koln (friiher Breslau).
Kaldenkirchen, Steyler Uerlagsbuch-
handlung, 1956, 301 §.

Diese Sammlung ist eine spate Fhrung
des hochverdienten Kardinals von Breslau.
Sie ist in erster Linie fiir die Priester der
Erzdiozese Breslau bestimmt, die nun weit-
verstreut in anderen Pfarreien wirken und
gerne des Mannes gedenken, der sie einst
geweiht hat. Ebenso werden die anderen
chemaligen Didzesanen nach dem Buch
greifen und mit Freuden diese oder jene
Ansprache wiederfinden, die sie einst aus
dem Munde ihres Bischofs gehdrt haben
und deren veller Text ihnen hier geboten
wird. Darliber hinaus hat das Buch aber
auch fiir alle deutschen Katholiken seine Be-
deutung, weil Kardinal Bertram als Vor-
sitzender der deutschen Bischofskonferenz
allen eine verehrungswiirdige Personlichkeit
war, zu der sie aufschauten. Mit grofler

Buchbesprechungen

Mihe hat der Herausgeber aus amtlichen
und nichtamtlichen Blittern das umfangrei-
che Material zusammengetragen, das zuo-
gleich beredtes Zeugnis ablegt fiir die rast-
lose Tatigkeit und die Vielseitigkeit des
verstorbenen Oberhirten. Méoge der schlesi-
sche Heimatgrufl, der aus diesem Werk
spricht, viele erreichen und ihnen sagen,
da es eine geistige Heimat gibt, die nicht
verloren gehen kann. Ad. Rodewyk S. J.

Georg Uolk, Arznei fiir Leibd
und Seele Frankfurt, 1956, Uer-
lag ]. Knecht, S. 196, geb. DM 7.80.

Viele Menschen sind krank, verhdltnismi-
Rig wenig Menschen ziehen geistigen Ge-
winn aus ihrer Krankheit. Sie sehen in ihr
nur die widerwillig hingenommene Unter-
brechung ihrer Arbeiten und ihres Wohlbe-
findens. Hier kommt nun ein dhristlicher
Arzt, der sich in langen Jahren am Xran-
kenbett nicht nur seine Gedanken iiber den
Leib, sondern auch {iber die Seele gemacht
hat. Dabei hat er ein feines Ohr dafiir, was
wir in Redewendungen oder in Sprichwor-
tern iber die Krankheit sagen, und versteht
es, den Sinn zu erschlieBen. Der VI. lehrt
zundchst, die Krankheit richtig hinzunehmen
und aus der gedriickten Stimmung Nutzen
zu ziehen. Er lehrt-aber auch den Besucher,
zu sehen, worauf es am Krankenbett an-
kommt. Fasten, Entspannung, richtiges At-
men und der rechte Schlaf werden 1n ihrer
natiirlichen und {ibernatiirlichen Bedeutung
gezeigt. Beim Lesen ist man oft ganz er-
staunt, wie tief sich diese Dinge betrachten
lassen, und versteht, dafl auch Krankheit
wirklich von Gott als eine Wohltat, als ein
Geschenk gedacht sein kann. Nicht allen,
aber vielen verstindigen Kranken kann man
das Buch unmittelbar in die Hand geben.
Besser ist es aber, wenn Arzte und Seelsor-
ger die darin ausgesprochenen Gedanken in
sich aufnehmen und im rechten Augenblid,
man mochte sagen tropfenweise® in die
Seele senken. In diesem Sinne kann das Buch
nicht genug empfohlen werden.

In dem Zitat aus Fr. Wilh. Weber auf
S. 42 muf es heiflen: ,Das halbe Denken
filhrt zum Teufel, das ganze Denken fihrt
zu Gott® (nicht Wissen). Ad. Rodewyk S. J.





