
BUCHBESPRECHUNGEN 

Liturgie 

Volk, Hermann: Sonntäglicher 
Gottesdienst. Theologische Grund- 
legung. Münster, Regensberg, 1956, 
140 S., kart. DM 3.20. 

Das Büchlein enthält eines der Referate, 
die auf der Dechantenkonferenz des Bistums 
Münster Ende März 1956 gehalten wurden. 
Es behandelt die theologischen Grundlagen 
des sonntäglichen Gottesdienstes, die über 
die dogmatischen Lehren von der heiligen 
Messe und ihren liturgischen Vollzug weit 
hinaus gehen. Das ergibt sich deutlich aus 
den fünf Thesen, in denen der Vf. seine In- 
terpretation des Herrentages vorlegt. Ihr 
Inhalt lautet: 1. Die Christengemeinde 
kommt zum Sonntagsgottesdienst zusam- 

men, um in der heiligen Messe, der sakra- 
mentalen Darstellung des Kreuzesopfers, die 
Auferstehung Christi und die Sendung des 
Heiligen Geistes zu feiern, für die Groß- 
taten der Erlösung zu danken und sich vor 
Gott und voreinander als Erlöste zu be- 
kennen. 2. Der Träger des christlichen Got- 
tesdienstes ist nicht der einzelne, sondern 
die Kirche als der fortlebende Christus in 
der Konkretform der versammelten Ge- 
meinde. Darum sind am Gottesdienst kon- 
stitutiv beteiligt: Christus, der Priester, die 
Gesamtkirche, die Gemeinde und der ein- 
zelne. 3. Unser Gottesdienst ist nicht nur 
unsere Gottesverehrung, er ist zugleich ein 
aktuelles Heilshandeln Christi an uns, ein 
Gnadenmittel durch das sakramentale Opfer 
mit der Kommunion, durch das gemeinsame 
Gebet und nicht zuletzt durch Gottes Wort 
in der Lesung der Heiligen Schrift und in 
der sich anschließenden Predigt. 4. Die reli- 
giöse Haltung, die unserem Gottesdienst 
entspricht, ist die innerliche Anteilnahme 
und die Ganzhingabe, die den, Gnadenstand 
voraussetzt. Die bloß äußere legale Anwe- 
senheit genügt nicht. 5. Der Sonntagsgottes- 
dienst ist der Höhepunkt im religiösen 
christlichen Leben und als solcher von gro- 
ßer Bedeutung für das personale und soziale 
Selbstverständnis des einzelnen und für die 
besondere Prägung und Heilighaltung des 
ersten Wochentags. 

Diese Thesen werden vom Vf. kurz und 
klar aus der Glaubenslehre begründet und 
nicht selten durch Zitate aus dem päpstli- 
chen Rundschreiben •Mediator Dei" bekräf- 
tigt. Die Ausführungen weisen überzeugend 
nach, daß der sonntägliche Gottesdienst im 
Leben des einzelnen, der Gemeinde und der 
Kirche eine Funktion erfüllt, die durch nichts 

ersetzt werden kann. Daraus zieht Prof. 
Volk den wichtigen Schluß, daß die Sorge 
für die rechte Gestaltung des Gottesdienstes 
eine der Hauptpflichten für jeden Seelsor- 
ger ist; besonders dringend heute, da wir 
vor dem Kommen der fünftägigen Arbeits- 
woche stehen und die meisten unserer Gläu- 
bigen aus sich nicht imstande sind, zwei 
freien Tagen einen idealen befriedigenden 
Gehalt zu geben. Nur wenn wir der sonntäg- 
lichen Feier ihren ganzen Inhalt zurückge- 
winnen und den Sinn und Segen der Sonn- 
tagsruhe zeitgemäß neu verkünden, werden 
wir ihnen helfen, den Tag des Herrn zu 
heiligen und die ganze Woche christlich zu 
leben. H. Bleienstein S. J. 

Mayer, Joseph Ernst: Lebendige 
Meßfeier. Sinn und Form der hei- 
ligen Messe. Innsbruck • Wien • 
München, Tyrolia-V erlag, 1957, 124 S., 
kart. DM 4.80. 

Die Schrift ist aus Predigten, Katechesen 
und pastoral-liturgischen Vorträgen erwach- 
sen, die der auch als Exerzitienmeister be- 
kannte Wiener Pfarrer in den letzten 15 
Jahren gehalten hat. Diesen Ursprung spürt 
man, deutlich an ihrer frischen, lebendi- 
gen, volksnahen Sprache, an den verschiede- 
nen Stilarten und an der idealen prakti- 
schen Zielsetzung, für die sie geschrieben 
wurde. Sie möchte vor allem den aufge- 
schlossenen Laienichristen das kultische 
Grundgeschehen der heiligen Messe ver- 
ständlich machen, sie zur sinnerfüllten akti- 
ven Mitfeier bewegen und zugleich auf die 
Reformen der Meßliturgie vorbereiten, die 
der Vf. vom Wesen des Meßopfers her 
für nötig hält und in nicht zu ferner Zeit 
vom Papst und den Bischöfen erwartet. In- 
sofern gehen seine Gedanken über die 
Wirklichkeiten der Gegenwart hinaus, sind 
aber keine unnützen Träume, da sie mehr 
oder minder gut begründet erscheinen und 
die Entscheidung den zuständigen kirchli- 
chen Stellen überlassen. 

An die Spitze stellt der Vf. die Glaubens- 
forderungen: Das Wissen von der Bedeu- 
tung der Gnade, vom allgemeinen Priester- 
tum des Volkes Gottes und vom mittleri- 
schen Charakter des Christentums, nach dem 
die Messe Stiftung und liturgische Heils- 
tat Christi ist. Als Formvoraussetzungen 
werden erwiesen: Symbolfähigkeit, die hin- 
ter   äußeren   Zeichen   geistige   Inhalte   zu 



232 Buchbesprechungen 

schauen vermag, Gemeinschaftsbewußtsein 
und Kontaktfähigkeit, die das •Wir" der 
Liturgie verstehen und mitvollziehen kön- 
nen, Schriftförmigkeit des ganzen christli- 
chen Lebens, ohne welche die Bildersprache 
der Bibel und Liturgie ein ewiges Rätsel 
bleibt, reine selbstlose Opferfrömmigkeit, 
die zum innersten Wesen der Messe vor- 
dringen kann und an letzter Stelle Kenntnis 
des Volkscharakters, des Volksempfindens 
und des Zeitstils, damit der arteigene An- 
satzpunkt für die liturgische Erneuerungsar- 
beit gefunden und das Meßgeschehen mit 
allen Fasern im Herzen des Christenvolkes 
Wurzel schlagen kann. 

Die nun folgende Deutung der großen 
Grundvorgänge hält sich an die vier be- 
kannten Teile: Vormesse, Opferung, Wand- 
lung und Kommunion. Sie bildet den 
Hauptinhalt der Schrift, die tief in den Sinn 
und die Lebenswerte der liturgischen For- 
men eindringt und mit großem pädagogi- 
schem Geschick und allen Mitteln der geho- 
benen volkstümlichen Beredsamkeit zu ihrem 
lebendigen. Mitvollzug zu erziehen ver- 
sucht. • Im Anhang des Buches stehen eine 
katechetische Tafel, die die kultischen Vor- 
gänge zwischen Gott und der feiernden Ge- 
meinde durch Zeichnungen veranschaulicht, 
und eine pastoral-liturgische Skizze, die 
durch zehn allgemein gehaltene Richtsätze 
Priestern und Laien zur konkreten sinnge- 
rechten Reform des Sonntagsgottesdienstes 
helfen will. H. Bleienstein S. J. 

Hoffmann, Richard: Leben im 
Heiligtum. Vier Aufsätze zur Ein- 
führung in die Liturgie der Kirche. Köln, 
Verlag Wort und Werk, 1956, 98 S., 
hart. DM 3.10. 

Der Vf. dieser Aufsatzreihe war ehemals 
evangelischer Pfarrer. Nach seiner Konver- 
sion schrieb er zwei Schriften - •Protestan- 
tismus und Kirche" und •Im Dienste des 
großen Königs" -, für die er viel Anerken- 
nung gefunden und einen weiten Leserkreis 
gewonnen hat. Die vorliegende Arbeit ist 
eine interessante und eigenständige Einfüh- 
rung in die kirchliche Liturgie, insbesondere 
der heiligen Messe. Sie ist aus den differen- 
zierten Erfordernissen des heutigen Glau- 
bensunterrichtes erwachsen und möchte dar- 
um zunächst den Religionslehrern eine 
Handreichung für die Bereicherung und 
Vertiefung des Konvertitenunterrichts bie- 
ten. Doch wird sie auch anderen Lesern 
wertvolle Dienste leisten. 

Der erste Aufsatz behandelt Wesen und 
Gestalt der Messe und ihren liturgischen 
Vollzug, theologische Ausführungen, die zur 
klaren geistigen Erfassung des Mysteriums 
einerseits unerläßlich sind, anderseits aber 

auch deutlich zeigen, daß gerade der My- 
steriencharakter der heiligen Messe sich je- 
der noch so angestrengten rationalen Er- 
klärung im letzten entzieht. An ihre Stelle 
setzt der erfahrene Vf. mit Recht die Me- 
ditation nicht über die Messe, sondern die 
Meditation der Messe selbst während ihres 
Vollzugs in der gläubigen Versenkung in ihr 
heiliges Geschehen. Das Beispiel, das Hoff- 
mann dafür bietet, ist eine praktische Hil- 
fe, eine so verstandene Meditation mit Kon- 
vertiten vorzubereiten. - Die nächste Ab- 
handlung gibt Anregungen und Hinweise, 
wie dem konversionswilligen Protestanten 
ein tieferes Verständnis der liturgischen 
Frömmigkeit vermittelt werden kann. Zu 
diesem Zweck wird in sechs Thesen das We- 
sen der katholischen Liturgie klar entfaltet 
und dem strukturellen, dogmatischen, pieti- 
stisch-idealistischen, spiritualistischen und 
rationalen protestantischen Mißverständ- 
nis gegenüber in ihr rechtes Licht gestellt. 
Eine gleich gute Apologie sind auch die 
Ausführungen über die Zweckbestimmung, 
Weihe und Heiligung des gottesdienstlichen 
Raumes und über die Bausymbolik des Kreu- 
zes, des Paradieses, der Pforte, des himmli- 
schen Tempels, über die Ostung des Gottes- 
hauses, die Bedeutung des Westens und 
Nordens, die Bausymbolik der göttlichen 
Majestät und des menschlichen Kreaturge- 
fühls, über den Symbolcharakter des Altars 
und den tiefen, Sinn der bunten Kirchenfen- 
ster. Für den Konvertiten sind diese Hin- 
weise um so notwendiger, als im Protestan- 
tismus die Auffassung vom Wesen des Kir- 
chenraumes eine ganz andere und das Be- 
wußtsein für die Bausymbolik des Gottes- 
hauses fast völlig erloschen ist. 

Das letzte Kapitel über die liturgische Ge- 
bärdensprache der Gläubigen will zeigen, 
wie in ihnen das Verlangen nach dem äuße- 
ren Mitvollzug sein Recht und seinen leib- 
haften Ausdruck findet. Nach Widerlegung 
ihrer negativen Beurteilung wird ihr Sinn- 
gehalt und rechter Vollzug dargelegt und im 
einzelnen ausgeführt, wie Entblößen, Be- 
decken, Neigen des Hauptes, Beugen des 
Oberkörpers, Niederschlagen der Augen, li- 
turgisches Stehen, Sitzen, Knien, Liegen und 
feierliches Schreiten, besonders aber die vier 
Gebetsgesten der Hände, typische Merkmale 
der religiösen Ehrfurcht, Sammlung und 
Versenkung sind. Zahlreiche Zitate aus 
evangelischen Theologen, die lebhaft nach 
liturgischer Erneuerung verlangen, dienen 
dem Nachweis, daß die Liturgie im Bereich 
der protestantischen Landeskirchen nur ein 
stiefmütterliches Dasein führt und die Sehn- 
sucht evangelischer Christen nach liturgi- 
schem Reichtum im Gottesdienst nur im 
Kult der katholischen Kirche wirklich Erfül- 
lung findet. H. Bleienstein S. J. 



Buchbesprechungen 233 

Baumstark, Anton: N o c turn a 
Laus. Typen frühchristlicher Vigilien- 
feier und ihr Fortleben vor allem im rö- 
mischen und monastischen Ritus. Aus 
dem Nachlaß herausgegeben von Odilo 
Heiming (Liturgiewissenschaftliche Quel- 
len und Forschungen, Heft 32). Münster, 
Aschendorff, 1957, VIII u. 240 S., hart. 
DM 19.50. 

Das •Nächtliche Gotteslob" ist das letzte 
größere Werk, das der 1948 heimgegangene 
Meister der vergleichenden Liturgiewissen- 
schaft 1938 im Manuskript vollendet und als 
Weltoblate den Mönchen der Abtei Maria 
Laach als Erbe hinterlassen hat. Fast zwan- 
zig Jahre nach seiner Niederschrift wird es 
nun veröffentlicht, weil es nach der Über- 
zeugung seines Herausgebers bis heute nichts 
von seinem wissenschaftlichen Werte verlo- 
ren hat, auch wenn nicht mehr jedes seiner 
Einzelergebnisse anerkannt werden kann. 
Die Fragen, die es erörtert, sind zum großen 
Teil noch ungelöst und gerade heute wieder 
aktuell, wie die Kontroversen berufener 
Forscher zeigen, die sich, wie Callewaert, 
Gindele, Jungmann, Froyer und J. M. Hans- 
sens u. a., in den letzten Jahren mit den 
verwickelten Problemen beschäftigt haben. 

Das Hauplthema der Studie ist das nächt- 
liche Gebet, die Herkunft und Struktur-Ge- 
schichte der monastischen Vigil, wie sie der 
hl. Benedikt in den Kapiteln 8-18 seiner Re- 
gula kodifiziert und in einer sonntäglich- 
festlichen und einer ferialen Gestalt festge- 
legt hat. Das Grundanliegen dabei ist die 
Klärung des Verhältnisses des stadtrömi- 
schen zum benediktinischen Offizium sowie 
überhaupt die Aufhellung der Entwicklung 
des nächtlichen Gebetes und einzelner seiner 
Teile. Daß die Matutin St. Benedikts weder 
eine Schöpfung aus dem Nichts noch etwas 
in sich Einheitliches, aus einer einzigen 
Quelle Erklärbares ist, war längst bekannt. 
Auch nach Baumstark ist sie, in merkwürdi- 
ger Überschneidung und Überlagerung, das 
Erbe mehrerer Typen älteren christlichen 
Brauchtums, das man gründlich kennen muß, 
um das Fortleben oder doch das Fortwirken 
der frühchristlichen Vigilienfeiern in der 
Regula feststellen zu können. 

Hier setzt deswegen Baumstarks Unter- 
suchung ein. Im 1. Kapitel wird fast so et- 
was wie eine Gesamtgeschichte des nächtli- 
chen Wachens und Betens geboten, angefan- 
gen von den Nachtfeiern der heidnischen An- 
tike, dem Gebetswachen einzelner Frommen 
im Alten und Neuen Testament bis zu den 
nächtlichen Gemeindefeiern an Epiphanie 
und Ostern. Mutter aller Vigilien ist 
danach    die    Paschavigil,    deren    Struktur 

im 2. Kapitel eingehend beschrieben und als 
Vorbild für den Aufbau vieler festlicher, 
sonntäglicher und schließlich sogar ferialer 
Gemeindevigilien nachgewiesen wird. Ganz 
anders als dieses österliche Schema der 
Gemeindevigil ist der Typus der pachomia- 
nischen Mönchsvigil, die im 3. Kapitel ana- 
lysiert wird. Eine entscheidende Bedeutung 
für weitere Typen der Vigilfeier hat die 
Antiphonie gewonnen, deren vielgestaltige 
formale Fortbildung für das asiatische Mönch- 
tum und den nächtlichen Kult stadtrömi- 
scher Bischofskirchen durch literarische Zeug- 
nisse im 4. Kapitel belegt wird. 

In der österlichen Gemeindevigil, der pa- 
chomianischen Mönchsvigil und den, auf den 
Vigilbrauch asiatischen Mönchstums zurück- 
gehenden, jüngeren Typen der Gemeinde- 
vigil sind nach Baumstark die Quellen zu 
erkennen, denen das Aufbaumaterial der 
römischen und der benediktinischen Matu- 
tin entstammt. Die geschichtliche Erklärung 
ihrer formalen Struktur erfolgt im 5. Kapi- 
tel. Das Anliegen des 6. und letzten Kapi- 
tels ist die Vigil und der Morgengottes- 
dienst, näherhin die Gebetsstücke, die die 
Matutin abschließen und zu den Laudes und 
der späteren Prim überleiten und in der 
Folgezeit in bestimmten Psalmen, in den 
biblischen Cantica und den Morgenhymnen 
des kirchlichen Tagzeitengebets fortleben. 

Baumstark beschließt sein schwer lesbares 
Werk mit einer kurzen •Zusammenfassung", 
in der er die Weiterentwicklung des bene- 
diktinischen und römischen Nachtgebetes 
von den drei gemeinsamen Wurzeln her in 
großen Zügen noch einmal kennzeichnet und 
es rückwärtsschauend als wahrscheinlich be- 
zeichnet, daß sich Benediktus bewußt und 
unmittelbar nur dort an das Vorbild der 
stadtrömischen Weise angeschlossen habe, wo 
er es selbst bezeugt, nämlich bei denalttesta- 
mentlichen Cantica der Laudes. In allen 
übrigen Stücken sei, von einigen Ausnah- 
men abgesehen, gegenseitige- Unabhängig- 
keit als das grundsätzlich bestehende Ver- 
hältnis anzusehen. 

Diese Beurteilung wird von P. Odilo 
Heiming entschieden abgelehnt, weil er 
glaubt, aus den Forschungen Callewaerts 
u. a. den doppelten Schluß ziehen zu dür- 
fen: 1. daß Benediktus mit seinen Mönchen 
zunächst einfach die liturgischen Gewohn- 
heiten eines römischen Basilika-Klosters 
übernommen und solange beibehalten habe, 
bis er genügend Erfahrung und Wissen ge- 
sammelt hatte, um selbst ein Eigenoffizium 
verfassen zu können; 2. daß der römische 
Anteil nicht als ein Ornament, sondern als 
Fundament zu werten sei, auf dem die gan- 
ze Regulierung des liturgischen Gottesdien- 
stes aufruht. Wie gering Baumstark den 
Umfang   dieser   römischen   Grundlage  der 



234 Buchbesprechungen 

Regula einschätzt, sieht man daran, daß er 
einen unmittelbaren Einfluß Roms im we- 
sentlichen ablehnt und als Vermittlerin rö- 
mischen und sonstigen Gebetsgutes irgend 
eine Gemeinde in der Nähe von Cassino an- 
nimmt, deren Einschiebung nach P. Heimig 
nicht nur unbegründet, sondern unmöglich 
ist. Ein anderes gegenteiliges Ergebnis der 
neuen Forschung betrifft unsere Matutin 
und Laudes. Sie stellen nach Hanssens im 
Grunde nur ein Offizium dar, dem die Mön- 
che die große Psalmodie der Matutin zusätz- 
lich vorausschickten. Von Baumstarfc werden 
sie als zwei von Haus aus selbständige Got- 
tesdienste angesehen, die nur durch einen 
bestimmten Gebetsabschluß der Matutin 
miteinander verbunden sind. 

Diese und andere Neuerkenntnisse der 
Liturgiewissenschaft konnten natürlich nicht 
in Baumstarks Text eingearbeitet werden. 
Dafür hat sie aber P. Odilo H., dank sei- 
nes großen Wissens, als •Einleitung" (S. 
1-16) in Form einer allgemeinen Übersicht 
und in den Fußnoten für jeden Einzelfall 
untergebracht. So ist es ihm gelungen, den 
heutigen Stand der Forschung darzulegen, 
ohne die Pietät gegen seinen großen Lehrer 
zu verletzen und den Glanz seiner schöpfe- 
rischen Gesamtleistung zu trüben. Die •Noc- 
turna Laus" erscheint als Heft 32 der •Li- 
turgiegeschichtlichen Quellen und Forschun- 
gen" von P. Mohlberg. Mit der neuen Num- 
mer wird die verdienstvolle Sammlung, die 
seit 1939 unterbrochen war, unter einem 
neuen Titel fortgesetzt. 

H. Bleienstein S. ]. 

Liturgisches Jahrbuch. 
Vierteljahreshefte für Fragen des Got- 
tesdienstes. Hrsg. v. Liturgischen Insti- 
tut, 6. Jahr 1956. Münster, Aschendorff, 
1957, 252 S. 

Der vorliegende Band gibt einen guten 
Einblick in die kirchlich-liturgische Erneue- 
rungsarbeit der Gegenwart und den aktiven 
Beitrag, den Papst und Bischöfe dabei lei- 
sten. Das zeigen die darin aufgenommenen 
•Dokumente": An erster Stelle das Rund- 
schreiben des Heiligen Vaters über die got- 
tesdienstliche Musik und seine vielbeachtete 
Ansprache vom 22. IX. 1956 an die Teilneh- 
mer des in Assisi veranstalteten ersten in- 
ternationalen Kongresses für Pastorallitur- 
gie. An zweiter Stelle das Dekret des Hei- 
ligen Offiziums über das deutsche Hochamt, 
die Erklärung der Ritenkongregation über 
den neuen Ordo der Heiligen Woche und 
nicht zuletzt die Richtlinien zur Gestaltung 
des sonntäglichen Gottesdienstes, die von 
den Bischöfen der Diözesen Freiburg, Mün- 
ster, Passau und Trier gegeben wurden. 

Zu den Dokumenten kommen •Berichte" 
über ihre praktische Ausführung: •Die litur- 
gische Erneuerung in aller Welt" (Th. Bog- 
ler), •Der Verlauf der Heiligen Woche" 
in zwölf deutschen Diözesen (Ferd. Kolbe), 
die liturgische Arbeit in den Missionen und 
das Programm und das Referat des Kon- 
gressses von Assisi, denen ein ganzes Heft 
gewidmet ist. Unter den •Abhandlungen" 
sind von allgemeiner Bedeutung: ..Kirche 
als Kultusgemeinde" von Franz Mußner, 
•Papst Pius XII. und die Liturgie" von 
Romano Guardini, •Der neue Katechismus 
und die liturgische Erneuerung" von Th. 
Filthaut. 

Für die Leser unserer Zeitschrift sind von 
besonderem Interesse zwei der •Kleinen 
Beiträge". Der eine von Balthasar Fischer 
über die Liturgiereform und ihre Forderun- 
gen an das gottesdienstliche Leben und per- 
sönliche Beten in den weiblichen Ordensge- 
nossenschaften. Der zweite über •eine bib- 
lisch-theologische Begründung der Liturgie 
im französischen Calvinismus", wie sie für 
die Communaute Clünisienne in Taize von 
Max Thurian, einem ihrer führenden Theo- 
logen, in seinem Buch •Joie du ciel sur la 
terre" (Neuchatel 1946) gegeben wird. Was 
G. Hoffmann in seiner Rezension darüber 
berichtet, läßt erkennen, daß die liturgi- 
schen Bestrebungen und eucharistischen 
Feiern von Taize, gemessen am bisherigen 
Selbstverständnis der reformierten Theolo- 
gie, •eine gewaltige Revolution" darstellen. 

Diese kurzen Hinweise auf den Inhalt des 
letztjährigen Jahrgangs dürften zur Genüge 
zeigen, daß das liturgische Jahrbuch seine 
Mission im kultischen Leben der Kirche er- 
füllt und des praktischen Interesses aller 
Freunde und Förderer der Liturgie würdig 
ist. H. Bleienstein S. J. 

Enkainia. Gesammelte Arbeiten 
zum 800jährigen Weihegedächtnis der 
Abteikirche Maria Laach am 24. August 
1956. Herausg. von Hilarius Emonds 
OSB. Düsseldorf, Patmos Verlag 1956, 
380 S., Ln., DM 28.•. 

Der griechische Titel dieser umfangrei- 
chen, mit Fotos und farbigen Miniaturen 
ausgestatteten Festschrift stammt aus dem 
Johannesevangelium 10,22, wo Enkainia die 
Weihe des Tempels zu Jerusalem und die 
Weihegedächtnisfeier bezeichnet, an der sich 
auch Jesus beteiligt hat. Von den 17 Beiträ- 
gen ist der größere Teil - nicht zwar aus- 
drücklich, aber tatsächlich - einer Theologie 
der consecratio sowie einigen liturgiewis- 
senschaftlichen Fragen, die damit in Bezie- 
hung stehen, gewidmet; das Übrige dem 
Laacher Münster und seiner Abtei. 



Buchbesprechungen 235 

Beachtung werden vor allem die systema- 
tischen Untersuchungen finden, die uns ver- 
schiedene Formen der consecratio unter- 
scheiden lassen. Am Anfang steht die con- 
secratio der Kirche. Nach einem Sermo Ze- 
nos von Verona: •Vom geistlichen Aufbau 
des Hauses Gottes" (Übers, von Th. Mi- 
chels) untersucht A. Schoenen in 
einem sehr beachtlichen biblischen Beitrag, 
der zugleich ein Stück geistlicher Theologie 
darstellt, die Verwendung und den Sinn des 
Offenbarungswortes vom Bauen. Er zeigt in 
eindrucksvoller Weise, wie sehr dieser Be- 
griff durch beide Testamente hindurch dem 
inneren, gnadenhaften Aufbau des Volkes 
Gottes zugeordnet ist, so daß der Völker- 
apostel den Korinthern (1 Kor 3, 9) einfach 
zurufen und die Liturgie mit ihm wieder- 
holen kann: •Gottes Erbauung seid ihr - 
Dei aedificatio!" Aufschlußreich ist auch der 
Beitrag von H. E m o n d s über den Gebrauch 
des Wortes Enkainia bei den griechischen 
und lateinischen Vätern und Schriftstellern. 
Die von ihm herausgearbeitete Bedeutungs- 
geschichte dieses Begriffs läßt keinen Zwei- 
fel daran, daß Weihe und Weihegedächtnis 
sich nicht nur auf das Gotteshaus aus Stein 
beziehen, sondern auch den Menschen selber 
meinen, der es baut. 

Eine zweite Form der Weihe ist die con- 
secratio mundi, die Weihe des Alls. Hierher 
gehören die Beiträge von V. Warnach 
•Kirche und Kosmos" sowie von C.v.Kor- 
vin-Krasinski •Die Schöpfung als /Tem- 
pel' und ,Reich' des Gottmenschen Christus". 
Warnachs Anliegen ist es zu zeigen, daß der 
Kirche neben einer soteriologischen eine kos- 
mologische Funktion zukommt und •wie sich 
der gewaltige Prozeß der Erneuerung und 
Redintegration des Alls zur Ursprungs- und 
Erfüllungseinheit in Christus durch die Kir- 
che vollzieht" (S. 190). Er wendet sich bei 
der Interpretation des Epheserbriefes gegen 
die Auffassung von F. Mussner, der in sei- 
ner Arbeit •Christus, das All und die Kir- 
che" (Trier 1955) der Kirche eine kosmische 
Funktion abspricht. Von Korvin-Krasinski 
stellt in Weiterführung der Rekapitulations- 
theorie des hl. Irenäus jene intentionale und 
reale Hinordnung alles geschöpflichen Seins 
und Wirkens auf das gottmenschliche Ur- 
bild und Haupt dar, die in der Menschwer- 

dung des Logos gipfelt und die menschliche 
Natur Christi und von da, in immer weite- 
ren Kreisen, seinen mystischen Leib, die ge- 
samte Menschheit und die außermenschliche 
Kreatur als •Tempel" und •Reich" des Gott- 
menschen erfaßt, wobei es ihm hauptsächlich, 
auf dem Hintergrund religionsgeschichtlicher 
Erkenntnisse, um die natürliche Besitz- 
ergreifung der Schöpfung durch ihr Haupt 
und die mit ihr gegebene exemplarische Ge- 
genwart Christi geht. 

Von einer consecratio monasterii wird 
man sprechen dürfen, wenn man liest, was 
E. v. Severus über das •Monasterium als 
Kirche" sagt. Das Kirche-Sein der Mönchs- 
gemeinde wird von der Schrift und Tradi- 
tion her mit Recht in der Ganzhingabe an 
Gott gesehen. Als Einzelgemeinde lebt sie 
aus der Gesamtkirche und für dieselbe, von 
der sie kein Teil, sondern ihr Wesensbild ist. 

Die letzte Form der consecratio ist die 
Weihe des Kirchengebäudes. Von ihr han- 
delt Th. Michels in seinem Beitrag •De- 
dicatio und Consecratio in früher römischer 
Liturgie"; ebenso S. Benz •Zur Geschichte 
der römischen Kirchweihe nach den Texten 
des 6.•7. Jahrhunderts". Das Evangelium 
der Kirchweihe, die Zachäusperikope, wird 
von Abt Basilius E b e 1 in Anlehnung an die 
Väterexegese heilsgeschichtlich gedeutet und 
fruchtbar gemacht. Sehr eindrucksvoll sind 
•Die Kanongesänge im Orthros der Byzan- 
tinischen Kirche zum Weihegedächtnis der 
Auferstehungskirche in Jerusalem", 8 Oden 
mit Märtyrer- und Muttergottesstrophen, 
die R. Hombach in ein hymnisches 
Deutsch übertragen hat. Einen besonderen 
Hinweis verdienen die •Gedanken zu einer 
Theologie des Lammes" von, B. Neun- 
h e u s e r. Sie führen tief in das innerste 
Wesen der Kirche ein, die als •Braut des 
Lammes" nur dadurch lebt, daß sie mit ih- 
rem Bräutigam, dem göttlichen Opferlamm, 
vereinigt bleibt. 

Alle Arbeiten machen deutlich, daß sie 
aus dem gleichen Geist und der gleichen 
Schule hervorgegangen sind. Es ist ein er- 
staunliches Zeichen für die Fruchtbarkeit 
einer Abtei, daß sie einen so reichhaltigen 
Gedächtnisband ganz mit eigenen Kräften 
bestreiten konnte. H. Bleienstein S. J. 

Der Christ in der Welt 

Der Weg aus dem Ghetto. 
Vier Beiträge von Robert Grosche, 
Friedrich Heer, Werner Becker, Karl- 
heinz Schmidthüs. Köln, Verlag J. P. 
Bachern, 1955, 152 S., br. DM 4.80. 

Die vier im vorliegenden Sammelband 
vereinigten Beiträge lauten in der Reihen- 

folge der oben genannten Autoren: Der ge- 
schichtliche Weg des deutschen Katholizis- 
mus aus dem Ghetto; Christsein am Morgen 
des Atomzeitalters; Das Ärgernis an der 
Kirche; Thomas Morus, Staatsmann und 
Märtyrer. Ihre Zusammenstellung geht nicht 
auf einen einheitlichen Plan zurück, sondern 
erfolgte mehr oder weniger zufällig. Der 



236 Buchbesprechungen 

Titel deutet aber schon an, welcher gemein- 
same Gedanke die Autoren zusammenge- 
führt hat. Es ist das heute besonders bren- 
nend gewordene Problem der Weltbezogen- 
heit der Kirche und des Christen. Grosche 
skizziert in den wichtigsten Zügen und Er- 
eignissen die Geschichte des deutschen Ka- 
tholizismus (vor allem seiner Laienbewe- 
gung) von 1848 bis in die Zeit nach dem er- 
sten Weltkrieg und seine in diesem Zeit- 
raum wiedergewonnene Weltoffenheit und 
Fruchtbarkeit im politischen und kulturel- 
len Raum. Heer, der Verfechter eines poli- 
tischen und kirchlichen Nonkonformismus, 
mahnt in beschwörenden Worten, daß Sy- 
steme und Ideologien, Apparate und In- 
stitutionen (dazu zählt er nicht nur die wirt- 
schaftlichen und politischen Machtblöcke, 
sondern auch die Kirchen, insofern sie zen- 
tral gelenkt werden und nur mit allgemei- 
nen Direktiven arbeiten) nicht mehr imstan- 
de seien, der vielfältigen und sehr differen- 
zierten Wirklichkeit von heute gerecht zu 
werden, und es darum auf den einzelnen 
Christen ankomme, dem Trend zur Gleich- 
macherei und zur Blockierung entgegenzu- 
treten und das Gespräch mit den vielen An- 
dersdenkenden, auch mit den Feinden zu 
führen. Becker macht deutlich, wie mit der 
Wiedergewinnung eines vertieften Kirchen- 
bewußtseins notwendig auch das Ärgernis 
an der leibhaften Kirche gegeben sei. 
Schmidthüs endlich sucht den englischen 
Staatsmann und Märtyrer von allen huma- 
nistischen und liberalen Schemata zu lösen 
und rückt sein Leben, und Sterben in die 
eschatologische, apokalyptische Perspektive 
der beiden Reiche, die miteinander im 
Kampfe liegen. Alle Beiträge rufen den 
Christen aus einer falschen religiösen Abge- 
schlossenheit und Isolierung heraus und wei- 
sen ihn auf seine Verantwortung für das 
Ganze in der Welt und Kirche hin. Auch 
wenn man gegen Heer einige Vorbehalte 
anzumelden hat, wird man sein Anliegen 
doch sehr ernst nehmen und sein eigenes 
Gewissen befragen; es muß wahrscheinlich 
immer solche Mahner im politischen und 
kirchlichen Raum geben.      Fr. Wulf S. J. 

Philips, Gerard: Der Laie in 
der Kirche. Eine Theologie des 
Laienstandes für weitere Kreise (Samm- 
lung: Wort und Antwort, Bd. 14). Salz- 
burg, Otto Müller Verlag, 1955, 375 S. 

Der Untertitel dieses Buches •Eine Theo- 
logie des Laienstandes" (wir vermuten, daß 
er der flämischen, bzw. französischen Aus- 
gabe nicht beigegeben war) ist vielleicht ein 
wenig zu eng. Behandelt doch der Vf. Stel- 
lung und Aufgabe des Laien in der Kirche 

(Le role du laicat danl l'eglise) in ihrem 
ganzen Umfang. Er gibt nicht nur jeweils 
die theologische Grundlegung der behan- 
delten Teilfragen, sondern geht immer so- 
fort auf ihre konkrete Verwirklichung ein, 
und zwar auf Grund der tatsächlichen kirch- 
lichen Entwicklung der letzten Jahrzehnte 
(vor allem in Frankreich und Belgien), 
sowie der aktuellen Kontroversen und 
Schwierigkeiten. Das Buch erinnert darum 
trotz seines systematischen Aufbaus mehr an 
Vorträge, die ihren Stoff in aufgelockerter 
Form darbieten, als an eine lehrhafte Ab- 
handlung. Das hat den Vorteil einer leichte- 
ren Verständlichkeit (obwohl nur einiger- 
maßen gebildete Leser das Werk zur Hand 
nehmen; manches, wie z. B. die Ausführun- 
gen über .Inkarnation' und JDesinkarnation' 
[161 ff.], wird von den meisten in seiner 
wirklichen Bedeutung wohl kaum ganz ver- 
standen), bringt aber auch mit sich, daß vie- 
les nur angedeutet und skizziert werden 
kann. - Nach einer theologischen Einord- 
nung des Laientums in das Geheimnis der 
Kirche (Kp. 2) und dem Abstecken des 
christlichen Wirkbereiches der Laien (Kp. 3) 
ist von deren Anteilnahme am Priesteramt, 
Lehramt und Hirtenamt die Rede (Kp. 4-6), 
daran anschließend von der actio catholica 
(Kp. 7), vom Laienapostolat (Kp. 8) und von 
der Laienfrömmigkeit (Kp. 9). Den Ab- 
schluß bilden Ausführungen über die Stu- 
fung und heutige Ausweitung des Aposto- 
latsbegriffes, über das Verhältnis von Auto- 
rität und Freiheit, Institution und Ereignis 
in der Kirche. - Man begegnet somit allen 
Fragen, die für das Gesamtthema von ir- 
gendwelcher Bedeutung sind: Hierarchie- 
Klerus und Laientum; Mündigkeit und 
eigene Verantwortung des Laien; der Laie 
und die irdischen Werte; der Laie und die 
Politik; laikaler oder klerikaler Staat; mo- 
derne Heiligkeit usw. Ein gutes Personen- 
und Sachverzeichnis erleichtert die öftere 
Benutzung des Werkes. Manches ist nur für 
die Leser des französisch-belgischen Raumes 
ganz verständlich. Die Herausgeber haben 
darum klug daran getan, einige inhaltliche 
Ergänzungen vorzunehmen und vor allem 
die deutschsprachige Literatur, sowohl in 
den Anmerkungen wie auch in gesonderten 
Überblicken jeweils am Schluß eines Kapi- 
tels, nachzutragen. Damit ist ein Handbuch 
entstanden, das einen ersten Überblick über 
die Fragen des Laien in der Kirche vermit- 
telt und eine Hilfe für das Weiterstudium 
einzelner Probleme bedeutet. Wer es auf- 
merksam durcharbeitet, gewinnt einen le- 
bendigen Eindruck, wie sehr die soziale und 
apostolische Seite der christlichen Botschaft 
und des christlichen Lebens in den Vorder- 
grund unseres gläubigen Interesses gerückt 
sind. Fr. Wulf S. J. 



Buchbesprechungen 237 

Schlüter-Hermkes, Maria-Frank, Karl 
Georg: Gottesliebe und W elt - 
Verantwortung (Rothenfeher 
Reihe 3, Herausg. von Heinr. Kahle- 
feld). Würzburg, Werkbundverlag, 
1956, 102 S., kart. DM 3.60. 

Aus der Erkenntnis heraus, daß die säku- 
larisierte, in eine äußerste Krise geratene 
Welt mehr denn je einer christlichen Ant- 
wort bedarf und darum in besonderer Weise 
die Stunde des Weltchristen gekommen ist, 
entwickeln die beiden Vf. im Anschluß an 
die Gedanken Friedrich von Hügels in Form 
eines Gespräches die Umrisse einer spezifi- 
schen Laienspiritualität. Das erste Gespräch 
(9-39) ist betitelt: •Weltentfremdete Reli- 
gion - Gottentfremdete Welt", das zweite 
(41-102) •Der Dienst an den Dingen und 
das geistliche Leben". Fr. von Hügels 
Grundanliegen war, Welt und Religion, die 
sich in der Neuzeit immer mehr voneinan- 
der entfernt hatten, wieder in einen inneren 
Kontakt zu bringen. Allem Wahren und 
Schönen aufgeschlossen, dazu innerlich zart 
und empfindsam, litt er darunter, daß die 
Kirche nach seiner Meinung der Kultur, den 
Künsten und Wissenschaften und überhaupt 
dem profanen Leben zu wenig Aufmerksam- 
keit schenkte, und darum die Frömmigkeit 
so vieler Gläubigen den Eindruck des Un- 
lebendigen, Dürren und Unwirklichen mach- 
te, weil sie zu einseitig dem rein Religiösen, 
der Weltabkehr und dem Jenseitigen zuge- 
neigt sei. Er sah das christliche Ideal - ins- 
besondere des Weltchristen - darin, sowohl 
ganz in der Welt zu stehen, mit echter Hin- 
gabe an ihre Werte, wie auch ganz der Über- 
natur, dem Gott der Gnade zugewandt zu 
sein. Nur wenn man den Eigenwert, die 
Selbstgesetzlichkeit und die Wahrheit der 
weltlichen Strukturen sehe und vollziehe, 
könne man den Wirklichkeitscharakter der 
Religion und des Christentums wieder 
glaubhaft machen (70), und ebenso werde 
der Christ nur aus dem Umgang mit der 
konkreten Welt, ihrer Fülle und ihrem Reich- 
tum, aber auch ihrer Begrenztheit und ihrer 
Härte - die Sammlung, die Losschälung und 
das Gebet vorausgesetzt - geläutert und zu 
einer geistlichen Persönlichkeit sich entfal- 
ten können. Das Stehen in den sachhaften 
Ordnungen dieser Welt und ihr Ernst- 
nehmen sei für die meisten Menschen das 
nächste und wirksamste Mittel zur Heili- 
gung (46). Die Möglichkeit für ein so inniges 
Ineinanderverwobensein von Welt und 
Übernatur sah Hügel grundgelegt im Ge- 
heimnis der Inkarnation. Sie erlaube es dem 
Christen, j a mache es ihm geradezu zur Pflicht, 
sich - zwar als Pilger - in der Welt heimisch 
zu fühlen (97) und sie mit ganzer Inbrunst 

zu lieben. So müsse denn sein Blick und sein 
Herz Gott und derWelt in gleicher Weise 
zugewandt sein, wobei allerdings die christ- 
liche Fruchtbarkeit des der Welt Zuge- 
wandtseins, das geistliche Reifwerden davon 
abhänge, ob der Mensch sich immer wieder 
von der Welt zu lösen vermöge, um in der 
Innerlichkeit der reinen Sammlung Gott al- 
lein zu suchen. Dieses stete Wachsein der 
Seele, das ständige Sich-Sterben-müssen sei 
das Schwerste in einem christlichen Leben, 
an dem viele scheiterten, aber auch der Weg 
zu den höchsten und reinsten Freuden, zur 
innigsten Verbundenheit mit Gott, dessen 
Gegenwart man in einer über alles Natür- 
liche hinausgehenden Weise erfahre. 

Ganz ohne Zweifel war Fr. von Hügel 
nicht nur ein vorbildlicher, in vielen inne- 
ren Kämpfen geläuterter und geheiligter 
Christ von fast mystischer Innigkeit, son- 
dern auch ein begnadeter Seelenführer, der 
vielen auf dem Weg zu Gott verholfen hat. 
Anderseits war er aber auch wieder ein 
Mensch von so eigener Prägung: differen- 
ziert, von reicher Veranlagung, künstlerisch 
und intuitiv begabt, dem Geistigen wie auch 
edler Freundschaft und echter, gefüllter 
Menschlichkeit zugetan, daß er nicht ohne 
weiteres als Vorbild des Weltchristen 
schlechthin hingestellt werden kann. Hügel 
stellt einen harmonischen, humanistischen 
Menschentyp dar; es müssen darum nicht 
wenige Voraussetzungen gegeben sein, um 
sein geistliches Ideal anstreben und errei- 
chen zu können. Überdies ist dieses Ideal, 
wie die Vf. selbst mehrfach betonen, man- 
cherlei christlichen Mißverständnissen aus- 
gesetzt (65, 67, 70); es bedarf daher einer 
sehr genauen Erläuterung, um nicht mit 
einem bloß christlich etikettierten Humanis- 
mus verwechselt zu werden, wozu nicht zu- 
letzt heute eine große Gefahr besteht. Man 
kann sogar ein wenig bezweifeln, ob das 
Verhältnis von Natur und Übernatur in den 
Bildern von zwei Schichten und zwei Wel- 
ten, die einander ergänzen, theologisch sehr 
glücklich formuliert worden ist, insbeson- 
dere ob das Geheimnis des Kreuzes, das im 
übrigen kräftig betont wird, im System Hü- 
gels seinen rechten theologischen Ort hat; 
denn, die Heilswirklichkeit ist nur eine (die 
Schöpfungswirklichkeit steht nicht neben ihr, 
sondern ist mit all ihren Werten in ihr auf- 
gehoben), und diese ist uns immer nur im 
Gefäß und unter der Hülle des Kreuzes 
greifbar. Aber über solche theologischen Er- 
wägungen hinaus ist doch nicht nur das 
Grundanliegen Hügels: die Bezogenheit von 
Religion, Kirche und Welt echt und höchst 
aktuell, sondern auch der Hinweis auf das 
christliche Ernst-nehmen-müssen der irdi- 
schen Werte, auf die Bedeutung der Alltäg- 
lichkeit und der realen Begegnung mit den 



238 Buchbesprechungen 

Dingen für die Heiligung. Darum bietet das 
Büchlein eine Fülle von tiefen Erkenntnis- 
sen und Anregungen, insbesondere für den 
Christen in der Welt. Fr. Wulf S. J. 

Egenter, Richard: Die A s ze s e in 
der Welt. Überlegungen zum redi- 
ten Ansatz unserer Aszese. Ettal, Buch- 
Kunstverlag, 1957, 236S.,karl. DM6.90. 

Es darf als ein erfreuliches Zeichen der 
Aufgeschlossenheit der jüngeren Christen- 
generation für die unverkürzte Botschaft 
des Evangeliums gelten, wenn es heute 
möglich ist, in Vorlesungen für Hörer aller 
Fakultäten während eines ganzen Semesters 
über christliche Aszese zu sprechen und eine 
interessierte Zuhörerschaft vor sich zu ha- 
ben. Dabei spricht der Vf. wirklich über As- 
zese, im eigentlichen Sinn dieses Begrif- 
fes, wie ihn die katholische Überlieferung 
kennt, nicht in jenem vagen und sehr ver- 
wässerten Sinn, dem man heutzutage oft ge- 
nug begegnet, wo von ,Laienaskese' die 
Rede ist: ,Aszese' ist für ihn mühevolle, 
den Verzicht einschließende Übung zum 
Zweck des Freiwerdens von den Hemmun- 
gen des sittlichen Handelns oder (formal ge- 
sehen) der ,Funktionsertüchtigung' des sitt- 
lichen Willens, letztlich im Hinblick auf die 
völlige Hingabe dieses Willens an den 
Willen Gottes. - Entsprechend dem Zuhö- 
rerkreis wurde der Stoff aufgelockert und 
von schulmäßiger Behandlung möglichst frei 
gehalten. Dennoch liegt nicht nur dem Gan- 
zen ein sehr durchdachter Aufbau zugrunde; 

. auch im einzelnen hat die Darstellung nichts 
an begrifflicher Klarheit verloren. Nach ein- 
leitenden Ausführungen über das Unbeha- 
gen, das der heutige Mensch beim Wort 
,Aszese' empfindet, erinnert der Vf. seine 
Hörer kurz an die großen Lehrer der christ- 
lichen Aszese, an das Mönchtum, bei dem 
auch der Weltchrist in die Schule gehen 
müsse, um die hier gewonnenen Anregun- 
gen allerdings entsprechend der ganz ande- 
ren Weltsituation zu verwenden. Danach 
steckt er den begrifflichen Raum der Aszese 
ab, gibt ihre Kennzeichen an und stellt den 
Ort heraus, den sie im Verhältnis zum Du 
des anderen Menschen einnimmt. Das asze- 
tische Bemühen hat nach dem Vf. als unmit- 
telbaren Gegenstand das Humane, darüber 
hinaus aber die Verwirklichung der christli- 
chen Botschaft und des Anrufs durch die Gna- 
de. Die Aszese des Menschlichen im Christen 
ist das Weitdringlichere. Werthöher bleibt 
die Aszese der eigentlich christlichen Ver- 
wirklichung" (60). Nach dieser mehr allge- 
meinen begrifflichen Grundlegung einer As- 
zetik zeigt der Vf., wie die konkret geübte 
Aszese eine sehr verschiedene ist und sein 
muß,  je  nach  dem persönlichen Ruf,  den 

jeder erfährt, je nach dem Geschlecht, den 
Alters- und Reifestufen, den charakterologi- 
schen Voraussetzungen. Diese Differenzierung 
ist darum auch, wie weiter ausgeführt wird, 
für den dreistufigen Weg der christlichen 
Überlieferung, die via purgativa, illumina- 
tiva und unitiva zu beachten. Für den Welt- 
christen gelte es auf der ersten Stufe, vor 
allem das rechte Verhältnis zur Welt zu fin- 
den, ein grundsätzliches Ja zu den Geschöp- 
fen zu sagen, ohne ihnen zu verfallen oder 
in ihnen das Letzte zu sehen; nichts sei dar- 
um aszetisch gesehen für ihn so notwendig 
wie auf der Hut zu sein und wach zu blei- 
ben für die vielen Bedrohungen von außen 
und von innen. Erst dieses Wachsein er- 
mögliche die für den Weltchristen so not- 
wendige Läuterung des ordo amoris, der 
Rangordnung der Liebe. Letztes Ziel der 
Aszese auf der via purgativa aber sei •der 
schöpferische Schwebezustand", die Gelas- 
senheit der deutschen Mystik, die Indiffe- 
renz des Exerzitienbuches. Es folgen Aus- 
führungen über den Anteil der Aszese auf 
den beiden höheren Stufen des geistlichen 
Weges. Die letzten Kapitel sind in der 
Hauptsache den Fehlformen der Aszese ge- 
widmet. 

Das Hauptgewicht des wertvollen Buches, 
entsprechend dem Hauptanliegen des Vf.'s 
liegt auf der psychologischen Seite der as- 
zetischen Übung. Die neuere Psychologie, 
Charakterologie und Tiefenpsychologie ha- 
ben seinen Blick für vieles geschärft, was 
gerade für den heutigen sehr differenzierten 
und oft komplizierten, leicht verwundbaren 
Menschen nur unter großem Schaden außer 
Acht gelassen wird. Hin und wieder spürt 
man auch heraus, wie der Vf. sich Einwän- 
den gegenüber sieht, die aus der Jugend- 
bewegung mit ihrer starken Betonung der 
natürlichen Werte herkommen. Etwas zu 
kurz gekommen zu sein scheint uns die theo- 
logische Seite der christlichen Aszese. Es 
wird zu wenig betont, daß die christliche 
Aszese Nachfolge des gekreuzigten Christus 
ist und darum weit über das moralisch Not- 
wendige hinausgeht. Wenn die Formen der 
Kreuzesnachfolge für den Weltchristen auch 
andere sind als für den, der sich zu den 
evangelischen Räten gerufen weiß, so gibt 
es doch für jeden Christen immer Situatio- 
nen, die nur mit dem Hinweis auf das Kreuz 
Christi und auf das Eschaton zu bestehen 
sind. Das wird zwar vom Autor durchaus 
bejaht, aber wohl zu wenig hervorgehoben. 

Fr. Wulf S.J. 

Rondet, Henri: Die Theologie 
der Arbeit. Ein Entwurf. Würz- 
burg, Editer-Verlag, 1956, 68 S., br. 
DM 2.40. 



Buchbesprechungen 239 

Je mehr die Welt als christliche Aufgabe 
in unser Blickfeld rückt, um so dringender 
wird das Anliegen einer theologischen 
Grundlegung der verschiedenen irdischen 
Sachbereiche. Nur so kann dem Weltchristen 
für die Verwirklichung seiner spezifischen 
Aufgaben eine christliche, Natur und Über- 
natur umfassende Motivwelt zur Verfügung 
gestellt werden. Was die theologische Aus- 
arbeitung eines christlichen Arbeitsethos be- 
trifft, so sind wir bis heute über geschicht- 
liche Einzelstudien und erste systematische 
Zusammenfassungen noch nicht hinausge- 
kommen, und auch die vorliegende Studie 
hat, wie sie selbst betont, nur den Charakter 
eines Entwurfs. Immerhin kann sich der 
vielbeschäftigte Seelsorger wie auch der 
Laie aus dem leicht lesbaren und sehr über- 
sichtlichen Büchlein schnell einen Überblick 
über die Materie verschaffen und ihm viele 
Anregungen entnehmen. Nach einer kurzen 
Einführung in die sprachliche Bedeutung 
des Wortes ,Arbeit' und die Vielschichtig- 
keit der Frage nach Wesen und Ziel der 
Arbeit handelt der Vf. in drei Kapiteln über 
die Wertung der Arbeit im Heidentum, in 
der Heiligen Schrift und in der katholischen 
Überlieferung (Kirchenväter, Mittelalter, 
Neuzeit), um zum Schluß das Ergebnis sei- 
ner Untersuchungen  in neun Punkten zu- 

sammenzufassen: Die Arbeit des Menschen 
ist zunächst ein Mitwirken am göttlichen 
Schöpfungswerk [1], wird aber •infolge der 
Erbsünde und auch wegen der vielfältigen 
Formen individueller oder kollektiver 
Selbstsucht zum Leiden" (55) [2], das nicht 
zuletzt aus der Unwissenheit, einer Folge 
der Sünde, herrührt [3]. •Das durch die 
menschliche Anstrengung verlängerte Werk 
des Schöpfers bedarf also einer Erlösung" 
(57) durch die am Kreuz für die Mensch- 
heit erworbene Liebe [4], deren Präsens in 
den Christen •für die Wirtschaft Antrieb 
und Bremse zugleich" (58) ist [5]. So ver- 
läuft die Geschichte der menschlichen Arbeit 
sowohl unter dem Zeichen des Egoismus wie 
auch der Liebe und erhält von beiden ihre 
Prägung [6]. Für den Christen ist die Ar- 
beit sowohl eine Naturnotwendigkeit wie 
ein Mittel der Erlösung [7], letzteres 
vor allem in Verbindung mit dem Opfer 
Christi [8]. Der Ewigkeitswert der Arbeit 
kommt endlich dadurch zum Ausdruck, daß 
Gott nach den sechs Arbeitstagen einen Ru- 
hetag gesetzt hat; alle Arbeit findet in der 
ewigen Sabbatruhe ihre Vollendung [9]. - 
Das beigefügte Literaturverzeichnis, das ins- 
besondere die deutschsprachigen Arbeiten 
aufführt, ist eine wertvolle Hilfe zum weite- 
ren Studium des Problems.   Fr. Wulf S. J. 

Wachsen und Reifen des christlichen Lehens 

Dreißen, Josef: Ihr aber seid 
Christi. Christliche Perspektiven. 
Mainz, Matthias Grünewald-Verlag, 304 
S., Ln. DM 12.80. 

Wir kennen den Titel seit 15 bis 20 Jah- 
ren als Thema in Jugend- und Bibelkrei- 
sen, in religiösen Wochen und an Jugend- 
bekenntnistagen. Wäre damit etwas gegen 
die Aktualität des Buches von Theologie- 
professor J. Dreißen in Aachen gesagt? 
Nein, wir freuen uns, daß ein Fachmann al- 
les Tiefe und Schöne zu diesem Thema in 
seinem Buche zusammenfaßte und dem gro- 
ßen katholischen Interessenkreis zur Vertie- 
fung und Erweiterung ihrer christozentri- 
schen Frömmigkeit darbietet. 

In drei Hauptteilen wird die •Christus- 
bezogenheit der Schöpfung, der Getauften 
untereinander, der gesalbten Priester" tief 
und klar dargestellt von einem Verfasser, 
der nicht nur über ein gründliches theol. 
Wissen verfügt, der auch ein frommer Be- 
ter sein muß und über die Aufgaben der mo- 
dernen Seelsorge gut Bescheid weiß. Sehr 
erfreulich an dem Buch ist, daß objektives 
und subjektives Beten, objektives Gnaden- 
wirken Gottes und gnadenbereites Mitwir- 
ken des Christen in so schöner Harmonie 

aufgezeigt wird (z. B. II. Teil, •Christus- 
bezogenheit der Getauften", Kapitel Eucha- 
ristie: Tod und Leben in Christo, Mitster- 
ben und Mitauferstehen in Ihm.). 

Der 3. Teil richtet sich vornehmlich an 
die Priester, zeigt ihre Angleichung an Amt 
und Geist des Ewigen Hohenpriesters Chri- 
stus und ruft auf zu echter Confraternität 
untereinander. Auch der katholische Laie 
wird in unserer Iaisierten Zeit seine Priester 
beim Lesen des 3. Teiles dieses Buches neu 
und größer sehen lernen. 

W. Mund S.J. 

Emil Meier: Reifendeschrist- 
lichen Menschen. Zürich-Köln, 
Benziger Verlag, 1956, S. 229, geb. DM 
8.60. 

•Das Buch - so heißt es im Vorwort - 
will ein in sich geschlossenes Ganzes und 
doch in etwa die Weiterführung des vor- 
angegangenen ,Kraft der Besinnung' sein". 
Die vier Hauptabschnitte lauten: Werden 
der Persönlichkeit, Wachsen im Christli- 
chen, Weitung vor der Kirche, Verantwor- 
tung und Freude in der Welt. Die einzelnen 
Kapitel legen kurz und prägnant die Gedan- 
ken dar und sind von einer starken Energie 



240 Buchbesprechungen 

gefüllt, die zum Handeln drängt. Die Schä- 
den der Zeit werden scharf gesehen und her- 
ausgestellt, zugleich aber auch ihre Über- 
windung aus christlichem Geiste gezeigt. Die 
Sprache ist abgehackt-schmissig und klar. 
An einigen Stellen streift sie ans Saloppe, 
so etwa wenn Adam und Eva englisch spre- 
chend eingeführt werden: •,Well' - sagten 
sie und blinzelten sich freudig zu. - ,Dies al- 
les ist für uns zwei'" (S. 50), oder wenn alte 
Zeiten mit modernen Begriffen gekennzeich- 
net werden: •das proletarische Nazareth" 
und •diese Päpste in Jerusalem", womit die 
Hohenpriester gemeint sind (S. 95). Irgend- 
wie fehlt dem Buch die letzte Feile, und 
doch wirkt es ungemein, anregend durch die 
Fülle der Gesichtspunkte und die blitzend 
hingeworfenen Nebenbemerkungen. Neben 
der logischen Schärfe, die bei der Lektüre 
erfreut, möchte man noch etwas mehr psy- 
chologisch verstehende Güte finden, die 
wohltut und bereitwilliger macht, an der 
Überwindung der Fehler, die aufgedeckt 
wurden, ehrlich zu arbeiten. 

Ad. Rodewyk S. J. 

Veritati et caritati. Adolf Kardinal 
Bertram, Erzbischof von Breslau: H ir - 
tenworte,PredigtenundAn- 
sprachen. Herausg.von Jos. Ferche, 
Weihbischof von Köln (früher Breslau). 
Kaldenkirchen, Steyler Verlagsbuch- 
handlung, 1956, 301 S. 

Diese Sammlung ist eine späte Ehrung 
des hochverdienten Kardinals von Breslau. 
Sie ist in erster Linie für die Priester der 
Erzdiözese Breslau bestimmt, die nun weit- 
verstreut in, anderen Pfarreien wirken und 
gerne des Mannes gedenken, der sie einst 
geweiht hat. Ebenso werden die anderen 
ehemaligen Diözesanen nach dem Buch 
greifen und mit Freuden diese oder jene 
Ansprache wiederfinden, die sie einst aus 
dem Munde ihres Bischofs gehört haben 
und deren voller Text ihnen hier geboten 
wird. Darüber hinaus hat das Buch aber 
auch für alle deutschen Katholiken seine Be- 
deutung, weil Kardinal Bertram als Vor- 
sitzender der deutschen Bischofskonferenz 
allen eine verehrungswürdige Persönlichkeit 
war,  zu   der  sie   aufschauten.  Mit  großer 

Mühe hat der Herausgeber aus amtlichen 
und nichtamtlichen Blättern das umfangrei- 
che Material zusammengetragen, das zu- 
gleich beredtes Zeugnis ablegt für die rast- 
lose Tätigkeit und die Vielseitigkeit des 
verstorbenen Oberhirten. Möge der schlesi- 
sche Heimatgruß, der aus diesem Werk 
spricht, viele erreichen und ihnen sagen, 
daß es eine geistige Heimat gibt, die nicht 
verloren gehen kann.   Ad. Rodewyk S. J. 

Georg Volk, Arznei für Leib 
und Seele. Frankfurt? 1956, Ver- 
lag J. Knecht, S. 196, geb. DM 7.80. 

Viele Menschen sind krank, verhältnismä- 
ßig wenig Menschen ziehen geistigen Ge- 
winn aus ihrer Krankheit. Sie sehen in ihr 
nur die widerwillig hingenommene Unter- 
brechung ihrer Arbeiten und ihres Wohlbe- 
findens. Hier kommt nun ein christlicher 
Arzt, der sich in langen Jahren am Kran- 
kenbett nicht nur seine Gedanken über den 
Leib, sondern auch über die Seele gemacht 
hat. Dabei hat er ein feines Ohr dafür, was 
wir in Redewendungen oder in Sprichwör- 
tern über die Krankheit sagen, und versteht 
es, den Sinn zu erschließen. Der Vf. lehrt 
zunächst, die Krankheit richtig hinzunehmen 
und aus der gedrückten Stimmung Nutzen 
zu ziehen. Er lehrt aber auch den Besucher, 
zu sehen, worauf es am Krankenbett an- 
kommt. Fasten, Entspannung, richtiges At- 
men und der rechte Schlaf werden in ihrer 
natürlichen und übernatürlichen Bedeutung 
gezeigt. Beim Lesen ist man oft ganz er- 
staunt, wie tief sich diese Dinge betrachten 
lassen, und versteht, daß auch Krankheit 
wirklich von Gott als eine Wohltat, als ein 
Geschenk gedacht sein kann. Nicht allen, 
aber vielen verständigen Kranken kann man 
das Buch unmittelbar in die Hand geben. 
Besser ist es aber, wenn Ärzte und Seelsor- 
ger die darin ausgesprochenen Gedanken in 
sich aufnehmen und im rechten Augenblick, 
man möchte sagen •tropfenweise" in die 
Seele senken. In diesem Sinne kann das Buch 
nicht genug empfohlen werden. 

In dem Zitat aus Fr. Wilh. Weber auf 
S. 42 muß es heißen,: •Das halbe Denken 
führt zum Teufel, das ganze Denken führt 
zu Gott" (nicht Wissen). Ad. Rodewyk S. J. 




