»Denn Leben ist fiir mich Christus und Sterben ist Gewinn«

(Phil 1,21)

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

An entscheidender Stelle der ,Geistlichen Ubungen‘ 14t Ignatius von Lo-
yola den Exerzitanden eine Meditation anstellen ,,Uber zwei Banner, das
eine Christi, des hochsten Befehlshabers und Unseres Herrn, das andere
Luzifers, des Todfeindes unserer Natur®. In groflen Heerlagern stehen sich
Christus und Luzifer gegentiber, dieser in Babylon, jener in Jerusalem. Der
Beter soll sich vorstellen, ,, wie Christus ruft und unter Sein Banner zu sam-
meln winscht, Luzifer im Gegenteil unter das seine®. Er soll dann erwigen,
wie Luzifer ,unzdhlige Ddmonen . .. anspornt, Netze und Ketten auszuwer -
fen, um (die Menschen) zuerst durch Begierde nach Reichtum in Versuchung
zu fihren. .. damit sie desto leichter zu eitler Ehre der Welt und von da zu
ausgewachsenem Hochmut gelangen®, und wie Christus, im Gegensatz dazu,
den Seinen ,empfiehlt, sie m6chten allen zu helfen suchen, indem sie sie zu-
erst zu hochster Armut im Geiste bewegen und, wenn Seine Gottliche Maje-
stat daran Gefallen fande und sie erwihlen wollte, nicht minder zu duflerer
Armut; zweitens zum Verlangen nach Schmdhungen und Verachtetwerden,
denn aus diesen beiden Dingen ergibt sich die Demut. So daff drei Stufen
entstehen: die erste Armut gegen Reichtum, die zweite Schmahungen und
Verachtetwerden gegen weltliche Ehre, die dritte Demut gegen Hochmut*.

Wie kommt Ignatius zu dieser Stufenfolge? Ist sie nur eine dulerliche oder
ergibt sie sich mit innerer Notwendigkeit und was bedeutet sie letztlich? Um
diese Fragen richtig zu beantworten, mufl man von der Tatsache ausgehen,
daf} das Exerzitienbuch nicht Literatur im gewohnlichen Sinne ist, sondern
der Niederschlag persénlicher Erfahrungen, dazu das Ergebnis einer unge-
wohnlichen Menschenkenntnis und einer gnadenhaften Unterscheidungsgabe.
Schon daher ist zu vermuten, dafl es sich auch bei der Dreiteilung von Reich-
tum-Armut, weltlicher Ehre-Schmahungen und Verachtetwerden, Hochmut-
Demut nicht nur um eine zuféllige Aneinanderreihung handelt, sondern um
den Aufweis einer inneren Struktur, nach der der Weg zum Heil oder Un-
heil auf eine einzige Quelle zuriickgefithrt wird. Ignatius sagt darum auch
ausdriicklich, dafl eine Stufe sich mit Notwendigkeit aus der anderen er-
gebe. Es hiefe schliefllich eine Binsenweisheit wiederholen, wenn nur gesagt
werden sollte, dafl Begierde nach Reichtum und weltlicher Ehre das Herz
von Gott abwenden. Hier aber wird mehr gesagt. Reichtum fithrt zu Eitel-
keit und beide zu Hochmut, der Grundsiinde des Menschen, die alle ande-
ren in sich begreift.



242 Friedrich Wulf

Warum das so ist, ergibt sich aus dem, was hier unter Hochmut verstan-
den wird. Hochmut besagt im Zusammenhang der ,Geistlichen Ubungen’
ein Verharren im Eigenwillen, ein vermessenes Vertrauen und Pochen auf
die eigene Kraft. Demut ist demgegeniiber das Herausspringen aus allem
Eigenwillen, das Dem-Willen-Gottes-Offen-und-Zurverfligungstehen in
dem Wissen des gldubigen Herzens, dafl nur dieser Wille absolute Wirk-
lichkeit ist und alles trigt. Worauf stiitzt sich nun das Selbstbewufltsein des
hochmiitigen, in sich selbst verharrenden Menschen? Worauf setzt er sein
Vertrauen, worauf pocht er, wenn es gilt, sich zur Geltung zu bringen, sich
durchzusetzen, sein Selbstbewufitsein wach zu rufen oder zu steigern? Zu
allererst auf den Besitz, auf den Besitz in jeglicher Form, den materiellen
wie den geistigen: auf Geld und irdische Giiter, auf die Familie, eine statt-
liche Kinderschar, auf den Beruf, auf Konnen und Leistung, auf Fahigkeiten
und Erkenntnisse, auf die innere, geistige Welt, die man sich zu eigen er-
worben hat. Besitz im weitesten Sinn macht das Selbstbewufitsein des siin-
digen und sogar des blof natiirlich denkenden Menschen aus. Besitz bedeu-
tet fiir ihn Sicherung des Lebens gegen jede Art von Bedrohung. Die Gi-
ter und Werte dieser Welt ergreifend und festhaltend, glaubt der Mensch
in sich selber stehen zu konnen, sozusagen auf eigenem Grund und Boden;
hier glaubt er unabhéngig zu sein; nicht nur von anderen Menschen, sondern
— wenn auch unausgesprochen und unreflex — tiberhaupt, und das heifit von
Gott. Jedenfalls handelt der selbstsiichtig Besitzende so, als sei er der Herr,
der aus eigener Kraft Verfiigende, der niemandes Bediirfende.

Daraus ergibt sich ohne weiteres, warum die Begierde nach Reichtum —
nicht der Reichtum, der Besitz als solcher — zu eitler, weltlicher Ehre fihrt.
Der auf den Besitz sich Stiitzende, vom Besitz innerlich Lebende spiegelt sich
in seinem Besitz: in seinen Giitern, in seinem Konnen und seinen Leistun-
gen. In diesem Sich-Spiegeln ist er aber schon nicht mehr allein. Er kann sich
in seinen Besitz gar nicht selbstgeniigsam einschliefen. Auch wenn er nicht
bewuft die duflere Ehrung durch Menschen suchte, nicht direkt gesehen wer-
den wollte, so hat er doch im Vollzug des Besitznehmens, im Genuf} des Be-
sitzes, immer heimliche Zuschauer und Bewunderer. Das gierig auf den Be-
sitz sich stiitzende Selbstbewufitsein sieht sich immer den Blicken der ande-
ren, der ganzen Welt ausgesetzt. Es kann gar nicht anders; denn nur im
stets sich erneuernden Dialog kommt der Mensch zu sich selbst. Wie sehr das
Selbstbewufltsein des siindigen Menschen der Ehre bedarf, von ihr abhangig
ist, auf ihr beruht, wird vor allem dann ersichtlich, wenn sie ausbleibt, wenn
Tadel, Geringschatzung oder auch nur Ubergangenwerden den Menschen
treffen. Dann greift er wieder auf seinen Besitz zuriick, halt ihn gleichsam
den Menschen hin, mit dem Anspruch auf Anerkennung, oder halt ihn we-
nigstens sich selbst vor Augen, um sich daran emporzuziehen und sein getrof-



»Denn Leben ist fiir mich Christus und Sterben Gewinn® 243

fenes Selbstbewufltsein zu stirken. Der Arme aber, der nichts vorzuweisen
hat, ist von hierher der Verachtung preisgegeben. Wer sollte ihn schon schat-
zen, wer sich um ihn kiimmern? Er bedeutet ja nichts, da er nichts sein eigen
nennt.

Begierde nach Reichtum und eitle Ehrsucht filhren also notwendig zu
Hochmut, sind dessen Kennzeichen und Voraussetzung. Ohne Besitz und
Ehre miiite der Hochmut zusammenbrechen und zur Selbstverachtung wer-
den oder zur Verzweiflung fithren. Oder gibe es fir den Menschen noch eine
Rettung nach solchem Sturz? Es gibt sie, aber nur auf dem Weg der Preis-
gabe jeglicher SelbstverschlieBung, das heifit aber auf dem Wege der Demut.

Demut ist die Bereitschaft, zu dienen, nicht mehr Herr, sondern Knecht
sein zu wollen. In der Demut halt der Mensch nicht mehr sich selbst und
seinen Eigenwillen fiir das Maf aller Dinge; er will sich vielmehr dem Gan-
zen unterordnen, sich der Gemeinschaft einfligen, um so die Ordnung Got-
tes zu erfillen, den Willen dessen zu tun, der jedem seine Stelle und seine
Aufgabe zuweist, zum Ruhme seiner gottlichen Weisheit. Wer demiitig sein
will, darf darum nicht auf seinen Besitz pochen, auf all das, was ihn bei den
Menschen angesehen macht, darf nicht mehr auf sich schauen und sich in der
Anerkennung durch die Menschen sonnen. Er muf} vielmehr von der Ver-
sklavung an Besitz und Ehre frei werden, mufl von sich selbst loskommen.
Das aber geschicht am radikalsten in der Armut und in der Erfahrung von
Schmach und Verachtung.

Doch dagegen steht ein schirfster Einwand. Kann der Mensch tiberhaupt
auf Besitz und Ehre verzichten, ohne an seinem gesunden — nicht nur siindi-
gen — Selbstbewufitsein Schaden zu leiden? Natiirlicherweise konnte er es
nicht, schon gar nicht, wenn es um diewortliche Preisgabe von Besitz und Ehre
ginge. Die Perikope vom Reichen Jiingling verdeutlicht das zur Geniige (vgl.
Mk 10, 17). Wenn es dennoch im Exerzitienbuch heifit, Christus empfehle
den Seinen, sie mochten die Menschen auch zu duflerer Armut, zum Ver-
langen nach Schmihungen und Verachtetwerden bewegen, so wird doch
gleich hinzugefiigt, ,wenn Seine Gottliche Majestit daran Gefallen fande
und sie erwihlen wollte“. Wann aber hat Gott Gefallen am radikalen Weg
der Demut und wie erwihlt er? Nur in seinem Sohn, der unseretwegen arm
wurde, ,der fiir die ihm bestimmte Freude das Kreuz erduldete, die Schmach
nicht achtete (Hebr 12, 2). Die zu erwahlende Armut wird immer die Armut
Christi sein mussen, Schmach und Verachtetwerden Anteilnahme an seiner
Schmach und seiner Verachtung; anders waren sie nicht zum Heil. Nur in der
Nachfolge des armen und geschmahten Christus fiihren Armut und Schmach
nicht zu Bitterkeit oder stoischem Gleichmut, sondern bewirken das Wunder
der Wandlung des selbstsiichtigen in ein demiitiges und liebendes Herz. Wie
das geschieht, ist zwar ein Geheimnis der Gnade, aber die psychologische Mog-



244 Friedrich Whlf

lichkeit dieses Wunders kann doch ansichtig gemacht werden, so dafl der
Christ die ihm auf dem Wege der Wandlung zukommende Aufgabe bes-

ser erkennt und freudiger auf sich nimmt.

An sich werden freiwillig iibernommene Armut und Schmach als Zeichen
des Kreuzes Christi in den Augen der Welt immer Torheit und Argernis
bedeuten. ,Unméglich!‘ oder ,Verriickt!* wird der Ungldubige sagen, wenn
er einem Menschen begegnet, der dem Herrn in radikaler Weise nachfolgen
will., Er wird ihm falsche Motive unterschieben. Zumindest wird er ihn nicht
verstehen. Hat er in seiner Weise nicht recht? Worauf griindet eigentlich
das Selbstbewufitsein des um Christi willen Armen und Verachteten, wenn
er sich schon des Besitzes entduflert hat und die Ehre bei den Menschen fiir
nichts erachtet? Hat er nicht allein schon zur Wahrung seines personalen
Selbstandes wenigstens ein Stiick irdischen Bodens notwendig? Die Ant-
wort auf diese Fragen erhellt wie kaum etwas anders, was das christliche Be-
wufitsein ausmacht und erfullt. An die Stelle von Besitz und Ehre soll fir
den Christen Christus treten. Dieser soll die Leere ausfiillen, die der Ver-
zicht auf die irdischen Guter hinterldfit. Das ist der Sinn des Pauluswortes
und hier hat es seinen tiefsten Klang: ,Mit Christus bin ich gekreuzigt wor-
den. Ich lebe nicht mehr als ich, es lebt in mir Christus. Was ich nun lebe im
Fleische, das lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt und
sich fiir mich dahingegeben hat“ (Gal 2, 19—20). Scheint damit aber nicht
der personale Selbstand, auf dem doch die Wiirde des Menschen beruht,
aufgegeben zu sein? Nur insofern, als es sich um die Selbstindigkeit des ge-
fallenen Menschen handelt, die gegen Gott steht und dessen Souverdnitit
verletzt. Die Preisgabe der siindigen Selbstindigkeit ist aber nicht nur erst
in Christus moglich geworden, sie hat auch in den Selbstand Christi hinein
zu erfolgen. Seitdem Gott Mensch geworden ist, gibt es nur noch eine mensch-
liche Person, die aus sich selbst in der rechten Ordnung, in Demut und Liebe,
vor dem Vater steht, und das ist Christus. Wer darum in ein demutig-lie-
bendes Verhiltnis zu Gott kommen will, kann es nur noch dadurch, daf} er
am personalen Leben des Sohnes teilnimmt, in seine Demut und Liebe auf-
genommen wird. In Thm ist die ganze erloste Menschheit gleichsam wie in
einer einzigen Person geeint. In diesem Sinne sagt der Apostel: ,Ihr alle
seid nur einer in Christus Jesus“ (Gal 3, 28). Er will damit nicht die Eigen-
personalitdt des Christen in Frage stellen, sondern nur jene héhere Einheit
deutlich machen, die uns durch Christus geschenkt worden ist, jene Einheit,
von der Christus im Abendmahlssaal sprach: ,,. .. daf alle eins seien, wie du,
Vater, in mir und ich in dir® (Joh 17, 21). Wie die drei gottlichen Personen
ineinander wohnen und nur ein Leben haben, so sollen auch die erldsten
in Christus nur ein Leben haben, eine einzige Liebe sein, ,damit die Liebe,
mit der du mich geliebt hast, in ihnen sei und ich in ihnen (Joh 17, 26).



»Denn Leben ist fiir mich Christus und Sterben Gewinn® 245

Auch das dhristliche Selbstbewufitsein beruht auf Besitz und Ehre. Aber
welch gewaltiger Gegensatz zum Selbstbewufitsein des Menschen dieser
Welt! Unser Reichtum ist Christus, sagt der Apostel (1 Kor 1, 5), und unser
Ruhm ist Christus (Rém 5, 11; Phil 3, 8). Das besagt den Umsturz aller irdi-
schen Werte, ,Was mir als Vorteil galt, das habe ich um Christi willen als
Unwert erachtet. Ja, ich erachte wirklich alles als Unwert angesichts der alles
tiberragenden Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn; um seinetwillen habe
ich alles aufgegeben und betrachte alles als Unrat, um Christus zu gewin-
nen“ (Phil 3, 7-8). Denn ,nichts habend besitzen wir doch alles“ (2 Kor 6, 10).
Das gleiche gilt im Hinblick auf Ruhm und Ehre. Immer wieder wird der
Gegensatz zu einer rein diesseitigen Haltung betont. ,Fiir mich gibt es kein
Rithmen*, sagt Paulus, ,aufler im Kreuz unseres Herrn Jesus Christus, durch
das mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt“ (Gal 6, 14). Und: . . . wir,
die wir im Geiste Gottes dienen, setzen nicht auf das Fleisch unser Vertrauen,
sondern rithmen uns in Christus Jesus® (Phil 3, 3). Wir sollen darum Christus
anziehen (R6m 13, 14), seinen Sinn haben (1 Kor 2, 16), um so immer mehr
in ihm zu sein und zu leben.

Was fiir die einen begliickendes Erlebnis ist, ist fir die anderen Appell.
Die Umwandlung des alten, siindigen Menschen in den neuen, der nach
Gott geschaffen ist (Eph 4, 24), bedarf unserer tdglichen Mitarbeit. Die
Grundiibung des Christen besteht darin, immer wieder aus sich herauszu-
springen, das heifit aber konkret herauszuspringen aus dem' Festhalten am
Besitz und der Ehre dieser Welt, und hineinzuspringen in Christus, in sein
Kreuz, seine Armut und seine Schmach, um so der Fiille seines Reichtums und
seiner Ehre teilhaftig zu werden. ,Mag auch unser duflerer Mensch (dabei)
aufgerichen werden, so wird doch der innere von Tag zu Tag neu® (2 Kor
4, 16). ,Denn Leben ist fiir mich Christus und Sterben ist Gewinn“ (Phil
1,21). :






