
»Denn Leben ist für mich Christus und Sterben ist Gewinn« 
(Phil 1,21) 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

An entscheidender Stelle der ,Geistlichen Übungen' läßt Ignatius von Lo- 
yola den Exerzitanden eine Meditation anstellen •Über zwei Banner, das 
eine Christi, des höchsten Befehlshabers und Unseres Herrn, das andere 
Luzifers, des Todfeindes unserer Natur". In großen Heerlagern stehen sich 
Christus und Luzifer gegenüber, dieser in Babylon, jener in Jerusalem. Der 
Beter soll sich vorstellen, •wie Christus ruft und unter Sein Banner zu sam- 
meln wünscht, Luzifer im Gegenteil unter das seine". Er soll dann erwägen, 
wie Luzifer •unzählige Dämonen .. . anspornt, Netze und Ketten auszuwer- 
fen, um (die Menschen) zuerst durch Begierde nach Reichtum in Versuchung 
zu führen .. . damit sie desto leichter zu eitler Ehre der Welt und von da zu 
ausgewachsenem Hochmut gelangen", und wie Christus, im Gegensatz dazu, 
den Seinen •empfiehlt, sie möchten allen zu helfen suchen, indem sie sie zu- 
erst zu höchster Armut im Geiste bewegen und, wenn Seine Göttliche Maje- 
stät daran Gefallen fände und sie erwählen wollte, nicht minder zu äußerer 
Armut; zweitens zum Verlangen nach Schmähungen und Verachtetwerden, 
denn aus diesen beiden Dingen ergibt sich die Demut. So daß drei Stufen 
entstehen: die erste Armut gegen Reichtum, die zweite Schmähungen und 
Verachtetwerden gegen weltliche Ehre, die dritte Demut gegen Hochmut". 

Wie kommt Ignatius zu dieser Stufenfolge? Ist sie nur eine äußerliche oder 
ergibt sie sich mit innerer Notwendigkeit und was bedeutet sie letztlich? Um 
diese Fragen richtig zu beantworten, muß man von der Tatsache ausgehen, 
daß das Exerzitienbuch nicht Literatur im gewöhnlichen Sinne ist, sondern 
der Niederschlag persönlicher Erfahrungen, dazu das Ergebnis einer unge- 
wöhnlichen Menschenkenntnis und einer gnadenhaften Unterscheidungsgabe. 
Schon daher ist zu vermuten, daß es sich auch bei der Dreiteilung von Reich- 
tum-Armut, weltlicher Ehre-Schmähungen und Verachtetwerden, Hochmut- 
Demut nicht nur um eine zufällige Aneinanderreihung handelt, sondern um 
den Aufweis einer inneren Struktur, nach der der Weg zum Heil oder Un- 
heil auf eine einzige Quelle zurückgeführt wird. Ignatius sagt darum auch 
ausdrücklich, daß eine Stufe sich mit Notwendigkeit aus der anderen er- 
gebe. Es hieße schließlich eine Binsenweisheit wiederholen, wenn nur gesagt 
werden sollte, daß Begierde nach Reichtum und weltlicher Ehre das Herz 
von Gott abwenden. Hier aber wird mehr gesagt. Reichtum führt zu Eitel- 
keit und beide zu Hochmut, der Grundsünde des Menschen, die alle ande- 
ren in sich begreift. 



242 Friedridi Wulf 

Warum das so ist, ergibt sich aus dem, was hier unter Hochmut verstan- 
den wird. Hochmut besagt im Zusammenhang der ,Geistlichen Übungen' 
ein Verharren im Eigenwillen, ein vermessenes Vertrauen und Pochen auf 
die eigene Kraft. Demut ist demgegenüber das Herausspringen aus allem 
Eigenwillen, das Dem-Willen-Gottes-Offen-und-Zurverfügungstehen in 
dem Wissen des gläubigen Herzens, daß nur dieser Wille absolute Wirk- 
lichkeit ist und alles trägt. Worauf stützt sich nun das Selbstbewußtsein des 
hochmütigen, in sich selbst verharrenden Menschen? Worauf setzt er sein 
Vertrauen, worauf pocht er, wenn es gilt, sich zur Geltung zu bringen, sich 
durchzusetzen, sein Selbstbewußtsein wach zu rufen oder zu steigern? Zu 
allererst auf den Besitz, auf den Besitz in jeglicher Form, den materiellen 
wie den geistigen: auf Geld und irdische Güter, auf die Familie, eine statt- 
liche Kinderschar, auf den Beruf, auf Können und Leistung, auf Fähigkeiten 
und Erkenntnisse, auf die innere, geistige Welt, die man sich zu eigen er- 
worben hat. Besitz im weitesten Sinn macht das Selbstbewußtsein des sün- 
digen und sogar des bloß natürlich denkenden Menschen aus. Besitz bedeu- 
tet für ihn Sicherung des Lebens gegen jede Art von Bedrohung. Die Gü- 
ter und Werte dieser Welt ergreifend und festhaltend, glaubt der Mensch 
in sich selber stehen zu können, sozusagen auf eigenem Grund und Boden; 
hier glaubt er unabhängig zu sein; nicht nur von anderen Menschen, sondern 
• wenn auch unausgesprochen und unreflex • überhaupt, und das heißt von 
Gott. Jedenfalls handelt der selbstsüchtig Besitzende so, als sei er der Herr, 
der aus eigener Kraft Verfügende, der niemandes Bedürfende. 

Daraus ergibt sich ohne weiteres, warum die Begierde nach Reichtum • 
nicht der Reichtum, der Besitz als solcher • zu eitler, weltlicher Ehre führt. 
Der auf den Besitz sich Stützende, vom Besitz innerlich Lebende spiegelt sich 
in seinem Besitz: in seinen Gütern, in seinem Können und seinen Leistun- 
gen. In diesem Sich-Spiegeln ist er aber schon nicht mehr allein. Er kann sich 
in seinen Besitz gar nicht selbstgenügsam einschließen. Auch wenn er nicht 
bewußt die äußere Ehrung durch Menschen suchte, nicht direkt gesehen wer- 
den wollte, so hat er doch im Vollzug des Besitznehmens, im Genuß des Be- 
sitzes, immer heimliche Zuschauer und Bewunderer. Das gierig auf den Be- 
sitz sich stützende Selbstbewußtsein sieht sich immer den Blicken der ande- 
ren, der ganzen Welt ausgesetzt. Es kann gar nicht anders; denn nur im 
stets sich erneuernden Dialog kommt der Mensch zu sich selbst. Wie sehr das 
Selbstbewußtsein des sündigen Menschen der Ehre bedarf, von ihr abhängig 
ist, auf ihr beruht, wird vor allem dann ersichtlich, wenn sie ausbleibt, wenn 
Tadel, Geringschätzung oder auch nur Ubergangenwerden den Menschen 
treffen. Dann greift er wieder auf seinen Besitz zurück, hält ihn gleichsam 
den Menschen hin, mit dem Anspruch auf Anerkennung, oder hält ihn we- 
nigstens sich selbst vor Augen, um sich daran emporzuziehen und sein getrof- 



•Denn Leben ist für midi Christus und Sterben Gewinn" 243 

fenes Selbstbewußtsein zu stärken. Der Arme aber, der nichts vorzuweisen 
hat, ist von hierher der Verachtung preisgegeben. Wer sollte ihn schon schät- 
zen, wer sich um ihn kümmern? Er bedeutet ja nichts, da er nichts sein eigen 
nennt. 

Begierde nach Reichtum und eitle Ehrsucht führen also notwendig zu 
Hochmut, sind dessen Kennzeichen und Voraussetzung. Ohne Besitz und 
Ehre müßte der Hochmut zusammenbrechen und zur Selbstverachtung wer- 
den oder zur Verzweiflung führen. Oder gäbe es für den Menschen noch eine 
Rettung nach solchem Sturz? Es gibt sie, aber nur auf dem Weg der Preis- 
gabe jeglicher Selbstverschließung, das heißt aber auf dem Wege der Demut. 

Demut ist die Bereitschaft, zu dienen, nicht mehr Herr, sondern Knecht 
sein zu wollen. In der Demut hält der Mensch nicht mehr sich selbst und 
seinen Eigenwillen für das Maß aller Dinge; er will sich vielmehr dem Gan- 
zen unterordnen, sich der Gemeinschaft einfügen, um so die Ordnung Got- 
tes zu erfüllen, den Willen dessen zu tun, der jedem seine Stelle und seine 
Aufgabe zuweist, zum Ruhme seiner göttlichen Weisheit. Wer demütig sein 
will, darf darum nicht auf seinen Besitz pochen, auf all das, was ihn bei den 
Menschen angesehen macht, darf nicht mehr auf sich schauen und sich in der 
Anerkennung durch die Menschen sonnen. Er muß vielmehr von der Ver- 
sklavung an Besitz und Ehre frei werden, muß von sich selbst loskommen. 
Das aber geschieht am radikalsten in der Armut und in der Erfahrung von 
Schmach und Verachtung. 

Doch dagegen steht ein schärfster Einwand. Kann der Mensch überhaupt 
auf Besitz und Ehre verzichten, ohne an seinem gesunden • nicht nur sündi- 
gen • Selbstbewußtsein Schaden zu leiden? Natürlicherweise könnte er es 
nicht, schon gar nicht, wenn es um die wörtliche Preisgabe von Besitz und Ehre 
ginge. Die Perikope vom Reichen Jüngling verdeutlicht das zur Genüge (vgl. 
Mk 10, 17). Wenn es dennoch im Exerzitienbuch heißt, Christus empfehle 
den Seinen, sie möchten die Menschen auch zu äußerer Armut, zum Ver- 
langen nach Schmähungen und Verachtetwerden bewegen, so wird doch 
gleich hinzugefügt, •wenn Seine Göttliche Majestät daran Gefallen fände 
und sie erwählen wollte". Wann aber hat Gott Gefallen am radikalen Weg 
der Demut und wie erwählt er? Nur in seinem Sohn, der unseretwegen arm 
wurde, •der für die ihm bestimmte Freude das Kreuz erduldete, die Schmach 
nicht achtete" (Hebr 12, 2). Die zu erwählende Armut wird immer die Armut 
Christi sein müssen, Schmach und Verachtetwerden Anteilnahme an seiner 
Schmach und seiner Verachtung; anders wären sie nicht zum Heil. Nur in der 
Nachfolge des armen und geschmähten Christus führen Armut und Schmach 
nicht zu Bitterkeit oder stoischem Gleichmut, sondern bewirken das Wunder 
der Wandlung des selbstsüchtigen in ein demütiges und liebendes Herz. Wie 
das geschieht, ist zwar ein Geheimnis der Gnade, aber die psychologische Mög- 



244 Friedrich Wulf 

lichkeit dieses Wunders kann doch ansichtig gemacht werden, so daß der 
Christ die ihm auf dem Wege der Wandlung zukommende Aufgabe bes- 
ser erkennt und freudiger auf sich nimmt. 

An sich werden freiwillig übernommene Armut und Schmach als Zeichen 
des Kreuzes Christi in den Augen der Welt immer Torheit und Ärgernis 
bedeuten. ,Unmöglich!' oder ,Verrückt!' wird der Ungläubige sagen, wenn 
er einem Menschen begegnet, der dem Herrn in radikaler Weise nachfolgen 
will. Er wird ihm falsche Motive unterschieben. Zumindest wird er ihn nicht 
verstehen. Hat er in seiner Weise nicht recht? Worauf gründet eigentlich 
das Selbstbewußtsein des um Christi willen Armen und Verachteten, wenn 
er sich schon des Besitzes entäußert hat und die Ehre bei den Menschen für 
nichts erachtet? Hat er nicht allein schon zur Wahrung seines personalen 
Selbstandes wenigstens ein Stück irdischen Bodens notwendig? Die Ant- 
wort auf diese Fragen erhellt wie kaum etwas anders, was das christliche Be- 
wußtsein ausmacht und erfüllt. An die Stelle von Besitz und Ehre soll für 
den Christen Christus treten. Dieser soll die Leere ausfüllen, die der Ver- 
zicht auf die irdischen Güter hinterläßt. Das ist der Sinn des Pauluswortes 
und hier hat es seinen tiefsten Klang: •Mit Christus bin ich gekreuzigt wor- 
den. Ich lebe nicht mehr als ich, es lebt in mir Christus. Was ich nun lebe im 
Fleische, das lebe ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt und 
sich für mich dahingegeben hat" (Gal 2, 19•20). Scheint damit aber nicht 
der personale Selbstand, auf dem doch die Würde des Menschen beruht, 
aufgegeben zu sein? Nur insofern, als es sich um die Selbständigkeit des ge- 
fallenen Menschen handelt, die gegen Gott steht und dessen Souveränität 
verletzt. Die Preisgabe der sündigen Selbständigkeit ist aber nicht nur erst 
in Christus möglich geworden, sie hat auch in den Selbstand Christi hinein 
zu erfolgen. Seitdem Gott Mensch geworden ist, gibt es nur noch eine mensch- 
liche Person, die aus sich selbst in der rechten Ordnung, in Demut und Liebe, 
vor dem Vater steht, und das ist Christus. Wer darum in ein demütig-lie- 
bendes Verhältnis zu Gott kommen will, kann es nur noch dadurch, daß er 
am personalen Leben des Sohnes teilnimmt, in seine Demut und Liebe auf- 
genommen wird. In Ihm ist die ganze erlöste Menschheit gleichsam wie in 
einer einzigen Person geeint. In diesem Sinne sagt der Apostel: •Ihr alle 
seid nur einer in Christus Jesus" (Gal 3, 28). Er will damit nicht die Eigen- 
personalität des Christen in Frage stellen, sondern nur jene höhere Einheit 
deutlich machen, die uns durch Christus geschenkt worden ist, jene Einheit, 
von der Christus im Abendmahlssaal sprach: •. . . daß alle eins seien, wie du, 
Vater, in mir und ich in dir" (Joh 17, 21). Wie die drei göttlichen Personen 
ineinander wohnen und nur ein Leben haben, so sollen auch die erlösten 
in Christus nur ein Leben haben, eine einzige Liebe sein, •damit die Liebe, 
mit der du mich geliebt hast, in ihnen sei und ich in ihnen" (Joh 17, 26). 



•Denn Leben ist für mich Christus und Sterben Gewinn" 245 

Auch das christliche Selbstbewußtsein beruht auf Besitz und Ehre. Aber 
welch gewaltiger Gegensatz zum Selbstbewußtsein des Menschen dieser 
Welt! Unser Reichtum ist Christus, sagt der Apostel (1 Kor 1, 5), und unser 
Ruhm ist Christus (Rom 5, 11; Phil 3, 3). Das besagt den Umsturz aller irdi- 
schen Werte. •Was mir als Vorteil galt, das habe ich um Christi willen als 
Unwert erachtet. Ja, ich erachte wirklich alles als Unwert angesichts der alles 
überragenden Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn; um seinetwillen habe 
ich alles aufgegeben und betrachte alles als Unrat, um Christus zu gewin- 
nen" (Phil 3, 7-8). Denn •nichts habend besitzen wir doch alles" (2 Kor 6, 10). 
Das gleiche gilt im Hinblick auf Ruhm und Ehre. Immer wieder wird der 
Gegensatz zu einer rein diesseitigen Haltung betont. •Für mich gibt es kein 
Rühmen", sagt Paulus, •außer im Kreuz unseres Herrn Jesus Christus, durch 
das mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt" (Gal 6, 14). Und: •.. . wir, 
die wir im Geiste Gottes dienen, setzen nicht auf das Fleisch unser Vertrauen, 
sondern rühmen uns in Christus Jesus" (Phil 3, 3). Wir sollen darum Christus 
anziehen (Rom 13, 14), seinen Sinn haben (1 Kor 2, 16), um so immer mehr 
in ihm zu sein und zu leben. 

Was für die einen beglückendes Erlebnis ist, ist für die anderen Appell. 
Die Umwandlung des alten, sündigen Menschen in den neuen, der nach 
Gott geschaffen ist (Eph 4, 24), bedarf unserer täglichen Mitarbeit. Die 
Grundübung des Christen besteht darin, immer wieder aus sich herauszu- 
springen, das heißt aber konkret herauszuspringen aus dem' Festhalten am 
Besitz und der Ehre dieser Welt, und hineinzuspringen in Christus, in sein 
Kreuz, seine Armut und seine Schmach, um so der Fülle seines Reichtums und 
seiner Ehre teilhaftig zu werden. •Mag auch unser äußerer Mensch (dabei) 
aufgerieben werden, so wird doch der innere von Tag zu Tag neu" (2 Kor 
4, 16). •Denn Leben ist für mich Christus und Sterben ist Gewinn" (Phil 
1,21). 




