Uber die Herrschaft Christi

Von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Schlier, Bonn

Die folgenden Ausfithrungen wollen nicht ein bibeltheologischer Traktat iiber
die Herrschaft Christi sein. Dazu wiirde der zur Verfiigung stehende Raum nicht
ausreichen. Auch soll hier keine Exegese nur fiir Fachlente geboten werden. Unser
Anliegen ist vielmehr ein religidses. Die hier angestellten Erwdgungen versuchen,
den bibeltheologischen Traktat fort- und den Leser ein wenig an die Sache naher
heranzufithren. Wer weiff, wie fern und fremd fiir das heutige Verstdndnis gerade
die scheinbar so allbekannten und selbstverstindlichen Sachverhalte des Glaubens
sind, wird ein solches Bemiihen nicht fiir {iberfliissig halten.

1.

Die Herrschaft Christi itber Kirche und Welt hat nach dem Apostel Paulus ihren
Grund in dem Willen Gottes. Dieser Wille Gottes will ,das All unter ein Haupt
fassen in Christus“ (Eph 1,9{.). Die Herrschaft Christi entspringt nicht menschlichem
Planen und Wollen, sie ist nicht das Ergebnis des Wirkens geschichtlicher oder
naturhafter Michte, sie hat ihren Grund jenseits alles dessen, was im Himmel und
auf Erden ist, in Gott. Weil Gott dem All wieder ein Haupt geben und so im eigent-
lichen Sinn des Wortes es fiir sich be-haupten will, gibt es die Herrschaft Christi.
Gott hat sich ,zuvor® und also schon immer auf Christus als das Haupt der Welt
festgelegt. Und auch die Aonen, die Zeitrdume der Welt-Geschichte, sind in sich
selbst ,zuvor® von Gott auf Christus festgelegt. Sie sind von Gott fiir Christus vor-
gesehen und vorbestimmt. So kommt die Welt von diesem ewigen Willen Gottes
her, so ist sie von diesem seinem ewigen ,Wohlwollen“ in Christus getragen. IThr
Sein ist: von jeher fir Christus bestimmt sein.

Diese Voraussicht und Vorausbestimmung ist auch, wenn wir so sagen diirfen,
von Gott urspriinglich und mafigeblich in die Schopfung eingelassen. Und zwar so,
daf diese sich, indem sie sich Gott verdankt, auch Christus verdankt. Und so, daf
sie, indem sie in Gott besteht, in Christus besteht. Und endlich so, daf sie, indem
sie zu Gott hin ist, auf Christus hin ist. Man vergifit oft, was Kol 1, 16 . von Chri-
stus sagt: ,In thm ist das All geschaffen ... Das All ist durch ihn und zu ihm hin
geschaffen. Und er ist vor allem, und alles besteht in ihm®, vgl. auch 1Kor 8, 6.
Christus ist ja nach Eph 3 das Geheimnis der Weisheit Gottes, das auch schon in
dem Schépfer verborgen waltete. Alles, was ist, ist urspringlich von Gott nicht nur
in Christus vor-bestimmt, sondern auch in der Schopfung auf Christus abgestimmt.
Die Schopfung ist von Christus als ihrem Grund und Ziel durchstimmt. Die Herr-
schaft Christi — und ihretwegen kommen wir auf diese Dinge jetzt zu sprechen -—
ist also der urspriinglichen Schopfung gegeniiber nichts Fremdes oder gar Feind-
liches. Im Gegenteil: alles, was ist, kommt in seinem urspriinglichen Sein der Herr-
schaft Christi entgegen. Die Herrschaft Christi ist also in der Schopfung vorbereitet
in der Weise, dafl diese fiir sie zubereitet ist. Wie anders sollte denn sonst nach



Uber die Herrschaft Christi 247

dem Apostel Paulus auch die Schépfung, die durch Adam der Eitelkeit unterworfen
ist, und nicht nur ,wir, die wir den Geist haben . . . einmiitig seufzen und in Wehen
liegen bis jetzt* und ,sehnsiichtig harren“ auf die Offenbarung seiner Herrschaft
(R6m 8, 194f.)? Tst das richtig, dann wird aber die Herrschaft Christi nicht nur das,
was sich an Schépfung durchgehalten hat, sich dienstbar machen, sondern sie wird
auch die Geschopflichkeit wieder freilegen, sei es vorldufig, sei es endgiiltig.

2.

Aber das ,All“, jenes Wesensganze von Méchten, Welt und Menschen, kommt
nach dem Apostel Paulus nicht mehr so vor, wie es geschaffen worden ist. Es kommt
vielmehr so vor, dal Michte und Kréfte urspriinglicher Schépfung Gottes sich und
ihre Weltbereiche zu Eigenmichten erhoben haben. Und es kommt so vor, dafl der
Mensch, im vor-gingigen Ungehorsam Adams Gott seinem Schopfer und sich als
. Geschopf abgeneigt, sich Gott und seinem eigenen Schopfersein versagt. Dadurch
wendet er nicht nur sich und seine Welt von Gott in Christus ab, sondern versehrt
auch sein eigenes Dasein samt seiner Welt in sich. Der Apostel legt uns den Hinter-
grund dieses zweifachen ,Falles der Michte und des Menschen nicht niher dar.
Er sieht nur auf die gefallene Welt und interessiert sich fiir ihre Wirklichkeit. Ist
es ja doch die Welt, in der wir, die Menschen, jetzt leben und in der Christus seine
Herrschaft aufrichten wird. Bringen wir uns deshalb ganz kurz die entscheidenden
Ziige dieser unserer geschichtlichen Welt in Erinnerung!

Es ist eine in sich verschlossene Welt. Verschlossen nicht von Gott, der ja als der
Schopfer immer noch ihr das Leben zuruft, verschlossen dadurch, daf die Méchte
und die Menschen sie stindig verschlieflen. Sie wird beherrscht vom Geist der Eigen-
macht. Sein Bereich, in dem er sich aufhalt und woher er herrscht, ist die ,Luft“. Das
meint, wenn man niher zusieht, die sehr allgemeine und intensive Atmosphére,
in der die Menschen ihre Welt und ihre Zeit jeweils schon vorfinden, in der sie
leben und aus der sie sich und ihre Welt verstehen. Dieser herrschende Geist der
Eigenmacht, die ja Gegenmacht gegen Gottes Macht ist, 1d8t durch die von ihm
bereitete Atmosphire die Welt als ewigen Aon, als einzigen Grund und Horizont
des Daseins dem Menschen erscheinen. Er 148t die Welt drohend und verlockend
iiberméchtig das sein, wonach der Mensch sein Leben ausrichtet. Durch die Faszina-
tion, die er der Welt in immer neuer Weise verleiht, bannt er, der Geist der Eigen-
macht, die Menschen, die seine Luft atmen. Freilich wire er trotz allem machtlos,
wenn ihm nicht in dem Menschen, wie er von Adam her vor-kommt, eine Tendenz
entgegenkime, die dieses Angebot einer eigenmichtigen Welt begriifite. Diese Ten-
denz ist das, was der Apostel ,das Begehren des Fleisches nennt, womit er, kurz
gesagt, das selbstsiichtige Aussein des Menschen auf sich selbst und auf eine eigen-
michtige Welt versteht, das seine Sinne und seinen Geist beherrscht: Gibt er dieser
Tendenz nach, erliegt er dieser seiner fundamentalen Selbst-sucht — und das ge-
schieht immer wieder — die Zuneigung zu sich ist zu grofl —, dann verfillt er sich.
Aber er verfillt sich, indem er zugleich dem Andrang der ihm vom allgemeinen
Geist angebotenen eigen- und iibermichtigen Welt nachgibt. In der Siinde — denn
ihr Vorgang ist damit beschrieben — geschieht immer ein Zweifaches in einem: in



248 Heinrich Schlier

ihr gebe ich mich mir hin und ich gebe mich der Welt hin, der Welt, die sich mir
eigenmdchtig anbietet. So stirke ich in der Ungerechtigkeit und in der Selbstgerech-
tigkeit — und beides ist die Siinde — den Geist der eigenmichtigen Welt. Und so
reiflit mich die drohende und verlockende Erscheinung der eigenmichtigen Welt im-
mer wieder zur Siinde hin.

In solchem Zusammenspiel der Méachte und der Menschen, das die Geschichte des
Menschen ausmacht, vollzieht sich ihr Verfall an den Tod. Denn jene selbstsiichtige
Zuwendung zu mir und der eigenmichtigen Welt ist ja zugleich die Abwendung von
Gott und seiner Gabe. Eben diese Abwendung aber ist der Tod. Denn Leben ist nur
in dem Dasein, das, hingewendet zu seinem Schépfer, es aus seiner Hand empfingt.
Leben ist nur als Empfangenes und im Empfangen. Leben ist nur als Gabe und
Gegebenheit. ,

Das durchschaut der Mensch, so wie er von Adam her vor-kommt, freilich nicht.
Denn jene Abneigung von Gott, seinem Schopfer, oder jene Zuneigung zu sich als
einem selbstindigen Wesen nimmt ihm ja auch das Licht, in das er schaute, 148t ihn
ins Dunkle blicken und ihn und seine Welt in einem eigentiimlichen Zwielicht sehen
und stehen. Eben in dem Zwielicht, das ihm den Todescharakter der eigensiichtigen
und eigenmichtigen Existenz verbirgt, das ihm im eigenstdndigen und eigenmichti-
gen Dasein gerade das so begehrte Leben vortduscht, und ihn also von der Wahr-
heit, von der offenbaren und giiltigen Wirklichkeit der Dinge, seiner selbst und sei-
ner Welt fort in die Irre fiihrt.

So, wie der Mensch von Adam her in seiner Geschichte vor-kommt, versagt er,
von dem eigenmichtigen Geist der Welt gedringt und aus Abneigung gegen Gott,
dem Schépfer, dem er sich und seine Welt nicht verdanken will, sein Leben. Er ver-
sagt sich ihm, weil ihm tber seiner Abwendung die Illusion eines Lebens aus Selbst-
behauptung entsteht. In Wahrheit holt er sich darin nur den Tod.

Aber welche Kraft setzt denn eigentlich diese selbstsiichtige Hingabe an den An-
drang der eigenmichtigen Welt in Bewegung? In der Beantwortung dieser Frage
dringt der Apostel Paulus zu einem Sachverhalt vor, der ihm die ungeheure Macht
der Stinde in dieser Welt Adams zeigt, eine Macht, die wir immer wieder verharm-
losen. Diese Kraft, die den Anstof zur Stinde und zum Tod gibt, ist das Gesetz. Und
das Gesetz ist fir Paulus — um das ganz kurz zu sagen — der Anspruch, den der
Schopfer erhebt, durch den er sein Geschopf auf sich und auf den Nichsten hin-
weist, durch den er auf solche Weise dieses sein Geschopf zum Leben hin und am
Leben hilt. Paradigmatisch ist dieser Anspruch Gottes in dem Gesetz Israels ge-
offenbart, aber er spricht auch, freilich sporadisch und jeder Tritbung ausgesetzt,
im Gewissen der Heiden. Er ist das jedem Menschen Ver-antwortung gebietende
Wort des Schopfers, das allein das Leben der Welt im Gang hilt. Aber wie?

Dieses Gesetz, diese Anweisung zum Leben und des Lebens, dieser Ruf des
Schopfers, der die Menschen stindig zu Lebensentscheidungen hervor-ruft, soll die
Kraft sein, die den Menschen zur Siinde in den Tod provoziert und ihn und seine
Welt in die Hinde des eigenmichtigen Geistes der Welt spielt? In der Tat, das
meint der Apostel, und man kann seine Meinung Rémer 7 und Galater 8 nach-
lesen. DaR das Gesetz solche Wirkung in der Welt Adams hat, liegt freilich nicht
an Gott, dem Schopfer, es liegt anch nicht an seinem Gebot. Es liegt auch nicht



Uber die Herrschaft Christi 249

daran, dafl die Méachte und die Siinde das Gesetz zerstort hitten. Es geht ja, in-
mitten dieser Welt der Siinde zum Tode und der Todesmichte, der Anspruch des
Schopfers und seiner Schépfung weiter. Es liegt an der Macht der Michte und der
Siinde. ,Das Gesetz (der Anspruch des Schopfers) ist heilig, und das Gebot (seine
jeweilige Anweisung) ist heilig, gerecht und gut®, sagt Paulus (Rémer 7, 12). Aber
das selbstsiichtige Aussein des Menschen auf sich selbst und der eigenmichtige
Geist, der ihn inspiriert, lafit diesen Anspruch Gottes und seine Anweisungen, die
stindig im Zusammenhang der Welt und Geschichte an uns herantreten, dem Men-
schen so begegnen und ihn so beniitzen, daf er den Menschen immer nur zur Selbst-
behauptung, Selbstsicherung, Selbsterbauung treibt. Die Reaktion des Menschen
auf das Gesetz ist dieses: entweder bertrete ich auf die Vorhaltung des Gebotes
hin dieses Gebot und bin ungerecht. Oder ich erfiille nur den Wortlaut des Gebotes,
um mich auf diese Weise zu sichern und zu rithmen. Dann ist es mir Anstof zur
Selbstgerechtigkeit. Dafl es inmitten dieser stindigen Provokation des von der
Siinde miflbrauchten Gesetzes gelegentliche Erfillung der Gebote gibt, madht fiir
die Gesamtwirklichkeit des Charakters der menschlichen Geschichte nichts aus. Die
Selbst-sucht beméchtigt sich so des Gesetzes, dafl es, aufs Ganze gesehen, ihr dienen
muf und damit dem Tod. ,Und es erwies sich mir eben das Gebot, das zum Leben
gegeben ist, als ein solches, das zum Tod fihrt“, heifit es Romer 7, 10.

Da die Michte und Menschen das Lebensgesetz zum Todesgesetz machen, ist es
nicht verwunderlich, daf in ihrer auf solche Weise verschlossenen Welt die Grund-
beziehung ,die Feindschaft“ ist, die Feindschaft gegen Gott und gegeneinander
(Eph 2, 141f.). Dort, wo in jeder Weise immer von neuem der dusch Adam inaugu-
rierten Tendenz der selbststichtigen Selbstbehauptung nachgegeben wird, und Gott
und der andere Mensch nur als ein Hindernis oder als ein Mittel zur eigenen Selbst-
behauptung gesehen und verstanden ist, kann es im Grunde keinen Frieden geben.

Die Wirklichkeit des Lebens, in der wir jetzt vorkommen, ist eine unaufhorliche
Bestreitung der Schopfung durch Méachte und Menschen. Die Schopfung ist durch den
Fall der Machte und Menschen nicht zerstort. Sie ist auch nicht tédlich getroffen.
Gott, der Schépfer, ist nicht besiegt oder lahmgelegt. Er hilt seine Schopfung durch
bis zu dem Augenblick, den Er festgesetzt hat. Aber die Schépfung wird von den
Michten und Menschen bestritten und miflbraucht und so, wie der Apostel iiberaus
bezeichnend sagt, der ,Eitelkeit” unterworfen. In der eitlen Unwahrheit ihrer selbst-
slichtigen Herzen und ihrer eigenmichtigen Erscheinung suchen sie die Schopfung
zu ver-eiteln.

3.

In diese Schépfung, die sich in ihrer adamitischen Geschichte ihrem Schopfer und
seinem Willen versagt, greift Gott noch einmal ein. Er 1dft auch seine gefallene
Schopfung nicht im Stich. Er richtet sie wieder auf. Er erfallt die Bestimmung, die
er ihr gab, und in der sie auch als Schépfung stand. Er fiihrt sie von neuem in den
Gehorsam. Er unterstellt sie der Herrschaft Christi.

Wie geschieht das? Der Apostel antwortet: es geschieht im Kreuz und in der Auf-
erweckung Jesu Christi. Das ist eine Formel schon zu des Apostels Zeiten. Das ist
fiir die meisten von uns eine abgegriffene Formel. Aber mit ihr ist der geschichtliche



250 Heinrich Schlier

Vorgang angezeigt, der diese Dimension von Welt und Dasein durchbricht. An-
gezeigt ist durch sie folgendes: Gott setzt der Welt und den Menschen einen neuen
Anfang. Er tut das in einer geschichtlichen Tat mitten in unserer Geschichte. Er 148t
seine vielfdltige Weisheit, die in der Schopfung schon verborgen war, in einem kon-
kreten Menschen, am konkreten geschichtlichen Ort, zu konkreter geschichtlicher Zeit
in der Welt zu Tage treten, in dem Jesus Christus. Er ist nun, wie der Apostel sagt,
»in Christus am Werk® (Eph 1, 20). Er ist in seinem Krenz am Werk. Denn das
Kreuz ist die ganze Geschichte dieses Jesus Christus im Blick auf das, worauf sie
hinauslduft. Das Kreuz bestimmt sie von Anfang an und in allem Tun von innen
her als ihr Grund und Ziel. Im Kreuz realisiert sich zuletzt in dieser sich selbst zu-
gewandten und von Gott abgewandten Welt das unverwandte Hingewendetsein
des Gehorsams zu Gott. Im Kreuz endet in dieser selbst-siichtigen, auf sich bezoge-
nen Welt das selbst-lose Sich-Offenhalten fiir den anderen Menschen im Gehorsam
gegen Gottes Gebot. Im Kreuz und im Kreuzestod kommt die gehorsame Annahme
des Willens Gottes und die bewufite Ubernahme des tédlichen Anspruchs der selbst-
suchtigen Menschen zur Vollendung. Am Kreuz erweist sich das Gott gehorsame
Austragen der in die eigene Existenz (auf den cigenen Leib!) ibernommenen frem-
den tédlichen Siinde. Das Kreuz ist in einem véllig konkreten Sinn: Aufsichnahme
des Lebensanspruches des anderen Menschen in dem Verzicht auf den cigenen An-
spruch, es ist gehorsame Hin-Gabe des eigenen Lebens fiir den Nichsten. Deshalb
und in diesem Sinn ist das Kreuz Christi ganz konkret die Durchbrechung des
Wesens der gefallenen, dem eigensiichtigen Anspruch verfallenen Welt. Deshalb
ist das Kreuz der géttliche Anbruch der neuen gehorsamen Welt in Christus.

Das aber tritt heraus in der Auferweckung Jesu Christi von den Toten. Denn
durch sie hat Gott den, der die fremde Siinde gehorsam auf sich nahm und in seinem
Tod ersterben liefR, dem Tod und den Todesmichten entrissen und in das Leben
ans der Macht Gottes eingelassen. Durch sie, die Auferweckung Christi von den
Toten, hat er aber auch die in der gehorsamen Liecbe des Opfers Christi waltende
Macht als michtiger erwiesen als alle Méchte. Denn diese haben ihre Macht im Tod.
So steht nun in Thm, dem gekreuzigten und auferstandenen Christus Jesus, der,
wie es heifdt, zur Rechten Gottes, eben in die Macht Gottes, erhoht ist, nun steht in
seiner Licbe, die die fremde Siinde in sich sterben lie}, der Welt und den Menschen
ein neuer Anfang, cin neues gerechtes und wahres Leben offen, nun ist in dieser
neuen Wirklichkeit des gekreuzigten und von den Toten erweckten Jesus Christus
allen eine neue Maglichkeit aufgetan. Nun sind in der Tat Mensch und Welt wie-
der auf Christus ausgerichtet als auf den, von dessen Hingabe sic das Leben emp-
fangen. Nun hat Christus in Kreuz und Auferweckung von den Toten seine Herr-
schaft angetreten. Nun ist es so, wie der Apostel an die rémische Gemeinde schreibt:
,Keiner von uns lebt sich und keiner stirbt sich; denn wenn wir leben, leben wir
dem Herrn und wenn wir sterben, sterben wir dem Herrn. Wir leben oder wir ster-
ben, wir gehdren dem Herrn. Denn dazu ist Christus gestorben und lebendig ge-
worden, dafl Er der Herr sei (iber Tote und Lebende.*

Dafd er der Herr ist, erweist sich aber daran, dafl sich nun alle Zukunft an ihm
entscheidet, nein, dafl Er nun alle Zukunft entscheidet. Auch wenn der Mensch ihm
und seinem Kreuz jetzt ausweichen will — und oft ist das ganze Leben nur ein



Uber die Herrschaft Christi 251

Versuch, Thm auszuweichen —, es kommt uns nun nichts anderes mehr entgegen als
der Herr. Auch wenn die Welt nicht von der Gabe des Kreuzes und der Auferwek-
kung mehr leben will, sondern von der Leistung, von dem, was sie sich selbst her-
stellt, ihre Zukunft ist dieser Herr und sein siegreiches Kreuz. Denn, sagt der Apo-
stel mit allen anderen und dem Herrn selbst, die Auferweckung des Gekreuzigten
ist ja eine Auferweckung, die mit der Parousie, mit der offenbaren und endgiltigen
An-kunft des Erhohten endet. Ob wir es wissen oder nicht, ob wir ¢s wollen oder
nicht: die Zukunft, auf die hin wir alle leben, auf die wir ja so oder so alle hoffen,
von der her wir deshalb alle leben, ist in der Hand dessen, der durch Kreuz und
Auferweckung von den Toten zu ihrem Herrn ermichtigt worden ist. Von ithm hingt
jetzt und dann, jetzt, weil dann, unser Leben ab.

4.

Gerade deshalb ist das Werk Gottes in Christus, mit dem er den Bann der
Stinde und des Todes zerbrochen hat, mit Kreuz und Auferweckung Christi auch in
der Gegenwart der Geschichte noch nicht zu Ende. Sondern in derselben Kraft, in
der er Christus von den Toten erweckt und iiber alle Machte erhéht hat, in derselben
Kraft bereitet er nun in Christus seine endgiiltige Herrschaft vor, indem dieser sich
auf Erden seine vorldufige Herrschaft errichtet — in der Kirche. In derselben Kraft:
es ist die Kraft des Heiligen Geistes. In ihr hat er Christus aus der Finsternis des .
Todes ins Licht und ins Leben gerufen. In ihr It er nun sein Leben und sein Licht
aufgehen itber der Welt und in den Herzen der Menschen. Das ist keine Metapher.
Das ist der wirkliche Vorgang.

Unm sich seine Herrschaft auf Erden in dér Kirche einzurdumen, offenbart sich
der Gekreuzigte und Auferstandene und Erhéhte seinen Aposteln. Er erschlieft sich
ihnen und er erschliefit sie sich, um durch sie sich anderen Menschen und andere
Menschen sich zu eréffnen. Dies aber geschieht in der Macht des Geistes, der ihn zu
erfahren gibt. In seinem ihn aufdeckenden und gegenwirtig machenden Geist be-
michtigt er sich derer, die er sendet, und ermichtigt sie zu dem Dienst ihrer Sen-
dung mit seinem Wort und Werk. Sie aber, von scinem Geist Thm ermichtigt, las-
sen Ihn die Herzen der Juden und Heiden erleuchten und aufleben, lassen sie sich
zu Thm wenden, sich um IThn versammeln zu seinem Volk, lassen Thn in diesem ver-
sammelten Volk, das Thm gehort, heraustreten als in seinem Leib, lassen Thn sich
in diesem Leib, der Kirche, als in seiner Herrschaft offenbaren.

Die Briefe des Apostels legen Zeugnis davon ab, wie konkret der heilige Paulus
die Aufrichtung der Herrschaft des gekreuzigten und auferstandenen Christus durch
den apostolischen Dienst des Evangeliums in der Kirche versteht. Christus selbst be-
dient sich in der Macht, die ihn gegenwirtig sein und handeln 148t, nimlich im Hei-
ligen Geist, des Wortes und Wirkens der Apostel, um sich selbst zu offenbaren. Er
gibt sich durch das apostolische Wort und Werk zu erkennen und zu erfahren. Er
eroffnet durch das apostolische Wort und Werk seine Geschichte, seine Person, sein
Wort, seine Tat, sein Leiden und Sterben, seine Auferstehung und Himmelfahrt,
scine Wiederkunft und spricht die Menschen und geht die Menschen daraufhin an,
erhellt ihnen ihr verworrenes Leben durch den Anblick seiner Wahrheit, zeigt ihnen



252 Heinrich Schlier

ihren neuen Grund in seiner Hin-Gabe, schliefit ihnen auf dem Grund der Gna-
dentat Gottes und seiner Vergebung in ihm das gerechtfertigte und gerechte Leben
auf, 1afit sie die unendliche Aussicht des Kreuzes erspihen u. a. m. So zieht er selbst
sie in der Kraft des Heiligen Geistes durch den apostolischen Zuspruch und An-
spruch, durch das apostolische An-Gebot Seiner selbst in sein Anwesen hinein. So
128t er dieses sein Anwesen in denen, die sich darauf einlassen, sichtbar entstehen
und wachsen. Sein An-wesen ist die Kirche.

Wir sagen summarisch: ,durch das apostolische Wort und Werk* und fassen da-
mit in einem Ausdruck des Apostels selbst all das zusammen, was er sonst auch das
»Evangelium“ nennt: sein vielfdltiges Wort in Verkiindigung, Lehre, Paraklese,
Gebot, Befehl, Anordnungen, Gebet. Aber inmitten seines so vielartigen Wortes
auch die wirksamen Zeichen, vor allem die Taufe und die Eucharistie, das alles ver-
sammelnde, das dichteste und wirksamste Wort, das im Zeichen ihn wirksam er-
stehen 1aB8t. Dies alles begleitend, bekraftigend, das, was der Apostel ,Zeichen und
Wunder® nennt, die wunderbaren Machttaten Gottes in den auflerordentlichen
Charismen, die das Evangelium erweckt. Und dem allem dienend die apostolische
Existenz, das apostolische Leiden in der apostolischen Nachfolge, in dem das Kreuz
des Herrn im Bild sichtbar erscheint. ,Denn wir werden bestindig als Lebende in
den Tod gegeben um Jesu willen, damit anch das Leben des Jesus an unserem sterb-
lichen Fleisch offenbar werde® (2 Kor 4, 11).

Aber noch ein anderes: Wir reden vom apostolischen Wort und Werk. Und in
der Tat erschliefft sich im Wort und Wirken der Apostel in grundlegender und
authentischer Weise die Herrschaft Christi im Heiligen Geist. Aber selbst schon in
den Briefen des Apostels Paulus ist erkennbar, daf sich das apostolische Wort und
Werk (und der apostolische Dienst) fortsetzt im Wort und Werk (und Dienst) der
Kirche, die auf dem Grund der Apostel und Propheten deren Wort und Werk (und
Dienst) entfaltet und ihre Hinterlassenschaft ausschépft bis zum Ende. ,Vom Haupte
her” — heifit es einmal (Eph 4, 16) — ,besorgt der ganze Leib ... das Wachstum
des Leibes zum Aufbau seiner selbst in Liebe®.

Doch wichtiger ist in unserem Zusammenhang, dafl wir im Ganzen die eine grofle
Bewegung sehen, in der die Welt seit Kreuz und Auferweckung Christi steht, und
die die Menschen und ihre Welt, die potentiell auf Christus wieder ausgerichtet
sind, nun auch aktvell zu ihm hinfihrt und zu ihm hinbdlt in der Versammlung
seines Volkes, in der Gliedschaft seines Leibes, der Kirche. Diese Bewegung setzt
ein mit dem Herausrufen des die Welt der Siinde auf sich nehmenden Christus
Jesus aus dem Tod in die allen Machten Uberlegene Macht Gottes, in der Kraft
des Tote erweckenden Geistes. Sie setzt sich fort in dem Hervorrufen eben dieses
Herrn in seine vorlidufige Herrschaft in der Welt durch den apostolischen Dienst
des Evangeliums, in der Kraft ebendesselben Geistes. Sie endet, wenn der Herr
auf ,den Befehl® hin heraustritt und seine Herrschaft in IThm und den Seinen end-
giiltig offenbar wird. Aber noch bevor sie im Kreuz und in der Auferweckung ein-
setzte, setzte sie — um den Bogen nun noch zum Beginn zurilickzuschlagen — an in
der Vorsehung und Vorbestimmung der Welt fir ihn durch Gott, fiir den Gott
ja anch die Schopfung zubereitete.



Uber die Herrschaft Christi - 258
5.

In welcher Weise aber erfiillt sich Seine vorldufige Herrschaft an den Seinen?
Auch hier, wo das Wesen der Herrschaft Christi im Spiegel der christlichen Exi-
stenz dargestellt werden miifite, konnen wir nur weniges mehr andeuten. Das,
was der Apostel Paulus immer wieder in Ubereinstimmung mit den anderen Apo-
steln betont, ist, dafl der erhéhte Herr/ﬁch durch das Wort seines Evangeliums zu
Wort und za Gehér bringt. Er wird der Herr, indem wir ihn héren, ihm gehor-
sam werden und so ge-héren. Der hérende Gehorsam ist das, was der Apostel Glau-
be nennt. Ihn hat der Apostel mit Leidenschaft gegen das Mifiverstindnis der Ju-
den und Heiden verteidigt, er sei eine Leistung des Handelns oder des Denkens.
Er ist keine Leistung, aber er ist eine Entscheidung, eine Entscheidung des Horen-
den fir den in seinem Anspruch den Gehorsam provozirlrenden Christus. In solcher
Entscheidung kehrt der Glaube um, er kehrt sich, wie der Apostel einmal sagt, ab
von seinen bisherigen Idolen, wobei wir daran denken konnen, daf der Mensch
selbst sich sein heimlichstes und faszinierendstes Idol ist, und er wendet sich wie-
der hin, ,zu dienen dem lebendigen und wahren Gott“ (1 Thess 1, 9). Im Glauben
fallt der Mensch seine Entscheidung {ber sich selbst. Im Glauben tritt er ein in die
Herrschaft Gottes in Christus. Der Glaube ist die immer neue Ubergabe an den
Herrn, dem wir gehoren.

In beidem ist der Glaube freilich nur der Anfang des neuen Lebens unter der
Herrschaft Christi. Diese festigt sich in der Liebe. Denn die Liebe ist die Energie
des Glaubens. Sie ist der Erweis dessen, dafl ich mir im Glauben das Leben von
Christus aus der Hand Gottes geben lasse. Sie ist die tdtige Antwort auf das Wort
der Liebe Christi, die mir das Dasein wieder geoffnet hat fiir Gott und den Nach-
sten. Sie ist das Offenhalten meines Lebens fiir Gott und den Nichsten. In ihrer
Gerechtigkeit und Wahrheit erfdhrt auch der Nachste die Offenheit des Lebens.

Ist die Liebe die Ubung und das am-Werk-Sein des Glaubens, so ist die Hoff-
nung sein Aufblick und Aufschwung. Hoffnung ist das Sich-Einlassen des Glau-
bens in die ihm eroffnete Aussicht in Christus. Die Hoffnung befligelt und be-
stirkt das Vertrauen, das sich gegen allen Andrang der vordergriindigen Wirk-
lichkeit wachsam und niichtern an das Un-Sichtbare und Zu-Kommende hilt. Und
Hoffnung entziindet die Erwartung des angekiindigten und angebotenen Lebens
in Christus. Sie wartet ihm mit aufgerecktem Haupt entgegen (vgl. Romer 8, 19).
Sie eilt ihm einerseits entgegen, aller Zeit voraus, wihrend die hoffnungslose, weil
immer wieder enttauschte Selbstsucht immer der Zeit hinterhereilt, obwohl sie im-
mer ,zeitgemaB“ ist, nein, weil sie das ist. Die Hoffnung wartet andererseits in
Geduld. Sie nimmt nichts vermessen und trdumend vorweg, auch nicht den Tod
und diese schreckliche Macht des Kosmos, wihrend sich der Mensch, der sich an sich
und eine eigenmichtige Welt klammert, aus lauter und von ihm aus berechtigter
Ungeduld in Illusionen verliert. So erweist sich die Hoffnung, zo dem Herrn Chri-
stus ausblickend und aufblickend anf das Zukommende, das Er ja ist, und hinzu-
eilend und doch wartend, gerade dort, wo nichts mehr zu hoffen ist, in der Be-
dringnis des Lebens, in der Verfolgung, im Sterben. Sie erweist sich in der Ge-
duld, die den Tod als Tod und als Leben besteht.



254 Heinrich Schlier

Wir miissen diese Uberlegungen abbrechen. Es mag auch deutlich sein, wie sich
in der Tat in der christlichen Existenz — in Glaube, Liebe und Hoffnung und allem,
was sie mit sich bringen — die Herrschaft Christi, des gekrenzigten und auferweck-
ten Jesus Christus, auswirkt und widerspiegelt. Denn in Glaube, Liebe, Hoffnung
und allem, was zu ihnen gehort, lebt der Mensch nicht nur auf den Anspruch des
Kreuzes und der Auferweckung Christi hin, sondern geht auch auf ibn ein und
damit an das Kreuz und in die Auferstechung Christi. In ihnen 148t er sich auf dem
Grunde des Kreuzes und der Auferweckung Christi endlich los und iiberldft sich
Gott und dem, den ihm Gott zuschickt mit seinen Anspriichen. In Glaube, Hoff-
nung, Liebe, in Geduld u. a. m. nimmt er den neuen Grund seines Lebens an und
fangt wieder an, aus dem Vermdgen Gottes zu leben: in, mit und unter Christus.

Damit vollzicht er — um das nicht zu vergessen — nur den Entwurf seines Le-
bens, in den ihn seine Taufe schon entworfen hat. Denn es heifit (Romer 6,3 f):
»Die wir anf Christus Jesus getauft sind, sind auf seinen Tod getauft, damit, wie
Christus auferweckt warde von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters, auch
wir in einem neuen Leben wandeln®. Indem der Christ in seinem Leben die Linie
nachzieht, die ihm in der Taufe vorgezogen ist, 14t er an sich die Zeichnung voll-
standig hervortreten, die Christus in das Feld der Welt gezeichnet hat. Er bezeugt
in Sein und Existenz das Kreuz und die Auferstehung Christi als den Grund und
das Ziel seines Lebens. Er bezeugt damit die Herrschaft Christi tiber die Seinen.

6.

Ist Christus in der Weise der Herr iiber die Seinen, daf er sie mit an sein Kreuz
pimmt und in die Auferstehung von den Toten hinein, so fragt es sich noch, was
diese Herrschaft iiber die Seinen und was also seine vorldufige Herrschaft iiber-
haupt fiir die Welt bedeutet. Und unter ,Welt“ verstehen wir jetzt nicht den Le-
bensraum der Christen. Meint man ihn, dann kénnte man nur antworten: sie be-
deutet seine Freigabe zu neuer und doch alter Ordnung, die Freigabe fiir die in
Christus wieder hervorkommende Schopfung. Wo Glaube, Liebe, Hoffnung in einer
Gemeinschaft walten und ihren Geist bestimmen, da dringen auch die urspriing-
liche Wahrheit, Gerechtigkeit, Heiligkeit der Dinge, das Heilsame und Friedsame
der Schépfung ans Licht.

Aber diese Welt, m. a. W. den Lebensraum, den die Kirche umspannt, meinen
wir jetzt nicht. Sondern wir denken bei , Welt* jetzt an die Nichtchristen und ihren
Lebensbezirk, an die Menschen und Vélker, wie der Apostel sagt, ,drauflen®. Und
wir denken noch an ein Zweites: an die Machte und Gewalten, die — vergessen
wir das nie — zu dem Wesensganzen der Welt gehéren.

Was die Welt und die Menschen ,drauflen® betrifft, so stehen sie natiirlich auch
alle unter dem Anspruch des Kreuzes und der Auferweckung Christi von den To-
ten, der ja auch ihnen in seinem Leib die Stiinden und den Tod abgenommen hat
und das neue Leben in seinem Leben bereithilt. Dieser Anspruch ist aber fiir sie
ein konkreter Anspruch der Geschichte geworden durch die Erscheinung der Kirche
in der Welt. Wozu anders hat Christus denn, meint der Apostel Paulus, ,uns, die
tot waren durch Ubertretungen, mit Christus lebendig gemacht . .. und hat uns mit



Uber die Herrschaft Christi 255

anferweckt und mit in die Himmel versetzt in Christus Jesus® als dazu, ,,dafl er den
herankommenden Aonen aufweise den iberschwenglichen Reichtum seiner Gnade
in der Giite gegen uns in Christus Jesus?“ (Eph 2,5 ff.). Nun, seit Christi Tod und
Auferstehung, und seitdem das Haupt sich in der Welt seinen Leib, die Kirche, ge-
bildet hat, kommt kein Aon, kein Zeitraum der Geschichte, mehr aus der Zukunft
hervor iber die Grenze der Zeit, ohne dafl sein Blik gebannt wiirde durch den
An-Blick der Gnade, der erwiesenen Gnade, aus der Kirche. Sie, die Kirche, ihre
Erscheifmng in der Uffentlichkeit der Welt, in ihren Himmeln, von denen her die
Welt bestimmt wird, ihre Erscheinung inmitten der Michte und Gewalten, zieht
alle Augen der herankommenden Zeiten auf sich. Sie ist die groRe Uberraschung,
die grofle Storung, die grofle Einladung, die grofle Hoffnung der Welt-Zeiten.
Durch sie, den Raum und das Zeichen der Gnade, ist €in fiir allemal und immer
wieder und an allen Orten die grofie Frage der Gnade gestellt, die grofe Entschei-
dung aufgerichtet, ob diese Welt, ob die Aonen eingchen wollen in diesen Lebens-
raum, der, zu Gott hingedffnet, zu Gott hin das Leben offenhilt, oder ob sie wei-
terhin im eigenen Lebensraum sich der Zukunft, Christus, verschliefen wollen.
Durdh sie, die Kirche, die aus Gnaden der Raum ist, den sich Christus eingerdumt
hat, den er erfilllt hat, ist alle Geschichte aufgerufen, sich erfillen zu lassen, er-
fillte Geschichte zu werden. Dazu miissen freilich die Glaubigen selbst alles tun,
ein von Gnade erfiilltes Leben zu erweisen.

Auch ,die Machte und Gewalten®, wie der Apostel sie nennt, machen die Welt
mit aus. Sie sind Entfaltungen jenes feindseligen Geistes, jener eigen-michtigen
Kraft, dic ungreifbar und unberechenbar und stindig sich wandelnd die Welt und
ihre Atmosphire durchherrscht. Sie sind Entfaltungen jenes iiberméchtigen, un-
faRbaren Geistes, der sich der Welt, ihrer Einrichtungen, ihrer Personen, aber anch
ihrer elementaren Krifte bedient und in ihnen und durch sie seine zerstorende und
verfinsternde Macht ausstrahlt und auswirkt. Auch sie erfahren durch die Kirche die
neue Gestalt der Weisheit Gottes. Aber sie erfahren sie nicht wie die Menschen,
die dadurch vor die Entscheidung gestellt werden. Sie erfahren die Gnade, in der
die Kirche erglinzt, als ihr Gericht. Denn es gehdrt zu ihrem Wesen, daf sie sich
auf Eigen-Macht festgelegt haben, daf} sie Michte d. h. Gegenmichte, weil Eigen-
Michte sind. Sie konnen nicht mehr umkehren. So ist fiir sie Christi Kreuz und
Auferweckung von den Toten das Ende ihres Wesens, das nur noch die Vernich-
tung zu erwarten hat. Eben das lesen sic an der Kirche ab, die ja das offentliche
Denkmal dessen ist, dafl Gottes Macht in Christus Sieger ist und die Eigen-Macht
besicgt. Sie erfahren durch die Kirche, daff sie in Christus nur noch Ohn-Macht
sind.

Aber freilich auferhalb der Kirche, auflerhalb der Herrschaft Christi, dort wo
and in dem Mafle wie sich die Menschen der Herrschaft Christi entziehen, suchen
sie nun um so mehr ihre Macht noch zur Geltung zu bringen. So ist die Geschichte
von zunechmender feindseliger Schirfe gegen Christus und seine Kirche erfillt und
zugleich — denn auch das ist eine Art der Selbst-behauptung der Machte und u. U.
die gefahrlichere —, voller Nachahmungen des Geistes, ja auch der Institution und
Struktur der Kirche, so dafl Kurzsichtige und d. h. solche, die die Geister nicht un-
terscheiden konnen, die weltlichen Utopien nicht von der eschatologischen Hoff-



256 Heinrich Schlier

nung, die soziale Gesellschaft nicht von der Gemeinschaft der Liebe, das Corpus
Humanum nicht vom Corpus Christi unterscheiden konnen. Von den tauschen-
den oder lugnerischen Wundern und Zeichen des Antichrist, hinter dem ja der
feindselige Geist steht, ist nicht nur in der Offenbarung Johannes, sondern auch bei
Paulus die Rede (vgl. 2 Thess 2,9; 2 Kor 11, 14). Die Angst vor der Zu-kunft, in
der ja Christus auch als Herr der Machte und sie, die Méachte, als entmichtigt of-
fenbar werden, macht sie so aufgebracht, gegeneinander und gegen die Kirche, dafl
der Apostel, im Gegensatz zu aller triigerischen Hoffnung in und auflerhalb der
Kirche, von der Zeit seit Christus als von ,bosen Tagen® redet und davon spricht,
daf diese bosen Tage auslaufen in ,den bosen Tag, der sie begrenzt und erfallt
(Eph 5, 16; 6, 13). Fur diesen Tag, da die Herrschaft Christi Gber die Seinen noch
einmal durch den umfassenden Angriff der erbitterten Machte auf die Probe ge-
stellt wird, gilt es, wie der Apostel sagt, sich zu riisten mit der vollen Riistung Got-
tes. Sie schiitzt zwar die milites Christi nicht vor Leiden und Sterben und bereitet
ihnen nicht den Sieg auf Erden, sie bewahrt sie aber vor dem ewigen Untergang
und 148t sie vor Gott bestehen.

Der Apostel weif}, dafl Gott allein Christus zum Herrn der Welt ausersehen und
vorbestimmt hat. Er weifl, daf} er Ihm als dem kiinftigen Herrn schon die Schop-
fung zugeordnet hat, dafl er Ihn in Kreuz und Auferwedkung von den Toten zum
Herrn eingesetzt hat, dafl er in vorldufiger Weise Seine Herrschaft in der Welt
aufgerichtet hat in der Kirche, daff dies den Geist der eigenméchtigen Welt, der
nichts mehr zu gewinnen, sondern alles nur noch zu verlieren hat, gegen Seine
Herrschaft aufbringt, daf aber die Tage, die bosen Tage dieser Zeit, unabinder-
lich auf Scine Zukunft, den endgiiltigen und offenbaren Ausbruch Seiner Herr-
schaft zulaufen. Der Apostel kennt die Schrecken und den Trost dieser Weltsitua-
tion und enthiillt sie den Christen in unmifiverstindlicher Weise. Darum sagt er
ihnen von Anfang an zu allem anderen hinzu diesen kleinen Satz: ,Lafit uns wa-
chen und niichtern sein“ (1 Thess 5, 6).






