
Über die Herrschaft Christi 

Von Univ.-Prof. Dr. Heinrich Schlier, Bonn 

Die folgenden Ausführungen wollen nicht ein bibeltheologischer Traktat über 
die Herrschaft Christi sein. Dazu würde der zur Verfügung stehende Raum nicht 
ausreichen. Auch soll hier keine Exegese nur für Fachleute geboten werden. Unser 
Anliegen ist vielmehr ein religiöses. Die hier angestellten Erwägungen versuchen, 
den bibeltheologischen Traktat fort- und den Leser ein wenig an die Sache näher 
heranzuführen. Wer weiß, wie fern und fremd für das heutige Verständnis gerade 
die scheinbar so allbekannten und selbstverständlichen Sachverhalte des Glaubens 
sind, wird ein solches Bemühen nicht für überflüssig halten. 

Die Herrschaft Christi über Kirche und Welt hat nach dem Apostel Paulus ihren 
Grund in dem Willen Gottes. Dieser Wille Gottes will •das All unter ein Haupt 
fassen in Christus" (Eph 1,9f.). Die Herrschaft Christi entspringt nicht menschlichem 
Planen und Wollen, sie ist nicht das Ergebnis des Wirkens geschichtlicher oder 
naturhafter Mächte, sie hat ihren Grund jenseits alles dessen, was im Himmel und 
auf Erden ist, in Gott. Weil Gott dem All wieder ein Haupt geben und so im eigent- 
lichen Sinn des Wortes es für sich be-haupten will, gibt es die Herrschaft Christi. 
Gott hat sich •zuvor" und also schon immer auf Christus als das Haupt der Welt 
festgelegt. Und auch die Äonen, die Zeiträume der Welt-Geschichte, sind in sich 
selbst •zuvor" von Gott auf Christus festgelegt. Sie sind von Gott für Christus vor- 
gesehen und vorbestimmt. So kommt die Welt von diesem ewigen Willen Gottes 
her, so ist sie von diesem seinem ewigen •Wohlwollen" in Christus getragen. Ihr 
Sein ist: von jeher für Christus bestimmt sein. 

Diese Voraussicht und Vorausbestimmung ist auch, wenn wir so sagen dürfen, 
von Gott ursprünglich und maßgeblich in die Schöpfung eingelassen. Und zwar so, 
daß diese sich, indem sie sich Gott verdankt, auch Christus verdankt. Und so, daß 
sie, indem sie in Gott besteht, in Christus besteht. Und endlich so, daß sie, indem 
sie zu Gott hin ist, auf Christus hin ist. Man vergißt oft, was Kol 1, 16 f. von Chri- 
stus sagt: •In ihm ist das All geschaffen ... Das All ist durch ihn und zu ihm hin 
geschaffen. Und er ist vor allem, und alles besteht in ihm", vgl. auch 1 Kor 8, 6. 
Christus ist ja nach Eph 3 das Geheimnis der Weisheit Gottes, das auch schon in 
dem Schöpfer verborgen waltete. Alles, was ist, ist ursprünglich von Gott nicht nur 
in Christus vor-bestimmt, sondern auch in der Schöpfung auf Christus abgestimmt. 
Die Schöpfung ist von Christus als ihrem Grund und Ziel durchstimmt. Die Herr- 
schaft Christi • und ihretwegen kommen wir auf diese Dinge jetzt zu sprechen • 
ist also der ursprünglichen Schöpfung gegenüber nichts Fremdes oder gar Feind- 
liches. Im Gegenteil: alles, was ist, kommt in seinem ursprünglichen Sein der Herr- 
schaft Christi entgegen. Die Herrschaft Christi ist also in der Schöpfung vorbereitet 
in der Weise, daß diese für sie zubereitet ist. Wie anders sollte denn sonst nach 



Über die Herrschaft Christi 247 

dem Apostel Paulus auch die Schöpfung, die durch Adam der Eitelkeit unterworfen 
ist, und nicht nur •wir, die wir den Geist haben . . . einmütig seufzen und in Wehen 
liegen bis jetzt" und •sehnsüchtig harren" auf die Offenbarung seiner Herrschaft 
(Rom 8, 19ff.)? Ist das richtig, dann wird aber die Herrschaft Christi nicht nur das, 
was sich an Schöpfung durchgehalten hat, sich dienstbar machen, sondern sie wird 
auch die Geschöpflichkeit wieder freilegen, sei es vorläufig, sei es endgültig. 

Aber das •All", jenes Wesensganze von Mächten, Welt und Menschen, kommt 
nach dem Apostel Paulus nicht mehr so vor, wie es geschaffen worden ist. Es kommt 
vielmehr so vor, daß Mächte und Kräfte ursprünglicher Schöpfung Gottes sich und 
ihre Weltbereiche zu Eigenmächten erhoben haben. Und es kommt so vor, daß der 
Mensch, im vor-gängigen Ungehorsam Adams Gott seinem Schöpfer und sich als 
Geschöpf abgeneigt, sich Gott und seinem eigenen Schöpfersein versagt. Dadurch 
wendet er nicht nur sich und seine Welt von Gott in Christus ab, sondern versehrt 
auch sein eigenes Dasein samt seiner Welt in sich. Der Apostel legt uns den Hinter- 
grund dieses zweifachen •Falles" der "Mächte und des Menschen nicht näher dar. 
Er sieht nur auf die gefallene Welt und interessiert sich für ihre Wirklichkeit. Ist 
es ja doch die Welt, in der wir, die Menschen, jetzt leben und in der Christus seine 
Herrschaft aufrichten wird. Bringen wir uns deshalb ganz kurz die entscheidenden 
Züge dieser unserer geschichtlichen Welt in Erinnerung! 

Es ist eine in sich verschlossene Welt. Verschlossen nicht von Gott, der ja als der 
Schöpfer immer noch ihr das Leben zuruft, verschlossen dadurch, daß die Mächte 
und die Menschen sie ständig verschließen. Sie wird beherrscht vom Geist der Eigen- 
macht. Sein Bereich, in dem er sich aufhält und woher er herrscht, ist die •Luft". Das 
meint, wenn man näher zusieht, die sehr allgemeine und intensive Atmosphäre, 
in der die Menschen ihre Welt und ihre Zeit jeweils schon vorfinden, in der sie 
leben und aus der sie sich und ihre Welt verstehen. Dieser herrschende Geist der 
Eigenmacht, die ja Gegenmacht gegen Gottes Macht ist, läßt durch die von ihm 
bereitete Atmosphäre die Welt als ewigen Äon, als einzigen Grund und Horizont 
des Daseins dem Menschen erscheinen. Er läßt die Welt drohend und verlockend 
übermächtig das sein, wonach der Mensch sein Leben ausrichtet. Durch die Faszina- 
tion, die er der Welt in immer neuer Weise verleiht, bannt er, der Geist der Eigen- 
macht, die Menschen, die seine Luft atmen. Freilich wäre er trotz allem machtlos, 
wenn ihm nicht in dem Menschen, wie er von Adam her vor-kommt, eine Tendenz 
entgegenkäme, die dieses Angebot einer eigenmächtigen Welt begrüßte. Diese Ten- 
denz ist das, was der Apostel •das Begehren des Fleisches" nennt, womit er, kurz 
gesagt, das selbstsüchtige Aussein des Menschen auf sich selbst und auf eine eigen- 
mächtige Welt versteht, das seine Sinne und seinen Geist beherrscht. Gibt er dieser 
Tendenz nach, erliegt er dieser seiner fundamentalen Selbst-sucht • und das ge- 
schieht immer wieder • die Zuneigung zu sich ist zu groß •, dann verfällt er sich. 
Aber er verfällt sich, indem er zugleich dem Andrang der ihm vom allgemeinen 
Geist angebotenen eigen- und übermächtigen Welt nachgibt. In der Sünde • denn 
ihr Vorgang ist damit beschrieben • geschieht immer ein Zweifaches in einem: in 



248 Heinrich Schlier 

ihr gebe ich mich mir hin und ich gebe mich der Welt hin, der Welt, die sich mir 
eigenmächtig anbietet. So stärke ich in der Ungerechtigkeit und in der Selbstgerech- 
tigkeit • und beides ist die Sünde • den Geist der eigenmächtigen Welt. Und so 
reißt mich die drohende und verlockende Erscheinung der eigenmächtigen Welt im- 
mer wieder zur Sünde hin. 

In solchem Zusammenspiel der Mächte und der Menschen, das die Geschichte des 
Menschen ausmacht, vollzieht sich ihr Verfall an den Tod. Denn jene selbstsüchtige 
Zuwendung zu mir und der eigenmächtigen Welt ist ja zugleich die Abwendung von 
Gott und seiner Gabe. Eben diese Abwendung aber ist der Tod. Denn Leben ist nur 
in dem Dasein, das, hingewendet zu seinem Schöpfer, es aus seiner Hand empfängt. 
Leben ist nur als Empfangenes und im Empfangen. Leben ist nur als Gabe und 
Gegebenheit. 

Das durchschaut der Mensch, so wie er von Adam her vor-kommt, freilich nicht. 
Denn jene Abneigung von Gott, seinem Schöpfer, oder jene Zuneigung zu sich als 
einem selbständigen Wesen nimmt ihm ja auch das Licht, in das er schaute, läßt ihn 
ins Dunkle blicken und ihn und seine Welt in einem eigentümlichen Zwielicht sehen 
und stehen. Eben in dem Zwielicht, das ihm den Todescharakter der eigensüchtigen 
und eigenmächtigen Existenz verbirgt, das ihm im eigenständigen und eigenmächti- 
gen Dasein gerade das so begehrte Leben vortäuscht, und ihn also von der Wahr- 
heit, von der offenbaren und gültigen Wirklichkeit der Dinge, seiner selbst und sei- 
ner Welt fort in die Irre führt. 

So, wie der Mensch von Adam her in seiner Geschichte vor-kommt, versagt er, 
von dem eigenmächtigen Geist der Welt gedrängt und aus Abneigung gegen Gott, 
dem Schöpfer, dem er sich und seine Welt nicht verdanken will, sein Leben. Er ver- 
sagt sich ihm, weil ihm über seiner Abwendung die Illusion eines Lebens aus Selbst- 
behauptung entsteht. In Wahrheit holt er sich darin nur den Tod. 

Aber welche Kraft setzt denn eigentlich diese selbstsüchtige Hingabe an den An- 
drang der eigenmächtigen Welt in Bewegung? In der Beantwortung dieser Frage 
dringt der Apostel Paulus zu einem Sachverhalt vor, der ihm die ungeheure Macht 
der Sünde in dieser Welt Adams zeigt, eine Macht, die wir immer wieder verharm- 
losen. Diese Kraft, die den Anstoß zur Sünde und zum Tod gibt, ist das Gesetz. Und 
das Gesetz ist für Paulus • um das ganz kurz zu sagen • der Anspruch, den der 
Schöpfer erhebt, durch den er sein Geschöpf auf sich und auf den Nächsten hin- 
weist, durch den er auf solche Weise dieses sein Geschöpf zum Leben hin und am 
Leben hält. Paradigmatisch ist dieser Anspruch Gottes in dem Gesetz Israels ge- 
offenbart, aber er spricht auch, freilich sporadisch und jeder Trübung ausgesetzt, 
im Gewissen der Heiden. Er ist das jedem Menschen Ver-antwortung gebietende 
Wort des Schöpfers, das allein das Leben der Welt im Gang hält. Aber wie? 

Dieses Gesetz, diese Anweisung zum Leben und des Lebens, dieser Ruf des 
Schöpfers, der die Menschen ständig zu Lebensentscheidungen hervor-ruft, soll die 
Kraft sein, die den Menschen zur Sünde in den Tod provoziert und ihn und seine 
Welt in die Hände des eigenmächtigen Geistes der Welt spielt? In der Tat, das 
meint der Apostel, und man kann seine Meinung Römer 7 und Galater 3 nach- 
lesen. Daß das Gesetz solche Wirkung in der Welt Adams hat, liegt freilich nicht 
an Gott, dem Schöpfer, es liegt auch nicht an seinem Gebot. Es liegt auch nicht 



Über die Herrschaft Christi 249 

daran, daß die Mächte und die Sünde das Gesetz zerstört hätten. Es geht ja, in- 
mitten dieser Welt der Sünde zum Tode und der Todesmächte, der Anspruch des 
Schöpfers und seiner Schöpfung weiter. Es liegt an der Macht der Mächte und der 
Sünde. •Das Gesetz (der Anspruch des Schöpfers) ist heilig, und das Gebot (seine 
jeweilige Anweisung) ist heilig, gerecht und gut", sagt Paulus (Römer 7, 12). Aber 
das selbstsüchtige Aussein des Menschen auf sich selbst und der eigenmächtige 
Geist, der ihn inspiriert, läßt diesen Anspruch Gottes und seine Anweisungen, die 
ständig im Zusammenhang der Welt und Geschichte an uns herantreten, dem Men- 
schen so begegnen und ihn so benützen, daß er den Menschen immer nur zur Selbst- 
behauptung, Selbstsicherung, Selbsterbauung treibt. Die Reaktion des Menschen 
auf das Gesetz ist dieses: entweder übertrete ich auf die Vorhaltung des Gebotes 
hin dieses Gebot und bin ungerecht. Oder ich erfülle nur den Wortlaut des Gebotes, 
um mich auf diese Weise zu sichern und zu rühmen. Dann ist es mir Anstoß zur 
Selbstgerechtigkeit. Daß es inmitten dieser ständigen Provokation des von der 
Sünde mißbrauchten Gesetzes gelegentliche Erfüllung der Gebote gibt, macht für 
die Gesamtwirklichkeit des Charakters der menschlichen Geschichte nichts aus. Die 
Selbst-sucht bemächtigt sich so des Gesetzes, daß es, aufs Ganze gesehen, ihr dienen 
muß und damit dem Tod. •Und es erwies sich mir eben das Gebot, das zum Leben 
gegeben ist, als ein solches, das zum Tod führt", heißt es Römer 7, 10. 

Da die Mächte und Menschen das Lebensgesetz zum Todesgesetz machen, ist es 
nicht verwunderlich, daß in ihrer auf solche Weise verschlossenen Welt die Grund- 
beziehung •die Feindschaft" ist, die Feindschaft gegen Gott und gegeneinander 
(Eph 2, 14 ff.). Dort, wo in jeder Weise immer von neuem der dutch Adam inaugu- 
rierten Tendenz der selbstsüchtigen Selbstbehauptung nachgegeben wird, und Gott 
und der andere Mensch nur als ein Hindernis oder als ein Mittel zur eigenen Selbst- 
behauptung gesehen und verstanden ist, kann es im Grunde keinen Frieden geben. 

Die Wirklichkeit des Lebens, in der wir jetzt vorkommen, ist eine unaufhörliche 
Bestreitung der Schöpfung durch Mächte und Menschen. Die Schöpfung ist durch den 
Fall der Mächte und Menschen nicht zerstört. Sie ist auch nicht tödlich getroffen. 
Gott, der Schöpfer, ist nicht besiegt oder lahmgelegt. Er hält seine Schöpfung durch 
bis zu dem Augenblick, den Er festgesetzt hat. Aber die Schöpfung wird von den 
Mächten und Menschen bestritten und mißbraucht und so, wie der Apostel überaus 
bezeichnend sagt, der •Eitelkeit" unterworfen. In der eitlen Unwahrheit ihrer selbst- 
süchtigen Herzen und ihrer eigenmächtigen Erscheinung suchen sie die Schöpfung 
zu ver-eiteln. 

3. 

In diese Schöpfung, die sich in ihrer adamitischen Geschichte ihrem Schöpfer und 
seinem Willen versagt, greift Gott noch einmal ein. Er läßt auch seine gefallene 
Schöpfung nicht im Stich. Er richtet sie wieder auf. Er erfüllt die Bestimmung, die 
er ihr gab, und in der sie auch als Schöpfung stand. Er führt sie von neuem in den 
Gehorsam. Er unterstellt sie der Herrschaft Christi. 

Wie geschieht das? Der Apostel antwortet: es geschieht im Kreuz und in der Auf- 
erweckung Jesu Christi. Das ist eine Formel schon zu des Apostels Zeiten. Das ist 
für die meisten von uns eine abgegriffene Formel. Aber mit ihr ist der geschichtliche 



250 Heinrich Schlier 

Vorgang angezeigt, der diese Dimension von Welt und Dasein durchbricht. An- 
gezeigt ist durch sie folgendes: Gott setzt der Welt und den Menschen einen neuen 
Anfang. Er tut das in einer geschichtlichen Tat mitten in unserer Geschichte. Er läßt 
seine vielfältige Weisheit, die in der Schöpfung schon verborgen war, in einem kon- 
kreten Menschen, am konkreten geschichtlichen Ort, zu konkreter geschichtlicher Zeit 
in der Welt zu Tage treten, in dem Jesus Christus. Er ist nun, wie der Apostel sagt, 
•in Christus am Werk" (Eph 1, 20). Er ist in seinem Kreuz am Werk. Denn das 
Kreuz ist die ganze Geschichte dieses Jesus Christus im Blick auf das, worauf sie 
hinausläuft. Das Kreuz bestimmt sie von Anfang an und in allem Tun von innen 
her als ihr Grund und Ziel. Im Kreuz realisiert sich zuletzt in dieser sich selbst zu- 
gewandten und von Gott abgewandten Welt das unverwandte Hingewendetsein 
des Gehorsams zu Gott. Im Kreuz endet in dieser selbst-süchtigen, auf sich bezoge- 
nen Welt das selbst-lose Sich-Offenhalten für den anderen Menschen im Gehorsam 
gegen Gottes Gebot. Im Kreuz und im Kreuzestod kommt die gehorsame Annahme 
des Willens Gottes und die bewußte Übernahme des tödlichen Anspruchs der selbst- 
süchtigen Menschen zur Vollendung. Am Kreuz erweist sich das Gott gehorsame 
Austragen der in die eigene Existenz (auf den eigenen Leib!) übernommenen frem- 
den tödlichen Sünde. Das Kreuz ist in einem völlig konkreten Sinn: Aufsichnahme 
des Lebensanspruches des anderen Menschen in dem Verzicht auf den eigenen An- 
spruch, es ist gehorsame Hin-Gabe des eigenen Lebens für den Nächsten. Deshalb 
und in diesem Sinn ist das Kreuz Christi ganz konkret die Durchbrechung des 
Wesens der gefallenen, dem eigensüchtigen Anspruch verfallenen Welt. Deshalb 
ist das Kreuz der göttliche Anbruch der neuen gehorsamen Welt in Christus. 

Das aber tritt heraus in der Äuferweckung Jesu Christi von den Toten. Denn 
durch sie hat Gott den, der die fremde Sünde gehorsam auf sich nahm und in seinem 
Tod ersterben ließ, dem Tod und den Todesmächten entrissen und in das Leben 
aus der Macht Gottes eingelassen. Durch sie, die Äuferweckung Christi von den 
Toten, hat er aber auch die in der gehorsamen Liebe des Opfers Christi waltende 
Macht als mächtiger erwiesen als alle Mächte. Denn diese haben ihre Macht im Tod. 
So steht nun in Ihm, dem gekreuzigten und auferstandenen Christus Jesus, der, 
wie es heißt, zur Rechten Gottes, eben in die Macht Gottes, erhöht ist, nun steht in 
seiner Liebe, die die fremde Sünde in sich sterben ließ, der Welt und den Menschen 
ein neuer Anfang, ein neues gerechtes und wahres Leben offen, nun ist in dieser 
neuen Wirklichkeit des gekreuzigten und von den Toten erweckten Jesus Christus 
allen eine neue Möglichkeit aufgetan. Nun sind in der Tat Mensch und Welt wie- 
der auf Christus ausgerichtet als auf den, von dessen Hingabe sie das Leben emp- 
fangen. Nun hat Christus in Kreuz und Äuferweckung von den Toten seine Herr- 
schaft angetreten. Nun ist es so, wie der Apostel an die römische Gemeinde schreibt: 
•Keiner von uns lebt sich und keiner stirbt sich; denn wenn wir leben, leben wir 
dem Herrn und wenn wir sterben, sterben wir dem Herrn. Wir leben oder wir ster- 
ben, wir gehören dem Herrn. Denn dazu ist Christus gestorben und lebendig ge- 
worden, daß Er der Herr sei über Tote und Lebende." 

Daß er der Herr ist, erweist sich aber daran, daß sich nun alle Zukunft an ihm 
entscheidet, nein, daß Er nun alle Zukunft entscheidet. Auch wenn der Mensch ihm 
und seinem Kreuz jetzt ausweichen will • und oft ist das ganze Leben nur ein 



Über die Herrschaft Christi 251 

Versuch, Ihm auszuweichen •, es kommt uns nun nichts anderes mehr entgegen als 
der Herr. Auch wenn die Welt nicht von der Gabe des Kreuzes und der Auferwek- 
kung mehr leben will, sondern von der Leistung, von dem, was sie sich selbst her- 
stellt, ihre Zukunft ist dieser Herr und sein siegreiches Kreuz. Denn, sagt der Apo- 
stel mit allen anderen und dem Herrn selbst, die Auf erweckung des Gekreuzigten 
ist ja eine Auferweckung, die mit der Parousie, mit der offenbaren und endgültigen 
An-kunft des Erhöhten endet. Ob wir es wissen oder nicht, ob wir es wollen oder 
nicht: die Zukunft, auf die hin wir alle leben, auf die wir ja so oder so alle hoffen, 
von der her wir deshalb alle leben, ist in der Hand dessen, der durch Kreuz und 
Auferweckung von den Toten zu ihrem Herrn ermächtigt worden ist. Von ihm hängt 
jetzt und dann, jetzt, weil dann, unser Leben ab. 

Gerade deshalb ist das Werk Gottes in Christus, mit dem er den Bann der 
Sünde und des Todes zerbrochen hat, mit Kreuz und Auferweckung Christi auch in 
der Gegenwart der Geschichte noch nicht zu Ende. Sondern in derselben Kraft, in 
der er Christus von den Toten erweckt und über alle Mächte erhöht hat, in derselben 
Kraft bereitet er nun in Christus seine endgültige Herrschaft vor, indem dieser sich 
auf Erden seine vorläufige Herrschaft errichtet • in der Kirche. In derselben Kraft: 
es ist die Kraft des Heiligen Geistes. In ihr hat er Christus aus der Finsternis des 
Todes ins Licht und ins Leben gerufen. In ihr läßt er nun sein Leben und sein Licht 
aufgehen über der Welt und in den Herzen der Menschen. Das ist keine Metapher. 
Das ist der wirkliche Vorgang. 

Um sich seine Herrschaft auf Erden in der Kirche einzuräumen, offenbart sich 
der Gekreuzigte und Auferstandene und Erhöhte seinen Aposteln. Er erschließt sich 
ihnen und er erschließt sie sich, um durch sie sich anderen Menschen und andere 
Menschen sich zu eröffnen. Dies aber geschieht in der Macht des Geistes, der ihn zu 
erfahren gibt. In seinem ihn aufdeckenden und gegenwärtig machenden Geist be- 
mächtigt er sich derer, die er sendet, und ermächtigt sie zu dem Dienst ihrer Sen- 
dung mit seinem Wort und Werk. Sie aber, von seinem Geist Ihm ermächtigt, las- 
sen Ihn die Herzen der Juden und Heiden erleuchten und aufleben, lassen sie sich 
zu Ihm wenden, sich um Ihn versammeln zu seinem Volk, lassen Ihn in diesem ver- 
sammelten Volk, das Ihm gehört, heraustreten als in seinem Leib, lassen Ihn sich 
in diesem Leib, der Kirche, als in seiner Herrschaft offenbaren. 

Die Briefe des Apostels legen Zeugnis davon ab, wie konkret der heilige Paulus 
die Aufrichtung der Herrschaft des gekreuzigten und auferstandenen Christus durch 
den apostolischen Dienst des Evangeliums in der Kirche versteht. Christus selbst be- 
dient sich in der Macht, die ihn gegenwärtig sein und handeln läßt, nämlich im Hei- 
ligen Geist, des Wortes und Wirkens der Apostel, um sich selbst zu offenbaren. Er 
gibt sich durch das apostolische Wort und Werk zu erkennen und zu erfahren. Er 
eröffnet durch das apostolische Wort und Werk seine Geschichte, seine Person, sein 
Wort, seine Tat, sein Leiden und Sterben, seine Auferstehung und Himmelfahrt, 
seine Wiederkunft und spricht die Menschen und geht die Menschen daraufhin an, 
erhellt ihnen ihr verworrenes Leben durch den Anblick seiner Wahrheit, zeigt ihnen 



252 Heinrich Schlier 

ihren neuen Grund in seiner Hin-Gabe, schließt ihnen auf dem Grund der Gna- 
dentat Gottes und seiner Vergebung in ihm das gerechtfertigte und gerechte Leben 
auf, läßt sie die unendliche Aussicht des Kreuzes erspähen u. a. m. So zieht er selbst 
sie in der Kraft des Heiligen Geistes durch den apostolischen Zuspruch und An- 
spruch, durch das apostolische An-Gebot Seiner selbst in sein Anwesen hinein. So 
läßt er dieses sein Anwesen in denen, die sich darauf einlassen, sichtbar entstehen 
und wachsen. Sein An-wesen ist die Kirche. 

Wir sagen summarisch: •durch das apostolische Wort und Werk" und fassen da- 
mit in einem Ausdruck des Apostels selbst all das zusammen, was er sonst auch das 
•Evangelium" nennt: sein vielfältiges Wort in Verkündigung, Lehre, Paraklese, 
Gebot, Befehl, Anordnungen, Gebet. Aber inmitten seines so vielartigen Wortes 
auch die wirksamen Zeichen, vor allem die Taufe und die Eucharistie, das alles ver- 
sammelnde, das dichteste und wirksamste Wort, das im Zeichen ihn wirksam er- 
stehen läßt. Dies alles begleitend, bekräftigend, das, was der Apostel •Zeichen und 
Wunder" nennt, die wunderbaren Machttaten Gottes in den außerordentlichen 
Charismen, die das Evangelium erweckt. Und dem allem dienend die apostolische 
Existenz, das apostolische Leiden in der apostolischen Nachfolge, in dem das Kreuz 
des Herrn im Bild sichtbar erscheint. •Denn wir werden beständig als Lebende in 
den Tod gegeben um Jesu willen, damit auch das Leben des Jesus an unserem sterb- 
lichen Fleisch offenbar werde" (2 Kor 4, 11). 

Aber noch ein anderes: Wir reden vom apostolischen Wort und Werk. Und in 
der Tat erschließt sich im Wort und Wirken der Apostel in grundlegender und 
authentischer Weise die Herrschaft Christi im Heiligen Geist. Aber selbst schon in 
den Briefen des Apostels Paulus ist erkennbar, daß sich das apostolische Wort und 
Werk (und der apostolische Dienst) fortsetzt im Wort und Werk (und Dienst) der 
Kirche, die auf dem Grund der Apostel und Propheten deren Wort und Werk (und 
Dienst) entfaltet und ihre Hinterlassenschaft ausschöpft bis zum Ende. •Vom Haupte 
her" • heißt es einmal (Eph 4, 16) • •besorgt der ganze Leib ... das Wachstum 
des Leibes zum Aufbau seiner selbst in Liebe". 

Doch wichtiger ist in unserem Zusammenhang, daß wir im Ganzen die eine große 
Bewegung sehen, in der die Welt seit Kreuz und Auferweckung Christi steht, und 
die die Menschen und ihre Welt, die potentiell auf Christus wieder ausgerichtet 
sind, nun auch aktuell zu ihm hinführt und zu ihm hinhält in der Versammlung 
seines Volkes, in der Gliedschaft seines Leibes, der Kirche. Diese Bewegung setzt 
ein mit dem Herausrufen des die Welt der Sünde auf sich nehmenden Christus 
Jesus aus dem Tod in die allen Mächten überlegene Macht Gottes, in der Kraft 
des Tote erweckenden Geistes. Sie setzt sich fort in dem Hervorrufen eben dieses 
Herrn in seine vorläufige Herrschaft in der Welt durch den apostolischen Dienst 
des Evangeliums, in der Kraft ebendesselben Geistes. Sie endet, wenn der Herr 
auf •den Befehl" hin heraustritt und seine Herrschaft in Ihm und den Seinen end- 
gültig offenbar wird. Aber noch bevor sie im Kreuz und in der Auferweckung ein- 
setzte, setzte sie • um den Bogen nun noch zum Beginn zurückzuschlagen • an in 
der Vorsehung und Vorbestimmung der Welt für ihn durch Gott, für den Gott 
ja auch die Schöpfung zubereitete. 



Über die Herrschaft Christi 253 

5. 

In welcher Weise aber erfüllt sich Seine vorläufige Herrschaft an den Seinen? 
Auch hier, wo das Wesen der Herrschaft Christi im Spiegel der christlichen Exi- 
stenz dargestellt werden müßte, können wir nur weniges mehr andeuten. Das, 
was der Apostel Paulus immer wieder in Übereinstimmung mit den anderen Apo- 
steln betont, ist, daß der erhöhte Herr/äich durch das Wort seines Evangeliums zu 
Wort und zu Gehör bringt. Er wird der Herr, indem wir ihn hören, ihm gehor- 
sam werden und so ge-hören. Der hörende Gehorsam ist das, was der Apostel Glau- 
be nennt. Ihn hat der Apostel mit Leidenschaft gegen das Mißverständnis der Ju- 
den und Heiden verteidigt, er sei eine Leistung des Handelns oder des Denkens. 
Er ist keine Leistung, aber er ist eine Entscheidung, eine Entscheidung des Hören- 
den für den in seinem Anspruch den Gehorsam provozierenden Christus. In solcher 
Entscheidung kehrt der Glaube um, er kehrt sich, wie der Apostel einmal sagt, ab 
von seinen bisherigen Idolen, wobei wir daran denken können, daß der Mensch 
selbst sich sein heimlichstes und faszinierendstes Idol ist, und er wendet sich wie- 
der hin, •zu dienen dem lebendigen und wahren Gott" (1 Thess 1, 9). Im Glauben 
fällt der Mensch seine Entscheidung über sich selbst. Im Glauben tritt er ein in die 
Herrschaft Gottes in Christus. Der Glaube ist die immer neue Übergabe an den 
Herrn, dem wir gehören. 

In beidem ist der Glaube freilich nur der Anfang des neuen Lebens unter der 
Herrschaft Christi. Diese festigt sich in der Liebe. Denn die Liebe ist die Energie 
des Glaubens. Sie ist der Erweis dessen, daß ich mir im Glauben das Leben von 
Christus aus der Hand Gottes geben lasse. Sie ist die tätige Antwort auf das Wort 
der Liebe Christi, die mir das Dasein wieder geöffnet hat für Gott und den Näch- 
sten. Sie ist das Offenhalten meines Lebens für Gott und den Nächsten. In ihrer 
Gerechtigkeit und Wahrheit erfährt auch der Nächste die Offenheit des Lebens. 

Ist die Liebe die Übung und das am-Werk-Sein des Glaubens, so ist die Hoff- 
nung sein Aufblick und Aufschwung. Hoffnung ist das Sich-Einlassen des Glau- 
bens in die ihm eröffnete Aussicht in Christus. Die Hoffnung beflügelt und be- 
stärkt das Vertrauen, das sich gegen allen Andrang der vordergründigen Wirk- 
lichkeit wachsam und nüchtern an das Un-Sichtbare und Zu-Kommende hält. Und 
Hoffnung entzündet die Erwartung des angekündigten und angebotenen Lebens 
in Christus. Sie wartet ihm mit aufgerecktem Haupt entgegen (vgl. Römer 8, 19). 
Sie eilt ihm einerseits entgegen, aller Zeit voraus, während die hoffnungslose, weil 
immer wieder enttäuschte Selbstsucht immer der Zeit hinterhereilt, obwohl sie im- 
mer •zeitgemäß" ist, nein, weil sie das ist. Die Hoffnung wartet andererseits in 
Geduld. Sie nimmt nichts vermessen und träumend vorweg, auch nicht den Tod 
und diese schreckliche Macht des Kosmos, während sich der Mensch, der sich an sich 
und eine eigenmächtige Welt klammert, aus lauter und von ihm aus berechtigter 
Ungeduld in Illusionen verliert. So erweist sich die Hoffnung, zu dem Herrn Chri- 
stus ausblickend und aufblickend auf das Zukommende, das Er ja ist, und hinzu- 
eilend und doch wartend, gerade dort, wo nichts mehr zu hoffen ist, in der Be- 
drängnis des Lebens, in der Verfolgung, im Sterben. Sie erweist sich in der Ge- 
duld, die den Tod als Tod und als Leben besteht. 



254 Heinrich Schlier 

Wir müssen diese Überlegungen abbrechen. Es mag auch deutlich sein, wie sich 
in der Tat in der christlichen Existenz • in Glaube, Liebe und Hoffnung und allem, 
was sie mit sich bringen • die Herrschaft Christi, des gekreuzigten und auferweck- 
ten Jesus Christus, auswirkt und widerspiegelt. Denn in Glaube, Liebe, Hoffnung 
und allem, was zu ihnen gehört, lebt der Mensch nicht nur auf den Anspruch des 
Kreuzes und der Auferweckung Christi hin, sondern geht auch auf ihn ein und 
damit an das Kreuz und in die Auferstehung Christi. In ihnen läßt er sich auf dem 
Grunde des Kreuzes und der Auferweckung Christi endlich los und überläßt sich 
Gott und dem, den ihm Gott zuschickt mit seinen Ansprüchen. In Glaube, Hoff- 
nung, Liebe, in Geduld u. a. m. nimmt er den neuen Grund seines Lebens an und 
fängt wieder an, aus dem Vermögen Gottes zu leben: in, mit und unter Christus. 

Damit vollzieht er • um das nicht zu vergessen • nur den Entwurf seines Le- 
bens, in den ihn seine Taufe schon entworfen hat. Denn es heißt (Römer 6,3 f): 
•Die wir auf Christus Jesus getauft sind, sind auf seinen Tod getauft, damit, wie 
Christus auferweckt wurde von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters, auch 
wir in einem neuen Leben wandeln". Indem der Christ in seinem Leben die Linie 
nachzieht, die ihm in der Taufe vorgezogen ist, läßt er an sich die Zeichnung voll- 
ständig hervortreten, die Christus in das Feld der Welt gezeichnet hat. Er bezeugt 
in Sein und Existenz das Kreuz und die Auferstehung Christi als den Grund und 
das Ziel seines Lebens. Er bezeugt damit die Herrschaft Christi über die Seinen. 

Ist Christus in der Weise der Herr über die Seinen, daß er sie mit an sein Kreuz 
nimmt und in die Auferstehung von den Toten hinein, so fragt es sich noch, was 
diese Herrschaft über die Seinen und was also seine vorläufige Herrschaft über- 
haupt für die Welt bedeutet. Und unter •Welt" verstehen wir jetzt nicht den Le- 
bensraum der Christen. Meint man ihn, dann könnte man nur antworten: sie be- 
deutet seine Freigabe zu neuer und doch alter Ordnung, die Freigabe für die in 
Christus wieder hervorkommende Schöpfung. Wo Glaube, Liebe, Hoffnung in einer 
Gemeinschaft walten und ihren Geist bestimmen, da drängen auch die ursprüng- 
liche Wahrheit, Gerechtigkeit, Heiligkeit der Dinge, das Heilsame und Friedsame 
der Schöpfung ans Licht. 

Aber diese Welt, m. a. W. den Lebensraum, den die Kirche umspannt, meinen 
wir jetzt nicht. Sondern wir denken bei •Welt" jetzt an die Nichtchristen und ihren 
Lebensbezirk, an die Menschen und Völker, wie der Apostel sagt, •draußen". Und 
wir denken noch an ein Zweites: an die Mächte und Gewalten, die • vergessen 
wir das nie • zu dem Wesensganzen der Welt gehören. 

Was die Welt und die Menschen •draußen" betrifft, so stehen sie natürlich auch 
alle unter dem Anspruch des Kreuzes und der Auferweckung' Christi von den To- 
ten, der ja auch ihnen in seinem Leib die Sünden und den Tod abgenommen hat 
und das neue Leben in seinem Leben bereithält. Dieser Anspruch ist aber für sie 
ein konkreter Anspruch der Geschichte geworden durch die Erscheinung der Kirche 
in der Welt. Wozu anders hat Christus denn, meint der Apostel Paulus, •uns, die 
tot waren durch Übertretungen, mit Christus lebendig gemacht ... und hat uns mit 



Über die Herrschaft Christi 255 

auferweckt und mit in die Himmel versetzt in Christus Jesus" als dazu, •daß er den 
herankommenden Äonen aufweise den überschwenglichen Reichtum seiner Gnade 
in der Güte gegen uns in Christus Jesus?" (Eph 2,5 ff.). Nun, seit Christi Tod und 
Auferstehung, und seitdem das Haupt sich in der Welt seinen Leib, die Kirche, ge- 
bildet hat, kommt kein Äon, kein Zeitraum der Geschichte, mehr aus der Zukunft 
hervor über die Grenze der Zeit, ohne daß sein Blick gebannt würde durch den 
An-Blick der Gnade, der erwiesenen Gnade, aus der Kirche. Sie, die Kirche, ihre 
Erscheinung in der Öffentlichkeit der Welt, in ihren Himmeln, von denen her die 
Welt bestimmt wird, ihre Erscheinung inmitten der Mächte und Gewalten, zieht 
alle Augen der herankommenden Zeiten auf sich. Sie ist die große Überraschung, 
die große Störung, die große Einladung, die große Hoffnung der Welt-Zeiten. 
Durch sie, den Raum und das Zeichen der Gnade, ist ein für allemal und immer 
wieder und an allen Orten die große Frage der Gnade gestellt, die große Entschei- 
dung aufgerichtet, ob diese Welt, ob die Äonen eingehen wollen in diesen Lebens - 
räum, der, zu Gott hingeöffnet, zu Gott hin das Leben offenhält, oder ob sie wei- 
terhin im eigenen Lebensraum sich der Zukunft, Christus, verschließen wollen. 
Durch sie, die Kirche, die aus Gnaden der Raum ist, den sich Christus eingeräumt 
hat, den er erfüllt hat, ist alle Geschichte aufgerufen, sich erfüllen zu lassen, er- 
füllte Geschichte zu werden. Dazu müssen freilich die Gläubigen selbst alles tun, 
ein von Gnade erfülltes Leben zu erweisen. 

Auch •die Mächte und Gewalten", wie der Apostel sie nennt, machen die Welt 
mit aus. Sie sind Entfaltungen jenes feindseligen Geistes, jener eigen-mächtigen 
Kraft, die ungreifbar und unberechenbar und ständig sich wandelnd die Welt und 
ihre Atmosphäre durchherrscht. Sie sind Entfaltungen jenes übermächtigen, un- 
faßbaren Geistes, der sich der Welt, ihrer Einrichtungen, ihrer Personen, aber auch 
ihrer elementaren Kräfte bedient und in ihnen und durch sie seine zerstörende und 
verfinsternde Macht ausstrahlt und auswirkt. Auch sie erfahren durch die Kirche die 
neue Gestalt der Weisheit Gottes. Aber sie erfahren sie nicht wie die Menschen, 
die dadurch vor die Entscheidung gestellt werden. Sie erfahren die Gnade, in der 
die Kirche erglänzt, als ihr Gericht. Denn es gehört zu ihrem Wesen, daß sie sich 
auf Eigen-Macht festgelegt haben, daß sie Mächte d. h. Gegenmächte, weil Eigen- 
Mächte sind. Sie können nicht mehr umkehren. So ist für sie Christi Kreuz und 
Auferweckung von den Toten das Ende ihres Wesens, das nur noch die Vernich- 
tung zu erwarten hat. Eben das lesen sie an der Kirche ab, die ja das öffentliche 
Denkmal dessen ist, daß Gottes Macht in Christus Sieger ist und die Eigen-Macht 
besiegt. Sie erfahren durch die Kirche, daß sie in Christus nur noch Ohn-Macht 

sind. 
Aber freilich außerhalb der Kirche, außerhalb der Herrschaft Christi, dort wo 

und in dem Maße wie sich die Menschen der Herrschaft Christi entziehen, suchen 
sie nun um so mehr ihre Macht noch zur Geltung zu bringen. So ist die Geschichte 
von zunehmender feindseliger Schärfe gegen Christus und seine Kirche erfüllt und 
zugleich • denn auch das ist eine Art der Selbst-behauptung der Mächte und u. U. 
die gefährlichere •, voller Nachahmungen des Geistes, ja auch der Institution und 
Struktur der Kirche, so daß Kurzsichtige und d. h. solche, die die Geister nicht un- 
terscheiden können, die weltlichen Utopien nicht von der eschatologischen Hoff- 



256 Heinrich Schlier 

nung, die soziale Gesellschaft nicht von der Gemeinschaft der Liebe, das Corpus 
Humanum nicht vom Corpus Christi unterscheiden können. Von den täuschen- 
den oder lügnerischen Wundern und Zeichen des Antichrist, hinter dem ja der 
feindselige Geist steht, ist nicht nur in der Offenbarung Johannes, sondern auch bei 
Paulus die Rede (vgl. 2 Thess 2, 9; 2 Kor 11, 14). Die Angst vor der Zu-kunft, in 
der ja Christus auch als Herr der Mächte und sie, die Mächte, als entmächtigt of- 
fenbar werden, macht sie so aufgebracht, gegeneinander und gegen die Kirche, daß 
der Apostel, im Gegensatz zu aller trügerischen Hoffnung in und außerhalb der 
Kirche, von der Zeit seit Christus als von •bösen Tagen" redet und davon spricht, 
daß diese bösen Tage auslaufen in •den bösen Tag", der sie begrenzt und erfüllt 
(Eph 5, 16; 6, 13). Für diesen Tag, da die Herrschaft Christi über die Seinen noch 
einmal durch den umfassenden Angriff der erbitterten Mächte auf die Probe ge- 
stellt wird, gilt es, wie der Apostel sagt, sich zu rüsten mit der vollen Rüstung Got- 
tes. Sie schützt zwar die milites Christi nicht vor Leiden und Sterben und bereitet 
ihnen nicht den Sieg auf Erden, sie bewahrt sie aber vor dem ewigen Untergang 
und läßt sie vor Gott bestehen. 

Der Apostel weiß, daß Gott allein Christus zum Herrn der Welt ausersehen und 
vorbestimmt hat. Er weiß, daß er Ihm als dem künftigen Herrn schon die Schöp- 
fung zugeordnet hat, daß er Ihn in Kreuz und Auferweckung von den Toten zum 

, Herrn eingesetzt hat, daß er in vorläufiger Weise Seine Herrschaft in der Welt 
aufgerichtet hat in der Kirche, daß dies den Geist der eigenmächtigen Welt, der 
nichts mehr zu gewinnen, sondern alles nur noch zu verlieren hat, gegen Seine 
Herrschaft aufbringt, daß aber die Tage, die bösen Tage dieser Zeit, unabänder- 
lich auf Seine Zukunft, den endgültigen und offenbaren Ausbruch Seiner Herr- 
schaft zulaufen. Der Apostel kennt die Schrecken und den Trost dieser Weltsitua- 
tion und enthüllt sie den Christen in unmißverständlicher Weise. Darum sagt er 
ihnen von Anfang an zu allem anderen hinzu diesen kleinen Satz; •Laßt uns wa- 
chen und nüchtern sein" (1 Thess 5, 6). 




