Vom Wesen der Hoffnung

Von Dr. John Hennig, Basel

Ein Missionar berichtete kiirzlich, er habe auf einer Siidseeinsel einen Stamm
angetroffen, der kein Wort firr ,Hoffnung® hatte. Um diesen Begriff wiederzuge-
ben, wahlte der Missionar das Wort, mit dem jener Stamm ,Horizont® bezeich-
net. War diese Wahl von dem Wissen mitbestimmt, dafl das lateinische sperare
mit unserem ,sperren“ verwandt ist und auf dieselbe Wurzel zuriickgeht wie spa-
tium? Auch unser Wort ,hoffen® ist eine Umschreibung, namlich durch das Wort
»hiipfen“. Die Verwandtschaft der englischen Verben hope und hop erinnert noch
daran, dafl diese Umschreibung im Angelsachsischen aufkam. Erst im zwdlften
Jahrhundert wurde das Wort ,hoffen“ im Oberdeutschen tiblich, wo es dann das
Wort ,gedingen“ verdringte. Das Wort ,hoffen” ist aber dadurch nahezu einzig-
artig, dafl es von seinem Ursprung her spezifisch freudige Erwartung bezeichnet
oder, wie Grimms Waérterbuch sagt, die Erwartung von etwas Forderlichem.

Die Scholastik hat die Hoffnung definiert als ,Bewegung def Begierde nach
einem zukiinftigen Gut, das zwar schwer zu erreichen, aber immerhin doch erreich-
bar ist. Dabei wird Hoffnung von Freude dadurch abgegrenzt, da sich erstere
auf Zukiinftiges, letztere auf Gegenwairtiges bezieht. Die theologischen Traktate
von der Hoffnung halten sich naturgemaf nicht lange bei den allgemeinen Grund-
lagen auf. Ihr Gegenstand ist die Hoffnung als eine der drei theologischen Tugen-
den, wobei stets die Behandlung von Glaube und Liebe breiter ausfillt als die von
Hoffnung. Die Philosophie andererseits hat die Hoffnung kaum als mdglichen
Gegenstand erfaflt, z. B. als Weise, in der der Mensch, um mit Heidegger zu spre-
chen, sich zeitigt und entwirft, wie die scholastische Definition andeutet. Die von
Benedikt XII. 1336 in einer Konstitution niedergelegte Abgrenzung zwischen
Hoffnung und visio intuitiva miifite erkenntnistheoretisch gewiirdigt werden.

Die Glaubenslehre tragt noch in anderen Hinsichten zu einer Phanomenologie
der Hoffnung bei. Eine bisher kaum recht gesehene Grundtatsache unseres Zeit-
bewultseins ist, dal wir Vergangenheit primir erinnern und erst sekundir in
Dankbarkeit und Reue auf uns beziehen. Dafy der Christ den Bereich revelanter
Vergangenheit in Reue erweitert, ist bezeichnenderweise allgemeiner bewufit, als
daf er ihn auch in Dankbarkeit erweitert. Commemoratio ist in der Liturgie dank-
barkeitsbetont, Wir gedenken derer, ,die uns mit dem Zeichen des Glaubens vor-
ausgegangen sind“, und in einer bestimmten Gattung liturgischer Gebete erinnern
wir Gott an die Wohltaten, die er fritheren Generationen erwiesen. — Anderer-
seits stehen wir der Zukunit primdr in Furcht und Hoffnung und erst sekundir
in neutraler Erwartung gegeniiber. In der Sprache des Glaubens ist exspectatio we-
sentlich betroffene Erwartung. Der Ausdruck ,Erwartung zukiinftiger Dinge“ fin-
det sich in dem Gebet, das in der Osternacht nach der Lesung von Ezechiels Vision
der Auferstehung der Toten gesprochen wurde, sowie in der Segnung eines Fried-
hofs. Der triumphierende Zug dieser Erwartung kommt in den Schlufworten des
Credo zum Ausdruck. Das alte, heute noch in Spanien begangene Verkiindigungs-



258 John Hennig

fest am 17. Dezember tragt den Namen Exspectatio partus (der Geburt); selbst in
unserem traurigen Zeitalter wird ja Schwangerschaft, wenn auch oft gedankenlos,
noch mit dem Ausdruck ,in Hoffnung sein® bezeichnet.

Daf fiir unser ZukunftshewuBtsein die Hoffnung der blofen Erwartung gegen-
iiber primdr ist, rechtfertigt ihre Stellung neben Glaube und Liebe als Grund-
tugend, fordert auf zun philosophischer Durchdringung dieser Weise des Zeit-
habens und gibt der optimistischen Grundbedeutung des Wortes ,Hoffen“ eine
eigentimliche Wichtigkeit. Die Erfassung dieser Bedeutung des Begriffs ,Hoff-
nung® ist heute notwendiger als je. Es ist jetzt nicht so sehr der Mangel an Glau-
ben oder an Liebe, der die Menschen von Kirche, Christentum und Religion ent-
fernt, als der Mangel an Hoffnung. Zum ersten Male ist eine Philosophie auf dem
Begriff der Angst, ja sogar der Hoffnungslosigkeit aufgebaut worden. Betrachtet
man den Film als einen spezifischen Beitrag unserer Zeit zur Kunst, so ist offen-
sichtlich, dafl das kiinstlerisch Wertvollste Darstellung der Hoffnungslosigkeit ist.

In den offiziellen Verlautbarungen der Kirche (wie wir sie in Denzingers Samm-
lung besitzen) werden Glaube und Liebe dreiflig mal so oft genannt wie Hoff-
nung. Nur einmal hat sich die Kirche mit einer ausdriicklich von Hoffnung han-
delnden Irrlehre zu befassen gehabt: Einer der 1713 verurteilten Sitze Quesnels
war: ,Dem Siinder fehlt es an allem, wenn es ihm an Hoffnung fehlt.“ Quesnels
Irrtum, Hoffnung sei die Grundlage des Heils, beruht auf dem Mifiverstindnis der
Stellen, in denen die apostolischen Briefe die beiden anderen theologischen Tu-
genden auf die Hoffnung beziehen: ,Glaube ist das feste Vertrauen auf das, was
man erhofft‘ (Hebr 11,1), ,die Hoffnung triigt nicht, denn die Liebe Gottes ist
ausgegossen in unsere Herzen® (Rdm 5, 5). Ebenso wie der Hebrierbrief vom
Glauben, sagt der Romerbrief (8, 24) vom Hoffen, dafl es sich anf etwas bezieht,
was man nicht siecht, wobei im Sinne der scholastischen Definition aber hinzuzufii-
gen wire: ,was aber letzten Endes zu sehen ist®.

Die apostolischen Briefe sprechen von der Hoffnung als der Erwartung von
etwas Forderlichem und als von etwas im allgemeinen menschlichen Erfahrungs-
bereich Liegenden. In der Bibel kommt das Wort ,Hoffnung“ nur halb so oft vor
als das Wort ,Glauben®; die Halfte dieser Stellen findet sich in den Psalmen.
Auflerhalb des Psalters und des Buches Ecclesiasticus spricht das Alte Testament
vorwiegend von der Hoffnung auf weltliche Dinge, so wie ja auch Paulus auf ein
Wiedersehen mit den Briidern, auf gute Heimkehr u. dgl. ,hofft*.

In der Liturgie gibt es besondere Gebete nm Glanben(sverbreitung), Liebe, Ge-
duld, Demut und Enthaltsamkeit, aber keines um Hoffnung. Trotzdem kann ge-
rade heute eine christliche Lehre von der Hoffnung mit Nutzen von der Liturgie
ausgehen. Wihrend die Liturgie vom Glauben und, mit wenigen Ausnahmen,
auch von der Liebe nur im Bezug auf Gott spricht, bezieht sie die Hoffnung oft auf
weltliche Dinge. Von der Welt handelt die Liturgie vor allem im Ritoale, dem
Buche, das den Sakramenten und Sakramentalien gewidmet ist, die den Men-
schen durchs Leben begleiten. Im Rituale wird keine Tugend hiufiger genannt als
die Hoffnung.

Am Beginn seines Lebens empfingt der Christ das Salz der Weisheit, auf daf}
er ,in Hoffnung frohlich sein mdge”; man machte hier fast den Ursprung der Um-



Uom Wesen der Hoffnung 259

schreibung von ,hoffen“ durch ,hiipfen® sehen. Die scheidende Seele wird ent-
lassen mit dem Wunsche, daB8 Gott sie ,zu grofer Hoffnung aufrichten® und ihr
»die Stitte des erhofften Heils gewahren moge“. Das Gebet des Apostolischen Se-
gens in articulo mortis beruft sich darauf, dafl Gott ,keinen untergehen 1a8¢, der
auf Thn hofft, wenn es den Gesegneten Gott empfiehit ,um seiner christlichen
Hoffnung willen®.

Der Vers: ,Rette, Herr, Deine Diener, die auf Dich hoffen* (Ps 85,2) wird
einerseits da verwandt, wo die Liturgie sich mit dem leiblichen Leben befafit, z. B.
in den Ordnungen fir die Sakramente der Ehe und der Letzten Olung und in den
Segnungen von Reisenden und Kranken (einschlieflich der dem siebzehnten Jahr-
hundert entstammenden Segnung der Gebédrenden). Andererseits wird dieser Vers
in vielen Segnungen verwandt, die von besonderer Bedeutung fiir das 6ffentliche
Leben sind, von den frahmittelalterlichen Segnungen des Volkes und der Felder
gegen Uberschwemmung und Krieg, sowie der Einsegnung eines Konigs, tber die
Glockenweihe und das Vierzigstindige Gebet bis zu den modernen Segnungen von
Eisenbahnen, Feuerl6schmaschine und Flugzeug. Die Segnungen der Reisenden und
Kranken gehoren zu den altesten Segnungen der Kirche. Die Verwendung dieses
Verses von der Hoffnung legt also einen Querschnitt durch fast zwei Jahrtausende
christlichen Gebets. Zieht man den Ursprung dieser Worte im Psalter in Betracht,
so haben wir hier eine Tradition, an der schon ihrer Linge wegen eine Lehre der
Hoffnung nicht voriibergehen sollte.

Die immer neue Verwendung dieses Psalmenverses mufl im Lichte der Erwéh-
nungen der Hoffnung in den liturgischen Eigentexten betrachtet werden. Wenn
das Hauptgebet der Feldersegnung um ,die Fille des Segens, worauf wir hoffen®,
bittet, so beruft es sich darauf, dal Gott verheiflen hat, der Beschiitzer derer zu
sein, die auf Thn hoffen. In den Segnungen der Feuerléschmaschine und des Flug-
zeuges werden die Glaubigen ,die auf Gott hoffen“ genannt. Wie die Felderseg-
nung eine reiche Ernte erfleht, so hoffen diese Segnungen, dafl die Maschinen ihren
Zweck im Rahmen der gottlichen Ordnung erfiillen werden.

Ohne Schwierigkeit bezieht die Kirche solches natirliche Hoffen auf das dber-
natiirliche. In der ,Segnung der in Feldern und Weingirten errichteten Kreuze®
werden die Glaubigen ,die da hoffen auf die Kraft des Heiligen Kreuzes Christi“
genannt, wiahrend die ihrer 6ffentlichen Bedeutung wegen besonders feierliche Seg-
nung eines Kreuzes sagt: ,Moge dieses Kreuz eine Stiitze der Hoffnung sein, ein
festes Zutrauen in Hoffnung. Mége es das Volk in Hoffnung und Frieden vereini-
gen“. Es liegt in der Natur der Liebe, dafl sie eint. ,Im Glauben geeint® ist uns
eine gelidufige Rede. Die Hoffnung aber scheint eher zu trennen; ein jeder hofft
doch auf das, was ihm, womdglich auf Kosten eines anderen, niitzt. Die Liturgie
aber beruft sich gerade bei Gemeinschaftsanldssen auf die Hoffnung.

Sie bietet aber auch das Gegengewicht gegen eine mogliche Ubertreibung der
Gemeinschaftsidee. Die Hoffnung wird in zahlreichen Segnungen von Sakramen-
talien, insbesondere der verschiedenen Skapuliere, genannt. In diesen Segnungen
wird der Vers Ps 85,2 in erster Linie in der Einzahl gebraucht. Besonders ein-
dringlich wird von der individualen Hoffnung in den Exorzismen gesprochen:
,Starke das Vertrauen Deines Dieners im tapferen Kampf gegen den bésen Dra-



260 John Hennig

chen, daf dieser den nicht verachte, der auf Dich hofft“ — ein Gebet, das jeden
wirklichen Seelenarzt mit Ehrfurcht erfiillen muf.

Selbst in der Messe ist die Beziehung der Hoffnung auf das natiirliche Leben
deutlich. Am Beginn des Kanons wird gebetet ,um die Hoffnung auf Heil und
Wohlfahrt* und am Ende des Kanons ,fir die, die auf die Fiille der géttlichen
Erbarmungen hoffen®. Eins der Vorbereitungsgebete der Messe sind die Worte
des 32. Psalmes: ,denn wir haben auf Dich gehofft®; dieser Vers wurde in der
gallikanischen Liturgie am Beginn und Ende des Mittelteils des Kanons gesagt.
Das dem hl. Bonaventura zugeschriebene Dankgebet nach der Messe nennt Gott
4stets meine alleinige Hoffnung®. Von der Hoffnung ist die Rede im Bezug auf die
Reisenden (Postcommunio der Votivmesse), auf die Kranken (Litanei vom hl. Jo-
sef) und auf Kriegszeiten (Kirchengebet und Prozessionsordnung).

Am hiufigsten wird die Hoffnung in den Gebeten fir die Toten erwahnt., Ed-
mund Bishop, der grofle englische Liturgieforscher, hat ergreifend iiber den Hin-
tergrund der Worte ,er hat gehofft und geglaubt® in den Kirchengebeten der To-
tenmessen (und in der Postcommunio fir einen verstorbenen Bischof) geschrieben.
In der Sequenz fir Allerseelen heifit es, dafl wir ,in der Hoffnung leben® und dafl
Gott uns ,Hoffnung gegeben®. Die Prifation, eine der jliingsten Prafationen, die
in der Totenmesse, an sich einer der iltesten Schichten der Liturgie, besonders
merkwirdig ist, sagt, dafl ,in Christus die Hoffnung auf Auferstehung aufleuch-
tet, so dafl die, die die Gewiheit des Sterbenmiissens bedriickt, durch das Ver-
sprechen der kiinftigen Unsterblichkeit getrostet werden®. Versprechen ist ebenso
wie Hoffnung Entwerfen auf etwas Férderliches hin. Unser Tod ist so gewifl wie
sonst nur Vergangenes oder Gegenwirtiges. Hoffnung und Versprechen konnen
aber innerlich so stark sg¢in wie diese Gewiflheit aller Gewiflheiten. Der Optimis-
mus der Hoffnung liegt nicht in ihren Inhalten sondern in ihrem Wesen: Der
Glaube kann Berge versetzen, die Hoffnung versetzt den Tod.

Die Wirklichkeit und Wiirde der Hoffnung beruht auf ihrer in der Liturgie so
klar ausgesprochenen Stellung am Ubergang von Natur zu Ubernatur. Darum kommt
ihr besondere Bedeutung in der Betrachtung des Gotimenschen zu, die sich in der
Verehrung des Herzens Jesu kristallisiert hat. In einzigartiger Weise verschrinkt
die Litanei die Anrufung des Herzens Jesu als ,Heil“ derer, die auf Dich hoffen®
mit der nachfolgenden Anrufung ,Hoffnung derer, die in Dir sterben®. In der
Betrachtung des Leidens und Sterbens Christi hat daher die Hoffnung eine dop-
pelte Bedeutung. Am Samstag vor dem dritten Fastensonntag verldfit sich das
Schlufigebet ,ginzlich auf die Hoffnung auf die himmlische Gnade®. Am Karfrei-
tag spricht der Hymnus Uexilla Regis und in der Osternacht das alte Gebet nach
der letzten Prophetenlesung von unserer ,einzigen Hoffnung®.

Am Samstag vor Passionssonntag klingt die Messe in dem Gebet aus: ,Gott,
Du willst Dich derer, die auf Dich hoffen, eher erbarmen als thnen ziirnen; gib, daff
wir das Bose, das wir getan, gebilhrend beweinen, so dafl wir die Gnade Deines
Trostes zu finden verdienen®. Betroffenheit durch die Vergangenheit in Reue wird
hier in Parallele gestellt mit Betroffenheit durch die Zukunft in Hoffnung. — Die
Gebete der Palmensegnung konnen als eine Quelle der scholastischen Definition
der Hoffnung betrachtet werden. ,Im Tode Deines Sohnes hast Du uns gegeben,



Uom Wesen der Hoffnung ) 261

auf das zu hoffen, was wir glauben. Lafl uns durch Seine Auferstehung das Ziel
erreichen, das wir erstreben®. Manche Theologen beschreiben die Hoffnung als die
Verbindung von Erwartung und Wunsch; der Wunsch ist hier aber nicht schwich-
lich ,Vater des Gedankens“, sondern von Glauben und Liebe erleuchtetes Stre-
ben nach etwas, das ,zwar schwer zu erreichen, aber doch erreichbar ist“. ,Mehre
den Glauben derer, die auf Dich hoffen. Als Vorbild fir die Kirche ging Noe aus
der Arche, und zog Moses aus Agypten. LaBl uns diese Palmen tragend Christus
mit guten Werken entgegengehen und durch ihn in die ewige Freude eingehen®.
Wir schreiten voran von der Vergangenheit (Noe, Moses) durch die Gegenwart
(Palmen tragend) in die Zukunft (ewige Freude) und gleichzeitig vom Glauben
durch die Liebe (gute Werke} zur Hoffnung.

Die apostolischen Briefe sprechen von der wechselseitigen Durchdringung der
drei theologischen Tugenden. Wir haben mehrere Stellen betrachtet, in denen die
Liturgie Glaube und Hoffnung in Beziehung setzt. In dem Kirchengebet fiir den
dreizehnten Sonntag nach Pfingsten, das um Wachstum in den drei Tugenden bit-
tet, wird Liebe mit Hoffnung in Beziehung gesetzt; so auch in der Sekret des litur-
gischen Gebetes um Liebe, auf das man eine Darlegung der Hoffnung nach ihrer
Form und ihrem Inhalt (spes quae und spes qua) aufbauen konnte.

Das Lateinische hat je zwei Worte fir Lieben und Glauben, aber nur eins fir
Hoffen. Das Verhiltnis zwischen irdischer und himmlischer Liebe beschaftigt heute,
unter dem Einflufl von Zeitstromungen, auch katholische Denker lebhaft. Dafl cre-
dere (glauben) nicht putare (meifien) ist, mufl man der sprachlich verarmten mo-
dernen Welt immer wieder erkldren. Die eigentiimliche Wirklichkeit der Hoffnung
(gegeniiber der neutralen und somit vagen Erwartung) mufl von Grund auf ver-
standen werden. Dieser Grund liegt in der eigentiimlichen Weise, in der wir in
Hoffnung Zeit haben, einer Weise, in der sich Natur und Ubernatur zusammen-
finden. Wir entdecken diesen Grund in vitaler Bedrohung sowohl .als Einzelne
wie als Gemeinschaft, in Gefahr und vor allem im Angesicht des Todes.

Dariiber hinaus lehrt uns die Liturgie, dafl christliche Hoffnung nicht theoreti-
sche Anschauung ist, sondern praktisches Hinwirken. Das Kirchengebet fir den
ersten Sonntag nach dem Feste der Ausgiefung des Heiligen Geistes nennt Gott
LStiarke derer, die auf Dich hoffen“. Die gleichen Worte finden wir im Kirchen-
gebet fiir das Fest Gregors VIIL., welches fortfahrt, dafl Gott den Bekenner-Papst
mit der Tugend der Bestdndigkeit ausgeriistet habe, um die Freiheit der Kirche zu
verteidigen. Nur noch an zwei anderen Heiligenfesten spricht das Kirchengebet
von der Hoffnung, namlich an den Festen des hl. Augustinus und seiner Mutter:
,Gott, Trost der Trauernden und Heil der Hoffenden“ — ,Du hast uns das Ver-
trauen auf Deine zu erhoffende viterliche Gute gegeben®. Die hl. Monica legte
nicht in miidem Kummer die Hande in den Schofl wie eine verzweifelte Mutter auf
einem Kithe-Kollwitz-Bild. In beiden Gebeten bitten wir, unter Bezugnahme auf
diese grofen Heiligen der Hoffnung, um Gnade und Erbarmen. Bitten, Verspre-
chen und Hoffen erscheinen hier als die Weisen, in denen der Mensch, sein bestes
Wesen betitigend, Zukunft ergreift.

Hoffnung entwirft Zukunft, wie Dankbarkeit Vergangenheit. Hoffnung nimmt
dementsprechend eine besondere Stellung in der Votivmesse zur Danksagung ein.



262 Otto Semmelroth

Die Worte der Postcommunio: ,Du duldest nicht, dafl der, der auf Dich hofft, all-
zusehr bedriikt werde®, gehdren zu den tiefsten Botschaften, die die Liturgie an
den modernen Menschen richtet. Hier ist das Wissen niedergelegt, dafl es Lagen
gibt, in denen der Mensch an die Grenze des Ertragbaren kommt. Heute fithlen
wir uns wieder dem sechsten Jahrhundert verwandt, das in einem in dem sog.
Sacramentarium Leonianum aufbewahrten Gebet aufschrie: ,Lafit uns nicht ver-
zweifeln!“ (Feltoes Ausgabe S. 63).

Es ist nicht die Aufgabe der Liturgie, eine systematische Lehre zu liefern, we-
der theologisch, noch gar philosophisch. Die fortgeschrittene Kenntnis des geschicht-
lichen Wachsens der Liturgie vertrigt es kaum noch, die uns heute vorliegenden
Texte auf einer Stufe nach ihrem Inhalt abzufragen. Angesichts dieser beiden Tat-
sachen ist es um so erstaunlicher, dafl sich aus einer fast interpretationslosen Grup-
piernng der liturgischen Auflerungen eine Lehre von der Hoffnung ergibt, wie sie
kaum je sonst zu finden ist, grundlich, umfassend und wirklichkeitsnah. In Verbin-
dung mit der traditionellen moraltheologischen Lehre von der Hoffnung hat diese
liturgische Lehre heute besondere Bedeutung.

»Erbauet einer den anderen« (1 Thess 5,11)

Zur Wiedereroberung eines christlichen Begriffes

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt/Main

Die Frommigkeit der letzten Jahrzehnte ist in ihrem Inhalt vor allem von der
Ausrichtung auf die zentralen Glaubenswahrheiten bestimmt: den mystischen Leib
Christi, die uns mit ihm verbindende Gnade, die heiligste Dreifaltigkeit, in der
wir einen lebendigen Platz als Glieder des Leibes Christi haben. In ihrer Aus-
tibung orientiert sie sich besonders an der Liturgie als der wesentlichen Lebens-
funktion der Kirche. Und die Quelle, aus der sie schopft, wurde ihr die Heilige
Schrift, deren Geheimnis man wieder vom Geheimnis der Menschwerdung Gottes
in Jesus Christus her zu deuten gelernt hat.

Um so merkwiirdiger muf} es eigentlich erscheinen, daf} dem religiosen Empfin-
den des heutigen Menschen das Bildwort von der ,Erbauung, das in der religiésen
Literatur fritherer Zeiten eine grofle Rolle spielte, so fremd geworden ist. Gerade
in der Heiligen Schrift des Neuen Testamentes, sowohl in den Evangelien wie
noch mehr in den Apostelbriefen, vor allem des hl. Paulus, hat dieses Wort eine
grofle Bedeutung.

Ein befremdendes Bild?

Man sollte erwarten, dafl eine Religiositit, die wieder aus der Heiligen Schrift
schopfen gelernt hat, mit biblischen Sinnbildern mehr anfangen kdnnte. Statt des-
sen scheint das Wort vom Erbauen, angewandt auf das geistliche Leben, eine dhn-





