
Vom Wesen der Hoffnung 

Von Dr. John H e n n i g, Basel 

Ein Missionar berichtete kürzlich, er habe auf einer Südseeinsel einen Stamm 
angetroffen, der kein Wort für •Hoffnung" hatte. Um diesen Begriff wiederzuge- 
ben, wählte der Missionar das Wort, mit dem jener Stamm •Horizont" bezeich- 
net. War diese Wahl von dem Wissen mitbestimmt, daß das lateinische sperare 
mit unserem •sperren" verwandt ist und auf dieselbe Wurzel zurückgeht wie spa- 
tium? Auch unser Wort •hoffen" ist eine Umschreibung, nämlich durch das Wort 
•hüpfen". Die Verwandtschaft der englischen Verben hope und hop erinnert noch 
daran, daß diese Umschreibung im Angelsächsischen aufkam. Erst im zwölften 
Jahrhundert wurde das Wort •hoffen" im Oberdeutschen üblich, wo es dann das 
Wort •gedingen" verdrängte. Das Wort •hoffen" ist aber dadurch nahezu einzig- 
artig, daß es von seinem Ursprung her spezifisch freudige Erwartung bezeichnet 
oder, wie Grimms Wörterbuch sagt, die Erwartung von etwas Förderlichem. 

Die Scholastik hat die Hoffnung definiert als •Bewegung der Begierde nach 
einem zukünftigen Gut, das zwar schwer zu erreichen, aber immerhin doch erreich- 
bar ist". Dabei wird Hoffnung von Freude dadurch abgegrenzt, daß sich erstere 
auf Zukünftiges, letztere auf Gegenwärtiges bezieht. Die theologischen Traktate 
von der Hoffnung halten sich naturgemäß nicht lange bei den allgemeinen Grund- 
lagen auf. Ihr Gegenstand ist die Hoffnung als eine der drei theologischen Tugen- 
den, wobei stets die Behandlung von Glaube und Liebe breiter ausfällt als die von 
Hoffnung. Die Philosophie andererseits hat die Hoffnung kaum als möglichen 
Gegenstand erfaßt, z. B. als Weise, in der der Mensch, um mit Heidegger zu spre- 
chen, sich zeitigt und entwirft, wie die scholastische Definition andeutet. Die von 
Benedikt XII. 1336 in einer Konstitution niedergelegte Abgrenzung zwischen 
Hoffnung und visio intuitiva müßte erkenntnistheoretisch gewürdigt werden. 

Die Glaubenslehre trägt noch in anderen Hinsichten zu einer Phänomenologie 
der Hoffnung bei. Eine bisher kaum recht gesehene Grundtatsache unseres Zeit- 
bewußtseins ist, daß wir Vergangenheit primär erinnern und erst sekundär in 
Dankbarkeit und Reue auf uns beziehen. Daß der Christ den Bereich revelanter 
Vergangenheit in Reue erweitert, ist bezeichnenderweise allgemeiner bewußt, als 
daß er ihn auch in Dankbarkeit erweitert. Commemoratio ist in der Liturgie dank- 
barkeitsbetont. Wir gedenken derer, •die uns mit dem Zeichen des Glaubens vor- 
ausgegangen sind", und in einer bestimmten Gattung liturgischer Gebete erinnern 
wir Gott an die Wohltaten, die er früheren Generationen erwiesen. • Anderer- 
seits stehen wir der Zukunft primär in Furcht und Hoffnung und erst sekundär 
in neutraler Erwartung gegenüber. In der Sprache des Glaubens ist exspectatio we- 
sentlich betroffene Erwartung. Der Ausdruck •Erwartung zukünftiger Dinge" fin- 
det sich in dem Gebet, das in der Osternacht nach der Lesung von Ezechiels Vision 
der Auferstehung der Toten gesprochen wurde, sowie in der Segnung eines Fried- 
hofs. Der triumphierende Zug dieser Erwartung kommt in den Schlußworten des 
Credo zum Ausdruck. Das alte, heute noch in Spanien begangene Verkündigungs- 



258 John Hennig 

fest am 17. Dezember trägt den Namen Exspectatio partus (der Geburt); selbst in 
unserem traurigen Zeitalter wird ja Schwangerschaft, wenn auch oft gedankenlos, 
noch mit dem Ausdruck •in Hoffnung sein" bezeichnet. 

D^ß für unser Zukunftsbewußtsein die Hoffnung der bloßen Erwartung gegen- 
über primär ist, rechtfertigt ihre Stellung neben Glaube und Liebe als Grund- 
tugend, fordert auf zu philosophischer Durchdringung dieser Weise des Zeit- 
habens und gibt der optimistischen Grundbedeutung des Wortes •Hoffen" eine 
eigentümliche Wichtigkeit. Die Erfassung dieser Bedeutung des Begriffs •Hoff- 
nung" ist heute notwendiger als je. Es ist jetzt nicht so sehr der Mangel an Glau- 
ben oder an Liebe, der die Menschen von Kirche, Christentum und Religion ent- 
fernt, als der Mangel an Hoffnung. Zum ersten Male ist eine Philosophie auf dem 
Begriff der Angst, ja sogar der Hoffnungslosigkeit aufgebaut worden. Betrachtet 
man den Film als einen spezifischen Beitrag unserer Zeit zur Kunst, so ist offen- 
sichtlich, daß das künstlerisch Wertvollste Darstellung der Hoffnungslosigkeit ist. 

In den offiziellen Verlautbarungen der Kirche (wie wir sie in Denzingers Samm- 
lung besitzen) werden Glaube und Liebe dreißig mal so oft genannt wie Hoff- 
nung. Nur einmal hat sich die Kirche mit einer ausdrücklich von Hoffnung han- 
delnden Irrlehre zu befassen gehabt: Einer der 1713 verurteilten Sätze Quesnels 
war: •Dem Sünder fehlt es an allem, wenn es ihm an Hoffnung fehlt." Quesnels 
Irrtum, Hoffnung sei die Grundlage des Heils, beruht auf dem Mißverständnis der 
Stellen, in denen die apostolischen Briefe die beiden anderen theologischen Tu- 
genden auf die Hoffnung beziehen: •Glaube ist das feste Vertrauen auf das, was 
man erhofft" (Hebr 11, 1), •die Hoffnung trügt nicht, denn die Liebe Gottes ist 
ausgegossen in unsere Herzen" (Rom 5, 5). Ebenso wie der Hebräerbrief vom 
Glauben, sagt der Römerbrief (8, 24) vom Hoffen, daß es sich auf etwas bezieht, 
was man nicht sieht, wobei im Sinne der scholastischen Definition aber hinzuzufü- 
gen wäre: •was aber letzten Endes zu sehen ist". 

Die apostolischen Briefe sprechen von der Hoffnung als der Erwartung von 
etwas Förderlichem und als von etwas im allgemeinen menschlichen Erfahrungs- 
bereich Liegenden. In der Bibel kommt das Wort •Hoffnung" nur halb so oft vor 
als das Wort •Glauben"; die Hälfte dieser Stellen findet sich in den Psalmen. 
Außerhalb des Psalters und des Buches Ecclesiasticus spricht das Alte Testament 
vorwiegend von der Hoffnung auf weltliche Dinge, so wie ja auch Paulus auf ein 
Wiedersehen mit den Brüdern, auf gute Heimkehr u. dgl. •hofft". 

In der Liturgie gibt es besondere Gebete um Glauben(sVerbreitung), Liebe, Ge- 
duld, Demut und Enthaltsamkeit, aber keines um Hoffnung. Trotzdem kann ge- 
rade heute eine christliche Lehre von der Hoffnung mit Nutzen von der Liturgie 
ausgehen. Während die Liturgie vom Glauben und, mit wenigen Ausnahmen, 
auch von der Liebe nur im Bezug auf Gott spricht, bezieht sie die Hoffnung oft auf 
weltliche Dinge. Von der Welt handelt die Liturgie vor allem im Rituale, dem 
Buche, das den Sakramenten und Sakramentalien gewidmet ist, die den Men- 
schen durchs Leben begleiten. Im Rituale wird keine Tugend häufiger genannt als 
die Hoffnung. 

Am Beginn seines Lebens empfängt der Christ das Salz der Weisheit, auf daß 
er •in Hoffnung fröhlich sein möge"; man möchte hier fast den Ursprung der Um- 



Vom Wesen der Hoffnung 259 

Schreibung von •hoffen" durch •hüpfen" sehen. Die scheidende Seele wird ent- 
lassen mit dem Wunsche, daß Gott sie •zu großer Hoffnung aufrichten" und ihr 
•die Stätte des erhofften Heils gewähren möge". Das Gebet des Apostolischen Se- 
gens in articulo mortis beruft sich darauf, daß Gott •keinen untergehen läßt, der 
auf Ihn hofft", wenn es den Gesegneten Gott empfiehlt •um seiner christlichen 
Hoffnung willen". 

Der Vars: •Rette, Herr, Deine Diener, die auf Dich hoffen" (Ps 85,2) wird 
einerseits da verwandt, wo' die Liturgie sich mit dem leiblichen Leben befaßt, z. B. 
in den Ordnungen für die Sakramente der Ehe und der Letzten Ölung und in den 
Segnungen von Reisenden und Kranken (einschließlich der dem siebzehnten Jahr- 
hundert entstammenden Segnung der Gebärenden). Andererseits wird dieser Vers 
in vielen Segnungen verwandt, die von besonderer Bedeutung für das öffentliche 
Leben sind, von den frühmittelalterlichen Segnungen des Volkes und der Felder 
gegen Überschwemmung und Krieg, sowie der Einsegnung eines Königs, über die 
Glockenweihe und das Vierzigstündige Gebet bis zu den modernen Segnungen von 
Eisenbahnen, Feuerlöschmaschine und Flugzeug. Die Segnungen der Reisenden und 
Kranken gehören zu den ältesten Segnungen der Kirche. Die Verwendung dieses 
Verses von der Hoffnung legt also einen Querschnitt durch fast zwei Jahrtausende 
christlichen Gebets. Zieht man den Ursprung dieser Worte im Psalter in Betracht, 
so haben wir hier eine Tradition, an der schon ihrer Länge wegen eine Lehre der 
Hoffnung nicht vorübergehen sollte. 

Die immer neue Verwendung dieses Psalmenverses muß im Lichte der Erwäh- 
nungen der Hoffnung in den liturgischen Eigentexten betrachtet werden. Wenn 
das Hauptgebet der Feldersegnung um •die Fülle des Segens, worauf wir hoffen", 
bittet, so beruft es sich darauf, daß Gott verheißen hat, der Beschützer derer zu 
sein, die auf Ihn hoffen. In den Segnungen der Feuerlöschmaschine und des Flug- 
zeuges werden die Gläubigen •die auf Gott hoffen" genannt. Wie die Felderseg- 
nung eine reiche Ernte erfleht, so hoffen diese Segnungen, daß die Maschinen ihren 
Zweck im Rahmen der göttlichen Ordnung erfüllen werden. 

Ohne Schwierigkeit bezieht die Kirche solches natürliche Hoffen auf das über- 
natürliche. In der •Segnung der in Feldern und Weingärten errichteten Kreuze" 
werden die Gläubigen •die da hoffen auf die Kraft des Heiligen Kreuzes Christi" 
genannt, während die ihrer öffentlichen Bedeutung wegen besonders feierliche Seg- 
nung eines Kreuzes sagt: •Möge dieses Kreuz eine Stütze der Hoffnung sein, ein 
festes Zutrauen in Hoffnung. Möge es das Volk in Hoffnung und Frieden vereini- 
gen". Es liegt in der Natur der Liebe, daß sie eint. •Im Glauben geeint" ist uns 
eine geläufige Rede. Die Hoffnung aber scheint eher zu trennen; ein jeder hofft 
doch auf das, was ihm, womöglich auf Kosten eines anderen, nützt. Die Liturgie 
aber beruft sich gerade bei Gemeinschaftsanlässen auf die Hoffnung. 

Sie bietet aber auch das Gegengewicht gegen eine mögliche Übertreibung der 
Gemeinschaftsidee. Die Hoffnung wird in zahlreichen Segnungen von Sakramen- 
talien, insbesondere der verschiedenen Skapuliere, genannt. In diesen Segnungen 
wird der Vers Ps 85, 2 in erster Linie in der Einzahl gebraucht. Besonders ein- 
dringlich wird von der individual en Hoffnung in den Exorzismen gesprochen: 
•Stärke das Vertrauen Deines Dieners im tapferen Kampf gegen den bösen Dra- 



260 John Hennig 

chen, daß dieser den nicht verachte, der auf Dich hofft" • ein Gebet, das jeden 
wirklichen Seelenarzt mit Ehrfurcht erfüllen muß. 

Selbst in der Messe ist die Beziehung der Hoffnung auf das natürliche Leben 
deutlich. Am Beginn des Kanons wird gebetet •um die Hoffnung auf Heil und 
Wohlfahrt" und am Ende des Kanons •für die, die auf die Fülle der göttlichen 
Erbarmungen hoffen". Eins der Vorbereitungsgebete der Messe sind die Worte 
des 32. Psalmes: •denn wir haben auf Dich gehofft"; dieser Vers wurde in der 
gallikanischen Liturgie am Beginn und Ende des Mittelteils des Kanons gesagt. 
Das dem hl. Bonaventura zugeschriebene Dankgebet nach der Messe nennt Gott 
•stets meine alleinige Hoffnung". Von der Hoffnung ist die Rede im Bezug auf die 
Reisenden (Postcommunio der Votivmesse), auf die Kranken (Litanei vom hl. Jo- 
sef) und auf Kriegszeiten (Kirchengebet und Prozessionsordnung). 

Am häufigsten wird die Hoffnung in den Gebeten für die Toten erwähnt. Ed- 
mund Bishop, der große englische Liturgieforscher, hat ergreifend über den Hin- 
tergrund der Worte •er hat gehofft und geglaubt" in den Kirchengebeten der To- 
tenmessen (und in der Postcommunio für einen verstorbenen Bischof) geschrieben. 
In der Sequenz für Allerseelen heißt es, daß wir •in der Hoffnung leben" und daß 
Gott uns •Hoffnung gegeben". Die Präfation, eine der jüngsten Präfationen, die 
in der Totenmesse, an sich einer der ältesten Schichten der Liturgie, besonders 
merkwürdig ist, sagt, daß •in Christus die Hoffnung auf Auferstehung aufleuch- 
tet, so daß die, die die Gewißheit des Sterbenmüssens bedrückt, durch das Ver- 
sprechen der künftigen Unsterblichkeit getröstet werden". Versprechen ist ebenso 
wie Hoffnung Entwerfen auf etwas Förderliches hin. Unser Tod ist so gewiß wie 
sonst nur Vergangenes oder Gegenwärtiges. Hoffnung und Versprechen können 
aber innerlich so stark sein wie diese Gewißheit aller Gewißheiten. Der Optimis- 
mus der Hoffnung liegt nicht in ihren Inhalten sondern in ihrem Wesen: Der 
Glaube kann Berge versetzen, die Hoffnung versetzt den Tod. 

Die Wirklichkeit und Würde der Hoffnung beruht auf ihrer in der Liturgie so 
klar ausgesprochenen Stellung am Übergang von Natur zu Übernatur. Darum kommt 
ihr besondere Bedeutung in der Betrachtung des Gottmenschen zu, die sich in der 
Verehrung des Herzens Jesu kristallisiert hat. In einzigartiger Weise verschränkt 
die Litanei die Anrufung des Herzens Jesu als •Heil" derer, die auf Dich hoffen" 
mit der nachfolgenden Anrufung •Hoffnung derer, die in Dir sterben". In der 
Betrachtung des Leidens und Sterbens Christi hat daher die Hoffnung eine dop- 
pelte Bedeutung. Am Samstag vor dem dritten Fastensonntag verläßt sich das 
Schlußgebet •gänzlich auf die Hoffnung auf die himmlische Gnade". Am Karfrei- 
tag spricht der Hymnus Vexilla Regis und in der Osternacht das alte Gebet nach 
der letzten Prophetenlesung von unserer •einzigen Hoffnung". 

Am Samstag vor Passionssonntag klingt die Messe in dem Gebet aus: •Gott, 
Du willst Dich derer, die auf Dich hoffen, eher erbarmen als ihnen zürnen; gib, daß 
wir das Böse, das wir getan, gebührend beweinen, so daß wir die Gnade Deines 
Trostes zu finden verdienen". Betroffenheit durch die Vergangenheit in Reue wird 
hier in Parallele gestellt mit Betroffenheit durch die Zukunft in Hoffnung. • Die 
Gebete der Palmensegnung können als eine Quelle der scholastischen Definition 
der Hoffnung betrachtet werden. •Im Tode Deines Sohnes hast Du uns gegeben, 



Vom Wesen der Hoffnung ' 261 

auf das zu hoffen, was wir glauben. Laß uns durch Seine Auferstehung das Ziel 
erreichen, das wir erstreben". Manche Theologen beschreiben die Hoffnung als die 
Verbindung von Erwartung und Wunsch; der Wunsch ist hier aber nicht schwäch- 
lich •Vater des Gedankens", sondern von Glauben und Liebe erleuchtetes Stre- 
ben nach etwas, das •zwar schwer zu erreichen, aber doch erreichbar ist". •Mehre 
den Glauben derer, die auf Dich hoffen. Als Vorbild für die Kirche ging Noe aus 
der Arche, und zog Moses aus Ägypten. Laß uns diese Palmen tragend Christus 
mit guten Werken entgegengehen und durch ihn in die ewige Freude eingehen". 
Wir schreiten voran von der Vergangenheit (Noe, Moses) durch die Gegenwart 
(Palmen tragend) in die Zukunft (ewige Freude) und gleichzeitig vom Glauben 
durch die Liebe (gute Werke) zur Hoffnung. 

Die apostolischen Briefe sprechen von der wechselseitigen Durchdringung der 
drei theologischen Tugenden. Wir haben mehrere Stellen betrachtet, in denen die 
Liturgie Glaube und Hoffnung in Beziehung setzt. In dem Kirchengebet für den 
dreizehnten Sonntag nach Pfingsten, das um Wachstum in den drei Tugenden bit- 
tet, wird Liebe mit Hoffnung in Beziehung gesetzt; so auch in der Sekret des litur- 
gischen Gebetes um Liebe, auf das man eine Darlegung der Hoffnung nach ihrer 
Form und ihrem Inhalt (spes quae und spes qua) aufbauen könnte. 

Das Lateinische hat je zwei Worte für Lieben und Glauben, aber nur eins für 
Hoffen. Das Verhältnis zwischen irdischer und himmlischer Liebe beschäftigt heute, 
unter dem Einfluß von Zeitströmungen, auch katholische Denker lebhaft. Daß cre- 
dere (glauben) nicht putare (meinen) ist, muß man der sprachlich verarmten mo- 
dernen Welt immer wieder erklären. Die eigentümliche Wirklichkeit der Hoffnung 
(gegenüber der neutralen und somit vagen Erwartung) muß von Grund auf ver- 
standen werden. Dieser Grund liegt in der eigentümlichen Weise, in der wir in 
Hoffnung Zeit haben, einer Weise, in der sich Natur und Übernatur zusammen- 
finden. Wir entdecken diesen Grund in vitaler Bedrohung sowohl .als Einzelne 
wie als Gemeinschaft, in Gefahr und vor allem im Angesicht des Todes. 

Darüber hinaus lehrt uns die Liturgie, daß christliche Hoffnung nicht theoreti- 
sche Anschauung ist, sondern praktisches Hinwirken. Das Kirchengebet für den 
ersten Sonntag nach dem Feste der Ausgießung des Heiligen Geistes nennt Gott 
•Stärke derer, die auf Dich hoffen". Die gleichen Worte finden wir im Kirchen- 
gebet für das Fest Gregors VII., welches fortfährt, daß Gott den Bekenner-Papst 
mit der Tugend der Beständigkeit ausgerüstet habe, um die Freiheit der Kirche zu 
verteidigen. Nur noch an zwei anderen Heiligenfesten spricht das Kirchengebet 
von der Hoffnung, nämlich an den Festen des hl. Augustinus und seiner Mutter: 
•Gott, Trost der Trauernden und Heil der Hoffenden" • •Du hast uns das Ver- 
trauen auf Deine zu erhoffende väterliche Güte gegeben". Die hl. Monica legte 
nicht in müdem Kummer die Hände in den Schoß wie eine verzweifelte Mutter auf 
einem Käthe-Kollwitz-Bild. In beiden Gebeten bitten wir, unter Bezugnahme auf 
diese großen Heiligen der Hoffnung, um Gnade und Erbarmen. Bitten, Verspre- 
chen und Hoffen erscheinen hier als die Weisen, in denen der Mensch, sein bestes 
Wesen betätigend, Zukunft ergreift. 

Hoffnung entwirft Zukunft, wie Dankbarkeit Vergangenheit. Hoffnung nimmt 
dementsprechend eine besondere Stellung in der Votivmesse zur Danksagung ein. 



262 Otto Semmelroth 

Die Worte der Postcommunio: •Du duldest nicht, daß der, der auf Dich hofft, all- 
zusehr bedrückt werde", gehören zu den tiefsten Botschaften, die die Liturgie an 
den modernen Menschen richtet. Hier ist das Wissen niedergelegt, daß es Lagen 
gibt, in denen der Mensch an die Grenze des Ertragbaren kommt. Heute fühlen 
wir uns wieder dem sechsten Jahrhundert verwandt, das in einem in dem sog. 
Sacramentarium Leonianum aufbewahrten Gebet aufschrie: •Laßt uns nicht ver- 
zweifeln!" (Feltoes Ausgabe S. 63). 

Es ist nicht die Aufgabe der Liturgie, eine systematische Lehre zu liefern, we- 
der theologisch, noch gar philosophisch. Die fortgeschrittene Kenntnis des geschicht- 
lichen Wachsens der Liturgie verträgt es kaum noch, die uns heute vorliegenden 
Texte auf einer Stufe nach ihrem Inhalt abzufragen. Angesichts dieser beiden Tat- 
sachen ist es um so erstaunlicher, daß sich aus einer fast interpretationslosen Grup- 
pierung der liturgischen Äußerungen eine Lehre von der Hoffnung ergibt, wie sie 
kaum je sonst zu finden ist, gründlich, umfassend und wirklichkeitsnah. In Verbin- 
dung mit der traditionellen moraltheologischen Lehre von der Hoffnung hat diese 
liturgische Lehre heute besondere Bedeutung. 

»Erbauet einer den anderen« (1 Thess 5,11) 

Zur Wiedereroberung eines christlichen Begriffes 

Von Otto Semmelroth   SJ, Frankfurt/Main 

Die Frömmigkeit der letzten Jahrzehnte ist in ihrem Inhalt vor allem von der 
Ausrichtung auf die zentralen Glaubenswahrheiten bestimmt: den mystischen Leib 
Christi, die uns mit ihm verbindende Gnade, die heiligste Dreifaltigkeit, in der 
wir einen lebendigen Platz als Glieder des Leibes Christi haben. In ihrer Aus- 
übung orientiert sie sich besonders an der Liturgie als der wesentlichen Lebens- 
funktion der Kirche. Und die Quelle, aus der sie schöpft, wurde ihr die Heilige 
Schrift, deren Geheimnis man wieder vom Geheimnis der Menschwerdung Gottes 
in Jesus Christus her zu deuten gelernt hat. 

Um so merkwürdiger muß es eigentlich erscheinen, daß dem religiösen Empfin- 
den des heutigen Menschen das Bildwort von der •Erbauung", das in der religiösen 
Literatur früherer Zeiten eine große Rolle spielte, so fremd geworden ist. Gerade 
in der Heiligen Schrift des Neuen Testamentes, sowohl in den Evangelien wie 
noch mehr in den Apostelbriefen, vor allem des hl. Paulus, hat dieses Wort eine 
große Bedeutung. 

Ein befremdendes Bild? 

Man sollte erwarten, daß eine Religiosität, die wieder aus der Heiligen Schrift 
schöpfen gelernt hat, mit biblischen Sinnbildern mehr anfangen könnte. Statt des- 
sen scheint das Wort vom Erbauen, angewandt auf das geistliche Leben, eine ahn- 




