262 Otto Semmelroth

Die Worte der Postcommunio: ,Du duldest nicht, dafl der, der auf Dich hofft, all-
zusehr bedriikt werde®, gehdren zu den tiefsten Botschaften, die die Liturgie an
den modernen Menschen richtet. Hier ist das Wissen niedergelegt, dafl es Lagen
gibt, in denen der Mensch an die Grenze des Ertragbaren kommt. Heute fithlen
wir uns wieder dem sechsten Jahrhundert verwandt, das in einem in dem sog.
Sacramentarium Leonianum aufbewahrten Gebet aufschrie: ,Lafit uns nicht ver-
zweifeln!“ (Feltoes Ausgabe S. 63).

Es ist nicht die Aufgabe der Liturgie, eine systematische Lehre zu liefern, we-
der theologisch, noch gar philosophisch. Die fortgeschrittene Kenntnis des geschicht-
lichen Wachsens der Liturgie vertrigt es kaum noch, die uns heute vorliegenden
Texte auf einer Stufe nach ihrem Inhalt abzufragen. Angesichts dieser beiden Tat-
sachen ist es um so erstaunlicher, dafl sich aus einer fast interpretationslosen Grup-
piernng der liturgischen Auflerungen eine Lehre von der Hoffnung ergibt, wie sie
kaum je sonst zu finden ist, grundlich, umfassend und wirklichkeitsnah. In Verbin-
dung mit der traditionellen moraltheologischen Lehre von der Hoffnung hat diese
liturgische Lehre heute besondere Bedeutung.

»Erbauet einer den anderen« (1 Thess 5,11)

Zur Wiedereroberung eines christlichen Begriffes

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt/Main

Die Frommigkeit der letzten Jahrzehnte ist in ihrem Inhalt vor allem von der
Ausrichtung auf die zentralen Glaubenswahrheiten bestimmt: den mystischen Leib
Christi, die uns mit ihm verbindende Gnade, die heiligste Dreifaltigkeit, in der
wir einen lebendigen Platz als Glieder des Leibes Christi haben. In ihrer Aus-
tibung orientiert sie sich besonders an der Liturgie als der wesentlichen Lebens-
funktion der Kirche. Und die Quelle, aus der sie schopft, wurde ihr die Heilige
Schrift, deren Geheimnis man wieder vom Geheimnis der Menschwerdung Gottes
in Jesus Christus her zu deuten gelernt hat.

Um so merkwiirdiger muf} es eigentlich erscheinen, daf} dem religiosen Empfin-
den des heutigen Menschen das Bildwort von der ,Erbauung, das in der religiésen
Literatur fritherer Zeiten eine grofle Rolle spielte, so fremd geworden ist. Gerade
in der Heiligen Schrift des Neuen Testamentes, sowohl in den Evangelien wie
noch mehr in den Apostelbriefen, vor allem des hl. Paulus, hat dieses Wort eine
grofle Bedeutung.

Ein befremdendes Bild?

Man sollte erwarten, dafl eine Religiositit, die wieder aus der Heiligen Schrift
schopfen gelernt hat, mit biblischen Sinnbildern mehr anfangen kdnnte. Statt des-
sen scheint das Wort vom Erbauen, angewandt auf das geistliche Leben, eine dhn-



»Erbauet einer den anderen” 263

liche Skepsis im geistlich bemiihten Menschen von heute auszuiiben wie die Aufle-
rungen einer allzu gefihlsbetonten und indiskreten Frommigkeit. Der Zug zum
Objektiven, der heute noch die geistig und geistlich wachen Menschen bestimmt,
furchtet in der Erbauung einen Riickfall in die Frommigkeit des 19. Jahrhunderts.
Gewif hat seit einiger Zeit die objektive Pragung moderner Geistigkeit schon
nicht mehr die gleiche Gestalt wie vor einigen Jahrzehnten. Der Einzelmensch steht
wieder mehr im Mittelpunkt des geistigen Ringens, und damit werden viele Fragen
wieder in ihrem individuellen und personalen Bezug gesehen. Aber es ist doch
nicht mehr der Subjektivismus der Neuzeit. Der einzelne erlebt sich und will sich
gestalten in der Begegnung mit der objektiven Wirklichkeit. Er nimmt das Objek-
tive ernst; es soll ihm dazu verhelfen, aus subjektiver Enge herauszukommen. Und
dieser Haltung ist das Wort von der Erbauung verdichtig. Es scheint aus der Zeit
von ,vorgestern“ zu stammen. Dafl dieses Wort biblischer Herkunft ist, wissen die
wenigsten.

Allerdings ist nicht zu verkennen, daff dieses Wort nicht mehr unbeschwert und
unmittelbar aus der Heiligen Schrift zu uns kommt. Eine lange Geschichte hat sich
seiner bemichtigt, die den urspriinglichen biblischen Sinn dieses Bildes in einer
Weise einengte, die gerade das an ihm ausfallen lieff, was das Empfinden des reli-
giésen Menschen heute sucht. Mit ,Erbauen® und ,Erbaulichkeit” ist der Geschmack
pietistischer Gefithlsfrommigkeit und individualistischer Sorge um das eigene Heil
verbunden. Gewif} ist dabei das Heil des Nachbarn nicht ausgeschlossen, den ich zu
erbauen habe und der durch sein gutes Beispiel und sein Wort mit erbauen soll
Aber ,erbauliche Worte“ will der realistische Mensch von heute nicht gerne héren.
Wo man sie aber hort, zieht man sich, ob solcher Indiskretion peinlich beriihrt,
zuriick. Der individualistische und subjektivistische Zug pragte das neuzeitliche reli-
gibse Verstindnis von Erbauung.

Damit ist nicht gesagt, dafl eine Anwendung dieses Begriffes im individuellen
und subjektiven Sinn erst das Ergebnis neuzeitlichen Denkens wire. Schon die
Kirchenviter, vor allem des Abendlandes, wenden das Wort vom Erbauen auch auf
den einzelnen Christen an, der nicht nur ein Stein im Gemeinschaftsbau der Kirche,
sondern auch selbst ein Bau ist, den das religis-aszetische Bemiihen aufrichten
soll. Diese Anwendung auf den einzelnen und seine Tugenden gewinnt der Er-
bauungsbegriff vor allem in der aszetischen Literatur des Monchtums. Aber diese
individuelle Anwendung des Wortes vom Bauen und Erbauen ist keine mdénchi-
sche Erfindung, sondern hochstens seine speziellere Anwendung. Auch bei den Va-
tern, ja in der Heiligen Schrift wird ,Erbauung® nicht nur mit Bezug auf die kirch-
liche Gemeinschaft, sondern auch auf den einzelnen Christen ausgesagt. ,Ein jeder
von uns soll dem Nichsten zu Gefallen leben, damit es zum Guten fiihre, zur Er-
bauung® (Rém 15, 2). ,Es sehe ein jeder, wie er darauf (auf dem von Paulus geleg-
ten Grund) baue... Ob aber jemand auf diesen Grund Gold baut oder Silber,
Edelsteine, Holz, Heu oder Stroh, es wird eines jeden Werk offenbar werden; denn
der Tag wird es ans Licht bringen, weil die Offenbarung im Feuer geschieht, und
wie das Werk eines jeden ist, wird das Feuer erproben” (1 Kor 3, 10—14). Solche
und dhnliche Worte richten sich an die einzelnen Christen und meinen die Erbau-



264 Otto Semmelroth

ung zum mindesten auch des einzelnen Menschen. Eine solche Anwendung des Er-
bauungswortes: ist also nicht schlechthin neu.

Das Neuartige und einigermaflen Befremdende, das wir im Wort ,Erbauung®
empfinden, wurde ithm durch die AusschlieBlichkeit beigegeben, mit der es dem Be-
reich des einzelnen Menschen und in diesem Bereich auch noch vor allem der ge-
fihlsmafigen religiésen Erhebung vorbehalten wurde. Wir glauben an die ge-
heimnisvolle Wirklichkeit der Kirche und dienen ihrem Leben in Christus. Aber
dafl wir damit die Kirche ,erbauen“, kommt uns kaum in den Sinn. Wir voll-
ziehen unser religioses Leben gern als ,Dienst” vor Gott und Anerkennung seiner
Herrlichkeit. Daff wir damit aber uns selbst als Tempel Gottes ,,aufbauen, scheint
uns gar nicht als passende Aussage fiir dieses Bemithen. Wir sind skeptisch gewor-
den gegentiber einer Frommigkeit, die ,erbaulich” sein will. Sie scheint uns nicht
Frommigkeit des Dienstes vor der Herrlichkeit Gottes, sondern Suchen nach dem
Gewinn fir den Frommen selbst. Es wire gewif falsch, Luther zum Urheber die-
ses individualistischen und subjektivistischen Verstindniswandels gegeniiber dem
Begriff Bauen und Erbauen zu machen, weil er in seiner Bibeliibersetzung iiber-
all dort, wo der unmittelbare Zusammenhang das Beibehalten des Wortes Bauen
nicht unbedingt nétig machte, statt Bauen Bessern ibersetzt. In dieser sinnwan-
delnden Ubersetzung spricht vielmehr schon ein verdndertes Frommigkeitsgefiihl,
dem eine langere Entwicklung im Spatmittelalter vorausgeht. Das religiose Leben
ist fast ganz an den einzelnen gebunden und nicht allzu bewufit ausgerichtet auf
den Dienst an der Erbauung der Kirche, die dem einzelnen vorgegeben ist und
doch durch sein religises Bemilhen immer wieder aufgebaut werden muf}. Dieser
auf das Individuum eingeengte Gebrauch des Wortes hat dann die noch weitere
Einengung auf die religiose Gefiihlserhebung im Pietismus vorbereitet.

Wo in der Frithzeit das Wort vom Erbauen auf den einzelnen Christen ange-
wandt wird, da steht dieser Einzelne doch im lebendigen GlaubensbewufBtsein als
Glied der Kirche, als Baustein des Gottestempels, der die Kirche ist. Was also ihn
serbaut®, das ist immer zugleich Bereitung des Steines fiir den Bau der Kirche,
in den er eingefligt wird. In der monchischen Literatur mag das nicht mehr so aus-
driicklich bezeugt werden. Aber bei den Kirchenvitern steht immer die Bezogen-
heit auf die kirchliche Gemeinschaft neben der individuellen Bedeutung des Wor-
tes und gibt ihr die rechte Perspektive; die individuelle Anwendung ist kein In-
dividualismus. So erst recht im Neuen Testament, wo Erbauen zwar auch als Be-
" mithen am einzelnen Glaubigen vorkommt, weitaus haufiger aber anf den Bau der
Ekklesia angewandelt wird, in die auch der erbaute Einzelne immer als Teil des
Ganzen eingefiigt erscheint.

Es ist verstindlich, dafl im Zusammenhang mit der Besinnung auf die Liturgie
der Kirchenweihe ein Ansatz fir eine Wiedergewinnung des geistlichen Begriffes
der Erbauung gemacht wurde. Nachdem vor etlichen Jahren der franzésische Pro-
testant Bonnard den ekklesiologischen Aspekt der Erbauung im Sinne der Bibel
herausgestellt hatte!, ist es bemerkenswert, dal der Bedeutung dieses Wortes ge-
rade dort nachgegangen wurde, wo auch die liturgische Bewegung der letzten Jahr-

1 P. Bonnard, Jésus Christ édifiant son Eglise. Le concept de I'édification dans le Nouvean
Testament. Neuchatel 1948.



wErbauet einer den anderen® 265

zehnte ihren reichen Nihrboden hatte2, Eine Wiederentdeckung des wahren Sinnes
der Erbauung ist fiir eine rechte Orientierung allen aszetischen Bemiihens wie auch
fiir das Verstdndnis der Lehre'des Neuen Testamentes iiber die Frommigkeit des Glau-"
bigen wichtig. , Wenn Paulus an tber fiinfzig Stellen die Worte oikos, oikia (Haus)
und ihre Ableitungen im bildlichen Sinne, in Anwendung auf den Menschen, ge-
braucht — Stellen, die sich noch um ein Bedeutendes vermehren, wenn wir syno-
nyme Ausdriicke wie naos, architekton, katartizein, synharmologein hinzunehmen
—, so ist kein Zweifel daran, dafl die Bildersprache mit Bau, Haus bauen, Ge-
fiige dem Apostel in Fleisch und Blut iibergegangen war“s. Im Alten Testament
kommt Erbauen zwar nicht in Anwendung auf das religiose Bemiihen des einzel-
nen und um den einzelnen vor, wohl aber bezeichnet es Gottes gnidiges Handeln
an seinem Volk (Jer 81,4; 24, 6; 42,10; Ps 89, 3). Dadurch, daf die Schopfertat
Gottes als ,Erbauen® bezeichnet wird (Am 9, 6; Ps 8, 3; 24, 2; 104, 2 f; Job 37, 4-7;
38, 22; Is 40, 21 f), ist das Bauen, das Menschen auf Geheifl Gottes zu leisten ha-
ben, als Nachbild und Teilhabe am géttlichen Wirken gedeutet (Ex 25, 9; 25, 40;
26, 30; 27, 8; 31,1-11; Weish 9, 8). Zum Wiederaufbau des Tempels und Jerusd-
lems wird in den exilischen und nachexilischen Schriften im Sinne eines Typus fiir
den endzeitlichen Aufbau eines neuen, endgiiltigen Jerusalem aufgerufen. So hat
also auch im Alten Testament Erbauen schon einen religiésen Sinn, wenn auch
nicht ganz den gleichen wie im Neuen Testament. Wer das religiése Verhalten
des Frommen nach biblischem Verstandnis recht erfassen will, muf sich daher um
das Verstandnis dieses Wortes kilmmern.

Wir kénnen, auf die Gefahr hin, dadurch ein wenig zu schematisieren, die eigen-
artigen Ziige, die der christlichen Frommigkeit gerade durch diesen Begriff gege-
ben werden, etwa in drei Feststellungen zusammenfassen. Das christliche Frém-
migkeitsbemithen wird als geradezn kultisch bestimmtes Zusammenwirken mit Gott,
als Wirken in frei entschiedener Dynamik und schlieflich als Dienst des from-
men Menschen an der Gemeinschait charakterisiert.

LIch bin Mitarbeiter Gottes® (1 Kor 3,9)

Das Wort Bauen, noch mehr die erweiterte Form Erbauen, weckt immer die Vor-
stellung, daf eine Wirklichkeit von Grund auf erstellt wird, wo sie vorher nicht
da war. Im ganz strengen Sinne gilt das nur vom Schaffen aus nichts und ist daher
eine spezifisch gottliche Tat. Aber dhnlich wie das Wort Schaffen vom geistig pro-
duktiven Wirken des Menschen gebraucht wird, weil dieses etwas von der Origi-
nalitit des gottlichen Schaffens an sich hat, so stellt auch das Baven das mensch-
liche Wirken in Ahnlichkeit und Teilnahme am Schaffen Gottes. Als Bauender wie
als Schaffender wird der Mensch in seiner Gottbildlichkeit herausgestellt. Was den
Menschen vom Tier unterscheidet und was von der Bibel gemeint ist, wenn sie den
Menschen als Bild Gottes bezeichnet, ist gerade jenes Vermdgen, an der spontanen,

2 A. Schoenen OSB, Aedificatio. Zum Verstindnis eines Glaubenswortes in Kult und
Schrift. In: Enkainia. Gesammelte Arbeiten zum 800jdhrigen Weihegedichtnis der Abtei-
kirche Maria Laach am 24. August 1956. Herausg. v. H. Emonds OSB, Diisseldorf 1956; vgl.
diese Ztschr. 3. Heft 1957, S. 2841.

3 C. Trossen OFM, Erbauen. In: Theologie und Glaube 6 (1914), 807.



266 Otto Semmelroth

gestaltenden und in diesem Sinn schépferischen Kraft Gottes teilzunehmen. Der
Geist, der im Menschen die Materie beseelt, macht ihn zum Bild Gottes. So ist es ein
Kennzeichen der Gottbildlichkeit des Menschen, dafl er im eigentlichen Sinne er-
bauen kann. Das Erbauen stellt den Menschen in Zusammenhang mit Gott, dem
eigentlichen Architekton, dem Urerbauer.

Wenn die Bibel Gott als den eigentlichen Bauenden, menschliches Bauen iiber-
haupt und erst recht im religiés-gnadenhaften Bereich aber als Teilnahme an Got-
tes Bautitigkeit darstellt, so lehrt sie damit nicht etwas schlechthin Neues. In den
orientalischen Religionen wird allgemein das menschliche Bauen als Spiegelung
des gottlichen Bauens angesehen. ,Die wirklichen irdischen Tempel- und Stadte-
bauten sind Abbilder jener kosmisch-himmlischen Vorbilder. Im Bauen des Men-
schen spiegelt sich daher eine gottliche Handlung, letztlich die gottliche Schopfungs-
tat. Bauen ist so symbolische Handlung und kultisches Tun. Nur der kann es tun,
der nm die Urgriinde des Seins weifl“4. Die biblische Offenbarung hat diese Vor-
stellung bestitigt und zu ihrer eigentlichen Tiefe gefiihrt.

Das Bauherrentum Gottes, der in der Schopfung der Welt wie in der Neuschop-
fung der in der Kirche zu ihrer sichtbaren Gestalt gebrachten Gnade der eigent-
liche Bauende ist, der die Menschen als Bauende zur Mitarbeit mit sich aufruft,
wird in der Heiligen Schrift durch drei Aussagen mitgeteilt. Zunachst wird positiv
gelehrt, dafl Gott Urbild und eigentliche Quelle alles Bauens sei. Gott bant schaf-
fend die Welt, und wenn der Mensch Hauser baut, so wird er Nachbild und Teil-
haber des bauenden Gottes. Wenn die Erschaffung der Welt nicht ausdriicklich als
Erbauung durch Gott bezeichnet wiirde, so wire dies doch in der neutestament-
lichen Lehre enthalten, dafl Gott der Erbauer der Kirche, des neutestamentlichen
Heilsvolkes, ist. Schon im Alten Testament wurde prophetisch der Neuaufbau des
Volkes durch Gott verheifflen. ,Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt; darum habe
ich dir lange die Huld bewahrt. Wieder erbaue ich dich, und du wirst erbaut sein,
Jungfrau Israel“ (Jer 81, 3 f). Und schon da werden die von Gott zur Filirung des
Volkes Berufenen als Teilhaber an diesem gottlichen Heilsbauen dargestellt: ,Siehe,
ich gebe dir heute die Macht iiber Volker und Reiche, um aus- und einzureiflen,
zu vernichten und in Triimmer zu legen, aufzubauen und einzupflanzen® (Jer 1, 10).
Daf aber die Kirche, die sich von Beginn als die Vollendung des alttestamentlichen
Gottesvolkes verstand, Ziel und Vollendung der Schopfung ist, dafir gibt vor
allem der Brief an die Epheser wie auch die mehrfache Aussage von der Neu-
schopfung in Christus d. h. in der Kirche Zeugnis. So ist in der Kirche eigentlich
erst der Baun der Welt, das gottliche Schaffen, zur Vollendung gekommen.

Diese Linie des Zusammenwirkens des Menschen mit dem eigentlichen Erbauer,
der Gott ist (Hebr 11, 10), wird ausgezogen, wenn im Neuen Testament das Er-
bauen den von Christus berufenen Amtstrdgern besonders iibertragen, aber auch als
Pflicht und Aufgabe jedes Christen gezeigt und doch immer nur als Teilnahme an
der bauenden Tatigkeit des gottlichen Bauenden verstanden wird. Alles erbau-
liche Tun nnd Reden, zu dem Paulus mahnt (Eph 4, 29), wird zusammengefafit in
der Mahnung: ,Seid also Nachahmer Gottes als seine geliebten Kinder® (Eph 5, 1).

4 Realenzyklopidie fir Antike und Christentum I, 1266.



»Erbauet einer den anderen” 267

So bekennt denn Paulus angesichts des Bauwerkes, als das er die Gemeinde von Ko-
rinth errichtet hat: , Wir sind Gottes Mitarbeiter; ihr seid Gottes Ackerfeld, Got-
tes Bauwerk® (1 Kor 3, 9).

Ein zweiter Gedanke, in dem das Erbauen der Heilsgemeinde und ihrer einzel-
nen Glieder als Zusammenwirken von Gott und Menschen deutlich wird, ist die
Lehre von Christus als dem Fundament, auf dem gebaut werden muf. ,Ein ande-
res Fundament kann niemand legen als das gelegt ist, Jesus Christus“ (1 Kor 3, 11).
Ein ahnliches, wenn auch anderes Bild ist das von Christus als dem Schlufistein,
in dem der gesamte Bau seinen Abschlufl und seinen Zusammenhalt hat (Eph 2, 20).
Auf den ersten Blick sieht man vielleicht nicht, wieso hier das Erbauen ein Zu-
sammenwirken von Gott und Mensch sei. Scheint doch nur von einem Erbauen
durch Gott die Rede zu sein, dessen grundlegendes Ergebnis Christus ist. Daf} es
aber auch im Bild von Christus als dem Stein und Fundament um ein Zusammen-
wirken der menschlichen Bauenden mit dem géttlichen Urerbauer geht, wird deut-
lich, wenn man bedenkt, dafl Christus als Fundament von Gott gelegt wurde, da-
mit die menschlichen Bauleute, die Kraft dieses Fundamentes ausnutzend, den Bau
der Kirche auf ihm aufrichten. In allem menschlichen Bauen ist die gottliche Bau-
wirksamkeit gewissermaflen weiter am Werk, da alles menschliche Tun auf diesem
Fundament ruht. Wer aber nicht mitwirkt, sondern den Stein verwirft, verwirkt
seine eigentliche Aufgabe, wie es die Schriftgelehrten und Altesten taten, die
Bauende sein wollten, aber den rechten Grundstein nicht erkannten, weshalb ihnen
der Herr vorhilt: ,Habt ihr nicht die Schrift gelesen: ,Der Stein, den die Bau-
leute verworfen haben, der ist zum Eckstein geworden. Vom Herrn ist dies ge-
schehen® (Mk 12, 10 f).

Schlieflich weist noch eine dritte Anwendung des Bildes vom Bauen auf das Zu-
sammenwirken von Gott und Mensch im Heilsgeschehen. Hier ist nicht so sehr die
Titigkeit des Bauens als vielmehr das erbaute Haus ins Auge gefafit. Man sagt,
die Kirche wie auch ihre einzelnen Glieder seien Tempel oder Haus Gottes. ,,Uber
diesem Fundament (Christus) erhebt sich als Bau Gottes die Ekklesia (1 Kor 14, 4 {;
2 Kor 10, 8; 12,19; 13, 10; Eph 2, 20 ff). Diese Ekklesia wird erbaut als Tempel
Gottes (1 Kor 3, 16), als heiliger Tempel im Herrn (Eph 2, 21), als Wohnung Got-
tes im Pneuma (Eph 2, 22), als Bau Gottes (1 Kor 3, 17), als das obere Jerusalem
(Gal 4, 26), als das himmlische Jerusalem (Hebr 12, 22), als Stadt des lebendigen
Gottes (ebd)“s.

Dafl auch hier vom Zusammenwirken der mitbauenden Menschen mit dem Ur-
erbauer Gott gesprochen wird, erkennt man, wenn man das Bild vom Tempel, in
dem Gott wohnt, ahnlich versteht wie die katholische Gnadentheologie die Aus-
sage vom Einwohnen des Heiligen Geistes oder Gottes im begnadeten Menschen
deutets: Dadurch, dafl Gott nach Art einer Formalursache sich dem Menschen mit-
teilt und einsenkt, heiligt er ihn von innen her. Der Mensch stellt sich dabei gewis-
sermaflen als Materialursache, die in diesem Falle ein personales Eigenwirken ein-
bringt, dem Heiligungswirken Gottes zur Verfiigung. So geschieht der Aufbau des

5 Realenzykl. f. Antike und Christentum I, 1268{.

6 Vgl. K. Rahner SJ, Zur scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen Gnade. In:
Schriften zur Theologie 1. Einsiedeln 1956, 347 ff.



268 Otto Semmelroth

Gottestempels im Zusammenwirken Gottes und der Menschen, wenn auch dieses
beiderseitige Wirken alles andere als gleichberechtigte Partnerschaft oder neben-
einanderwirkende Kooperation ist.

Dynamik aus personaler Entscheidung

Das Bild von der Kirche oder auch dem geistlichen Leben des einzelnen Men-
schen als Haus und Tempel Gottes birgt die Gefahr in sich, daf statisch gesehen
wird, was in Wirklichkeit voller Dynamik ist. Ein Tempel, der einmal erbaut ist,
bedarf zwar der Wartung und Pflege, aber als Tempelgebdude ist er fertig. Wie
kein Vergleich einfachhin unter allen Gesichtspunkten auf die Ebene dessen, was er
verdeutlichen soll, iibertragen werden kann, so hat auch dieses Bild seine Grenzen.
Dieser Gefahr wird in der Sprechweise der biblischen Offenbarung wie der aus
ihr schopfenden Uberlieferung dadurch begegnet, dafl die Vergleiche aus dem Be-
reich des Bauens erginzt werden durch die Vergleiche aus dem Bereich des Leben-
digen, des Ackerbodens, auf dem die Pflanzen wachsen sollen (1 Kor 3, 9), des
Leibes, der wachsen und sich entfalten mufl (Eph 4, 13).

Dafl aber die Wirklichkeit des Menschen vor Gott, auch wenn sie durch den Ver-
gleich mit dem Gebédude dargestellt wird, dynamisch verstanden werden will, zeigt
die Tatsache, dafl zwar die Kirche Tempel Gottes genannt, also als fertiger Bau
vorgestellt wird, dafl aber haufiger als vom Gebiude vom Bauen die Rede ist, also
vom Errichten des Gebdudes. Wenn auch durch Christus die Kirche als vollendete
Wirklichkeit eingerichtet ist, so mufl sie doch immer neu durch das Zusammen-
wirken der menschlichen Bauleute mit dem gottlichen Architekten gebaut werden.
In jedem Augenblick gilt, was die Apostelgeschichte von der frithen Kirche sagt:
sDie Kirche wurde erbaut und schritt voran in der Furcht des Herrn“ (Apg 9, 31).

Dem Fundament, auf dem die Kirche erbaut ist, wurde unzerstérbarer Bestand
bis ans Ende der Zeiten garantiert (Mt 16, 18), weil es von der Kraft Christi erfallt
ist, so dafl das apostolische Fundament eigentlich das Christusfundament ist. Und
doch werden die Menschen aufgerufen, die Kirche je neu zu erbauen. Das ist so-
wohl die Aufgabe derer, die kraft ihres Amtes zur missionarischen Tétigkeit be-
rufen sind und daher als Bauleute, die zur Erbauung der Kirche wirken, darge-
stellt werden oder auch als Fundament, dessen Eckstein Christus ist (Eph 2, 20).
Es ist aber zugleich die Aufgabe aller Christen, dadurch am Aufbau der Kirche
mitzuarbeiten, daf} sie sich selbst als lebendige Steine dem Bau der Kirche einver-
leiben lassen. So wird das Bild vom Bauen und vom Gebdude Gottes zwar beibe-
halten, erhalt aber seine Korrektur durch die Betonung, dafl dieses Haus aus leben-
digen Steinen gebaut ist. ,Lafit euch selbst als lebendige Steine aufbauen zu einem
geistigen Haus“ (1 Pet 2, 5). Die Funktionen der Bauleute wie die der von ihnen
zu benutzenden Steine, ja sogar die des Gottestempels selbst durchdringen also
einander. Der Christ baut mit am Tempel Gottes, der die Kirche ist, indem er sich
selbst in Gottes Gnade und eigenem Bemiihen zum Stein werden lafit, der zum
Aufrichten des Gotteshauses beitrigt.

So nahe es nun lige — tatsichlich geschieht es auch —, die Kirche wie das geist-
liche Leben ihrer einzelnen Glieder um der wesentlichen Dynamik willen lieber



»Erbauet einer den anderen” ' 269

mit organischem Wachstum zu vergleichen, das unaufhorlich aus einer ithm inne-
wohnenden Kraft zur Vollendung strebt, so beobachtet man doch, in der bibli-
schen Offenbarung wie in der Tradition, gegeniiber dem Organismusvergleich eine
gewisse Zurickhaltung. Gewil wird die Kirche Christi Leib genannt und die ein-
zelnen Christen seine Glieder. Aber auch Paulus, dem wir das Bild von der Kirche
als Herrenleib verdanken, benutzt den Vergleich mit dem Bauen des Gottestem-
pels sehr viel hdufiger. Gehen wir fehl, wenn wir den Grund dafir in der per-
sonalen Spontaneitat sehen, in der das Wachstum vor Gott frei gesetzt und immer
neu vollzogen wird? Wo der Mensch als Teil eines Organismus geschildert wird, ist
zwar sein Eingegliedertsein ins Ganze und die Herkunft seines Lebens aus diesem
Ganzen besonders deutlich gemacht. Es ist aber auch Gefahr, dafl die Eigenverant-
wortung der freien menschlichen Person zuriicktritt. Diese aber ist gerade ein we-
sentlicher Punkt der christlichen Offenbarung, die auch da, wo sie Wahrheiten mit-
teilt, die Entscheidung des menschlichen Willens aufruft. Dafl der Mensch als Glied
Christi wichst, ist zwar Geschenk der Gnade Gottes; zugleich aber mufl dieses
Wachstum aus dem Inneren seiner eigenen Entscheidung geschehen. Es gibt im
geistlichen Bereich kein Wachsen, das von selbst geschieht. Deshalb ist das Wach-
sen in Christus Gegenstand unaufhérlicher Mahnung an die Person.

Diese personale Eigenstindigkeit des je neuen Entschlusses wird im Bild vom
Bauen eindrucksvoll deutlich gemacht. Es stellt ein mithsames Aufnehmen von Stei-
nen und Baumaterial vor Augen, das alles andere ist als ein naturhaft sich entfal-
tendes Wachstum organischer Art. Deshalb die unaufhérlichen Mahnungen, mit-
zubauen am Bau der Kirche, sich aufbauen zu lassen als lebendige Steine dieser
Kirche und den eigenen Gottestempel als Teil des groflen Tempels der Kirche un-
ermiidlich neu zu errichten und auszubauen. Gerade das Mithsame, das allem Auf-
schichten von Steinen, allem Aufbauen anhaftet, vermag an die Freiheit des Ent-
schlusses zu erinnern, aus dem diese Mitarbeit mit dem géttlichen Bauenden her-
vorgehen mufi.

Erbauen als Gemeinschaftsdienst

Wie sehr sich die Sinndeutung des Begriffes Erbauen in der Neuzeit vom bibli-
schen und frithchristlichen Verstindnis weg in einen einseitigen Individualismus
verlagert hat, macht eine bestimmte Art, dieses Wort zu gebrauchen, besonders
deutlich. Da wird nicht mehr gesagt, man helfe beim Aufbau der Kirche, man er-
baue durch das eigene gute Beispiel oder das mahnende Wort den anderen oder
man werde vom anderen erbaut. Sehr gebrduchlich ist vielmehr die Redeweise
geworden: Ich erbaue mich an einer Tat oder einem Wort des anderen. Selbst da
also, wo die Erbauung vom anderen kommt, also auf Gemeinschaft und Begeg-
nung griindet, schreibt man die erbauende Aktivitdt doch nur dem einzelnen Sub-
jekt selbst zu, um dessen Heil und Erbauung es geht. Ob eine Tat oder ein Wort
serbaulich® ist, wird an der Wirkung gemessen, die es auf mich hat, und zwar
nicht infolge seiner Wirkkraft, sondern wegen meiner Erbauung suchenden und
daher findenden Tatigkeit. In dieser Haltung wird jeder einzelne nur fiir die Er-
bauung seines eigenen religiosen Lebens verantwortlich gemacht. Es ist seine
Sache, ob er aus dem, was die Menschen um ihn herum tun, Gewinn fir den Aul-



270 Otto Semmelroth

bau seines eigenen Lebens vor Gott zieht. Gewifl gibt man auch dem anderen die
Maglichkeit und Pflicht, aus dem, was man selbst tut, seinen Gewinn zu ziehen.
Man gibt zu, dafl jeder in seinem Verhalten auch Bausteine fiir die Erbauung der
anderen bieten soll. Aber in dieser subjektivistisch-individualistischen Haltung
steht das nicht im Vordergrund. Die Mahnung gilt jedem einzelnen, dal er fiir
seine Erbauung Gewinn aus Tat und Wort der anderen zieht. In dieser auf den In-
nenbezirk des Privaten verbannten Religiositit kommt es darauf an, daf jeder
sich nehme, was er brauchen kann. Tatsichlich férdern dann alle einander. Aber
der Dienst an der Erbauung der Gemeinschaft und der einzelnen hért auf, Ge-
genstand bewufiter Bemithung und personaler Entscheidung zu sein.

Ein solches Verstindnis des Erbauungsbegriffes im Sinne des ,Ich erbaue mich®
verkennt das, was Bibel und Uberlieferung mit diesem Bildwort vor allem mei-
nen. Wenn irgendeine Aussage der religiosen Bemilhung des Glaubigen eine be-
wulte Ausrichtang auf die Gemeinschaft gibt, dann ist ¢s das Erbauen in seinem
urspriinglich christlichen Sinn. Selbstverstindlich ist den Verfassern der Heiligen
Schrift bewufit, dafl die Existenz der Kirche keine Bedeutung in sich selbst hat,
sondern dem Heil der cinzelnen Menschen und darin der Verherrlichung Gottes
dient. Wer dann sagt, der einzelne habe dem Aufbau der kirchlichen Gemein-
schaft zu dienen, scheint auf den ersten Blick das Verhiltnis umzukehren und zum
dienenden Mittel zu machen, was in Wirklichkeit Ziel ist. In Wahrheit dient die
kirchliche Gemeinschaft dem Heil des einzelnen dadurch, dafl dieser sich bewufit in
den Dienst der Gemeinschaft stellt. Im natirlichen Bereich gibt es dhnliches: Wenn
der Mensch den Ackerboden bebaut, Samen ausstreut und die Friichte erntet; wenn
er Maschinen baut und ,bedient”, dann sieht das zunichst so aus, als ob der Mensch,
den doch die Offenbarung als den Herrn der Kreatur ausweist, der untermensch-
lichen Natur zuo dienen hitte. In Wirklichkeit aber nimmt der Mensch, indem er
der Natur ,dient, diese in seinen Dienst. So kann auch die von Christuas eingerich-
tete und in der freien Entscheidung der Menschen zu verwirklichende Kirche im
Dienst des Heils der einzelnen Menschen stehen und es doch zugleich die Aufgabe
des einzelnen sein, der Erbanung der Kirche zu dienen. Zunichst einmal ist ja mit
»Kirche“ keine untermenschliche Naturwirklichkeit gemeint, sondern die Gemein-
schaft der Menschen, die in Christus za einem geheimnisvollen Leib versammelt
sind und daher das Heil gewinnen. Aber selbst wenn man an die Kirche in mehr
dringlichem Sinn denkt, den sie als Institution zum Heil der Menschen ja auch hat,
gewinnt der einzelne aus der Kirche sein Heil, indem er selbst der Erbauung die-
ser Kirche dient.

Man wird vielleicht sagen: So wie die Heilige Schrift zwar vor allem von der
Erbauung der Kirche spricht, dabei aber doch einschluflweise — bisweilen auch
ausdriicklich (I Kor 6,19) — an die heilsmifige Erbauung der einzelnen Men-
schen denkt, konnte vielleicht auch das Denken der Neuzeit, wenn es vom Sich-
erbauen des cinzelnen spricht, doch damit zugleich die dadurch gewdhrleistete Er-
baunung der kirchlichen Gemeinschaft meinen. Das wire theoretisch mdéglich. Tat-
sachlich aber ist es das Kennzeichen des neuzeitlichen Individualismus gerade auch
im religiésen Bereich, dafl er den Bezug auf die Gemeinschaft sehr vernachlissigt



~Erbauet einer den anderen” 271

hat. Ist nicht auch immer dort, wo der Blick auf die dienende Hingabe an die Ge-
meinschaft gerichtet wird, der Bezug auf das eigene Ich wenig in Gefahr, wih-
rend umgekehrt es keineswegs ebenso selbstverstindlich ist, dafl die Gemeinschaft
zu ihrem Recht kommt, wo der Mensch zuerst und vor allem an das denkt, was
er fiirr sich selbst zo empfangen hofft. Die gewaltsamen Kollektivismen unserer
Tage sind ja doch nur der gewaltsame Ersatz fiir den Gemeinschaftsdienst, den der
Individualismus nicht leisten wollte. Wo dagegen die Menschen aus religids-sitt-
licher Uberzeugung sich in den freien Dienst an der Gemeinschaft stellen, braucht
die Erbauung des eigenen Ich nicht mit Gewalt durchgesetzt zu werden. Gerade
im freien Dienst an der Gemeinschaft findet der cinzelne das Wachstum des eige-
nen Heils.

Deshalb meint die Heilige Schrift beim Erbauen vor allem den Bau der Kirche,
der durch die Bemithung der Apostel und Charismatiker wie durch den Dienst
der einzelnen Christen aufgerichtet werden soll. Dabei ist dann wohl aunch die
Kirche als die iiber den Erdkreis ausgebreitete Gesamtkirche gemeint. Da diese
aber vor allem in der Gestalt der ortlichen Gemeinde dienstheischend vor den ein-
zelnen tritt, begegnet uns die zu erbauende Kirche vor allem als die konkrete Ge-
meinde in den verschiedenen Stidten oder Gebieten. Jedenfalls ist es vor allem die
Gemeinschaft, die erbaut werden soll. Das steht so sehr im Vordergrund, dafl der
Wert der verschiedenen charismatischen Gaben danach bemessen wird, ob sie der
eigenen Erbauung oder aber der Erbauung der kirchlichen Gemeinschaft dienen:
,Bemiiht euch um Geistesgaben, vorziiglich aber darum, dafl ihr die Prophetengabe
besitzt. Wer nimlich in Zungen redet (die Gabe der Glossolalic), der redet nicht
zu Menschen, sondern zu Gott; denn niemand versteht ihn; durch den Geist spricht
er Geheimnisvolles. Wer aber prophetisch redet, der redet zu Menschen zur Erbau-
ung, zur Mahnung und Tréstung. Wer in Zungen redet, der erbaut sich selbst; wer
aber prophetisch redet, erbaut die Gemeinde® (Kor 14, 1-4). Es gibt also auch in der
Bibel das Sicherbauven nnd das Bemithen darum, dafl der einzelne durch die ande-
ren erbaut wird. Aber das tritt zuriick, wie anch unter den verschiedenen Geistes-
gaben die zuriicktreten miissen, die nur der eigenen Erbauung dienen. Wenn aber
der einzelne erbaut wird, so immer mit Riicksicht darauf, dafl er als lebendiger
Stein dem groflen Bau der Kirche eingefiigt werden soll, in dem allein er sein
Heil gewinnen kann.






