
262 Otto Semmelroth 

Die Worte der Postcommunio: •Du duldest nicht, daß der, der auf Dich hofft, all- 
zusehr bedrückt werde", gehören zu den tiefsten Botschaften, die die Liturgie an 
den modernen Menschen richtet. Hier ist das Wissen niedergelegt, daß es Lagen 
gibt, in denen der Mensch an die Grenze des Ertragbaren kommt. Heute fühlen 
wir uns wieder dem sechsten Jahrhundert verwandt, das in einem in dem sog. 
Sacramentarium Leonianum aufbewahrten Gebet aufschrie: •Laßt uns nicht ver- 
zweifeln!" (Feltoes Ausgabe S. 63). 

Es ist nicht die Aufgabe der Liturgie, eine systematische Lehre zu liefern, we- 
der theologisch, noch gar philosophisch. Die fortgeschrittene Kenntnis des geschicht- 
lichen Wachsens der Liturgie verträgt es kaum noch, die uns heute vorliegenden 
Texte auf einer Stufe nach ihrem Inhalt abzufragen. Angesichts dieser beiden Tat- 
sachen ist es um so erstaunlicher, daß sich aus einer fast interpretationslosen Grup- 
pierung der liturgischen Äußerungen eine Lehre von der Hoffnung ergibt, wie sie 
kaum je sonst zu finden ist, gründlich, umfassend und wirklichkeitsnah. In Verbin- 
dung mit der traditionellen moraltheologischen Lehre von der Hoffnung hat diese 
liturgische Lehre heute besondere Bedeutung. 

»Erbauet einer den anderen« (1 Thess 5,11) 

Zur Wiedereroberung eines christlichen Begriffes 

Von Otto Semmelroth   SJ, Frankfurt/Main 

Die Frömmigkeit der letzten Jahrzehnte ist in ihrem Inhalt vor allem von der 
Ausrichtung auf die zentralen Glaubenswahrheiten bestimmt: den mystischen Leib 
Christi, die uns mit ihm verbindende Gnade, die heiligste Dreifaltigkeit, in der 
wir einen lebendigen Platz als Glieder des Leibes Christi haben. In ihrer Aus- 
übung orientiert sie sich besonders an der Liturgie als der wesentlichen Lebens- 
funktion der Kirche. Und die Quelle, aus der sie schöpft, wurde ihr die Heilige 
Schrift, deren Geheimnis man wieder vom Geheimnis der Menschwerdung Gottes 
in Jesus Christus her zu deuten gelernt hat. 

Um so merkwürdiger muß es eigentlich erscheinen, daß dem religiösen Empfin- 
den des heutigen Menschen das Bildwort von der •Erbauung", das in der religiösen 
Literatur früherer Zeiten eine große Rolle spielte, so fremd geworden ist. Gerade 
in der Heiligen Schrift des Neuen Testamentes, sowohl in den Evangelien wie 
noch mehr in den Apostelbriefen, vor allem des hl. Paulus, hat dieses Wort eine 
große Bedeutung. 

Ein befremdendes Bild? 

Man sollte erwarten, daß eine Religiosität, die wieder aus der Heiligen Schrift 
schöpfen gelernt hat, mit biblischen Sinnbildern mehr anfangen könnte. Statt des- 
sen scheint das Wort vom Erbauen, angewandt auf das geistliche Leben, eine ahn- 



•Erbauet einer den anderen" 263 

liehe Skepsis im geistlich bemühten Menschen von heute auszuüben wie die Äuße- 
rungen einer allzu gefühlsbetonten und indiskreten Frömmigkeit. Der Zug zum 
Objektiven, der heute noch die geistig und geistlich wachen Menschen bestimmt, 
fürchtet in der Erbauung einen Rückfall in die Frömmigkeit des 19. Jahrhunderts. 
Gewiß hat seit einiger Zeit die objektive Prägung moderner Geistigkeit schon 
nicht mehr die gleiche Gestalt wie vor einigen Jahrzehnten. Der Einzelmensch steht 
wieder mehr im Mittelpunkt des geistigen Ringens, und damit werden viele Fragen 
wieder in ihrem individuellen und personalen Bezug gesehen. Aber es ist doch 
nicht mehr der Subjektivismus der Neuzeit. Der einzelne erlebt sich und will sich 
gestalten in der Begegnung mit der objektiven Wirklichkeit. Er nimmt das Objek- 
tive ernst; es soll ihm dazu verhelfen, aus subjektiver Enge herauszukommen. Und 
dieser Haltung ist das Wort von der Erbauung verdächtig. Es scheint aus der Zeit 
von •vorgestern" zu stammen. Daß dieses Wort biblischer Herkunft ist, wissen die 
wenigsten. 

Allerdings ist nicht zu verkennen, daß dieses Wort nicht mehr unbeschwert und 
unmittelbar aus der Heiligen Schrift zu uns kommt. Eine lange Geschichte hat sich 
seiner bemächtigt, die den ursprünglichen biblischen Sinn dieses Bildes in einer 
Weise einengte, die gerade das an ihm ausfallen ließ, was das Empfinden des reli- 
giösen Menschen heute sucht. Mit •Erbauen" und •Erbaulichkeit" ist der Geschmack 
pietistischer Gefühlsfrömmigkeit und individualistischer Sorge um das eigene Heil 
verbunden. Gewiß ist dabei das Heil des Nachbarn nicht ausgeschlossen, den ich zu 
erbauen habe und der durch sein gutes Beispiel und sein Wort mit erbauen soll. 
Aber •erbauliche Worte" will der realistische Mensch von heute nicht gerne hören. 
Wo man sie aber hört, zieht man sich, ob solcher Indiskretion peinlich berührt, 
zurück. Der individualistische und subjektivistische Zug prägte das neuzeitliche reli- 
giöse Verständnis von Erbauung. 

Damit ist nicht gesagt, daß eine Anwendung dieses Begriffes im individuellen 
und subjektiven Sinn erst das Ergebnis neuzeitlichen Denkens wäre. Schon die 
Kirchenväter, vor allem des Abendlandes, wenden das Wort vom Erbauen auch auf 
den einzelnen Christen an, der nicht nur ein Stein im Gemeinschaftsbau der Kirche, 
sondern auch selbst ein Bau ist, den das religiös-aszetische Bemühen aufrichten 
soll. Diese Anwendung auf den einzelnen und seine Tugenden gewinnt der Er- 
bauungsbegriff vor allem in der aszetischen Literatur des Mönchtums. Aber diese 
individuelle Anwendung des Wortes vom Bauen und Erbauen ist keine mönchi- 
sche Erfindung, sondern höchstens seine speziellere Anwendung. Auch bei den Vä- 
tern, ja in der Heiligen Schrift wird •Erbauung" nicht nur mit Bezug auf die kirch- 
liche Gemeinschaft, sondern auch auf den einzelnen Christen ausgesagt. •Ein jeder 
von uns soll dem Nächsten zu Gefallen leben, damit es zum Guten führe, zur Er- 
bauung" (Rom 15, 2). •Es sehe ein jeder, wie er darauf (auf dem von Paulus geleg- 
ten Grund) baue... Ob aber jemand auf diesen Grund Gold baut oder Silber, 
Edelsteine, Holz, Heu oder Stroh, es wird eines jeden Werk offenbar werden; denn 
der Tag wird es ans Licht bringen, weil die Offenbarung im Feuer geschieht, und 
wie das Werk eines jeden ist, wird das Feuer erproben" (1 Kor 3, 10•14). Solche 
und ähnliche Worte richten sich an die einzelnen Christen und meinen die Erbau- 



264 Otto Semmelroth 

ung zum mindesten auch des einzelnen Menschen. Eine solche Anwendung des Er- 
bauungswortes ist also nicht schlechthin neu. 

Das Neuartige und einigermaßen Befremdende, das wir im Wort •Erbauung" 
empfinden, wurde ihm durch die Ausschließlichkeit beigegeben, mit der es dem Be- 
reich des einzelnen Menschen und in diesem Bereich auch noch vor allem der ge- 
fühlsmäßigen religiösen Erhebung vorbehalten wurde. Wir glauben an die ge- 
heimnisvolle Wirklichkeit der Kirche und dienen ihrem Leben in Christus. Aber 
daß wir damit die Kirche •erbauen", kommt uns kaum in den Sinn. Wir voll- 
ziehen unser religiöses Leben gern als •Dienst" vor Gott und Anerkennung seiner 
Herrlichkeit. Daß wir damit aber uns selbst als Tempel Gottes •aufbauen", scheint 
uns gar nicht als passende Aussage für dieses Bemühen. Wir sind skeptisch gewor- 
den gegenüber einer Frömmigkeit, die •erbaulich" sein will. Sie scheint uns nicht 
Frömmigkeit des Dienstes vor der Herrlichkeit Gottes, sondern Suchen nach dem 
Gewinn für den Frommen selbst. Es wäre gewiß falsch, Luther zum Urheber die- 
ses individualistischen und subjektivistischen Verständniswandels gegenüber dem 
Begriff Bauen und Erbauen zu machen, weil er in seiner Bibelübersetzung über- 
all dort, wo der unmittelbare Zusammenhang das Beibehalten des Wortes Bauen 
nicht unbedingt nötig machte, statt Bauen Bessern übersetzt. In dieser sinnwan- 
delnden Übersetzung spricht vielmehr schon ein verändertes Frömmigkeitsgefühl, 
dem eine längere Entwicklung im Spätmittelalter vorausgeht. Das religiöse Leben 
ist fast ganz an den einzelnen gebunden und nicht allzu bewußt ausgerichtet auf 
den Dienst an der Erbauung der Kirche, die dem einzelnen vorgegeben ist und 
doch durch sein religiöses Bemühen immer wieder aufgebaut werden muß. Dieser 
auf das Individuum eingeengte Gebrauch des Wortes hat dann die noch weitere 
Einengung auf die religiöse Gefühlserhebung im Pietismus vorbereitet. 

Wo in der Frühzeit das Wort vom Erbauen auf den einzelnen Christen ange- 
wandt wird, da steht dieser Einzelne doch im lebendigen Glaubensbewußtsein als 
Glied der Kirche, als Baustein des Gottestempels, der die Kirche ist. Was also ihn 
•erbaut", das ist immer zugleich Bereitung des Steines für den Bau der Kirche, 
in den er eingefügt wird. In der mönchischen Literatur mag das nicht mehr so aus- 
drücklich bezeugt werden. Aber bei den Kirchenvätern steht immer die Bezogen- 
heit auf die kirchliche Gemeinschaft neben der individuellen Bedeutung des Wor- 
tes und gibt ihr die rechte Perspektive; die individuelle Anwendung ist kein In- 
dividualismus. So erst recht im Neuen Testament, wo Erbauen zwar auch als Be- 
mühen am einzelnen Gläubigen vorkommt, weitaus häufiger aber auf den Bau der 
Ekklesia angewandelt wird, in die auch der erbaute Einzelne immer als Teil des 
Ganzen eingefügt erscheint. 

Es ist verständlich, daß im Zusammenhang mit der Besinnung auf die Liturgie 
der Kirchenweihe ein Ansatz für eine Wiedergewinnung des geistlichen Begriffes 
der Erbauung gemacht wurde. Nachdem vor etlichen Jahren der französische Pro- 
testant Bonnard den ekklesiologischen Aspekt der Erbauung im Sinne der Bibel 
herausgestellt hatte1, ist es bemerkenswert, daß der Bedeutung dieses Wortes ge- 
rade dort nachgegangen wurde, wo auch die liturgische Bewegung der letzten Jahr- 

1 P. Bonnard, Jesus Christ edifiant son figlise. Le concept de l'edification dans leNouveau 
Testament. Neuchatel 1948. 



•Erbauet einer den anderen" 265 

zehnte ihren reichen Nährboden hatte2. Eine Wiederentdeckung des wahren Sinnes 
der Erbauung ist für eine rechte Orientierung allen aszetischen Bemühens wie auch 
für das Verständnis der Lehre des Neuen Testamentes über die Frömmigkeit des Gläu-~ 
bigen wichtig. •Wenn Paulus an über fünfzig Stellen die Worte oikos, oikia (Haus) 
und ihre Ableitungen im bildlichen Sinne, in Anwendung auf den Menschen, ge- 
braucht • Stellen, die sich noch um ein Bedeutendes vermehren, wenn wir syno- 
nyme Ausdrücke wie naos, architekton, katartizein, synharmologein hinzunehmen 
•, so ist kein Zweifel daran, daß die Bildersprache mit Bau, Haus bauen, Ge- 
füge dem Apostel in Fleisch und Blut übergegangen war"3. Im Alten Testament 
kommt Erbauen zwar nicht in Anwendung auf das religiöse Bemühen des einzel- 
nen und um den einzelnen vor, wohl aber bezeichnet es Gottes gnädiges Handeln 
an seinem Volk (Jer 31,4; 24,6; 42, 10; Ps 89,3). Dadurch, daß die Schöpfertat 
Gottes als •Erbauen" bezeichnet wird (Am 9, 6; Ps 8, 3; 24, 2; 104, 2 f; Job 37, 4-7; 
38, 22; Is 40, 21 f), ist das Bauen, das Menschen auf Geheiß Gottes zu leisten ha- 
ben, als Nachbild und Teilhabe am göttlichen Wirken gedeutet (Ex 25, 9; 25, 40; 
26,30; 27, 8; 31, 1-11; Weish 9, 8). Zum Wiederaufbau des Tempels und Jerusa- 
lems wird in den exilischen und nachexilischen Schriften im Sinne eines Typus für 
den endzeitlichen Aufbau eines neuen, endgültigen Jerusalem aufgerufen. So hat 
also auch im Alten Testament Erbauen schon einen religiösen Sinn, wenn auch 
nicht ganz den gleichen wie im Neuen Testament. Wer das religiöse Verhalten 
des Frommen nach biblischem Verständnis recht erfassen will, muß sich daher um 
das Verständnis dieses Wortes kümmern. 

Wir können, auf die Gefahr hin, dadurch ein wenig zu schematisieren, die eigen- 
artigen Züge, die der christlichen Frömmigkeit gerade durch diesen Begriff gege- 
ben werden, etwa in drei Feststellungen zusammenfassen. Das christliche Fröm- 
migkeitsbemühen wird als geradezu kultisch bestimmtes Zusammenwirken mit Gott, 
als Wirken in frei entschiedener Dynamik und schließlich als Dienst des from- 
men Menschen an der Gemeinschaft charakterisiert. 

•Ich bin Mitarbeiter Gottes" (1 Kor 3, 9) 

Das Wort Bauen, noch mehr die erweiterte Form Erbauen, weckt immer die Vor- 
stellung, daß eine Wirklichkeit von Grund auf erstellt wird, wo sie vorher nicht 
da war. Im ganz strengen Sinne gilt das nur vom Schaffen aus nichts und ist daher 
eine spezifisch göttliche Tat. Aber ähnlich wie das Wort Schaffen vom geistig pro- 
duktiven Wirken des Menschen gebraucht wird, weil dieses etwas von der Origi- 
nalität des göttlichen Schaffens an sich hat, so stellt auch das Bauen das mensch- 
liche Wirken in Ähnlichkeit und Teilnahme am Schaffen Gottes. Als Bauender wie 
als Schaffender wird der Mensch in seiner Gottbildlichkeit herausgestellt. Was den 
Menschen vom Tier unterscheidet und was von der Bibel gemeint ist, wenn sie den 
Menschen als Bild Gottes bezeichnet, ist gerade jenes Vermögen, an der spontanen, 

2 A. Schoenen OSB, Aedificatio. Zum Verständnis eines Glaubenswortes in Kult und 
Schrift. In: Enkainia. Gesammelte Arbeiten zum 800jährigen Weihegedächtnis der Abtei- 
kirdie Maria Laach am 24. August 1956. Herausg. v. H. Emonds OSB, Düsseldorf 1956; vgl. 
diese Ztschr. 3. Heft 1957, S. 234 f. 

3 C. Trossen OFM, Erbauen. In: Theologie und Glaube 6 (1914), 807. 



266 Otto Semmelroth 

gestaltenden und in diesem Sinn schöpferischen Kraft Gottes teilzunehmen. Der 
Geist, der im Menschen die Materie beseelt, macht ihn zum Bild Gottes. So ist es ein 
Kennzeichen der Gottbildlichkeit des Menschen, daß er im eigentlichen Sinne er- 
bauen kann. Das Erbauen stellt den Menschen in Zusammenhang mit Gott, dem 
eigentlichen Architekton, dem Urerbauer. 

Wenn die Bibel Gott als den eigentlichen Bauenden, menschliches Bauen über- 
haupt und erst recht im religiös-gnadenhaften Bereich aber als Teilnahme an Got- 
tes Bautätigkeit darstellt, so lehrt sie damit nicht etwas schlechthin Neues. In den 
orientalischen Religionen wird allgemein das menschliche Bauen als Spiegelung 
des göttlichen Bauens angesehen. •Die wirklichen irdischen Tempel- und Städte- 
bauten sind Abbilder jener kosmisch-himmlischen Vorbilder. Im Bauen des Men- 
schen spiegelt sich daher eine göttliche Handlung, letztlich die göttliche Schöpfungs- 
tat. Bauen ist so symbolische Handlung und kultisches Tun. Nur der kann es tun, 
der um die Urgründe des Seins weiß"4. Die biblische Offenbarung hat diese Vor- 
stellung bestätigt und zu ihrer eigentlichen Tiefe geführt. 

Das Bauherrentum Gottes, der in der Schöpfung der Welt wie in der Neuschöp- 
fung der in der Kirche zu ihrer sichtbaren Gestalt gebrachten Gnade der eigent- 
liche Bauende ist, der die Menschen als Bauende zur Mitarbeit mit sich aufruft, 
wird in der Heiligen Schrift durch drei Aussagen mitgeteilt. Zunächst wird positiv 
gelehrt, daß Gott Urbild und eigentliche Quelle alles Bauens sei. Gott baut schaf- 
fend die Welt, und wenn der Mensch Häuser baut, so wird er Nachbild und Teil- 
haber des bauenden Gottes. Wenn die Erschaffung der Welt nicht ausdrücklich als 
Erbauung durch Gott bezeichnet würde, so wäre dies doch in der neutestament- 
lichen Lehre enthalten, daß Gott der Erbauer der Kirche, des neutestamentlichen 
Heilsvolkes, ist. Schon im Alten Testament wurde prophetisch der Neuaufbau des 
Volkes durch Gott verheißen. •Mit ewiger Liebe habe ich dich geliebt; darum habe 
ich dir lange die Huld bewahrt. Wieder erbaue ich dich, und du wirst erbaut sein, 
Jungfrau Israel" (Jer 31, 3 f). Und schon da werden die von Gott zur Führung des 
Volkes Berufenen als Teilhaber an diesem göttlichen Heilsbauen dargestellt: •Siehe, 
ich gebe dir heute die Macht über Völker und Reiche, um aus- und einzureißen, 
zu vernichten und in Trümmer zu legen, aufzubauen und einzupflanzen" (Jer 1, 10). 
Daß aber die Kirche, die sich von Beginn als die Vollendung des alttestamentlichen 
Gottesvolkes verstand, Ziel und Vollendung der Schöpfung ist, dafür gibt vor 
allem der Brief an die Epheser wie auch die mehrfache Aussage von der Neu- 
schöpfung in Christus d. h. in der Kirche Zeugnis. So ist in der Kirche eigentlich 
erst der Bau der Welt, das göttliche Schaffen, zur Vollendung gekommen. 

Diese Linie des Zusammenwirkens des Menschen mit dem eigentlichen Erbauer, 
der Gott ist (Hebr 11, 10), wird ausgezogen, wenn im Neuen Testament das Er- 
bauen den von Christus berufenen Amtsträgern besonders übertragen, aber auch als 
Pflicht und Aufgabe jedes Christen gezeigt und doch immer nur als Teilnahme an 
der bauenden Tätigkeit des göttlichen Bauenden verstanden wird. Alles erbau- 
liche Tun und Reden, zu dem Paulus mahnt (Eph 4, 29), wird zusammengefaßt in 
der Mahnung: •Seid also Nachahmer Gottes als seine geliebten Kinder" (Eph 5, 1). 

4 Realenzyklopädie für Antike und Christentum I, 1266. 



•Erbauet einer den anderen" 267 

So bekennt denn Paulus angesichts des Bauwerkes, als das er die Gemeinde von Ko- 
rinth errichtet hat: •Wir sind Gottes Mitarbeiter; ihr seid Gottes Ackerfeld, Got- 
tes Bauwerk" (1 Kor 3, 9). 

Ein zweiter Gedanke, in dem das Erbauen der Heilsgemeinde und ihrer einzel- 
nen Glieder als Zusammenwirken von Gott und Menschen deutlich wird, ist die 
Lehre von Christus als dem Fundament, auf dem gebaut werden muß. •Ein ande- 
res Fundament kann niemand legen als das gelegt ist, Jesus Christus" (1 Kor 3, 11). 
Ein ähnliches, wenn auch anderes Bild ist das von Christus als dem Schlußstein, 
in dem der gesamte Bau seinen Abschluß und seinen Zusammenhalt hat (Eph 2, 20). 
Auf den ersten Blick sieht man vielleicht nicht, wieso hier das Erbauen ein Zu- 
sammenwirken von Gott und Mensch sei. Scheint doch nur von einem Erbauen 
durch Gott die Rede zu sein, dessen grundlegendes Ergebnis Christus ist. Daß es 
aber auch im Bild von Christus als dem Stein und Fundament um ein Zusammen- 
wirken der menschlichen Bauenden mit dem göttlichen Urerbauer geht, wird deut- 
lich, wenn man bedenkt, daß Christus als Fundament von Gott gelegt wurde, da- 
mit die menschlichen Bauleute, die Kraft dieses Fundamentes ausnutzend, den Bau 
der Kirche auf ihm aufrichten. In allem menschlichen Bauen ist die göttliche Bau- 
wirksamkeit gewissermaßen weiter am Werk, da alles menschliche Tun auf diesem 
Fundament ruht. Wer aber nicht mitwirkt, sondern den Stein verwirft, verwirkt 
seine eigentliche Aufgabe, wie es die Schriftgelehrten und Ältesten taten, die 
Bauende sein wollten, aber den rechten Grundstein nicht erkannten, weshalb ihnen 
der Herr vorhält: •Habt ihr nicht die Schrift gelesen: ,Der Stein, den die Bau- 
leute verworfen haben, der ist zum Eckstein geworden. Vom Herrn ist dies ge- 
schehen'" (Mk 12, 10 f). 

Schließlich weist noch eine dritte Anwendung des Bildes vom Bauen auf das Zu- 
sammenwirken von Gott und Mensch im Heilsgeschehen. Hier ist nicht so sehr die 
Tätigkeit des Bauens als vielmehr das erbaute Haus ins Auge gefaßt. Man sagt, 
die Kirche wie auch ihre einzelnen Glieder seien Tempel oder Haus Gottes. •Über 
diesem Fundament (Christus) erhebt sich als Bau Gottes die Ekklesia (1 Kor 14, 4 f; 
2 Kor 10, 8; 12, 19; 13, 10; Eph 2, 20 ff). Diese Ekklesia wird erbaut als Tempel 
Gottes (1 Kor 3, 16), als heiliger Tempel im Herrn (Eph 2, 21), als Wohnung Got- 
tes im Pneuma (Eph 2, 22), als Bau Gottes (1 Kor 3, 17), als das obere Jerusalem 
(Gal 4, 26), als das himmlische Jerusalem (Hebr 12, 22), als Stadt des lebendigen 
Gottes (ebd)"5. 

Daß auch hier vom Zusammenwirken der mitbauenden Menschen mit dem Ur- 
erbauer Gott gesprochen wird, erkennt man, wenn man das Bild vom Tempel, in 
dem Gott wohnt, ähnlich versteht wie die katholische Gnadentheologie die Aus- 
sage vom Einwohnen des Heiligen Geistes oder Gottes im begnadeten Menschen 
deutet6: Dadurch, daß Gott nach Art einer Formalursache sich dem Menschen mit- 
teilt und einsenkt, heiligt er ihn von innen her. Der Mensch stellt sich dabei gewis- 
sermaßen als Materialursache, die in diesem Falle ein personales Eigenwirken ein- 
bringt, dem Heiligungswirken Gottes zur Verfügung. So geschieht der Aufbau des 

5 Realenzykl. f. Antike und Christentum I, 1268 f. 
6 Vgl. K. Rahner SJ, Zur scholastischen Begrifflichkeit der ungeschaffenen Gnade. In: 

Schriften zur Theologie I. Einsiedeln 1956, 347 ff. 



268 Otto Semmelroth 

Gottestempels im Zusammenwirken Gottes und der Menschen, wenn auch dieses 
beiderseitige Wirken alles andere als gleichberechtigte Partnerschaft oder neben- 
einanderwirkende Kooperation ist. 

Dynamik aus personaler Entscheidung 

Das Bild von der Kirche oder auch dem geistlichen Leben des einzelnen Men- 
schen als Haus und Tempel Gottes birgt die Gefahr in sich, daß statisch gesehen 
wird, was in Wirklichkeit voller Dynamik ist. Ein Tempel, der einmal erbaut ist, 
bedarf zwar der Wartung und Pflege, aber als Tempelgebäude ist er fertig. Wie 
kein Vergleich einfachhin unter allen Gesichtspunkten auf die Ebene dessen, was er 
verdeutlichen soll, übertragen werden kann, so hat auch dieses Bild seine Grenzen. 
Dieser Gefahr wird in der Sprechweise der biblischen Offenbarung wie der aus 
ihr schöpfenden Überlieferung dadurch begegnet, daß die Vergleiche aus dem Be- 
reich des Bauens ergänzt werden durch die Vergleiche aus dem Bereich des Leben- 
digen, des Ackerbodens, auf dem die Pflanzen wachsen sollen (1 Kor 3, 9), des 
Leibes, der wachsen und sich entfalten muß (Eph 4, 13). 

Daß aber die Wirklichkeit des Menschen vor Gott, auch wenn sie durch den Ver- 
gleich mit dem Gebäude dargestellt wird, dynamisch verstanden werden will, zeigt 
die Tatsache, daß zwar die Kirche Tempel Gottes genannt, also als fertiger Bau 
vorgestellt wird, daß aber häufiger als vom Gebäude vom Bauen die Rede ist, also 
vom Errichten des Gebäudes. Wenn auch durch Christus die Kirche als vollendete 
Wirklichkeit eingerichtet ist, so muß sie doch immer neu durch das Zusammen- 
wirken der menschlichen Bauleute mit dem göttlichen Architekten gebaut werden. 
In jedem Augenblick gilt, was die Apostelgeschichte von der frühen Kirche sagt: 
•Die Kirche wurde erbaut und schritt voran in der Furcht des Herrn" (Apg 9, 31). 

Dem Fundament, auf dem die Kirche erbaut ist, wurde unzerstörbarer Bestand 
bis ans Ende der Zeiten garantiert (Mt 16, 18), weil es von der Kraft Christi erfüllt 
ist, so daß das apostolische Fundament eigentlich das Christusfundament ist. Und 
doch werden die Menschen aufgerufen, die Kirche je neu zu erbauen. Das ist so- 
wohl die Aufgabe derer, die kraft ihres Amtes zur missionarischen Tätigkeit be- 
rufen sind und daher als Bauleute, die zur Erbauung der Kirche wirken, darge- 
stellt werden oder auch als Fundament, dessen Eckstein Christus ist (Eph 2, 20). 
Es ist aber zugleich die Aufgabe aller Christen, dadurch am Aufbau der Kirche 
mitzuarbeiten, daß sie sich selbst als lebendige Steine dem Bau der Kirche einver- 
leiben lassen. So wird das Bild vom Bauen und vom Gebäude Gottes zwar beibe- 
halten, erhält aber seine Korrektur durch die Betonung, daß dieses Haus aus leben- 
digen Steinen gebaut ist. •Laßt euch selbst als lebendige Steine aufbauen zu einem 
geistigen Haus" (1 Pet 2, 5). Die Funktionen der Bauleute wie die der von ihnen 
zu benutzenden Steine, ja sogar die des Gottestempels selbst durchdringen also 
einander. Der Christ baut mit am Tempel Gottes, der die Kirche ist, indem er sich 
selbst in Gottes Gnade und eigenem Bemühen zum Stein werden läßt, der zum 
Aufrichten des Gotteshauses beiträgt. 

So nahe es nun läge • tatsächlich geschieht es auch •, die Kirche wie das geist- 
liche Leben ihrer einzelnen Glieder um der wesentlichen Dynamik willen lieber 



•Erbauet einer den anderen" 269 

mit organischem Wachstum zu vergleichen, das unaufhörlich aus einer ihm inne- 
wohnenden Kraft zur Vollendung strebt, so beobachtet man doch, in der bibli- 
schen Offenbarung wie in der Tradition, gegenüber dem Organismusvergleich eine 
gewisse Zurückhaltung. Gewiß wird die Kirche Christi Leib genannt und die ein- 
zelnen Christen seine Glieder. Aber auch Paulus, dem wir das Bild von der Kirche 
als Herrenleib verdanken, benutzt den Vergleich mit dem Bauen des Gottestem- 
pels sehr viel häufiger. Gehen wir fehl, wenn wir den Grund dafür in der per- 
sonalen Spontaneität sehen, in der das Wachstum vor Gott frei gesetzt und immer 
neu vollzogen wird? Wo der Mensch als Teil eines Organismus geschildert wird, ist 
zwar sein Eingegliedertsein ins Ganze und die Herkunft seines Lebens aus diesem 
Ganzen besonders deutlich gemacht. Es ist aber auch Gefahr, daß die Eigenverant- 
wortung der freien menschlichen Person zurücktritt. Diese aber ist gerade ein we- 
sentlicher Punkt der christlichen Offenbarung, die auch da, wo sie Wahrheiten mit- 
teilt, die Entscheidung des menschlichen Willens aufruft. Daß der Mensch als Glied 
Christi wächst, ist zwar Geschenk der Gnade Gottes; zugleich aber muß dieses 
Wachstum aus dem Inneren seiner eigenen Entscheidung geschehen. Es gibt im 
geistlichen Bereich kein Wachsen, das von selbst geschieht. Deshalb ist das Wach- 
sen in Christus Gegenstand unaufhörlicher Mahnung an die Person. 

Diese personale Eigenständigkeit des je neuen Entschlusses wird im Bild vom 
Bauen eindrucksvoll deutlich gemacht. Es stellt ein mühsames Aufnehmen von Stei- 
nen und Baumaterial vor Augen, das alles andere ist als ein naturhaft sich entfal- 
tendes Wachstum organischer Art. Deshalb die unaufhörlichen Mahnungen, mit- 
zubauen am Bau der Kirche, sich aufbauen zu lassen als lebendige Steine dieser 
Kirche und den eigenen Gottestempel als Teil des großen Tempels der Kirche un- 
ermüdlich neu zu errichten und auszubauen. Gerade das Mühsame, das allem Auf- 
schichten von Steinen, allem Aufbauen anhaftet, vermag an die Freiheit des Ent- 
schlusses zu erinnern, aus dem diese Mitarbeit mit dem göttlichen Bauenden her- 
vorgehen muß. 

Erbauen als Gemeinschaftsdienst 

Wie sehr sich die Sinndeutung des Begriffes Erbauen in der Neuzeit vom bibli- 
schen und frühchristlichen Verständnis weg in einen einseitigen Individualismus 
verlagert hat, macht eine bestimmte Art, dieses Wort zu gebrauchen, besonders 
deutlich. Da wird nicht mehr gesagt, man helfe beim Aufbau der Kirche, man er- 
baue durch das eigene gute Beispiel oder das mahnende Wort den anderen oder 
man werde vom anderen erbaut. Sehr gebräuchlich ist vielmehr die Redeweise 
geworden: Ich erbaue mich an einer Tat oder einem Wort des anderen. Selbst da 
also, wo die Erbauung vom anderen kommt, also auf Gemeinschaft und Begeg- 
nung gründet, schreibt man die erbauende Aktivität doch nur dem einzelnen Sub- 
jekt selbst zu, um dessen Heil und Erbauung es geht. Ob eine Tat oder ein Wort 
•erbaulich" ist, wird an der Wirkung gemessen, die es auf mich hat, und zwar 
nicht infolge seiner Wirkkraft, sondern wegen meiner Erbauung suchenden und 
daher findenden Tätigkeit. In dieser Haltung wird jeder einzelne nur für die Er- 
bauung seines eigenen religiösen Lebens verantwortlich gemacht. Es ist seine 
Sache, ob er aus dem, was die Menschen um ihn herum tun, Gewinn für den Auf- 



270 Otto Semmelroth 

bau seines eigenen Lebens vor Gott zieht. Gewiß gibt man auch dem anderen die 
Möglichkeit und Pflicht, aus dem, was man selbst tut, seinen Gewinn zu ziehen. 
Man gibt zu, daß jeder in seinem Verhalten auch Bausteine für die Erbauung der 
anderen bieten soll. Aber in dieser subjektivistisch-individualistischen Haltung 
steht das nicht im Vordergrund. Die Mahnung gilt jedem einzelnen, daß er für 
seine Erbauung Gewinn aus Tat und Wort der anderen zieht. In dieser auf den In- 
nenbezirk des Privaten verbannten Religiosität kommt es darauf an, daß jeder 
sich nehme, was er brauchen kann. Tatsächlich fördern dann alle einander. Aber 
der Dienst an der Erbauung der Gemeinschaft und der einzelnen hört auf, Ge- 
genstand bewußter Bemühung und personaler Entscheidung zu sein. 

Ein solches Verständnis des Erbauungsbegriffes im Sinne des •Ich erbaue mich" 
verkennt das, was Bibel und Überlieferung mit diesem Bildwort vor allem mei- 
nen. Wenn irgendeine Aussage der religiösen Bemühung des Gläubigen eine be- 
wußte Ausrichtung auf die Gemeinschaft gibt, dann ist es das Erbauen in seinem 
ursprünglich christlichen Sinn. Selbstverständlich ist den Verfassern der Heiligen 
Schrift bewußt, daß die Existenz der Kirche keine Bedeutung in sich selbst hat, 
sondern dem Heil der einzelnen Menschen und darin der Verherrlichung Gottes 
dient. Wer dann sagt, der einzelne habe dem Aufbau der kirchlichen Gemein- 
schaft zu dienen, scheint auf den ersten Blick das Verhältnis umzukehren und zum 
dienenden Mittel zu machen, was in Wirklichkeit Ziel ist. In Wahrheit dient die 
kirchliche Gemeinschaft dem Heil des einzelnen dadurch, daß dieser sich bewußt in 
den Dienst der Gemeinschaft stellt. Im natürlichen Bereich gibt es ähnliches: Wenn 
der Mensch den Ackerboden bebaut, Samen ausstreut und die Früchte erntet; wenn 
er Maschinen baut und •bedient", dann sieht das zunächst so aus, als ob der Mensch, 
den doch die Offenbarung als den Herrn der Kreatur ausweist, der untermensch- 
lichen Natur zu dienen hätte. In Wirklichkeit aber nimmt der Mensch, indem er 
der Natur •dient", diese in seinen Dienst. So kann auch die von Christus eingerich- 
tete und in der freien Entscheidung der Menschen zu verwirklichende Kirche im 
Dienst des Heils der einzelnen Menschen stehen und es doch zugleich die Aufgabe 
des einzelnen sein, der Erbauung der Kirche zu dienen. Zunächst einmal ist ja mit 
•Kirche" keine untermenschliche Naturwirklichkeit gemeint, sondern die Gemein- 
schaft der Menschen, die in Christus zu einem geheimnisvollen Leib versammelt 
sind und daher das Heil gewinnen. Aber selbst wenn man an die Kirche in mehr 
dringlichem Sinn denkt, den sie als Institution zum Heil der Menschen ja auch hat, 
gewinnt der einzelne aus der Kirche sein Heil, indem er selbst der Erbauung die- 
ser Kirche dient. 

Man wird vielleicht sagen: So wie die Heilige Schrift zwar vor allem von der 
Erbauung der Kirche spricht, dabei aber doch einschlußweise • bisweilen auch 
ausdrücklich (1 Kor 6, 19) • an die heilsmäßige Erbauung der einzelnen Men- 
schen denkt, könnte vielleicht auch das Denken der Neuzeit, wenn es vom Sich- 
erbauen des einzelnen spricht, doch damit zugleich die dadurch gewährleistete Er- 
bauung der kirchlichen Gemeinschaft meinen. Das wäre theoretisch möglich. Tat- 
sächlich aber ist es das Kennzeichen des neuzeitlichen Individualismus gerade auch 
im religiösen Bereich, daß er den Bezug auf die Gemeinschaft sehr vernachlässigt 



•Erbauet einer den anderen" 271 

hat. Ist nicht auch immer dort, wo der Blick auf die dienende Hingabe an die Ge- 
meinschaft gerichtet wird, der Bezug auf das eigene Ich wenig in Gefahr, wäh- 
rend umgekehrt es keineswegs ebenso selbstverständlich ist, daß die Gemeinschaft 
zu ihrem Recht kommt, wo der Mensch zuerst und vor allem an das denkt, was 
er für sich selbst zu empfangen hofft. Die gewaltsamen Kollektivismen unserer 
Tage sind ja doch nur der gewaltsame Ersatz für den Gemeinschaftsdienst, den der 
Individualismus nicht leisten wollte. Wo dagegen die Menschen aus religiös-sitt- 
licher Überzeugung sich in den freien Dienst an der Gemeinschaft stellen, braucht 
die Erbauung des eigenen Ich nicht mit Gewalt durchgesetzt zu werden. Gerade 
im freien Dienst an der Gemeinschaft findet der einzelne das Wachstum des eige- 
nen Heils. 

Deshalb meint die Heilige Schrift beim Erbauen vor allem den Bau der Kirche, 
der durch die Bemühung der Apostel und Charismatiker wie durch den Dienst 
der einzelnen Christen aufgerichtet werden soll. Dabei ist dann wohl auch die 
Kirche als die über den Erdkreis ausgebreitete Gesamtkirche gemeint. Da diese 
aber vor allem in der Gestalt der örtlichen Gemeinde dienstheischend vor den ein- 
zelnen tritt, begegnet uns die zu erbauende Kirche vor allem als die konkrete Ge- 
meinde in den verschiedenen Städten oder Gebieten. Jedenfalls ist es vor allem die 
Gemeinschaft, die erbaut werden soll. Das steht so sehr im Vordergrund, daß der 
Wert der verschiedenen charismatischen Gaben danach bemessen wird, ob sie der 
eigenen Erbauung oder aber der Erbauung der kirchlichen Gemeinschaft dienen: 
•Bemüht euch um Geistesgaben, vorzüglich aber darum, daß ihr die Prophetengabe 
besitzt. Wer nämlich in Zungen redet (die Gabe der Glossolalie), der redet nicht 
zu Menschen, sondern zu Gott; denn niemand versteht ihn; durch den Geist spricht 
er Geheimnisvolles. Wer aber prophetisch redet, der redet zu Menschen zur Erbau- 
ung, zur Mahnung und Tröstung. Wer in Zungen redet, der erbaut sich selbst; wer 
aber prophetisch redet, erbaut die Gemeinde" (Kor 14, 1-4). Es gibt also auch in der 
Bibel das Sicherbauen und das Bemühen darum, daß der einzelne durch die ande- 
ren erbaut wird. Aber das tritt zurück, wie auch unter den verschiedenen Geistes- 
gaben die zurücktreten müssen, die nur der eigenen Erbauung dienen. Wenn aber 
der einzelne erbaut wird, so immer mit Rücksicht darauf, daß er als lebendiger 
Stein dem großen Bau der Kirche eingefügt werden soll, in dem allein er sein 

Heil gewinnen kann. 




