Das Verhiiltnis des frithen Monchtums zur Kirche

Von Dr. Uta Ranke-Heinemann, Bonn

Seitens nichtkatholischer Theologen wurde und wird immer wieder als ein we-
sentliches Motiv fiir die Entstehung des Ménchtums ein Gegensatz zur Kirche an-
gefiihrt.

Troeltsch spricht von der Uberwindung des Sektenmotivs durch die Kirche mittels
der Anerkennung des Monchtums!. ,Das Moénchtum stellt die Verkirchlichung von
Tendenzen dar, die an sich einem ganz anderen soziologischen Typus angehéren
als dem kirchlichen und die in den Sekten ihren reinen Ausdruck finden“2. Noch
deutlicher schreibt Harnack: ,Man floh nicht nur die Welt in jedem Sinne des Woz-
tes, man floh auch die Weltkirche, ... man hielt ihren Boden fiir gefihrlich, und
man zweifelte nicht, alle sakramentalen Giiter durch Askese und stetige Betrachtung
des Heiligen sich zu ersetzen®. Die Kirche ,hat das Finzige getan, was ihr zu ihrem
Schutz ibrig blieb, indem sie ausdriiklich die Bewegung billigte“s. Griitzmacher
spricht von dem ,Konflikt zwischen Ménchtum und Klerus, ... der in der Geschichte
des altesten Monchtums von Bedeutung ist, wenn sich auch die Rezensionen der Vita
(Pachomiusvita) alle Mithe gegeben haben, ihn méglichst fortzuretuchieren“4. Volter
sieht in der ,Reaktion gegen die verweltlichte Kirche ... ein Moment, ... das die
Ausbreitung des Ménchtums begiinstigt hat“s. Stirker hebt Workman diese Ver-

1 Gesammelte Schriften, Bd. 1, Tiibingen 1912, S. 810.

2 2.a.0,, S. 360; vgl. auch F. Heiler: ,Orden und Kongregationen ... sind sozusagen
kirchlich anerkannte und kirchlich disziplinierte Sekten ... Mit der ihr eigenen Elastizitit
hat es die katholische Kirche verstanden, alle die revolutioniren Tendenzen, die im Sekten-
tum lebendig waren, zu bidndigen und in kirchliche Geleise zu lenken“ (Der Katholizismus,
Miinchen 1923, S. 585f); L. Heitm ann, Grofistadt und Religion, Bd. 1, Hamburg 1925,
S. 144: ,Die Quellen der Religion fliefen unabhingig von der Kirche, nnd die Aufgaben
der Kirche fangen erst da an, wo die Religion in der Realitidt des Lebens erwacht®. .. ,Die
Kirche kann nur eines: Sie kann dem aus der Tiefe sprudelnden Strom sein Bett weisen, dafl
er nicht versprithe oder zerstérend {ber die Lande brause. Jede Zeit neuerwachenden reli-
gidsen Lebens ist eine Zeit der Zerstorung” (S. 143). Als Beispiel solcher ,tieferen Selbst-
besinnung“ nennt er auch das Moénchtum: ,Roms Kulturiibersittigung fliichtete sich ins
Moénchtum der dgyptischen Wiiste® (S. 147); auch F. P arpert, der fir ein protestantisches
Monchtum eintritt, betont den Zusammenhang zwischen Ménchtum und Sekte und kommt
darum zu dem Schlufl: ,Auf jeden Fall kann das Problem des protestantischen Ménchtums,
soll es in der Tiefe erfaflt werden, nur im Zusammenhang mit der Sekte behandelt werden
(Das Wiederaufleben des Minchtums im gegenwirtigen Protestantismus, Miinchen 1931,
S. 36).

3 D)as Moénchtum, seine Ideale und seine Geschichte, Gieflen 1882, S. 21 f.

¢ Pachomius und das dlteste Klosterleben, Freiburg 1896, S. 45; vgl. S. 52 ,Aus den Mo-
tiven, ans denen das Ménchtum entstanden war, mufite notwendig eine ablehnende Haltung
der Ménche gegeniiber dem Klerus folgen. Hatte doch der Ménch nicht nur die Welt, son-
dern auch die verweltlichte Kirche verlassen. Es lag nahe, dafl das Ménchtum fortan dieser
Kirche und ihren Dienern mindestens gleichgiiltig, bzw. mifitrauisch, sogar gegensitzlich
gegeniiberstehen wiirde“; vgl. S. 58: ,Die Majoritdt des Episkopats stand ihm (Pachomius)
feindlich gegeniiber®. Gegen Gritzmacher und Harnack vgl. Schiwietz, Das morgen-
lindische Monchtum I, Mainz 1904, S. 303 ff.

5 Der Ursprung des Ménchtums, Tibingen 1900, S. 34 f; vel. He us s i, Kompendium der
Kirchengeschichte, 5. Aufl., Tibingen 1922, S. 91: ,Es (das Mdnchtum) war der nachdriick-
liche Protest des alten, strengen Christentums gegen die steigende Verweltlichung der
Kirche“; K. Aland, Kirchengeschichte in Lebensbildern I, Berlin 1958, S. 47.



Das Uerhdltnis des frithen Ménchiums zur Kirche 273

weltlichung hervor, gegen die das Ménchtum ein Protest sei: ,Der Einsiedler floh
nicht so sehr aus der Welt als aus der Welt in der Kirche“s. Ferner meint er: ,Das
Ménchtom war in seinem Ursprung der Protest des Laiengeistes gegen eine Auf-
fassung der Religion, die die Laien ausschlof von den héchsten Verpflichtungen
oder dem héchsten Ziel“7. Er nennt das Monchtum einen Protest gegen den ,wach-
senden Sacerdotalismus“s. Der Gegensatz des Monchtums zum Kirchlichen Amt
wird auch sonst stark betont?. ,Sowohl im Osten als auch im Westen wurde daher
die neue Bewegung bitter bekdmpft, hauptsichlich von den Bischéfen“t, ,Die
Verséhnung der Kirche ... mit dem neuen Ideal ... war (nach ihm erst) das
Werk des Athanasius“it. Dessen Geschick, ,die Gefahr“ abzuwenden, wird 6fter
hervorgehobeni2. Wagenmann gibt daher das Urteil der nichtkatholischen Histori-
ker seiner Zeit gut wieder, wenn er schreibt: Antonius ,flicht die Kirche*. Auch sie
betrachtet er ,als Welt, als etwas, das den Christen an der Vollkommenheit hin-
dert®. Er erhebt Protest ,gegen die Verweltlichung der Kirche“1s. ,Grofle Kinder
sind sie (die Ménche). Allen gemeinsam ist. .. die Ablehnung der Kirche und der
Hierarchie“14. Die Charakteristika des iltesten Monchtums sind fiir Wagenmann:
»Radikale Weltflucht, die Flucht aus der verweltlichten Kirche, die Opposition ge-
gen die Kirche“1s,

Wihrend von katholischer Seite solche Thesen schon immer energisch bestritten
wurden!®, macht sich in den letzten beiden Jahrzehnten auch auflerhalb der katho-
lischen Forschung ein allmdhlicher Wandel der Meinungen bemerkbar. Wenn
Griittzmacher noch von einem Fortretuchieren des Gegensatzes sprach, so betont
Heussi zum ersten Mal ganz klar: ,Nirgends ist aus den Quellen zu erkennen, daff
der Monch die Kirche floh“17. Aber auch er entdeckt ,wenigstens noch einige schwa-
che Spuren eines Gegensatzes der Monche zum Klerus und zur gemeinsamen kirch-
lichen Abendmahlsfeier!s. Er bringt dafiir drei Belege:1®

8 The Evolution of the Monastic Ideal, London 1918, S. 10.

7 ders. S. 18. ‘

8 ders. S. 14.

® Reitzenstein, Des Athanasius Werk itber das Leben des Antonius, Sitzungsber. d.
Heidelberger Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse 1914, 8. Abh., S. 63; vgl. Reitzenstein,
listoria Monackorum und Historia Lausiaca, Géttingen 1916, S. 217 und S. 186; vgl. auch
K.E.Kirk, The Vision of God, Aberdeen 1946, S. 264; Harnack a.a. Q. S. 23: man
fafite ,ein schweres Miftrauen gegen das kirchliche Amt*.

1 Workman, a.a. 0., S. 15.

11 ders. S. 21.

12 K. Miiller, Kirchengeschichte 1,1, 3. Aufl. 1941, S. 518; vgl. Griitzmacher,
a.2.0.,8.61; Reitzenstein, Historia Monachorum und listoria Lausiaca, S. 187: ,Es
ist das welthistorische Verdienst des Athanasius, dafl er das Mittel fand, ... dem Asketen-
tum einen groflen Teil seines Stolzes zu lassen und es doch fiir die Kirche ungefihrlich zu
machen...”; K.E.Kirk, a. a. 0, S. 265 Kohlmeyers Artikel ,Athanasius®
in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 2. Aufl. Bd. 1, S. 602.

13 Entwicklungsstufen des dltesten Monchtums, Tiibingen 1929, S. 7.

4 a.a.0,8.9; vgl. S. 12.

15 3.a.0, S. 24.

18 Aus jingster Zeit vgl. H. Bacht: ,Es entspricht nicht den Tatsachen, wenn man sich
das orientalische Monchtum zu irgendeiner Zeit in vélliger Isolierung von dem iibrigen
kirchlichen Leben oder gar in grundsétzlicher Opposition zu ihm vorstellt. Das Gegenteil ist
der Fall* (A. Grillmeier und H. Bacht, Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und
Gegenwart, Bd. 2, S. 304, Wiirzburg 1953).

17 Der Ursprung des Monchtums, Tiibingen 1936, S. 110, Anm, 1.

18 5.a2.0, S. 184. 19 a.a.0, S. 184.



274 Uta Ranke-Heinemann

1. ,In Perikope 148 wird eingeschirft, dafl der Ménch, der zum Bischofsamt {iber-
geht, dadurch nicht etwa die Gnade Gottes verliert“. Das Apophthegma (Sinn-
spruch), um das es sich handelt, lautet: ,Man erzihlte von einem Bischof von
Oxyrhynchos mit Namen Abbas Apphy, dafl er, als er noch Monch war, viele Ab-
tétungen betrieb. Als er aber Bischof wurde, wollte er die gleiche Abtétung auch
in der Welt vollziehen. Aber er konnte es nicht. Exr warf sich vor Gott nieder und
sagte: Es ist doch nicht wegen des Bischofsamtes die Gnade von mir gewichen?
Und es wurde ihm geoffenbart: Nein, aber damals war Einsamkeit, und weil kein
Mensch anwesend war, stand Gott dir bei. Nun ist die Welt da, und die Menschen
nehmen sich deiner an“?, — Es handelt sich hier nicht um einen Gegensatz zum
Klerus; wir erfahren aus dem Spruch vielmehr nichts anderes als das Wissen der
Monche um die bessere Moglichkeit zur Askese in der Wiiste und um die beson-
dere Nahe Gottes in der Einsamkeit. Dafl Monche gleichwohl Bischéfe werden,
zeigt nicht Ablehnung, sondern Bejahung der Hierarchie.

2. ,In Perikope 533 horen wir von einem Anachoreten, der sich vorgenommen
hat, weder zur Agape noch zur Synaxis aus seiner Zelle herauszugehen, um sich
nicht mit den iibrigen auf dieselbe Stufe zu stellen; er glaubt augenscheinlich, durch
seine rein individualistisch betriebene Askese die Vollkommenheit zu erlangen und
sich durch den Besuch der gemeinsamen kirchlichen Feiern etwas zu vergeben®. —
In Wirklichkeit horen wir in dem Apophthegma nichts von einem Anachoreten,
der sich etwas vorgenommen hat, sondern von einem Bruder, der bei seinem Ab-
schied in eine andere Gegend von Abbas Motius eine Weisung erbittet. Der Abbas
warnt ihn vor dem Hochmut, bei den Menschen irgendwie auffallen zu wollen, da-
durch dafl er nicht den gemeinsamen Gottesdienst und die Feier der Agape besu-
che, sondern riat ihm, das zu tun, was er gottesfirchtige Menschen tun sieht?l. Als
charakteristisch stellt sich hier die monchische Einordnung in die kirchliche Gemein-
schaft heraus: ,Wo auch immer du bist, schliefle dich den anderen an!“ Solche
Warnungen vor dem Hochmut betreffs der gemeinsamen Eucharistie finden sich
an vielen Stellen22. Sie beweisen das Gegenteil dessen, was Heussi vermutet. Dafl
es sich bei dem genannten Apophthegma keinesfalls um einen Vorsatz des betref-
fenden Anachoreten handelt, nicht an der gemeinsamen Eucharistie teilzunehmen,
beweist seine altere syrische Form, nach der der Abbas ganz allgemein den Bru-
der beim Abschied warnt: , Wenn du irgendwo wohnen willst, an einem bestimm-
ten Ort, dann tu das. Aber verbreite nicht beziiglich deiner selbst irgend einen
Ruf lobenswerter Taten, oder sage nicht: ,ich esse nicht’ oder ,ich trinke nicht’,
denn solche Dinge bewirken nur eitlen Ruhm ...“23. Wenn das griechische Apo-
phthegma vor der Nichtteilnahme an der gemeinsamen Eucharistie warnt,so deshalb,
weil es damit den auflersten und krassesten Fall von Hochmut bezeichnen will und
weil durch solche Nichtteilnahme eine der Hauptkraftquellen des Monchslebens
preisgegeben wird, wie wir noch sehen werden.

20 Apphy (PG 65, 133).

2t Motius 1 (PG 65, 300).

22 Palladius, Historia Lausiaca 25, Butler, S. 79f; vgl. Kap. 26, Butler, S. 81; vgl.
auch Anm. 35 dieses Artikels.

28 Syrische Apophthegmata, Ubers. Budge, The Wit and Wisdom of the Christian
Fathers of Egypt, Oxford 1934, n. 464, S. 143.



{

Das Uerhiltnis des friithen Monchtums zur Kirche 275

8. Endlich noch der letzte Beweis Heussis fiir den Gegensatz zwischen Ménchtum
und Kirche: ,Aufschlufireich sind auch die ,Besuche’ der Ménche z. B. durch Theo-
philus von Alexandria, die gewifl nicht blof der religiosen Herzstirkung des Epi-
skopos, sondern seinen kirchenregimentlichen und kirchenpolitischen Absichten dien-
ten“. Aber eine nur schwache Spur davon zu entdecken, ist unméglich. Das Apo-
phthegma lautet: ,Der selige Erzbischof Theophilus kam einst in das nitrische Ge-
birge. Und es kam zu ihm der Abbas des Berges. Der Erzbischof sagte: Was hast
du in diesem Lebenswandel immer stirker erkannt, Vater? Der Greis antwortete
ihm: Sich immer anzuklagen und gering zu achten. Und der Abbas Theophilus
sagte darauf zu ihm: Finen anderen Weg als diesen gibt es nicht“24. Heussi be-
merkt schlieflich: ,Die Wirklichkeit hat sehr viel bewegter ausgesehen als die
schwachen Spuren des Gegensatzes erkennen lassen. Es baben sich im 4. Jhdt. sehr
erhebliche Kdmpfe zwischen der immer weiter greifenden hierarchischen Organi-
sation und dem Asketentum abgespielt®. Und er pflichtet Reitzenstein bei, ,daf}
der Gedanke des kirchlichen Ménchtums’... nach der geschichtlichen Entwick-
lung ein Widerspruch in sich selbst® sei2s. Welche Umstande Heussi auf solche er-
heblichen Kdmpfe schlieflen lassen, die auch nach ihm sich ,nirgends“ in den Quel-
len finden, geht aus seiner Darstellung nicht hervor. Ja er sieht sich genétigt, zu
erkliaren, dafl der Kampf ,von seiten der Asketen gar nicht so empfunden® wurde
»wie von Seiten der Bisch6fe“26. Aber das hiefe doch die apatheia der Ménche
iberschitzen!

Aus all dem wird ersichtlich, dafl zwar die alten Thesen tber das Verhaltnis
des Moénchtums zur Kirche in ihrer extremen Form nicht mehr gehalten werden,
aber dennoch eine gewisse Unausgeglichenheit das Urteil beherrscht. Selbst Chad-
wick schreibt in seinem sonst sehr guten Buch ,John Cassian®: ,Die Monche pro-
testierten zwar nicht gegen Klerikalismus und Hierarchie und Sakramentalismus,
wie Workmann meint. Aber ihre tiefsten Gedanken tber die Natur des Voll-
kommenheitsstrebens lieBen die sichtbare Kirche unbeachtet“2?. Vorurteilsfreier ist
schon W. Nigg, wenn er sagt: ,Nicht weniger bedeutsam ist die Tatsache, dafl das
Eremitentum eine Laienbewegung war. Man denke bei der Betonung des Laien-
elementes nicht gleich an eine antiklerikale Einstellung. Von diesem kurzschliis-
sigen Ressentiment war das Eremitentum noch frei“2s,

Kein Zweifel, der genaue Quellenbefund ergibt ganz klar, dafi die Kirche fiir
die Ménche der Raum war, in dem sich das Mitleben mit Christus vollzog, und
dafl sie ihnen zugleich die Fuhrerin zu diesem Leben bedeutete. Sie war ihnen die
heilige Kirche Christi“, in der die Botschaft des Evangeliums Christi verkiindet
wurde, in der sie getauft waren, und in der Christus durch ihren Bischof zu ihnen
sprach?. Die Kirche galt ihnen als Ort, in dem sie der Wirklichkeit Christi be-

24 Theophilus 1 (PG 65, 197). o

25 2.a.0., S.184; vgl. Reitzenstein, Historia Monachorum und Historia Lausiaca.
S. 186.

26 5. a.0., S. 185.

27 Cambridge 1950, S. 181.

28 Walter Nigg, Uom Geheimnis der Monche, Ziirich und Stuttgart (1953), S. 53.

2 Ep. Ammonis ed. F. Halkin, §. Pachomii vitae graecae, Briissel 1932, S. 103. Zum
letzten Punkt vgl. die Worte Theodors an den Erzbischof Athanasius: ,En réalité, le
Seigneur le sait, quand nous avons vu ta Sainteté, c’était comme si nous voyions notre



276 Uta Ranke-Heinemann

gegneten. In der Kirche war fiir sie das Mysterium Christi gegenwartig, war Chri--
stus als Haupt seines Leibes wirksam; die Sakramente waren ihnen ,mystische
Handlungen“%, in denen sich das Leben Christi an ihnen verwirklichte. Im sakra-
mentalen Geschehen vollzog sich fiir sie das Sterben des alten Menschen in der
Nachfolge des Krenzes und das Werden des neuen. Notwendig war so das Sakra-
ment in ihr Vollkommenheitsstreben, in das Verlangen nach der vollen Teilnahme
am Leben Christi, einbezogen.

Schon der Anfang dieser Teilnahme war nur durch das Sakrament, d. h. durch
dic Taufe gegeben. ,Die Taufe ist... der Schulden Vergebung, der Sinde Tod,
Wiedergeburt des Geistes, ein lichtes Gewand, ein unzerstorbares Siegel, ein Fahr-
zeug zum Himmel, Vermittlung des Reiches, das Gnadengeschenk der Kindschaft
Gottes“31. Was in der Taufe grundgelegt wurde, wird in der Eucharistie fortge-
setzt; in ihr wird der Einbezug in die Wirklichkeit Christi immer neu gelebt. Sie
ist ihnen die zentrale Begegnung mit Christus selbst. Dafl monchische Askese die
Sakramente ersetzen konnte, wie Miiller meint32, oder ,uberfliissig und gegen-
standslos“ mache, wie Reitzenstein behauptetss, ist jedenfalls den Ménchen selbst
fremd. Weil ihre Askese ja nichts anderem dienen sollte, als der mdglichst voll-
kommenen Angleichung an die Lebensform Christi und der Teilnahme an seiner
Kraft, schien ihnen gerade die Eucharistie als die lebendige und greifbare Gegen-
wart Christi nicht Gberflilssig, sondern notwendig. ,Ohne die Kraft des Geistes,
die unser Herr uns in der Taufe zar Erfillung der Gebote gab und die jeden Tag
in uns durch den Empfang seines Leibes und Blutes gestirkt wird ..., kénnen wir
nicht den Teufel besiegen und nicht die Werke der Vollkommenheit vollbringen®34,
Es ist bezeichnend, daf hiufig der Abfall von dem einmal beschrittenen Weg der
Askese darauf zuriickgefiihrt wird, dafl ein Ménch die Teilnahme an der Euchari-
stie verschmidhte?. Fern bleiben von der Eucharistic bedeutet Entfernung vom
Herrn. So ist die Teilnahme an ihr durchweg hiufig. ,Téglich zu kommunizieren
und am heiligen Leib und Blut Christi teilzunehmen ist gut und niitzlich, da er
selbst ausdriicklich sagt: Wer mein Fleisch i}t und mein Blut trinkt, der hat das
ewige Leben. Wer zweifelt denn daran, dafl die stete Teilnahme am Leben etwas
anderes sei, als auf vielfache Weise leben? Wir wenigstens kommunizieren jede
Woche viermal, am Herrentag, am 4. Tag, am Risttag und am Sabbat nnd auch
an den anderen Tagen, wenn sie der Gedichtnistag eines Martyrers sind“, schreibt

Seigneur Jésus-Christ dans la Jérusalem céleste, par suite de notre grande foi en toi,
puisque tu es notre pére“ (Les vies coptes de Saint Pachéme et de ses premiers successeurs,
franz. Ubers. Th. Lefort, Lowen 1943, S. 223); vgl. Lefort, S. 206: ,Veillons et
soyons sur nos gardes... afin de ne pas devenir, nous aussi. désobéissants & I'égard de ce
Dieu, qui dit maintenant & notre pére Athanase, a tous ses pairs et également 3 ceux qui lui
succéderont: celui qui vous regoit me regoit®.

30 Gregor v. Nyssa (PG 46, 581A).

31 Basilius Hom 13,5 (PG 31, 433A).

32 Kirchengeschichte, Bd. I, 1, S. 513.

33 Historia Monachorum und Historia Lausiaca, S. 189; vgl. Lietzmann, Geschichte
der alten Kirche 10U, S. 148: ,Der Monch... braucht eigentlich auch die Kirche und ihre
Sakramente nicht, denn sein Heilsweg beruht allein auf seiner eigenen sittlichen Kraft®;
vgl. auch S. 129.

3t Budge, n. 616, S. 381 f; vgl. Poimen 30 (PG 65, 329).

35 Historia Lausiaca 27, Butler, S. 88; vgl. Cassian, Collationes Patrum II, 5 (CSEL 13,
S. 44 1).



Das Uerhdlinis des frithen Monditums zur Kirche 277

Basilius%. Und Cassian berichtet, daf die dgyptischen Mdonche am Samstag und am
Sonntag zusammenkommen, um die Fucharistie zu empfangen3?.

Es war darum keineswegs die Ansicht des Monchtums, wie Reitzenstein behaup-
tet, dafl dem Vollkommenen ,kein Mensch® mehr das Abendmahl reichen konne,
und es ist nicht so, als ob ,die kirchlichere Anschauung, daff auch dem Monch das
Abendmahl notwendig ist, sich erst ,durchgesetzt“ habe. An der Stelle, an der
Reitzenstein ,deutlich® eine solche Entwicklung erkennen will, erzahlt der Monch
Makarius, der Priester war, ,dafl bei der Feier nie er selbst dem Marcus das
Abendmahl reicht, sondern ein Engel, der fiir ikn eintritt, von dem er aber nur
den Kndchel der spendenden Hand sieht® (so Reitzenstein)38. Deutlich macht diese
Stelle in Wirklichkeit nur das Bewuftsein der Ménche vom Bezug der Liturgie zum
Dienst der Engel und von der Teilnahme der Engel am Gottesdienst der Kirche.
Die in der alten Kirche verbreitete Vorstellung, dafl die Engel an diesem Gottes-
dienst teilnehmen3?, ist auch und gerade bei den Ménchen lebendig®. Wie ihr Streben
nach der vita angelica#! nichts anderes war als das Verlangen nach der Teilnahme
am Gottesdienst der Engel, die ithn in vollendeter Weise Tag und Nacht vollzie-
hen, so war nach ihrem Verstindnis der Dienst der Engel verbunden mit ihrem
eigenen Gottesdienst, der darum nur ¢iner war und von beiden gemeinsam voll-
zogen wurde. Es handelt sich also in dieser Vorstellung der Monche nicht um ein
Ungeniigen des Priesters und ein Ausspielen der angelischen Wirklichkeit gegen
die priesterlich sakramentale Tatigkeit, als vielmehr um eine in dem Bewufitsein
von der Einheit beider Wirklichkeiten deutliche Hochschitzung und Verehrung
des priesterlichen Dienstes. So ist auch die von Reitzenstein angefihrte ,phantasti-
sche Umgestaltung“4? der erwdhnten Erzihlung in den Apophthegmen, wo der
spendende Priester ganz Feuer wird, zu verstehen. Diese Erscheinung drickt die
Nihe der Liturgen zur himmlischen Wirklichkeit auns, da er, wie das Apophtheg-
ma selbst ausfiihrt, als ,Diener der heiligen Mysterien® im ,Angesicht der himm-

38 ep. 93 (PG 32, 484B). Uber tigliche Kommunion vgl. Rufin, historia monachorum 7
(PL 21, 418D—419A): Sed et hoc monebat (ut si fieri posset) quotidie monachi communi-
carent Mysteriis Christi, ne forte qui se longe facit ab his, longe fiat a Deo; qui autem
frequentius haec suscepit, frequentius ipsum videatur suscipere Salvatorem, quia et ipse
Salvator ita dicit: Qui manducat carnem meam et bibit sanguinem meum, in me manet et
ego in €o.

37 De institutis coenobiorum IIT,2 (CSEL 17, S. 34; vgl. Collationes III, 1 (CSEL 13,
S. 67); Coll. XVIII (ebd. 15, S. 525); Sozomenus, Hist. eccl. 111, 14 (PG 67, 1072C); Hist.
Laus. 32, Butler, S. 89; Kap. 7, Butler, S. 26; Hist. mon 22 (PL 21, 444C). Uber die
Eucharistie bei den Monchen vgl. Schiwietz, a.a.0., S. 316 f und Bd. III (1938),
S. 420ff; Hertling, Antonius der Einsiedler, Innsbruck 1929, S. 80ff; P. Resch,
La doctrine ascétique des premiers maitres égyptiens, Paris 1931, S. 168 ff.

3% Historia Monachorum und Hist. Laus., S. 189.

39 Reichliche Stellen bei E. Peterson, Uon den Engein, Leipzig 1935, S. 66 ff.

40 Vgl. Chrysostomus, de sacerdotio VI, 4 (PG 48,681); vgl. Lefort, S. 146 (vgl. S.
252): En fait bien des fois le Seigneur ouvrit leurs yeux; ils virent 'ange de Dieu dans le
sanctuaire, a Pautel, distribuer les saints mystéres aux hommes dignes avec la main de celui
qui distribuait, soit prétre, soit évégue; vgl. S. 382: le Fils de Dieu est sur la table avec
toutes ses troupes d‘anges incorporels, avec les archanges, les chérubins et les séraphins. Vgl.
S. 383 f. i

4 Vgl. den Aufsatz d. Verf. zum Ideal der vita angelica im frilhen Monchtum, Geist und
Leben 29 (1956), S. 347 ff.

42 Hist. Mon. und Hist. Laus., S. 189, Anm. 1.



278 Uta Ranke-Heinemann

lischen Herrlichkeit“ steht!3, wie auch sonst hiufig solches Leuchten als Erweis der
Teilnahme am vollendeten Gottesdienst berichtet wirdss.

Das Wissen der Monche um die Wiirde des Priestertums erhellt aus all ihren
Schriftents. ,Nach dem Herrn mufl man die Priester lieben, die uns durch die hei-
ligen Mysterien reinigen und fiir uns bitten“ schreibt Evagrius#. Und an einer an-
deren Stelle: ,Den, der die Kirche des Herrn in Verwirrung bringt, wird das
Feuer des Herrn verzehren. Den, der dem Priester sich entgegenstellt, wird die
Erde verschlingen“4?. Wenn wir verschiedentlich héren, dafl die Ménche nicht Prie-
ster werden wollten, so war es eben wegen dieser Hochschatzung des Priestertums?s,
Nach dem Priestertum zu streben ist Hochmut, die Demut verbietet es zu tun. Ver-
schiedentlich wird auch die Beflirchtung laut, in einem so verantwortungsvollen
Amt nicht mehr wie bisher die Askese und Betrachtung pflegen zu kénnens®. Grund-
satzlich aber gilt, was der Monch Johannes v. Lykopolis sagt, daffl man weder

4 Markus 1 (PG 65, 304C).

4 Vgl. die Stellen bei Reitzenstein, Hist. Mon. und Hist. Laus., S. 56, Anm. 6.

45 Vgl. Pachomii vita altera 23, Halkin, S. 191 f; Hieronymus ep. 125,17 (CSEL 56,
S. 186); Hist. mon. 1 (PL 21, 394BC); Cassian Instit. IV, 30 (CSEL 17, S. 68); Coll XX, 1
(CSEL 13, 8. 555).

46 Pract. 100 (PG 40, 1252B).

47 Mandhsspiegel 114, Grefmann Texte und Untersuchungen 39, 4 (1913), S. 163.

48 Nicht, wie V6 1ter behauptet: ,Der echte Mdnch findet kirchliche Wiirden mit seinem
Stande unvercinbar, er ist sich auch dem Klerus gegeniiber seiner groferen Heiligkeit be-
wullt* (Der Ursprung des Monchtums. Tibingen 1900, S. 34).

4 Evagrius, Antirrh. VII, 40, Frankenberg, S. 537; vgl. Antirrh. VII, 3, S, 531;
ep. 16, Frankenberg, S. 577; de octo vit. cog. VIII (PG 40, 1274D); Lefort S. 99
vgl. S. 288): Als Athanasius einmal die Ménche besucht, sagt der Bischof Serapion zu ihm:
-Je prie ta Piété d’ordonner prétre Pachdme, le pére des moines, afin qu’il soit unis 4 la
téte de tous les moines de mon diocése; car c’est un homme de Dieu; malheureusement, 3
moi il refuse d’obéir 4 ce sujet“. Immédiatement Pachdme se déroba dans la masse de la
foule, afin de ne pas étre trouvé...“ Athanasius sagt daraufhin zu den Briidern: ,Saluez
voire pére et dites-lui: ,Tu t'es donc caché i nous, fuyant ce par quoi arrivent la jalousie,
la discorde et I'envie, et tu t'es choisi ce qui est supérieur, et demeura 4 jammais dans le
Christ, notre Seigneur, dés lors, accédera a ton désir. Eh bien, si tu as fui la grandeur vaine
et temporaire, . .. j’étendrai mes mains vers le Trés-Haut éternellement . . . pour que, jamais
et au grand jamais, tu n’aies de charge!“ Die Anmerkung, die Griitzmacher zu dieser
Stelle macht (Pachomius und das dlteste Klosterleben, S. 57), zeugt von vélligem Unver-
stindnis. Weder handelt es sich auf Seiten des Serapion um ,den Versuch des Klerus, die
freie monchische Bewegung, die sich der Kirche entzogen hatte und die ihr der gréfiten
Gefahr werden mufite, sobald nicht nor Einzelne, sondern grofle Massen nicht mehr im
Schatten der verweltlichten Kirche leben und sterben wollten, wieder in den Kreis der
Kirche hineinzuziehen“, noch erkennt Pachomius ,die Gefahr einer Klerisierung des
Moénchtums“ oder ,wiinschte und wahrte sich ... die vollige Selbstindigkeit in den inneren
Angelegenheiten des Klosters“. Athanasius hat ihn besser verstanden! Vgl. Pachomii vita
prima 27, Halkin, 8. 16 f; Cassian Instit. X1. 16 (CSEL 17, S. 202); Instit. XI, 14, S. 201
tiber das Laster der cenodoxia: nonnumquam vero clericatus gradum et desiderium pres-
byterii vel diaconatus inmittit; Coll. I, 20 (CSEL 13, S. 81); Coll. IV, 20, S. 116. Das viel-
berufene Wort Cassians, dafl der Ménch Frauen und Bischéfe durchaus flichen misse (Instit.
X1, 18 [CSEL 17, §, 208]), ist harmlos, was schon aus der Art hervorgeht, mit der Cassian
gesteht, beides nicht fertiggebradht zu haben. Der Vergleich etwa mit folgendem Apo-
phthegma macht deutlich, dafl es sich bei der Mahnung, die Bischéfe zu fliechen, um eine Mah-
nung zur Demut handelt: Dixit senex cuidam: non habeas notitiam cum abbate, neque
frequenter adjungas te ei; quoniam ex hoc fiduciam sumes, et desiderare incipies ut teneas
etiam ipse primatum (Vitae patrum V, 15, n. 85 [PL 73, 967]). Cassian bringt diese Mah-
nung ja auch innerhalb seines Kapitels: de spiritu cenodoxiae.

% Athanasius, ep. ad Dracontium 9 (PG 25, 582C—533A); vgl. Chrysostomus de com-
punctione I, 6 (PG 47, 403).



Das Uerhdltnis des friihen Monchtums zur Kirche 279

danach trachten noch es unter allen Umstidnden ablehnen soll. Man soll es vielmehr
~dem Urteil Gottes anheimstellen, ob und wen er zum Priesterdienst auserlesen
will; denn nicht der, der sich selbst aufdrangt, sondern der, den der Herr aus-
erwihlt, ist bewdhrt“sl, Im Gehorsam gegen Gott werden sie Priester und Bi-
schofes2. Ein Beispiel dieser Haltung gibt Rabulas, der nachmalige Bischof von
Antiochien. Er sagt: ,In meiner Seele herrschte durchaus kein Verlangen nach
dieser Wiirde, und die Begierde danach verwirrte mein Herz nicht. Deshalb glaube
ich ohne zu zweifeln, dafl diese Sache in Wahrheit ganz von Gott kommt, der will,
daf ich trotz meiner Schwachheit das schwere Joch der Herrschaft und das ehr-
wiirdige Geheimnis der Bischofswiirde tragen soll. Sein Wille geschehe, und sein
Wohlgefallen gehe in Erfiillung! Denn wie ich einst, seinem Worte gehorchend,
diese bise Welt verliel und ihm ganz nachfolgte, um seine Gebote zu halten,
ebenso nehme ich auch jetzt sein Gebot im Glauben an und kehre in seiner Kraft
wieder in die Welt zurtick, auf dal ich nur seinen Willen vollbringe“53.

Die Achtung der Monche gegeniber dem priesterlichen Amt steht im Zusam-
menhang mit ihrer Vorstellung von der Autoritit und hierarchischen Ordnung der
Kirche?. Die Bischofe sind ihnen die Nachfolger der Apostelss, die sie gemdfl der
Heiligen Schrift leiten®s. Die Lehre der Kirche ist fiir sie verbindlich; Antonius ver-
1aRt voriibergehend die Wiiste, um in Alexandria gegen den Arianismus aufzu-
tretens?. Sie fithren fiir die Kirche denselben Kampf wie die Martyrer. Wie das
Bekenntnis der Martyrer im letzten Grunde eine Auseinandersetzung mit den
Diamonen und ein Zeugnis ihres Sich-versagens gegeniiber dem Fiirsten der Welt
und seinem Anspruch ist, so findet auch der ménchische Kampf gegen die Damo-
nen® einen lebendigen Ausdruck in dem G6ffentlichen Bekenntnis fir die Wahrheit
des Glaubens®®. Denn der Teufel ist auch der Anstifter der Haresien. Durch dieses

51 Hist. mon. 1 (PL 21, 397B).

52 Die Belege dafiir sind in allen Schriften des Monchtums so zahlreich, dafl es sich er-
iibrigt,ffeinzelne herauszugreifen; vgl. die Stellen bei Schiwietz I, S. 311 ff und 111,
S. 418 ff.

53 Vita des Rabulas, Ubers. Bickell (BKV 1874, S. 177).

5 Pachomii vita prima 99, Halkin, S. 66.

% Vgl. Lefort, S. 205: Beim Empfang des Festbriefes des Athanasius im Jahre 367
richtet Theodor an die pachomianischen Monche folgende Worte: Considérons les impor-
tantes garanties que, dans sa lettre pascale de cette année, nous a apportées par écrit notre
bienheurenx pére apa Athanase, le saint archevéque d’Alexandrie, par le fait d’avoir dressé
le canon des livres des saintes Ecritures et celui de leur nombre, en tant qu’il est, lui aunssi,
un fils des saints apbtres...; vgl. Lefort, S. 152; Pachomii vita prima 27, Halkin,
S. 17.

5 Vgl. Lefort, S. 107: les évégues sont nos peres qui nous instruisent d’apreés les
Ecritures, sagt Pachomius.

57 Vgl. den Aufsatz d. Verf. ,Die ersten Monche und die Dimonen”, Geist und Leben 29
(1956), S. 165 ff.

%8 Athanasius, vita Antonii c. 69 (PG 26,941 AB); vgl. Theodoret v. Cyrus Hist. eccl.
1V, 27 (GCSB 19, S. 267 f); vgl. auch das Beispiel des Julianus, hist. eccl. IV, 27, S. 267; vgl.
die vielen Schriften, in denen Ephridm gegen die Hiretiker auftritt.

% Vgl. die Ubertragung des Titels ,confessor® vom Martyrer anf den Ménch. Stellen bei
Viller, Le martyre et 'ascése, Revue d’ascétique et de mystigne 6 (1925), S. 128 {. Von
einer ,volligen Gleichgiiltigkeit dieser Kreise gegen alle spekulative Theologie und Dogma-
tik® zu reden nnd in ihrem ,trotzdem® vorhandenen Wertlegen auf Orthodoxie ,eine
formale Korrektheit ohne innere Einsicht” sehen zu wollen, ist nicht gerechtfertigt (Lietz -
mann, Gesch. der alten Kirche IV, S. 143; dhnlich Gritzmacher, Pachomius und
das dlteste Klosterleben, S. 73 ff).



280 Uta Ranke-Heinemann

Bekenntnis erweist sich der Kampf der Ménche gegen die Dimonen als ein missio-
narisches, im Dienst der Kirche geschehendes Werk. Die Kirche selbst wufite um
diesen vom Mdnchtum vollzogenen Diensté0. So schreibt ein Bischof an Pachomius:
»1ch bitte dich, dich aufzumachen und zu mir zu kommen und ein Kloster in unse-
rer Gegend einzurichten, damit der Segen des Herrn zu uns komme durch dich“é1,
Immer wieder werden die Ménche als Vorbilder hingestelits2, So schreibt der Kir-
chenhistoriker Sozomenus: ,Nicht zum wenigsten haben die Ménche die Kirche als
eine ausgezeichnete erwiesen und ihre Lehre durch die Tugenden ihres Lebens
hochgehalten“6s,

Wenn die Monche anders als die iibrigen Christen nach der Vollkommenheit
strebten, so bedeutete das nicht eine Kritik an der Kirche, sondern ein innerhalb
der Kirche erwachtes ausschlieBliches Verlangen nach der eschatologischen Wirk-
licbkeit der Gnade. Es war nicht Opposition gegen eine verweltlichte Kirche, son-
dern ein Verlangen nach Unbedingtheit, das sich gegen alle Art von Lauheit —
nicht die der Kirche, wenngleich auch die in ihr sich findende$4 —, vor allem aber ge-
gen die eigene Lauheit richtete und so im Dienst der Kirche sich vollzog. Das Ménch-
tum isolierte sich nicht, sondern blieb in dem fiir seine Begriffe notwendigen Zusam-
menhang mit der Kirche und lebte ihn bewufit. Die Ménche wuflten sich vereint mit
den Christen in der ganzen Welt. Sie waren nach einem Wort Ephrims ,durch
ihren Glauben mit der Kirche verbunden und ihr nicht fern . . ., obwohl sie anf dem
Felsen wohnen ... Wo ein Opfer dargebracht wird, nehmen sie daran teil, obwohl
sie in der Wiiste sind. Und nicht sind sie, weil sie dem Leibe nach fern sind, keine
Séhne der Kirche“ss. Wie sehr die Kirche den Ménchen der Raum war, in dem das
Leben in Gott bis zu der vorwegnehmenden Schau Gottes sich gestaltete und ent-
faltete, zeigt Evagrius, wenn er sagt: ,Die, welche die Kirche des Herrn zerrei-
fen, sind fern vom reinen Gebet 9.

60 Chrysostomus, comparatio regis et monachi 2 (PG 47, 389).

6t ,efort, S. 258. .

62 Vgl. ep. Ammonis 34, Halkin, S. 120; Die Belege bei Chrysostomus sind zahlreich.
Sie begegnen vor allem in seinen 90 Homilien iiber das Matthdusevangelinm.

63 Hist. eccl. I, 12 (PG 67, 889C; 892A).

64 Lefort, S. 152 (vgl. S. 257 und S. 315): Aprés 12 ans passés comme lecteur dans
I'¢glise, il (Theodor) se rendit compte que ceux qui étaient avec lui dans 'église, c’est-2-dire
les clercs, se livraient & de vaines disputes, & des repas nombreux et & U'orgueil. Quand
Théodore les voyait se conduire ainsi, il poussait vers Dieu des soupirs avec supplications
et larmes, en disant: ,Seigneur, montre-moi un homme, qui méne une vie conforme 2 ta
sainte volonté’. Er wird dann auf Pachomius aufmerksam gemacht nnd tritt mit Erlaubnis
des Erzbischofs Athanasius in dessen Kloster ein; vgl. Coll. XVIII, 5 (CSEL 18, S. 510).

% Ephram, Brief an die Bergbriider, Ubers. Kayser, Zeitschrift fiir kirchl. Wissen-
schaft und kirchl. Leben 5, Leipzig 1884, S. 259.

6 ep. 52 Frankenberg, S. 601,






