
Das Verhältnis des frühen Mönchtums zur Kirche 

Von Dr. Uta Ranke-Heinemann, Bonn 

Seitens nichtkatholischer Theologen wurde und wird immer wieder als ein we- 
sentliches Motiv für die Entstehung des Mönchtums ein Gegensatz zur Kirche an- 
geführt. 

Troeltsch spricht von der Überwindung des Sektenmotivs durch die Kirche mittels 
der Anerkennung des Mönchtums1. •Das Mönchtum stellt die Verkirchlichung von 
Tendenzen dar, die an sich einem ganz anderen soziologischen Typus angehören 
als dem kirchlichen und die in den Sekten ihren reinen Ausdruck finden"2. Noch 
deutlicher schreibt Harnack: •Man floh nicht nur die Welt in jedem Sinne des Wor- 
tes, man floh auch die Weltkirche,. .. man hielt ihren Boden für gefährlich, und 
man zweifelte nicht, alle sakramentalen Güter durch Askese und stetige Betrachtung 
des Heiligen sich zu ersetzen". Die Kirche •hat das Einzige getan, was ihr zu ihrem 
Schutz übrig blieb, indem sie ausdrücklich die Bewegung billigte"3. Grützmacher 
spricht von dem •Konflikt zwischen Mönchtum und Klerus, ... der in der Geschichte 
des ältesten Mönchtums von Bedeutung ist, wenn sich auch die Rezensionen der Vita 
(Pachomiusvita) alle Mühe gegeben haben, ihn möglichst fortzuretuchieren"4. Völter 
sieht in der •Reaktion gegen die verweltlichte Kirche ... ein Moment, ... das die 
Ausbreitung des Mönchtums begünstigt hat"5. Stärker hebt Workman diese Ver- 

1 Gesammelte Schriften, Bd. 1, Tübingen 1912, S. 810. 
2 a. a. 0., S. 360; vgl. auch F. Heiler: •Orden und Kongregationen ... sind sozusagen 

kirchlich anerkannte und kirchlich disziplinierte Sekten . . . Mit der ihr eigenen Elastizität 
hat es die katholische Kirche verstanden, alle die revolutionären Tendenzen, die im Sekten- 
tum lebendig waren, zu bändigen und in kirchliche Geleise zu lenken" {Der Katholizismus, 
München 1923, S. 585 f); L. Heitmann, Großstadt und Religion, Bd. 1, Hamburg 1925, 
S. 144: •Die Quellen der Religion fließen unabhängig von der Kirche, und die Aufgaben 
der Kirche fangen erst da an, wo die Religion in der Realität des Lebens erwacht". . . •Die 
Kirche kann nur eines: Sie kann dem aus der Tiefe sprudelnden Strom sein Bett weisen, daß 
er nicht versprühe oder zerstörend über die Lande brause. Jede Zeit neuerwachenden reli- 
giösen Lebens ist eine Zeit der Zerstörung" (S. 143). Als Beispiel solcher •tieferen Selbst- 
besinnung" nennt er auch das Mönchtum: •Roms Kulturübersättigung flüchtete sich ins 
Mönchtum der ägyptischen Wüste" (S. 147); auch F. Parpert, der für ein protestantisches 
Mönchtum eintritt, betont den Zusammenhang zwischen Mönchtum und Sekte und kommt 
darum zu dem Schluß: •Auf jeden Fall kann das Problem des protestantischen Mönchtums, 
soll es in der Tiefe erfaßt werden, nur im Zusammenhang mit der Sekte behandelt werden" 
(Das Wiederaufleben des Mönchtums im gegenwärtigen Protestantismus, München 1931, 
S. 36). 

3 Das Mönchtum, seine Ideale und seine Geschichte, Gießen 1882, S. 21 f. 
4 Pachomius und das älteste Klosterleben, Freiburg 1896, S. 45; vgl. S. 52: •Aus den Mo- 

tiven, aus denen das Mönchtum entstanden war, mußte notwendig eine ablehnende Haltung 
der Mönche gegenüber dem Klerus folgen. Hatte doch der Mönch nicht nur die Welt, son- 
dern, auch die verweltlichte Kirche verlassen. Es lag nahe, daß das Mönchtum fortan dieser 
Kirche und ihren Dienern mindestens gleichgültig, bzw. mißtrauisch, sogar gegensätzlich 
gegenüberstehen würde"; vgl. S. 58: •Die Majorität des Episkopats stand ihm (Pachomius) 
feindlich gegenüber". Gegen Grützmacher und Harnack vgl. Schiwietz, Das morgen- 
ländische Mönchtum I, Mainz 1904, S. 303 ff. 

5 Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen 1900, S. 34 f; vgl. H e u s s i, Kompendium der 
Kirchengeschichte, 5. Aufl., Tübingen 1922, S. 91: •Es (das Mönchtum) war der nachdrück- 
liche Protest des alten, strengen Christentums gegen die steigende Verweltlichung der 
Kirche"; K. Aland, Kirchengeschichte in Lebensbildern I, Berlin 1953, S. 47. 



Das Verhältnis des frühen Mönchtums zur Kirche 273 

weltlichung hervor, gegen die das Mönchtum ein Protest sei: •Der Einsiedler floh 
nicht so sehr aus der Welt als aus der Welt in der Kirche"6. Ferner meint er: •Das 
Mönchtum war in seinem Ursprung der Protest des Laiengeistes gegen eine Auf- 
fassung der Religion, die die Laien ausschloß von den höchsten Verpflichtungen 
oder dem höchsten Ziel"7. Er nennt das Mönchtum einen Protest gegen den •wach- 
senden Sacerdotalismus"8. Der Gegensatz des Mönchtums zum Kirchlichen Amt 
wird auch sonst stark betont9. •Sowohl im Osten als auch im Westen wurde daher 
die neue Bewegung bitter bekämpft, hauptsächlich von den Bischöfen"10. •Die 
Versöhnung der Kirche ... mit dem neuen Ideal .. . war (nach ihm erst) das 
Werk des Athanasius"11. Dessen Geschick, •die Gefahr" abzuwenden, wird öfter 
hervorgehoben12; Wagenmann gibt daher das Urteil der nichtkatholischen Histori- 
ker seiner Zeit gut wieder, wenn er schreibt: Antonius •flieht die Kirche". Auch sie 
betrachtet er •als Welt, als etwas, das den Christen an der Vollkommenheit hin- 
dert". Er erhebt Protest •gegen die Verweltlichung der Kirche"13. •Große Kinder 
sind sie (die Mönche). Allen gemeinsam ist. . . die Ablehnung der Kirche und der 
Hierarchie"14. Die Charakteristika des ältesten Mönchtums sind für Wagenmann: 
•Radikale Weltflucht, die Flucht aus der verweltlichten Kirche, die Opposition ge- 
gen die Kirche"15. 

Während von katholischer Seite solche Thesen schon immer energisch bestritten 
wurden16, macht sich in den letzten beiden Jahrzehnten auch außerhalb der katho- 
lischen Forschung ein allmählicher Wandel der Meinungen bemerkbar. Wenn 
Grützmacher noch von einem Fortretuchieren des Gegensatzes sprach, so betont 
Heussi zum ersten Mal ganz klar: •Nirgends ist aus den Quellen zu erkennen, daß 
der Mönch die Kirche floh"17. Aber auch er entdeckt •wenigstens noch einige schwa- 
che Spuren eines Gegensatzes der Mönche zum Klerus und zur gemeinsamen kirch- 
lichen Abendmahlsfeier"18. Er bringt dafür drei Belege:19 

6 The Evolution of the Monastic Ideal, London 1913, S. 10. 
7 ders. S. 13. 
8 ders. S. 14. 
8 Reitzenstein, Des Athanasius Werk über das Leben des Antonius, Sitzungsber. d. 

Heidelberger Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse 1914, 8. Abh., S. 63; vgl. Reitzenstein, 
Historia Monachorum und Historia Lausiaca, Göttingen 1916, S. 217 und S. 186; vgl. auch 
K. E. K i r k , The Vision of God, Aberdeen 1946, S. 264; H a r n a c k a. a. O. S. 23: man 
faßte •ein schweres Mißtrauen gegen das kirchliche Amt". 

10 Workman, a.a.O., S. 15. 
11 ders. S. 21. 
12 K. Müller, Kirchengeschichte 1,1, 3. Aufl. 1941, S. 513; vgl. Grützmacher, 

a. a. O., S. 61; R e i t z e n s t e i n , Historia Monachorum und Historia Lausiaca, S. 187: •Es 
ist das welthistorische Verdienst des Athanasius, daß er das Mittel fand, . . . dem Asketen- 
tum einen großen Teil seines Stolzes zu lassen und es doch für die Kirche ungefährlich zu 
machen. .."; K.E.Kirk, a. a. O., S. 265; Kohlmeyers Artikel •Athanasius" 
in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 2. Aufl. Bd. 1, S. 602. 

13 Entwicklungsstufen des ältesten Mönchtums, Tübingen 1929, S. 7 
14 a. a. 0., S. 9; vgl. S. 12. 
15 a. a. O., S. 24. 
16 Aus jüngster Zeit vgl. H. Bacht: •Es entspricht nicht den Tatsachen, wenn man sich 

das orientalische Mönchtum zu irgendeiner Zeit in völliger Isolierung von dem übrigen 
kirchlichen Leben oder gar in grundsätzlicher Opposition zu ihm vorstellt. Das Gegenteil ist 
der Fall" (A. G r i 11 m e i e r und H. Bacht, Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und 
Gegenwart, Bd. 2, S. 304, Würzburg 1953). 

17 Der Ursprung des Mönchtums, Tübingen 1936, S. 110, Anm. 1. 
18 a.a.O., S. 184. 19 a.a.O., S. 184. 



274 Uta Ranke-Heinemann 

1. •In Perikope 148 wird eingeschärft, daß der Mönch, der zum Bischofsamt über- 
geht, dadurch nicht etwa die Gnade Gottes verliert". Das Apophthegma (Sinn- 
spruch), um das es sich handelt, lautet: •Man erzählte von einem Bischof von 
Oxyrhynchos mit Namen Abbas Apphy, daß er, als er noch Mönch war, viele Ab- 
tötungen betrieb. Als er aber Bischof wurde, wollte er die gleiche Abtötung auch 
in der Welt vollziehen. Aber er konnte es nicht. Er warf sich vor Gott nieder und 
sagte: Es ist doch nicht wegen des Bischofsamtes die Gnade von mir gewichen? 
Und es wurde ihm geoffenbart: Nein, aber damals war Einsamkeit, und weil kein 
Mensch anwesend war, stand Gott dir bei. Nun ist die Welt da, und die Menschen 
nehmen sich deiner an"20. • Es handelt sich hier nicht um einen Gegensatz zum 
Klerus; wir erfahren aus dem Spruch vielmehr nichts anderes als das Wissen der 
Mönche um die bessere Möglichkeit zur Askese in der Wüste und um die beson- 
dere Nähe Gottes in der Einsamkeit. Daß Mönche gleichwohl Bischöfe werden, 
zeigt nicht Ablehnung, sondern Bejahung der Hierarchie. 

2. •In Perikope .533 hören wir von einem Anachoreten, der sich vorgenommen 
hat, weder zur Agape noch zur Synaxis aus seiner Zelle herauszugehen, um sich 
nicht mit den übrigen auf dieselbe Stufe zu stellen; er glaubt augenscheinlich, durch 
seine rein individualistisch betriebene Askese die Vollkommenheit zu erlangen und 
sich durch den Besuch der gemeinsamen kirchlichen Feiern etwas zu vergeben". • 
In Wirklichkeit hören wir in dem Apophthegma nichts von einem Anachoreten, 
der sich etwas vorgenommen hat, sondern von einem Bruder, der bei seinem Ab- 
schied in eine andere Gegend von Abbas Motius eine Weisung erbittet. Der Abbas 
warnt ihn vor dem Hochmut, bei den Menschen irgendwie auffallen zu wollen, da- 
durch daß er nicht den gemeinsamen Gottesdienst und die Feier der Agape besu- 
che, sondern rät ihm, das zu tun, was er gottesfürchtige Menschen tun sieht21. Als 
charakteristisch stellt sich hier die mönchische Einordnung in die kirchliche Gemein- 
schaft heraus: •Wo auch immer du bist, schließe dich den anderen an!" Solche 
Warnungen vor dem Hochmut betreffs der gemeinsamen Eucharistie finden sich 
an vielen Stellen22. Sie beweisen das Gegenteil dessen, was Heussi vermutet. Daß 
es sich bei dem genannten Apophthegma keinesfalls um einen Vorsatz des betref- 
fenden Anachoreten handelt, nicht an der gemeinsamen Eucharistie teilzunehmen, 
beweist seine ältere syrische Form, nach der der Abbas ganz allgemein den Bru- 
der beim Abschied warnt: •Wenn du irgendwo wohnen willst, an einem bestimm- 
ten Ort, dann tu das. Aber verbreite nicht bezüglich deiner selbst irgend einen 
Ruf lobenswerter Taten, oder sage nicht: ,ich esse nicht' oder ,ich trinke nicht', 
denn solche Dinge bewirken nur eitlen Ruhm .. ."23. Wenn das griechische Apo- 
phthegma vor der Nichtteilnahme an der gemeinsamen Eucharistie warnt, so deshalb, 
weil es damit den äußersten und krassesten Fall von Hochmut bezeichnen will und 
weil durch solche Nichtteilnahme eine der Hauptkraftquellen des Mönchslebens 
preisgegeben wird, wie wir noch sehen werden. 

20 AppKy (PG 65,133). 
21 Motius I (PG 65, 300). 
22 Palladius, Historia Lausiaca 25, B u 11 e r , S. 79 f; vgl. Kap. 26, B u 11 e r , S. 81; vgl. 

auch Anm. 35 dieses Artikels. 
23 Syrische Apophthegmata, Übers.   Budge,   The Wit and Wisdom, of the Christian 

Fathers of Egypt, Oxford 1934, n. 464, S. 143. 



Das Verhältnis des frühen Mönchtums zur Kirche 275 

3. Endlich noch der letzte Beweis Heussis für den Gegensatz zwischen Mönchtum 
und Kirche: •Aufschlußreich sind auch die ,Besuche' der Mönche z. B. durch Theo- 
philus von Alexandria, die .gewiß nicht bloß der religiösen Herzstärkung des Epi- 
skopos, sondern seinen kirchenregimentlichen und kirchenpolitischen Absichten dien- 
ten". Aber eine nur schwache Spur davon zu entdecken, ist unmöglich. Das Apo- 
phthegma lautet: •Der selige Erzbischof Theophilus kam einst in das nitrische Ge- 
birge. Und es kam zu ihm der Abbas des Berges. Der Erzbischof sagte: Was hast 
du in diesem Lebenswandel immer stärker erkannt, Vater? Der Greis antwortete 
ihm: Sich immer anzuklagen und gering zu achten. Und der Abbas Theophilus 
sagte darauf zu ihm: Einen anderen Weg als diesen gibt es nicht"21. Heussi be- 
merkt schließlich: •Die Wirklichkeit hat sehr viel bewegter ausgesehen als die 
schwachen Spuren des Gegensatzes erkennen lassen. Es haben sich im 4. Jhdt. sehr 
erhebliche Kämpfe zwischen der immer weiter greifenden hierarchischen Organi- 
sation und dem Asketentum abgespielt". Und er pflichtet Reitzenstein bei, •daß 
der Gedanke des .kirchlichen Mönchtums' . . . nach der geschichtlichen Entwick- 
lung ein Widerspruch in sich selbst" sei25. Welche Umstände Heussi auf solche er- 
heblichen Kämpfe schließen lassen, die auch nach ihm sich •nirgends" in den Quel- 
len finden, geht aus seiner Darstellung nicht hervor. Ja er sieht sich genötigt, zu 
erklären, daß der Kampf •von Seiten der Asketen gar nicht so empfunden" wurde 
•wie von Seiten der Bischöfe"26. Aber das hieße doch die apatheia der Mönche 
überschätzen! 

Aus all dem wird ersichtlich, daß zwar die alten Thesen über das Verhältnis 
des Mönchtums zur Kirche in ihrer extremen Form nicht mehr gehalten werden, 
aber dennoch eine gewisse Unausgeglichenheit das Urteil beherrscht. Selbst Chad- 
wick schreibt in seinem sonst sehr guten Buch •John Cassian": •Die Mönche pro- 
testierten zwar nicht gegen Klerikalismus und Hierarchie und Sakramentalismus, 
wie Workmann meint. Aber ihre tiefsten Gedanken über die Natur des Voll- 
kommenheitsstrebens ließen die sichtbare Kirche unbeachtet"27. Vorurteilsfreier ist 
schon W. Nigg, wenn er sagt: •Nicht weniger bedeutsam ist die Tatsache, daß das 
Eremitentum eine Laienbewegung war. Man denke bei der Betonung des Laien- 
elementes nicht gleich an eine antiklerikale Einstellung. Von diesem kurzschlüs- 
sigen Ressentiment war das Eremitentum noch frei"28. 

Kein Zweifel, der genaue Quellenbefund ergibt ganz klar, daß die Kirche für 
die Mönche der Raum war, in dem sich das Mitleben mit Christus vollzog, und 
daß sie ihnen zugleich die Führerin zu diesem Leben bedeutete. Sie war ihnen die 
•heilige Kirche Christi", in der die Botschaft des Evangeliums Christi verkündet 
wurde, in der sie getauft waren, und in der Christus durch ihren Bischof zu ihnen 
sprach29. Die Kirche galt ihnen als Ort, in dem sie der Wirklichkeit Christi be- 

24 Theophilus 1 (PG 65, 197). 
25 a. a. 0., S. 184; vgl. Reitzenstein, Historia Monachorum und Historia Lausiaca. 

S. 186. 
26 a. a. 0., S. 185. 
27 Cambridge 1950, S. 181. 
28 Walter Nigg, Vom Geheimnis der Mönche, Zürich und Stuttgart (1953), S. 53. 
29 Ep. Ammonis ed. F. Halkin, S. Pachomii vitae graecae, Brüssel 1932, S. 103. Zum 

letzten Punkt vgl. die Worte Theodors an den Erzbischof Athanasius: •En realite, le 
Seigneur le sait, quand nous avons vu ta Saintete, c'etait comme si nous voyions notre 



276 Uta Ranke-Heinemann 

gegneten. In der Kirche war für sie das Mysterium Christi gegenwärtig, war Chri- 
stus als Haupt seines Leibes wirksam; die Sakramente waren ihnen •mystische 
Handlungen"30, in denen sich das Leben Christi an ihnen verwirklichte. Im sakra- 
mentalen Geschehen vollzog sich für sie das Sterben des alten Menschen in der 
Nachfolge des Kreuzes und das Werden des neuen. Notwendig war so das Sakra- 
ment in ihr Vollkommenheitsstreben, in das Verlangen nach der vollen Teilnahme 
am Leben Christi, einbezogen. 

Schon der Anfang dieser Teilnahme war nur durch das Sakrament, d. h. durch 
die Taufe gegeben. •Die Taufe ist... der Schulden Vergebung, der Sünde Tod, 
Wiedergeburt des Geistes, ein lichtes Gewand, ein unzerstörbares Siegel, ein Fahr- 
zeug zum Himmel, Vermittlung des Reiches, das Gnadengeschenk der Kindschaft 
Gottes"31. Was in der Taufe grundgelegt wurde, wird in der Eucharistie fortge- 
setzt; in ihr wird der Einbezug in die Wirklichkeit Christi immer neu gelebt. Sie 
ist ihnen die zentrale Begegnung mit Christus selbst. Daß mönchische Askese die 
Sakramente ersetzen könnte, wie Müller meint32, oder •überflüssig und gegen- 
standslos" mache, wie Reitzenstein behauptet33, ist jedenfalls den Mönchen selbst 
fremd. Weil ihre Askese ja nichts anderem dienen sollte, als der möglichst voll- 
kommenen Angleichung an die Lebensform Christi und der Teilnahme an seiner 
Kraft, schien ihnen gerade die Eucharistie als die lebendige und greifbare Gegen- 
wart Christi nicht überflüssig, sondern notwendig. •Ohne die Kraft des Geistes, 
die unser Herr uns in der Taufe zur Erfüllung der Gebote gab und die jeden Tag 
in uns durch den Empfang seines Leibes und Blutes gestärkt wird..., können wir 
nicht den Teufel besiegen und nicht die Werke der Vollkommenheit vollbringen"34. 
Es ist bezeichnend, daß häufig der Abfall von dem einmal beschrittenen Weg der 
Askese darauf zurückgeführt wird, daß ein Mönch die Teilnahme an der Euchari- 
stie verschmähte35. Fern bleiben von der Eucharistie bedeutet Entfernung vom 
Herrn. So ist die Teilnahme an ihr durchweg häufig. •Täglich zu kommunizieren 
und am heiligen Leib und Blut Christi teilzunehmen ist gut und nützlich, da er 
selbst ausdrücklich sagt: Wer mein Fleisch ißt und mein Blut trinkt, der hat das 
ewige Leben. Wer zweifelt denn daran, daß die stete Teilnahme am Leben etwas 
anderes sei, als auf vielfache Weise leben? Wir wenigstens kommunizieren jede 
Woche viermal, am Herrentag, am 4. Tag, am Rüsttag und am Sabbat und auch 
an den anderen Tagen, wenn sie der Gedächtnistag eines Märtyrers sind", schreibt 

Seigneur Jesus-Christ dans la Jerusalem celeste, par suite de notre grande foi en toi, 
puisque tu es notre pere" (Les vies coptes de Saint Pachöme et de ses premiers successeurs, 
franz. Übers. Th. Lefort, Löwen 1943, S. 223); vgl. Lefort, S. 206: •Veillons et 
soyons sur nos gardes ... afin de ne pas devenir, nous aussi. desobeissants ä l'egard de ce 
Dieu, qui dit maintenant ä notre pere Athanase, ä tous ses pairs et egalement ä ceux qui lui 
succederont: celui qui vous recoit me recoit". 

30 Gregor v. Nyssa (PG 46, 581 A). 
31 Basilius Horn 13, 5 (PG 31, 433A). 
32 Kirchengeschichte, Bd. I, 1, S. 513. 
33 Historia Monachorum und Historia Lausiaca, S. 189; vgl. Lietzmann, Geschichte 

der alten Kirche IV, S. 148: •Der Mönch ... braucht eigentlich auch die Kirche und ihre 
Sakramente nicht, denn sein Heilsweg beruht allein auf seiner eigenen sittlichen Kraft"; 
vgl. auch S. 129. 

34 Budge, n. 616, S. 381 f; vgl. Poimen 30 (PG 65,329). 
35 Historia Lausiaca 27, B u 11 e r , S. 38; vgl. Cassian, Collationes Patrum II, 5 (CSEL 13, 

S. 44 f). 



Das Verhältnis des frühen Mönchtums zur Kirche 277 

Basilius36. Und Cassian berichtet, daß die ägyptischen Mönche am Samstag und am 
Sonntag zusammenkommen, um die Eucharistie zu empfangen37. 

Es war darum keineswegs die Ansicht des Mönchtums, wie Reitzenstein behaup- 
tet, daß dem Vollkommenen •kein Mensch" mehr das Abendmahl reichen könne, 
und es ist nicht so, als ob •die kirchlichere Anschauung, daß auch dem Mönch das 
Abendmahl notwendig ist", sich erst •durchgesetzt" habe. An der Stelle, an der 
Reitzenstein •deutlich" eine solche Entwicklung erkennen will, erzählt der Mönch 
Makarius, der Priester war, •daß bei der Feier nie er selbst dem Marcus das 
Abendmahl reicht, sondern ein Engel, der für ihn eintritt, von dem er aber nur 
den Knöchel der spendenden Hand sieht" (so Reitzenstein)38. Deutlich macht diese 
Stelle in Wirklichkeit nur das Bewußtsein der Mönche vom Bezug der Liturgie zum 
Dienst der Engel und von der Teilnahme der Engel am Gottesdienst der Kirche. 
Die in der alten Kirche verbreitete Vorstellung, daß die Engel an diesem Gottes- 
dienst teilnehmen39, ist auch und gerade bei den Mönchen lebendig40. Wie ihr Streben 
nach der vita angelica41 nichts anderes war als das Verlangen nach der Teilnahme 
am Gottesdienst der Engel, die ihn in vollendeter Weise Tag und Nacht vollzie- 
hen, so war nach ihrem Verständnis der Dienst der Engel verbunden mit ihrem 
eigenen Gottesdienst, der darum nur einer war und von beiden gemeinsam voll- 
zogen wurde. Es handelt sich also in dieser Vorstellung der Mönche nicht um ein 
Ungenügen des Priesters und ein Ausspielen der angelischen Wirklichkeit gegen 
die priesterlich sakramentale Tätigkeit, als vielmehr um eine in dem Bewußtsein 
von der Einheit beider Wirklichkeiten deutliche Hochschätzung und Verehrung 
des priesterlichen Dienstes. So ist auch die von Reitzenstein angeführte •phantasti- 
sche Umgestaltung"42 der erwähnten Erzählung in den Apophthegmen, wo der 
spendende Priester ganz Feuer wird, zu verstehen. Diese Erscheinung drückt die 
Nähe der Liturgen zur himmlischen Wirklichkeit aus, da er, wie das Apophtheg- 
ma selbst ausführt, als •Diener der heiligen Mysterien" im •Angesicht der himm- 

36 ep. 93 (PG 32,484B). Über tägliche Kommunion vgl. Rufin, historia monachorum 7 
(PL 21,418D•419A): Sed et hoc monebat (ut si fieri posset) quotidie monachi communi- 
carent Mysteriis Christi, ne forte qui se longe facit ab his, longe fiat a Deo; qui autem 
frequentius haec suscepit, frequentius ipsum videatur suscipere Salvatorem, quia et ipse 
Salvator ita dicit: Qui manducat carnem meam et bibit sanguinem meum, in me manet et 
ego in eo. 

37 De institutis coenobiorum 111,2 (CSEL 17, S. 34; vgl. Collationes III, 1 (CSEL 13, 
S. 67); Coll. XVIII (ebd. 15, S. 525); Sozomenus, Hist. eccl. III, 14 (PG 67, 1072C); Hist. 
Laus. 32, B u 11 e r , S. 89; Kap. 7, B u 11 e r , S. 26; Hist, mon 22 (PL 21, 444C). Über die 
Eucharistie bei den Mönchen vgl. Schiwietz, a.a.O., S. 316 ff und Bd. III (1938), 
S. 420 ff; H e r 11 i n g , Antonius der Einsiedler, Innsbruck 1929, S. 80 ff; P. R e s c h , 
La doctrine ascetique des premiers maitres egyptiens, Paris 1931, S. 168 ff. 

38 Historia Monachorum und Hist. Laus,, S. 189. 
39 Reichliche Stellen bei E. Peterson, Von den Engeln, Leipzig 1935, S. 66 ff. 
40 Vgl. Chrysostomus, de sacerdotio VI, 4 (PG 48,681); vgl. Lefort, S. 146 (vgl. S. 

252): En fait bien des fois le Seigneur ouvrit leurs yeux; ils virent Tange de Dieu dans le 
sanctuaire, ä l'autel, distribuer les saints mysteres aux hommes dignes avec la main de celui 
qui distribuait, soit pretre, soit evegue; vgl. S. 382: le Fils de Dieu est sur la table avec 
toutes ses troupes d'anges incorporels, avec les archanges, les cherubins et les seraphins. Vgl. 
S. 383 f. 

41 Vgl. den Aufsatz d. Verf. zum Ideal der vita angelica im frühen Mönchtum, Geist und 
Leben 29 (1956), S. 347 ff. 

42 Hist. Mon. und Hist. Laus., S. 189, Anm. 1. 



278 Uta Ranke-Heinemann 

Iischen Herrlichkeit" steht43, wie auch sonst häufig solches Leuchten als Erweis der 

Teilnahme am vollendeten Gottesdienst berichtet wird44. 

Das Wissen der Mönche um die Würde des Priestertums erhellt aus all ihren 

Schriften45. •Nach dem Herrn muß man die Priester lieben, die uns durch die hei- 

ligen Mysterien reinigen und für uns bitten" schreibt Evagrius46. Und an einer an- 

deren Stelle: •Den, der die Kirche des Herrn in Verwirrung bringt, wird das 

Feuer des Herrn verzehren. Den, der dem Priester sich entgegenstellt, wird die 

Erde verschlingen"47. Wenn wir verschiedentlich hören, daß die Mönche nicht Prie- 

ster werden wollten, so war es eben wegen dieser Hochschätzung des Priestertums48. 

Nach dem Priestertum zu streben ist Hochmut, die Demut verbietet es zu tun49. Ver- 

schiedentlich wird auch die Befürchtung laut, in einem so verantwortungsvollen 

Amt nicht mehr wie bisher die Askese und Betrachtung pflegen zu können50. Grund- 

sätzlich aber gilt, was der Mönch Johannes v. Lykopolis sagt, daß man weder 

43 Markus 1 (PG 65, 304C). 
44 Vgl. die Stellen bei Reitzenstein, Hist. Mon. und Hist. Laus., S. 56, Anm. 6. 
45 Vgl. Pachomii vita altera 23, H a 1 k i n, S. 191 f; Hieronymus ep. 125, 17 (CSEL 56, 

S. 136); Hist. mon. 1 (PL 21, 394BC); Gassian Instit. IV, 30 (CSEL 17, S. 68); Coll XX, 1 
(CSEL 13, S. 555). 

4« Pract. 100 (PG 40, 1252B). 
47 Mönchsspiegel 114, Greßmann Texte und Untersuchungen 39,4 (1913), S. 163. 
48 Nicht, wie V ö 11 e r behauptet: •Der echte Mönch findet kirchliche Würden mit seinem 

Stande unvereinbar, er ist sich auch dem Klerus gegenüber seiner größeren Heiligkeit be- 
wußt" {Der Ursprung des Mönchtums. Tübingen 1900, S. 34). 

49 Evagrius, Antirrh. VII, 40, Frankenberg, S. 537; vgl. Antirrh. VII, 3, S, 531; 
ep. 16, Franken b erg, S. 577; de octo vit. cog. VIII (PG 40, 1274D); Lef ort S. 99 
vgl. S. 238): Als Athanasius einmal die Mönche besucht, sagt der Bischof Serapion zu ihm: 
•Je prie ta Piete d'ordonner pretre Pachome, le pere des moines, afin qu'il soit unis ä la 
tete de tous les moines de mon diocese; car c'est un homme de Dieu; malheureusement, ä 
moi il refuse d'obeir ä ce sujet". Immediatement Pachome se deroba dans la masse de la 
foule, afin de ne pas etre trouve . . ." Athanasius sagt daraufhin zu den Brüdern: •Saluez 
votre pere et dites-lui: ,Tu t'es done cache ä nous, fuyant ce par quoi arrivent la jalousie, 
la discorde et l'envie, et tu t'es choisi ce qui est superieur, et demeura ä jammais dans le 
Christ, notre Seigneur, des lors, accedera ä ton desir. Eh bien, si tu as fui la grandeur vaine 
et temporaire, . . . j'etendrai mes mains vers le Tres-Haut eternellement. . . pour que, jamais 
et au grand jamais, tu n'aies de charge!" Die Anmerkung, die Grützmacher zu dieser 
Stelle macht {Pachomius und das älteste Klosterleben, S. 57), zeugt von völligem Unver- 
ständnis. Weder handelt es sich auf Seiten des Serapion um •den Versuch des Klerus, die 
freie mönchische Bewegung, die sich der Kirche entzogen hatte und die ihr der größten 
Gefahr werden mußte, sobald nicht nur Einzelne, sondern große Massen nicht mehr im 
Schatten der verweltlichten Kirche leben und sterben wollten, wieder in den Kreis der 
Kirche hineinzuziehen", noch erkennt Pachomius •die Gefahr einer Klerisierung des 
Mönchtums" oder •wünschte und wahrte sich ... die völlige Selbständigkeit in den inneren 
Angelegenheiten des Klosters". Athanasius hat ihn besser verstanden! Vgl. Pachomii vita 
prima 27, H alkin., S. 16 f; Cassian Instit. XL 16 (CSEL 17, S. 202); Instit. XI, 14, S. 201 
über das Laster der cenodoxia: nonnumquam vero clericatus gradum et desiderium pres- 
byterii vel diaconatus inmittit; Coll. 1,20 (CSEL 13, S. 31); Coll. IV, 20, S. 116. Das viel- 
berufene Wort Cassians, daß der Mönch Frauen und Bischöfe durchaus fliehen müsse (Instit. 
XI, 18 [CSEL 17, S, 203]), ist harmlos, was schon aus der Art hervorgeht, mit der Cassian 
gesteht, beides nicht fertiggebracht zu haben. Der Vergleich etwa mit folgendem Apo- 
phthegma macht deutlich, daß es sich bei der Mahnung, die Bischöfe zu fliehen, um eine Mah- 
nung zur Demut handelt: Dixit senex cuidam: non habeas notitiam cum abbate, neque 
frequenter adjungas te ei; quoniam ex hoc fiduciam sumes, et desiderare ineipies ut teneas 
etiam ipse primatum (Vitae patrum V, 15, n. 85 [PL 73,967]). Cassian bringt diese Mah- 
nung ja auch innerhalb seines Kapitels: de spiritu cenodoxiae. 

50 Athanasius, ep. ad Dracontium 9 (PG 25, 532C•533A); vgl. Chrysostomus de com- 
punetione I, 6 (PG 47,403). 



Das Verhältnis des frühen Mönchtums zur Kirche 279 

danach trachten noch es unter allen Umständen ablehnen soll. Man soll es vielmehr 
•dem Urteil Gottes anheimstellen, ob und wen er zum Priesterdienst auserlesen 
will; denn nicht der, der sich selbst aufdrängt, sondern der, den der Herr aus- 
erwählt, ist bewährt"61. Im Gehorsam gegen Gott werden sie Priester und Bi- 
schöfe52. Ein Beispiel dieser Haltung gibt Rabulas, der nachmalige Bischof von 
Antiochien. Er sagt: •In meiner Seele herrschte durchaus kein Verlangen nach 
dieser Würde, und die Begierde danach verwirrte mein Herz nicht. Deshalb glaube 
ich ohne zu zweifeln, daß diese Sache in Wahrheit ganz von Gott kommt, der will, 
daß ich trotz meiner Schwachheit das schwere Joch der Herrschaft und das ehr- 
würdige Geheimnis der Bischofswürde tragen soll. Sein Wille geschehe, und sein 
Wohlgefallen gehe in Erfüllung! Denn wie ich einst, seinem Worte gehorchend, 
diese böse Welt verließ und ihm ganz nachfolgte, um seine Gebote zu halten, 
ebenso nehme ich auch jetzt sein Gebot im Glauben an und kehre in seiner Kraft 
wieder in die Welt zurück, auf daß ich nur seinen Willen vollbringe"53. 

Die Achtung der Mönche gegenüber dem priesterlichen Amt steht im Zusam- 
menhang mit ihrer Vorstellung von der Autorität und hierarchischen Ordnung der 
Kirche54. Die Bischöfe sind ihnen die Nachfolger der Apostel55, die sie gemäß der 
Heiligen Schrift leiten56. Die Lehre der Kirche ist für sie verbindlich; Antonius ver- 
läßt vorübergehend die Wüste, um in Alexandria gegen den Arianismus aufzu- 
treten57. Sie führen für die Kirche denselben Kampf wie die Märtyrer. Wie das 
Bekenntnis der Märtyrer im letzten Grunde eine Auseinandersetzung mit den 
Dämonen und ein Zeugnis ihres Sich-versagens gegenüber dem Fürsten der Welt 
und seinem Anspruch ist, so findet auch der mönchische Kampf gegen die Dämo- 
nen58 einen lebendigen Ausdruck in dem öffentlichen Bekenntnis für die Wahrheit 
des Glaubens59. Denn der Teufel ist auch der Anstifter der Häresien. Durch dieses 

51 Hist. mon. 1 (PL 21,397B). 
52 Die Belege dafür sind in allen Schriften des Mönchtums so zahlreich, daß es sich er- 

übrigt, einzelne herauszugreifen; vgl. die Stellen bei Schiwietz I, S. 31 Iff und III, 
S. 418 ff. 

53 Vita des Rabulas, Übers. B ick ell (BKV 1874, S. 177). 
54 Pachomii vita prima 99, H a 1 k i n , S. 66. 
53 Vgl. L e f o r t, S. 205: Beim Empfang des Festbriefes des Athanasius im Jahre 367 

richtet Theodor an die pachomianischen Mönche folgende Worte: Considerons les impor- 
tantes garanties que, dans sa lettre pascale de cette annee, nous a apportees par ecrit notre 
bienheureux pere apa Athanase, le saint archevÄque d'Alexandrie, par le fait d'avoir dresse 
le canon des livres des saintes Ecritures et celui de leur nombre, en tant qu'il est, lui aussi, 
un fils des saints apötres ...; vgl. L e f o r t, S. 152; Pachomii vita prima 27, H a 1 k i n , 
S. 17. 

58 Vgl. Lefort, S. 107: les eveques sont nos peres qui nous instruisent d'apres les 
Ecritures, sagt Pachomius. 

57 Vgl. den Aufsatz d. Verf. •Die ersten Mönche und die Dämonen", Geist und Leben 29 
(1956), S. 165 ff. 

58 Athanasius, vita Antonii c. 69 (PG 26, 941 AB); vgl. Theodoret v. Cyrus Hist. eccl. 
IV, 27 (GCSB 19, S. 267 f); vgl. auch das Beispiel des Julianus, hist. eccl. IV, 27, S. 267; vgl. 
die vielen Schriften, in denen Ephräm gegen die Häretiker auftritt. 

59 Vgl. die Übertragung des Titels •confessor" vom Märtyrer auf den Mönch. Stellen bei 
V i 11 e r , Le martyre et l'ascese, Revue d'ascetique et de mystique 6 (1925), S. 128 f. Von 
einer •völligen Gleichgültigkeit dieser Kreise gegen alle spekulative Theologie und Dogma- 
tik" zu reden und in ihrem •trotzdem" vorhandenen Wertlegen auf Orthodoxie •eine 
formale Korrektheit ohne innere Einsicht" sehen zu wollen, ist nicht gerechtfertigt ( L i e t z - 
mann, Gesell, der alten Kirche IV, S. 143; ähnlich Grützmacher, Pachomius und 
das älteste Klosterleben, S. 73 ff). 



280 Uta Ranke-Heinemann 

Bekenntnis erweist sich der Kampf der Mönche gegen die Dämonen als ein missio- 
narisches, im Dienst der Kirche geschehendes Werk. Die Kirche selbst wußte um 
diesen vom Mönchtum vollzogenen Dienst60. So schreibt ein Bischof an Pachomius: 
•Ich bitte dich, dich aufzumachen und zu mir zu kommen und ein Kloster in unse- 
rer Gegend einzurichten, damit der Segen des Herrn zu uns komme durch dich"61. 
Immer wieder werden die Mönche als Vorbilder hingestellt62. So schreibt der Kir- 
chenhistoriker Sozomenus: •Nicht zum wenigsten haben die Mönche die Kirche als 
eine ausgezeichnete erwiesen und ihre Lehre durch die Tugenden ihres Lebens 
hochgehalten"63. 

Wenn die Mönche anders als die übrigen Christen nach der Vollkommenheit 
strebten, so bedeutete das nicht eine Kritik an der Kirche, sondern ein innerhalb 
der Kirche erwachtes ausschließliches Verlangen nach der eschatologischen Wirk- 
lichkeit der Gnade. Es war nicht Opposition gegen eine verweltlichte Kirche, son- 
dern ein Verlangen nach Unbedingtheit, das sich gegen alle Art von Lauheit • 
nicht die der Kirche, wenngleich auch die in ihr sich findende64 •, vor allem aber ge- 
gen die eigene Lauheit richtete und so im Dienst der Kirche sich vollzog. Das Mönch- 
tum isolierte sich nicht, sondern blieb in dem für seine Begriffe notwendigen Zusam- 
menhang mit der Kirche und lebte ihn bewußt. Die Mönche wußten sich vereint mit 
den Christen in der ganzen Welt. Sie waren nach einem Wort Ephräms •durch 
ihren Glauben mit der Kirche verbunden und ihr nicht fern ..., obwohl sie auf dem 
Felsen wohnen .. . Wo ein Opfer dargebracht wird, nehmen sie daran teil, obwohl 
sie in der Wüste sind. Und nicht sind sie, weil sie dem Leibe nach fern sind, keine 
Söhne der Kirche"65. Wie sehr die Kirche den Mönchen der Raum war, in dem das 
Leben in Gott bis zu der vorwegnehmenden Schau Gottes sich gestaltete und ent- 
faltete, zeigt Evagrius, wenn er sagt: •Die, welche die Kirche des Herrn zerrei- 
ßen, sind fern vom reinen Gebet"86. 

60 Chrysostomus, comparatio regis et monachi 2 (PG 47,389). 
61 L e f o r t, S. 258. 
62 Vgl. ep. Ammonis 34, H a 1 k i n , S. 120; Die Belege bei Chrysostomus sind zahlreich. 

Sie begegnen vor allem in seinen 90 Homilien über das Matthäusevangelium. 
63 Hist. eccl. I, 12 (PG 67, 889C; 892A). 
«4 Lefort, S. 152 (vgl. S. 257 und S. 315): Apres 12 ans passes comme lecteur dans 

Feglise, il (Theodor) se rendit compte que ceux qui etaient avec lui dans l'eglise, c'est-ä-dire 
les clercs, se livraient ä de vaines disputes, ä des repas nombreux et ä l'orgueil. Quand 
Theodore les voyait se conduire ainsi, il poussait vers Dieu des soupirs avec supplications 
et larmes, en disant: ,Seigneur, montre-moi un homme, qui mine une vie conforme ä ta 
sainte volonte'. Er wird dann auf Pachomius aufmerksam gemacht und tritt mit Erlaubnis 
des Erzbischofs Athanasius in dessen Kloster ein; vgl. Coll. XVIII, 5 (CSEL 13, S. 510). 

63 Ephräm, Brief an die Bergbrüder, Übers. K a y s e r , Zeitschrift für kirchl. Wissen- 
schaft und kirchl. Leben 5, Leipzig 1884, S. 259. 

66 ep. 52 Frankenberg, S. 601. 




