
Katharina von Siena und ihre »Seelenführer« 

Von Dr. Heribert Christian Scheeben, Köln 

Der Promotor im Kanonisationsprozeß der hl. Katharina von Siena Thomas 
Antoni von Siena, genannt Caffarini, erklärt in seinem Bericht für den Prozeß 
(31 f.), er habe alle Beichtväter Ks., die in der von Raymund verfaßten Legende 
genannt werden, gekannt; es waren folgende: •einer von ihnen Thomas de Fönte 
. . . ein anderer Bartholomäus Montucci, ein anderer Bartholomäus Dominici und 
der letzte Raymund von Capua; sie alle waren ihre ordentlichen (reguläres) Beicht- 
väter und gehörten dem Predigerorden an"; gelegentliche Beichtväter waren der 
Augustinereremit Johann Tantucci und der Abt von Sant' Antimo Johann Gano. 
Wie so viele Angaben Caffarinis, so bedarf auch diese einer genauen Nachprü- 
fung. 

Daß Montucci Beichtvater Ks. gewesen, steht nicht in der Legende; er wird nr. 
217 als Zeuge bei dem sogenannten Mystischen Tod Ks. erwähnt: •Als ihr Beicht- 
vater wurde Frater Thomas de Fönte bestellt. Er sollte der Sterbenden, dem Brauch 
gemäß, zur Seite stehen und ihre von hinnen scheidende Seele durch Gebet dem 
Herrn empfehlen ... Als ein anderer Frater, Bartholomaeus Montucci, davon hörte, 
tarn auch er mit Frater Johannes Conversus aus Siena als seinem Begleiter." In 
seinem Nekrolog1 wird er nicht in Beziehung gebracht zu K.; es heißt einfach: •Die 
Tertiarinnen von Siena hat er lange Zeit geleitet und er wurde von ihnen aufrich- 
tig verehrt". Zu diesen Tertiarinnen gehörte ziemlich sicher auch K. • Montucci war 
als Direktor des Dritten Ordens nicht ohne weiteres Beichtvater der Tertiarinnen; 
jedenfalls ist hierüber in der im Jahre 1405 bestätigten Regel2 nichts gesagt; dort 
ist nur die Rede von •confessores", die eventuell eine Schwester von dem vorge- 
schriebenem Sakramentenempfang dispensieren könnten. Wenn Montucci über- 
haupt Beichtvater Ks. war, dann höchstens gelegentlich, wie sich gleich zeigen 
wird. Dagegen gehört er ziemlich sicher zu ihren •praeceptores", die Raymund 
(nr. 80) erwähnt und denen er so schwere Vorwürfe macht. 

Bartholomäus Dominici wird von Raymund (nr. 142) erwähnt, wo er auf das 
Tagebuch hinweist, das Thomas de Fönte und Dominici über K. geführt haben; er 
bezeichnet ihn lediglich als Magister theologiae und Provinzialprior der Römi- 
schen Provinz; nr. 202 nennt er ihn •nunc s. theol. magister et tunc socius confes- 

soris". 
Bartholomäus selbst bezeichnet sich in seinem Bericht für den Prozeß (285) als 

•socius" des Thomas und als •socius" Raymunds (345): •Im Laufe der Zeit wurde 
ich durch die heilige Jungfrau selbst zum ständigen Sozius des Fraters Raymund, 
des Beichtvaters der Jungfrau, bestimmt." Processus 328 aber erklärt er: •Nachdem 
ich schon manche Jahre lang mit ihr verkehrt hatte, fing sie an, mir oft ihre Sün- 
den sakramental zu beichten und das Sakrament der Eucharistie aus meinen Hän- 
den zu empfangen"; dies kann aber erst gewesen sein, als Raymund bereits Ks. 
Beichtvater war, denn Dominici lernte K. erst im Jahre 1368 kennen. In den Jah- 
ren 1368 bis 1377 waren, wie sich gleich zeigen wird, Thomas und Raymund die 



282 Christian Scheeben 

ordentlichen Beichtväter Ks.; von da ab bis zu ihrem Tode war Dominici immer 
nur kurze Zeit in ihrem Gefolge. Er war demnach nicht ordentlicher, sondern nur 
gelegentlicher Beichtvater Ks. In seinem Nekrolog3 heißt es über ihn: •Mit ihm 
pflegte K. von Siena freundlich zu verkehren und vertraut mit ihm zu sprechen. 
Da sie wußte, daß er Gott fürchte und liebe, hatte sie ihn lange Zeit als (geist- 
lichen) Vater und Berater für besondere Fälle." 

Thomas de Fönte wird von Raymund4 als der zeitlich erste Beichtvater Ks. be- 
zeichnet, der ihm, Raymund, in diesem Amt vorausging3. Es war aber nicht so, daß 
Thomas sofort gänzlich ausschied, als Raymund dies Amt übernahm, vielmehr ha- 
ben Raymund und Thomas nebeneinander eine Zeit lang als Beichtväter fungiert, 
wie sich aus der Legende ergibt; zum Jahre 1374 heißt es •Sowohl mich als auch 
den andern Beichtvater bat K. um Erlaubnis"6, und zum Jahre 1375 (Pisa) wird 
Thomas ebenfalls als Beichtvater Ks. genannt7. Im Laufe des Sommers 1375 scheint 
dann Thomas endgültig ausgeschieden zu sein; Raymund war fortan alleiniger 
ordentlicher Beichtvater. 

Raymund8 wurde im Mai 1474 Magister Ks.; was dieser Titel •Magister" zu be- 
deuten hat, werden wir später sehen. Daß er nicht auch gleichzeitig alleiniger 
Beichtvater Ks. wurde, wurde bereits oben gezeigt. Dominici nennt Raymund •con- 
fessor principalis"9, womit die tatsächlichen Verhältnisse vom Sommer 1374 ab 
richtig gekennzeichnet sind: neben Raymund als ordentlichem Beichtvater waren 
einige andere Beichtväter tätig, die einsprangen, wenn Raymund verhindert oder 
abwesend war. Er bezeichnet sich noch für das Ende des Jahres 1378 als Beicht- 
vater Ks.10, was aber nicht ganz richtig ist, denn seit Sommer 1377 war er Prior des 
Konventes von Santa Maria sopra Minerva in Rom, vermochte also die Funktion 
eines Beichtvaters nicht mehr auszuüben. Wahrscheinlich will Raymund nur sagen, 
daß er die Jurisdiktion über K. besaß, also ihr Magister war. Beichtvater Ks. war 
er vom Sommer 1374 bis Sommer 1377, mit Ausnahme einiger Wochen im Jahre 
1376, wo er sich auf Reisen befand; sodann hat er K. im November-Dezember 1378 
noch einige Wochen gesehen11. In der übrigen Zeit standen die beiden im Brief- 
verkehr. 

Raymunds Rolle als Hauptbeichtvater ergab sich fast von selbst aus seiner Stellung 
als Magister Ks. •• Stephan Maconi aber, der in seinem Bericht für den Kanoni- 
sationsprozeß recht objektiv zu schildern weiß, wenn es sich um Tatsachen handelt, 
der aber geradezu überschwenglich wird, wenn er allgemein über K. und Ray- 
mund spricht, gibt eine andere Erklärung. Er verehrte Raymund wie einen Hei- 
ligen und versteigt sich sogar zu der Behauptung, er habe seine Legenda s. Catha- 
rinae •Spiritu sancto dictante" verfaßt13; dies ist nicht etwa Ironie, sondern seine 
ernste Überzeugung, da Raymund ein so heiligmäßiger Mann gewesen sei. Maconi 
nun sagt an der zitierten Stelle: •Ich gebe nur ein Geheimnis preis, das ich für 
absolut wahr halte: viele Jahre, ehe Raymund die heilige Jungfrau kennenlernte 
oder umgekehrt, versprach die seligste Jungfrau Maria in einer körperlichen Er- 
scheinung der Jungfrau K., sie werde ihr einen Vater und Beichtvater geben, der 
ihr, Maria, treu ergeben sei, und der werde ihr mehr Trost gewähren, als sie bis- 
her von ihren übrigen Beichtvätern erhalten habe." Maconi meinte damit Ray- 



Katharina von Siena und ihre •Seelenführer" 283 

mund. Caffarini, der anscheinend etwas von dieser Geschichte gehört hatte, bringt 
in seinem Supplementum14 die Ausführung dieses Versprechens der Muttergottes 
und erzählt folgendes: K. besuchte am Feste des hl. Johannes des Täufers, also am 
24. Juni und zwar, wie sich aus der Chronologie ergibt, im Jahre 1374, das feier- 
liche Hochamt in der Kirche der Predigerbrüder in Siena; Bartholomäus Domi- 
nici zelebrierte, Raymund und Thomas de Fönte ministrierten; nach diesem Hoch- 
amt zelebrierte Raymund eine private Messe, der K. ebenfalls anwohnte; während 
dieser Messe hörte sie eine Stimme: •Dieser ist mein geliebter Diener; dieser ist 
es, dem ich Dich anvertrauen will"; von diesem Tage an war Raymund ihr See- 
lenführer. Es muß auffallen, daß an diesem hohen Feste ein so junger Pater, der 
Bartholomäus doch damals noch war, die feierliche Konventsmesse feiert, und eine 
Respektsperson, nämlich Raymund, ministriert. Eigenartig ist auch, daß drei Beicht- 
väter Ks. das Hochamt feiern. Dazu aber hat sich Caffarini zwei Fehler zu schul- 
den kommen lassen: Bartholomäus war damals wahrscheinlich nicht in Siena, son- 
dern in Pisa, und K. weilte noch in Florenz und trat die Rückreise nach Siena erst 
am 29. Juni 1374 an, war also am 24. Juni 1374 ebenfalls nicht in Siena. Es kommt 
noch folgendes hinzu: Raymund erklärt in seiner Legenda nr. 5 im Prolog, er sei 
durch K. zum Beichtvater erwählt worden; hätte die Gottesmutter K. hierzu be- 
wogen, bzw. hätte sie Raymund ihr als Beichtvater gegeben, so würde sie sicher- 
lich es Raymund offenbart haben; aber K. hat Raymund nichts hierüber erzählt, 
sonst würde er es irgendwie eingeflochten haben. Man verweist nun gern auf einige 
Briefe Ks., in denen sie Raymund als ihren von der Gottesmutter gegebenen Beicht- 
vater bezeichne, und vielleicht ist auch einer dieser Briefe Veranlassung gewesen 
für die Legende Caffarinis. Im Brief 7015 aber heißt es einfach: •Doime figliulo 
dato da quella dolce madre Maria" (1376 Mai/Juni); also Raymund ist ihr als 
Sohn zugewiesen worden zur Betreuung. Im Brief16 84 schreibt sie: •An Euch, ge- 
liebter und teurer Vater und Sohn in Christus, geschenkt von der lieben Mutter 
Maria". Kein Wort also, daß Raymund ihr als Beichtvater von der Gottesmutter 
gegeben worden sei. Man wird also Caffarinis Legende ruhig beiseite lassen dürfen. 

Wir haben es also nur mit zwei ordentlichen Beichtvätern Ks. zu tun, die zu- 
gleich als Seelenführer in Frage kommen: Thomas de Fönte und Raymund; da 
aber K. im Jahre 1374, als Raymund antrat, bereits zehn bis elf Jahre geistlicher 
Entwicklung hinter sich hatte, kommt Thomas eine ungleich wichtigere Rolle zu. 
K. wurde im Jahre 1347 geboren, trat um das Jahr 1364 in den Dritten Orden des 
hl. Dominikus in Siena ein und starb am 29. April 1380. 

Thomas de Fönte wurde um das Jahr 1336 geboren; im Pestjahr 1348 wurde 
er Vollwaise und als Verwandter von Jakob Benincasa, dem Vater Ks., in die Fa- 
milie aufgenommen17. Um das Jahr 1357 trat er in den Predigerkonvent in Siena 
ein18, war also etwa 21 Jahre alt und war nach damaligen Begriffen ein Spätberuf. 
Im Hause Benincasa hat er also etwa neun Jahre verlebt und lernte K. kennen, 
als sie ein Jahr alt war; er war damals neun Jahre älter als sie; als er in den Or- 
den eintrat, war K. etwa zehn Jahre alt. Was Thomas bis zu seinem 21. Jahre 
getrieben, ist nicht bekannt; vielleicht hat sein Pflegevater ihn in seinem Färberei- 
betrieb beschäftigt; daß er eine Schule besucht habe, ist unwahrscheinlich. 

Thomas hat seine philosophische und theologische Ausbildung im Konventsstu- 



284 Christian Scheeben 

dium in Siena erhalten. Es empfiehlt sich, auf die Pflege der Wissenschaft in der 
Römischen Provinz des Predigerordens einzugehen, da immer wieder von Biogra- 
phen Ks. auf die •gelehrten" Dominikaner hingewiesen wird, die K. informiert und 
geleitet haben sollen. Es dürfte bekannt sein, daß die zweite Hälfte des 14. Jahr- 
hunderts allgemein, also auch für den Predigerorden, einen Tiefstand der Geistes- 
kultur gebracht hat. Der theologische Wissenschaftsbetrieb begann schon in der 
ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts zu verfallen und erhielt durch die furchtbare 
Pest des Jahres 1348 den Todesstoß. Der Mangel an Personal und der Nieder- 
gang der Ordenszucht und damit verbunden das Fehlen des wissenschaftlichen, 
theologischen Eros verhinderten den Wiederaufbau einer soliden Studienorganisation 
und damit die ernste Pflege der Theologie. In Florenz besaßen die Predigerbrüder ein 
Generalstudium, in Siena ein Partikularstudium. Das Studium in Siena hatte einen, 
höchstens zwei Lektoren, die täglich je eine Vorlesung hielten über die Sentenzen und 
über die Bibel. Wie die Knaben von 13 oder 14 Jahren in die Artes liberales und in 
die Philosophie eingeführt wurden, ist nicht klar. Von Dominici wissen wir, daß er 
um das Jahr 1371 in Siena die Sentenzen kursorisch las19. Das Bildungsziel in Siena 
war, die jungen Leute auf die praktische Seelsorge vorzubereiten. Die praktische 
Seelsorge stellte aber keine großen Anforderungen. Erwies sich ein Student als be- 
sonders talentiert, wurde er, wie Dominici, zum Generalstudium nach Florenz ge- 
schickt, wo er dann erst eine mehr oder weniger wissenschaftliche Theologie ken- 
nenlernte. Daß in Florenz in irgendeiner Form auch die Lehre des hl. Thomas zur 
Geltung kam, ist anzunehmen, für Siena aber ist dies unwahrscheinlich, und daß 
in Siena der mystischen Theologie überhaupt Erwähnung geschah, dürfte wohl aus- 
geschlossen sein. 

Ein guter Maßstab für die Beurteilung der damaligen Situation ist die literari- 
sche Produktion; in dem theologie-geschichtlichen Baedecker der Römischen Pro- 
vinz wird man jedoch kaum einen Namen finden, der mit einem Stern versehen 
werden müßte; man schlage nur nach, welche Schriftsteller Echard für jene Zeit 
und mit welchen Schriften aufführt. Das einzige Werk, das eine gewisse Berühmt- 
heit erlangt hat, ist die Pantheologia des Rainer von Pisa, aber der starb schon 
1351 und sein Werk ist für die Prediger, für die Praxis bestimmt. Die wissen- 
schaftliche und die theologische Atmosphäre kann also in dem kleinen Studium von 
Siena nicht gerade günstig gewesen sein. Immerhin wäre es möglich, daß der eine 
oder andere, vor allem die Predigerbrüder, die mit K. in nähere Beziehungen ge- 
treten sind, sich gründlich in der Theologie umgesehen hätte, etwa Thomas de 
Fönte. 

Thomas war Spätberuf in einer Zeit, wo man Knaben von 13 und 14 Jahren zur 
Profeß zuließ. Ich halte es daher für wahrscheinlich, daß er nicht den regelrechten 
Kursus durchgemacht hat, sofern von einem solchen für Seelsorgspatres in dama- 
liger Zeit überhaupt gesprochen werden kann, sondern recht bald zur Priester- 
weihe und zur allgemeinen Seelsorge zugelassen wurde. Die Priesterweihe wurde 
damals vielfach vor Erreichung des kanonischen Alters von 25 Jahren erteilt und 
zwar gewöhnlich vor Beginn des theologischen Studiums. Die Zulassung zum Beicht- 
hören erfolgte damals bereits durch den Ortsbischof. Wie ist nun das Urteil über 
Thomas bei seinen Ordensbrüdern? Sein Nekrolog20 ist recht kurz: Thomas war ein 



Katharina von Siena und ihre •Seelenführer" 285 

•vir regularis", also ein Mann, der die Ordenssatzungen einhielt; er war sanften 
Gemütes im Verkehr mit den Mitmenschen und daher bei Frauen als Beichtvater 
sehr geschätzt; er war ein Eiferer für seinen Konvent und für seinen Orden; er war 
für einige Jahre Prior in Prato und Siena; er starb am 22. August 1390. Daß er gern 
und viel Beichte hörte, erwähnt auch K. einmal in einem ihrer Briefe. Bezeich- 
nend ist aber, daß der Nekrolog ihn nicht, wie sich das doch für einen Prediger- 
bruder an sich gehörte, als guten Prediger rühmt und von wissenschaftlichen Nei- 
gungen überhaupt nichts sagt. Den Grund hierfür gibt Caffarini21 an: Thomas habe 
nicht einmal einwandfrei lesen und schreiben können. Dieses Urteil mag übertrie- 
ben scharf sein und zum guten Teil diktiert von einem gewissen Ärger, daß er, 
Caffarini, immer nur am Rande des Geschehens um K. stand und der weniger ta- 
lentierte Thomas zum •Seelenführer" der berühmten Jungfrau von Siena beru- 
fen worden war. Richtig an diesem Urteil wird jedoch sein, daß Thomas geistig 
und geistlich nicht viel zu bieten hatte, also theologisch ungebildet war und als 
Seelsorger einer, von denen zwölf auf ein Dutzend gehen. Auffallend am Nekro- 
log ist ferner, daß die Beziehungen zu K. überhaupt nicht erwähnt werden, obwohl 
das von ihm geführte Tagebuch über K. ihm sogar einen Platz bei Echard ver- 
schafft hat. Daß er Prior in Prato und Siena (1384•1386) geworden22, besagt nicht 
viel, da er ein sanftmütiger Mann war. Man wird sich Thomas vorstellen dürfen 
als einen nach damaligen Begriffen gewissenhaften Ordensmann, der zur Predigt 
nicht taugte, weil ihm die nötigen Kenntnisse fehlten, aber als Beichtvater mit einer 
Sanftmut und einem Manuale confessorum sich recht und schlecht durchschlug. 

Nach seinem Eintritt ins Kloster sind seine Beziehungen zu den Benincasas kei- 
neswegs unterbrochen worden, denn die Predigerbrüder wie auch die übrigen Or- 
densleute pflegten ihre Verbindungen mit ihren Familien und waren durchaus nicht 
so abgeschlossen wie das heute der Fall ist; das kam allerdings auch daher, daß 
die jungen Ordensleute meist in ein Kloster ihrer Geburtsstadt eintraten. Thomas 
wird also wenigstens nach Absolvierung seines Noviziates häufig mit K. zusam- 
mengetroffen sein. Daß die Familie Benincasa bereits vor seinem Eintritt Ver- 
bindung mit den Predigerbrüdern gehabt, ist nicht sicher; jedenfalls sandte Ks. 
Mutter, Lapa, ihr Kind, als es neun Jahre alt war, zur Pfarrkirche, eine Messe 
lesen zu lassen23. Durch Thomas ist aber K. näher mit dem Predigerorden bekannt 
geworden. Da sie ein aufgewecktes Kind war und auch fromm, wird sie sicherlich 
ihren Vetter Thomas nach manchem gefragt haben, vor allem über das, was sie in 
der Kirche der Predigerbrüder sah und hörte. Da er aber in den ersten Jahren nur 
Profanwissenschaften lernte, kann sich die Unterhaltung zwischen ihm und K. nur 
um Äußerlichkeiten gedreht haben; auf keinen Fall hat Thomas ihr Religionsunter- 
richt erteilt, denn dazu war er damals überhaupt nicht in der Lage. 

Am 10. August 1362 wurde die Lieblingsschwester Ks., Bonaventura, bei den Pre- 
digerbrüdern beerdigt. Diese Schwester hatte K. veranlaßt, den Widerstand gegen 
die Pläne ihrer Familie, sie zu verheiraten, aufzugeben und sich herauszuputzen 
für zu erwartende Freier. Thomas kam zu den Benincasas, um sein Beileid auszu- 
drücken. Da der Tod der Schwester K. schwer getroffen hatte, bat sie ihre Mutter, 
bei Thomas beichten zu dürfen. In dieser Beichte offenbarte sie Thomas, sie habe 
als Kind eine Vision gehabt, worauf er sie in ihrem Vorhaben, fromm zu bleiben 



286 Christian Scheeben 

und die Welt geringzuachten, bestärkte. Nach dem Fortgang des Thomas machte 
K. ein Gelübde der Jungfräulichkeit. Die Familie drängte auf Heirat. In ihrer Not 
ging sie wieder zu Thomas, und der gab ihr den Rat, sich die Haare abzuschnei- 
den und damit ihren Willen kundzutun; die Eltern würden sich dann schon 
fügen24. 

Daß Thomas schon im Jahre 1362 Beichtvollmacht hatte, ist ausgeschlossen; es 
kann sich bei der Unterredung mit K. nur um eine Aussprache gehandelt haben. Er 
trug einen Ordenshabit und war damit eine Respektsperson, dazu verwandt mit 
der Familie. Was lag da näher, als ihn um Rat zu fragen. Sein erster Rat, fromm 
zu bleiben, war recht einfach und setzte keine große Seelenkenntnis voraus; sein 
zweiter Rat aber zeugt von einer gewissen Primitivität und war geradezu töricht. 
Statt K. zu helfen, indem er mit den Eltern sprach, stürzte er sie in die größten Un- 
gelegenheiten und in einen heftigen Gegensatz zu ihrer ganzen Familie; denn die 
sippenbewußte und, wie Thomas wissen mußte, zornmütige Lapa würde sich nie- 
mals vor vollendete Tatsachen stellen lassen, auch nicht von einem Predigerbru- 
der Thomas, den sie großgezogen hatte. Aber vielleicht war es gerade seine gute 
Kenntnis der Mutter Lapa, die ihn davon abhielt, sich bei ihr für K. einzusetzen: 
er hatte Angst vor ihr. Jedenfalls war sein Debüt als sSeelenführer" Ks. nicht sehr 
glücklich, und K. hat sich bis zur Einkleidung als Tertiarin allein behelfen müssen. 

Wir hören von Thomas erst wieder im Frühjahr 1368, als er Bartholomäus Do- 
minici zum ersten Mal mit zu K. nahm. Dominici erklärt25: •Da ich mit Frater Tho- 
mas im gleichen Hause lebte, fing er an, mich bisweilen mitzunehmen, wenn er K. 
besuchte, die damals eine kleine Zelle im väterlichen Hause bewohnte." Aus der 
Formulierung läßt sich schließen, daß Thomas vorher schon K. zu besuchen pflegte; 
Dominici erklärt an der gleichen Stelle, damals sei Thomas Beichtvater Ks. gewe- 
sen. War er es aber auch die Jahre vorher? Nun, K. wurde für die Predigerbrü- 
der erst interessant, als sie in ihren Dritten Orden eintrat; wenn also Raymund, 
wie wir oben gesehen haben, Thomas als den ersten Beichtvater Ks. bezeichnet, 
so ist zu vermuten, daß Thomas die geistliche Betreuung Ks. mit ihrer Einkleidung 
übernommen hat. Geistliche Betreuung hieß aber damals zunächst nur Spendung 
der Sakramente. Wollte eine Schwester außer an den vier Hauptfesten, für die Ge- 
meinschaftskommunion vorgeschrieben war, kommunizieren, mußte sie die Erlaub- 
nis der Priorin einholen; darauf mußte sie sich einen Pater suchen, der ihr die 
Beichte abnahm und die Eucharistie reichte. Dieser Pater war für K. eben Thomas, 
solange es sein Prior duldete. Thomas muß sich aber Ks. über diese Funktion hin- 
aus angenommen haben, da er ja als Verwandter wiederholt die Familie be- 
suchte. Der Zufall, der im praktischen Leben so häufig eine große Rolle spielt, zum 
Guten und zum Bösen, hat nun Thomas in eine Stellung hineingeschoben, für die 
er an sich nicht geeignet war; es handelt sich wohlgemerkt um die Jahre 1364 bis 
etwa 1370, die entscheidenden Jahre für Ks. geistliche Entwicklung. Es ergab sich 
also fast von selbst, daß K. sich ihm anschloß, zu ihm Vertrauen faßte und sich mit 
ihm über ihre geistlichen Erfahrungen unterhielt. Prüft man nun die Erklärung Ks., 
die sie im Jahre 1377 Wilhelm Flete über die Grundlagen ihres geistlichen Lebens 
machte26, so ergibt sich sofort die Folgerung, daß Thomas an dieser Grundlegung 
absolut unbeteiligt war; denn Erkenntnisse, wie K. sie damals offenbarte, waren 



Katharina von Siena und ihre •Seelenführer" 287 

bei Thomas niemals zu holen. Man wird sich die Rolle als •Seelenführer" Ks. etwa 
so vorstellen dürfen: er hörte ihre Beichten und reichte ihr die heilige Kommunion; 
in der Beichte oder auch außerhalb derselben ließ er sich von ihr berichten über 
ihre Erfahrungen im geistlichen Leben und stand bewundernd vor einem religiö- 
sen Phänomen, das über seine Erkenntniskraft hinausging. Sobald aber etwas nach 
seiner Meinung ganz Außergewöhnliches auftauchte, etwas Wunderbares, wurde 
er hellhörig und sogar kritisch in dem Sinne, daß er im Wege des Experimentes 
sich von der Tatsache einer übernatürlich wirkenden Kraft überzeugen wollte. Der- 
artige Experimente hat er mehrere angestellt. 

Dominici erzählt27: K. stand im Ruf, ohne menschliche oder technische Vermitt- 
lung alles zu erfahren und zu wissen, was die ihr anvertrauten Gefährten und Ge- 
fährtinnen taten; eines Tages unterhielten sich Thomas und Dominici mit ihr und 
die Heilige fragte, was sie am Abend vorher getan hätten; sofort ergriffen die bei- 
den die Gelegenheit, das erwähnte Gerücht auf seine Wahrheit zu prüfen. Um 
sie zu versuchen, stellten sie die Gegenfrage, was es gewesen sei. K. zögerte mit der 
Antwort und Thomas gab ihr den Befehl, es zu sagen, was sie schließlich auch wahr- 
heitsgemäß tat; Dominici traute der Sache aber immer noch nicht und ließ sich am 
folgenden Tag von K. sagen, was er am Abend vorher getan hatte. 

Nach dem sogenannten Mystischen Tod Ks. stellten die beiden wiederum eine 
Prüfung an28. K. hatte erklärt, sie habe ihren Schöpfer geschaut und sie glaube, 
ihre Seele sei während dieser Schau von ihrem Körper getrennt gewesen; Domi- 
nici wandte ein, nicht einmal der hl. Paulus habe gewußt, ob er bei seiner Ver- 
zückung im Körper geblieben sei oder nicht, worauf sie entgegnete, sie habe gefühlt, 
wie ihr Herz gebrochen, und daher glaube sie, daß sie gestorben sei; Thomas gab 
ihr nun den Befehl, im Gebet sich Sicherheit in diesem Punkte zu erbitten, was sie 
auch tat; sie erhielt die Antwort, daß tatsächlich ihre Seele vom Körper getrennt 
gewesen sei. Ein Kommentar ist wohl überflüssig, nur das eine sei gesagt, daß sich 
weder Thomas noch Dominici hier als wahre •Seelenführer" erweisen, vielmehr als 
junge Leute, die einen Einblick in die Theologie getan haben und sich freuen, eine 
Verbindung mit dem Jenseits gefunden zu haben, die ihnen vielleicht neue Er- 
kenntnisse vermitteln kann. 

Noch ein drittes Experiment sei erwähnt29. K. brauchte keine Speise mehr zu sich 
zu nehmen; tat sie es doch, so litt sie Qualen, die erst aufhörten, wenn sie die Spei- 
sen mit Gewalt aus dem Magen entfernt hatte; viele Menschen waren der Mei- 
nung, der Teufel habe seine Hand im Spiel, und auch Thomas fiel in diesen Irrtum 
•voll guten Eifers, aber ohne Wissenschaft"; er befahl ihr, jeden Tag Speise zu 
sich zu nehmen; sie hielt ihm vor, ohne Speise fühle sie sich wohl und gesund, Speise 
aber mache sie krank; trotzdem blieb Thomas bei seinem Befehl; K. gehorchte und 
wurde krank; als Thomas zu ihr kam, entwickelte sich folgende Unterhaltung: 
•Pater, wenn ich durch übermäßiges Fasten zum Sterben käme, würdet Ihr mir 
dann nicht das Fasten verbieten?" Thomas: •Selbstverständlich". K.: •Ist es nicht 
schlimmer durch Essen zu Tode zu kommen als durch Fasten?" Thomas: •Sicher- 
lich". K.: •Ihr seht aber doch, wie ich durch Essen schwach und hinfällig werde, 
und ihr habt es oft genug festgestellt. Weshalb also verbietet Ihr mir nicht das Essen, 
wie Ihr mir das Fasten verbieten würdet in diesem Falle?" Thomas: •Tu, was der 



288 Christian Scheeben 

Heilige Geist Dir eingeben wird, denn großartig ist, was, wie ich sehe, Gott in Dir 
wirkt". Gott erleuchtete den Geist des Thomas, und er nahm seinen Befehl zurück. 
So berichtet Raymund im Anschluß an Aufzeichnungen des Thomas; Dominici gibt 
eine ähnliche Schilderung30, denn er war bei diesem Experiment zugegen. Diese 
Prüfung hatte einen vernünftigen Sinn, wenn Thomas feststellen wollte, ob K. tat- 
sächlich keine Speise bei sich behalten konnte. 

Thomas hat von etwa 1368 bis 1373 Tagebuch geführt, das Raymund später bei 
Abfassung seiner Legende benützt hat. Dieses Tagebuch ist eigenartigerweise ver- 
lorengegangen; daß es vernichtet worden, wie Fawtier vermutet, ist durchaus mög- 
lich. Nach Raymund31 handelte es •über die Erhabenheit der Visionen Ks. und ihre 
unerhörten Offenbarungen" bzw. •über ihre Worte und Taten"32. Aus der Art und 
Weise, wie Raymund das Tagebuch benützt, und aus ausdrücklichen Zitaten er- 
gibt sich, daß er folgende Teile übernommen bzw. seine Darstellung nach dem 
Tagebuch gegeben hat: nr. 82 (Ende) 143•150, 154•163 (hierzu der Bericht Ks.), 
179•182, 183, 186•190, 192•193, 199•200, 202•203, 210, 224•230, 241•244. 
260,281•283. Das Tagebuch ist eine Gemeinschaftsarbeit von Thomas und Dominici; 
dies ergibt sich aus der Bemerkung Raymunds33: •Des Fraters Thomas und des 
Fraters Bartholomaeus Dominici Erzählung und Beschreibung nötigten mich, das 
Folgende wiederzugeben". Ich vermute sogar, daß Dominici überhaupt die Anre- 
gung gegeben hat, das Tagebuch zu führen; daß er, solange er in Siena war, maß- 
geblich an der Niederschrift beteiligt war, ist anzunehmen, da Thomas ja nicht 
ohne Schwierigkeiten schreiben konnte. Thomas und Dominici waren durch ihre 
Verehrung Ks. eng verbunden und hatten, wie Dominici34 sagt, keine Geheimnisse 
voreinander, was K. betraf: •Da ich der ständige Begleiter des Fraters Thomas, des 
Beichtvaters, war, hielt er nichts vor mir geheim, wie auch ich nicht vor ihm". 

Abgesehen von den •Taten und Worten", die das Tagebuch festgehalten hat und die 
für die Biographie von großem Wert sind, sind die •Visionen und Offenbarungen" 
mit großer Vorsicht aufzunehmen. Thomas und Dominici waren junge Leute, dem 
Studium kaum entwachsen, verfügten demnach über keine oder nur wenig Erfah- 
rung und, wenn auch Dominici schon als Sentenzenkursor tätig und sogar Subprior 
war, so waren sie beide von K. so sehr eingenommen, daß sie kritiklos und unter 
vollständiger Verkennung des wahren Sachverhaltes Erzählungen Ks. über ihre 
Betrachtungen als Visionen und Offenbarungen deuteten und entsprechend schil- 
derten. Ein Beispiel soll dies zeigen. Raymund berichtet35: 

Eines Tages betete K.: •Ein reines Herz erschaff in mir, o Gott, und den rechten 
Geist mach neu in meinem Innern", und knüpfte daran die Bitte um Gleichförmig- 
keit ihres Willens mit dem Willen Gottes, also ihr Herz dem Herzen Jesu gleich- 
förmig zu machen, näherhin ihr ein neues Herz zu geben. Die Erfüllung dieser 
Bitte erfolgte in einer Vision: der Heiland erscheint, öffnet ihre Seite, nimmt ihr 
Herz heraus und verschwindet; in der Beichte offenbart K. Thomas, sie habe kein 
Herz mehr; Thomas lacht sie aus und meint, ohne Herz könne kein Mensch leben; 
K. aber bleibt bei ihrer Behauptung, schildert ihm ihre Vision und sagt, bei Gott 
sei kein Ding unmöglich; dies wiederholte sie mehrere Tage; eines Tages befand 
sie sich in der Kapelle der Tertiarinnen in der Kirche der Predigerbrüder; als sie 
sich anschickte, nach Hause zu gehen, war sie auf einmal von einem himmlischen 



Katharina von Siena und ihre •Seelenführer" 289 

Licht umflossen, der Herr erschien ihr, öffnete wiederum ihre Seite und setzte ihr 
ein rotes, leuchtendes Herz ein, das die Form eines menschlichen Herzens hatte, 
und sprach: •Sieh, vielliebende Tochter, wie ich Dir gestern (pridie) Dein Herz 
genommen habe, so übergebe ich Dir heute mein Herz, mit dem Du fortan leben 
sollst"; dann schloß er die Seite wieder; zum Zeichen dieses Wunders blieb eine 
Narbe zurück, die die Gefährtinnen Ks. gesehen haben wollen. Die Heilige er- 
klärte später, von da ab habe sie nicht mehr beten können: •Herr, ich empfehle 
Dir mein Herz"; nach dieser Vision fühlte sich K. als ein ganz anderer Mensch. 

Diese Geschichte hat noch eine Fortsetzung in den Legenden nr. 183 und 186: 
Christus erscheint ihr in Begleitung der Gottesmutter und der hl. Maria Magda- 
lena am Feste der hl. Margareta, dem 20. Juli 1370, und fragt sie: •Was willst 
Du, daß ich Dir tun soll?" Sie antwortet: •Herr, Du weißt, was ich will. Du weißt, 
daß ich keinen anderen Willen habe, als den Deinigen, und daß ich kein Herz 
habe außer dem Deinigen". Darauf schien ihr, ihr Herz gehe ein in die Seite ihres 
Heilandes und würde eins mit seinem Herzen; ihre Seele zerfloß vor Liebe zu Chri- 
stus und sie rief aus: •Du hast mein Herz verwundet". 

Diese Fortsetzung ist einleuchtend und enthält nichts •Unerhörtes", denn daß 
eine Frau, die bis in die letzten Fasern ihres Herzens mit Liebe zu Gott erfüllt ist 
und nach Vereinigung mit ihm sich sehnt, die Vorstellung hat, ihr Herz gehe ein 
in das Herz Jesu, ist durchaus nicht erstaunlich. K. sieht ganz richtig im Herzen 
ein Symbol des Willens; sie bittet um die Gleichförmigkeit mit dem Willen Got- 
tes, die symbolisch dargestellt wird durch den Tausch der Herzen; dies war der In- 
halt einer Betrachtung Ks., über die sie Thomas berichtete. Thomas nun setzt alles 
das, was K. symbolisch sah, real und berichtet entsprechend in seinem Tagebuch. 

Dieses Beispiel zeigt, wie wenig kritisch Thomas berichtet; es ist daher zu ver- 
muten, daß er bei anderen Gelegenheiten ebenfalls Vorgänge aus der Vorstel- 
lungswelt Ks. als real und als übernatürliche Visionen dargestellt hat. 

Welche Haltung nahm K. zu Thomas ein? Man sagt zwar, sie sei ihrem Beicht- 
vater gehorsam gewesen36; aber dieser Gehorsam war durchaus nicht blind, wie wir 
gesehen haben. Sie kritisiert zwar nicht seine Anordnungen, aber sie disputiert mit 
ihm über die Zweckmäßigkeit und erreicht wiederholt die Zurücknahme seines Be- 
fehles. Thomas war Priester und vor Priestern, vor untadeligen Priestern, hegte 
sie die größte Achtung. Und Thomas war ihr Beichtvater, •der Vater ihrer Seele", 
wie sie schreibt, und der einzige, der bis 1368 zu ihr hielt, der ihr die heilige Kom- 
munion reichte, an den sie sich klammerte in den Verfolgungen, die ihr von seiten 
des Konventes und der Tertiarinnen bereitet wurden. Daß er sich vor solchen 
Schwierigkeiten scheu zurückzog und der Sache ihren Lauf ließ, war vielleicht der 
Grund, daß K. ihm in späteren Jahren den Vorwurf der Feigheit machte. 

Sie muß aber auch ganz allgemein von seiner •Seelenführung" nicht sehr begei- 
stert gewesen sein, denn eine Stelle in einem Brief an ihre Nichte Eugenia im Klo- 
ster Montepulciano, der nach 1374 geschrieben ist, schreibt sie: •Sorge dafür, daß 
Du nicht solchen beichtest, welche Du von Kindheit auf kennst"37. Wen anders 
kann sie hier gemeint haben, als Thomas de Fönte, den sie von Kindheit auf kannte 
und der bis 1374 ihr Beichtvater war? 

Von Seckendorff (S. 12) hält ihn für den geistig •unbedeutendsten" von Ks. See- 



290 Christian Scheeben 

lenführern. Vedasti (S. 57) schreibt: •Thomas... war vielleicht derjenige, der ihre 
Seele am besten kennen mochte; aber er besaß keinen hohen Geist und auch kein 
großes Einfühlungsvermögen. Ein sehr durchschnittlicher Ordensmann ... er ver- 
stand es nicht, die Ursprünglichkeit eines Geistes wie K. zu entdecken, woraus man 
schließen kann, daß seine Ratschläge mittelmäßig waren". 

K. war durch Schärfe des Verstandes und Energie des Willens ihrem Beichtvater 
Thomas weit überlegen und das schon in den ersten Jahren ihrer Hinkehr zu Gott; 
mit ihrer brennenden Gottesliebe überragte sie weit den •mittelmäßigen Ordens- 
mann". In seiner Furchtsamkeit und geistigen Beschränktheit verhält er sich K. 
gegenüber fast rein rezeptiv und wird erst aktiv, als er durch das Gerede im Kon- 
vent und unter den Tertiarinnen, bei dem Fasten Ks. habe der Teufel seine Hand 
im Spiel, gleichsam kompromittiert zu werden droht. Er ist wundersüchtig und ver- 
mag eine phantasievolle, lebhafte Betrachtung nicht von einer Vision zu unter- 
scheiden. Wenn ihm nun auch die nötige Intelligenz und die erforderlichen Kennt- 
nisse für eine Seelenführung fehlten, so hätte er sich aus der Erfahrung mit ande- 
ren begnadeten Frauen oder aus eigenem geistlichen Erleben die Fähigkeit erwer- 
ben können, die für eine so schwere Aufgabe notwendig war; aber hierfür findet 
sich weder im Nekrolog noch in einer anderen Quelle auch nur der geringste An- 
haltspunkt. Sicherlich wird er versucht haben, K. hier und da Ratschläge zu ertei- 
len, aber die konnten sich stets nur am Rande des Geschehens auswirken, in das 
Wesentliche, Fundamentale vermochten sie nicht vorzudringen. Als Seelenführer 
scheidet Thomas vollständig aus. 

Da war Bartholomäus Dominici ein ganz anderer Mann. Intelligent, wissen- 
schaftlich interessiert und schon während des Studiums für die Lehrkanzel aus- 
ersehen. Anfang der siebziger Jahre Kursor für die Sentenzen in Siena, 1373 
Supprior, 1379 Prior in Siena, um 1380 Doktor der Theologie, an der päpst- 
lichen Universität später Professor, in den wichtigsten Ordensämtern und sogar 
als Generalvikar des Ordens tätig38, muß er schon 1368, als er K. kennenlernte, 
einen besseren Eindruck auf sie gemacht haben als der einfältige Thomas. Do- 
minici war spätestens 1367 zum Priester geweiht worden, also noch nicht 25 
Jahre alt, als Thomas ihn mit zu K. nahm. Ob er bereits in Florenz Theologie 
gehört hatte, ist nicht sicher. In späteren Jahren hat er bei K. eine Vertrauens- 
stellung eingenommen und auch das Amt des Beichtvaters ausgeübt. K. unterhielt 
sich gern mit intelligenten Menschen39. Dominici hat zweifellos dazu gehört. Im 
Jahre 1368 aber war er noch ein junger Mann und durch die Erzählungen des 
Thomas, dem er als Begleiter zugeteilt war, voreingenommen. Sein erster Eindruck 
von K. war der einer wunderbaren Reinheit, die eine Begierde im Besucher über- 
haupt nicht aufkommen ließ40. Am Tagebuch des Thomas hat er treu mitgearbeitet, 
ist also für dessen Inhalt mitverantwortlich. Genau wie Thomas ist er wunder- 
süchtig, wenn man will übernatürlich eingestellt, d. h. er nimmt ohne weiteres ein 
wunderbares Eingreifen Gottes an, wo es nicht notwendig ist. Im Jahre 1368 war 
das Fundament für das geistliche Leben Ks. bereits gelegt, Dominici also nicht 
in der Lage, entscheidenden Einfluß auf sie zu nehmen. Daß er in späteren Jah- 
ren in Unterhaltungen ihr manche Ideen mitgeteilt hat, ist nicht zu bestreiten; 
denn in den Unterhaltungen mit K. ging es gewöhnlich um Gott. 



Katharina von Siena und ihre •Seelenfiihrer" 291 

Man braucht aber nicht weiter nach Möglichkeiten zu forschen, wie Dominici oder 
Thomas auf die geistliche Entwicklung Ks. eingewirkt haben; denn Dominici gibt 
eine ganz klare Antwort auf die Frage, auf welche Weise sie über das geistliche 
Leben belehrt und auf dem Wege zu Gott geführt worden ist: K. ist nicht von 
Predigerbrüdern unterrichtet worden, sondern von Christus. Er berichtet41: K. er- 
zählte mir, wie •der süße Heiland" sehr oft in ihrer Zelle sich zu ihr gesellte, mit 
ihr auf und ab gehend Psalmen betete und wie er sich dann mit ihr unterhielt 
und sie über vieles unterrichtete. Er gibt dann42 den Inhalt der wichtigsten Lehren 
Ks. wieder, die Christus ihr vermittelt hat; es sind die Hauptpunkte, die K. Wil- 
helm Flete mitgeteilt hat. Processus 304 sagt er dann: 

•Tiefe Aussprüche und nützliche Weisungen lehrte sie der Herr selbst, wenn er 
sich herabließ, in der Nacht vertraulich mit ihr zu sprechen. Sie selbst unterrichtete 
uns nachher darüber zu unserem Nutzen. Sie wollte uns stärken und ermuntern, das 
Gesagte auszuführen". Processus 305: •Aus der erwähnten göttlich erworbenen 
Belehrung folgte ihre wunderbare Fähigkeit im Sprechen über alles, was Gottes 
Ehre und das Heil der Seelen betraf. Darüber staunten Gelehrte und Ungelehrte 
so, daß sie sagten: ,Woher hat sie diese Weisheit, da sie doch nicht studiert hat?' 
Einige Neider meinten, wir Predigerbrüder würden sie belehren, obwohl, wie 
schon gesagt, das Gegenteil der Fall war". Processus 330•331: •Einige Männer 
und Frauen schmähten sie in der Meinung, alles was sie richtig und klug redete, 
hätte sie ganz von uns Brüdern. Die glaubten, daß wir sie zu solchen Reden anlei- 
teten, um weltlichen Ruhm und Glanz zu erwerben". 

K. hat also nach dem Urteil ihrer Umwelt nicht Theologie studiert, sondern ihre 
Weisheit von den Predigerbrüdern bezogen, die sie instruierten, gute und kluge 
Reden zu führen, um dann mit ihr Staat zu machen. Dominici aber bestreitet das 
wiederholt und energisch und behauptet positiv, sie habe ihre Wissenschaft von 
Gott unmittelbar, und diese Wissenschaft habe sie an ihre •Familie", also auch 
an die Predigerbrüder in dieser •Familie", weitergegeben. Raymund verteidigt 
natürlich dieselbe These (nr. 92•102). 

Damit wäre die Frage nach dem Seelenführer Ks. beantwortet: weder Thomas 
noch Raymund noch ein anderer Predigerbruder war ihr Seelenführer, sondern 
allein Gott. Diese Antwort wird gestützt durch die Tatsache, daß der erste Beicht- 
vater Ks., Thomas, nicht das Zeug hatte, das Fundament ihres geistlichen Lebens 
zu legen, und ein anderer Predigerbruder oder Geistesmann nicht in Frage kommt. 
Diese Antwort wird bestätigt durch K. selbst, wenn auch nur indirekt. In ihren 
Briefen und vor allem in ihren Gebeten spricht sie oft und oft von den Erleuch- 
tungen, die Gott ihr gewährt habe. Immer wieder sind es Erkenntnisse, durch Er- 
leuchtung erworben, von denen sie bei ihren moralischen Ausführungen ausgeht. 
Ihre Gebete und ihre Berichte über •Visionen" in ihren Briefen werden häufig in 
die Form von Dialogen gekleidet: K. fragt und Gott antwortet. Auf ihren Dia- 
log über die •göttliche Vorsehung" braucht hier nicht eingegangen zu werden, da er 
nicht als •Bekenntnisse" oder Offenbarungen anzusprechen ist. Daß K. in ihren 
Briefen nur ganz selten die Hl. Schrift oder die Kirchenväter zitiert, kann nicht als 
Bestätigung dafür angesehen werden, daß sie ihre Weisheit von Gott allein habe. 

Es ist nun aber doch nicht ganz richtig, daß Gott allein und unmittelbar alles 



292 Christian Scheeben 

und jedes K. in Erleuchtungen mitgeteilt hat. Bei ihrer Hinkehr zu Gott war sie 
durchaus nicht eine Tabula rasa, auf die jetzt der Heilige Geist zu schreiben an- 
fing. Für Gott war K. durchaus nicht ein hl. Paulus, dem der ganze Kosmos der 
christlichen Wahrheiten unmittelbar von Gott offenbart wurde. Und Christus ist K. 
nicht erschienen, wie er seinen Aposteln nach seiner Auferstehung erschienen ist 
und sie unterrichtet hat. 

K. war in religiöser Hinsicht kein unbeschriebenes Blatt. Sie war eine Frau, Ita- 
lienerin, die Tochter einer Lapa Benincasa, besaß also ein Erbe, mit dem schon 
etwas anzufangen war. Sie besaß einen klaren, wachen Verstand, Intelligenz, eine 
für eine Frau ungewöhnliche Fähigkeit, logisch zu denken, eine rege Phantasie, ein 
starkes, um nicht zu sagen heftiges Temperament und eine Energie, die uns immer 
wieder in Erstaunen setzt und an ihre Mutter Lapa erinnert; und dies alles schon 
in ihrer Jugend. Im Hause ihres Vaters hat sie wohl nicht allzu viele religiöse An- 
regung gefunden, aber immerhin ein Bild von Rechtschaffenheit und Ehrbarkeit 
und dazu die einfachen religiösen Übungen, wie sie damals allgemein üblich waren. 
Dann aber schaut K. in den Kirchen die zahlreichen Bilder, mit denen sie ihre 
Phantasie füllt, sie erhält Eindrücke von religiösen Feiern; sie hört in späteren 
Jahren Predigten, sie unterhält sich mit Thomas de Fönte nicht nur über den Ta- 
gesklatsch. Als Tertiarin hört sie normal zweimal im Monat einen Predigerbruder, 
anscheinend Bartholomäus Montucci, zu den Schwestern sprechen; sie erhält Kennt- 
nis von den Lehren des großen Sienesen Colombini, dessen Briefe in Klöstern von 
Hand zu Hand gereicht wurden. Wenn sie also auch keine Schule besucht, keinen 
regulären Religionsunterricht genossen und keinen ständigen geistlichen Berater 
gehabt hat, so war ihr Gedächtnis doch mit religiösen Ideen, ihre Phantasie mit 
religiösen Bildern gefüllt, daß der Übergang ins geistliche Leben schon möglich 
war, wenn die Gnade hinzukam. Wie nun aber Natur und Übernatur in K. zu- 
sammengespielt haben, wie sie erleuchtet und zur Gottesliebe entflammt wurde, 
bleibt ein Geheimnis. Sie selbst spricht in ihren Briefen und Gebeten nur von 
Erleuchtung, so an ihre Nichte Eugenia43 im Dominikanerinnenkloster in Monte- 
pulciano: •Die Seele genießt die Labung des gläubigen [geistigen] Gebetes. Ihrer 
selbst wird sie überhoben, dem gröberen persönlichen Bewußtsein nämlich, und 
engelgleich vereint ihr Geist sich im Liebesdrang mit Gott, und mit dem Lichte 
des Geistes schaut und erkennt und ergreift sie die Wahrheit"; und dann eine 
andere Brief stelle: •Wer nicht erkennt, kann auch nicht lieben, und wer erkennt, 

der liebt auch". Es wäre gewiß interessant und reizvoll, an Hand der Briefe und 
Gebete Ks. ihrer geistlichen Entwicklung nachzugehen und sie mit der mystischen 
Theologie zu konfrontieren, fruchtbarer aber scheint mir zu sein, an Hand dieses 
Materials die in der Liebe mit Gott vereinigte K. und ihr Ausstrahlen zu schil- 
dern, denn der Weg Ks. zu Gott war eben nur der Weg Ks. und nicht allgemein 
gültig. 

Zusammenfassend läßt sich wohl folgendes sagen: K. ist ohne Seelenführer ins 
geistliche Leben hineingekommen, ausgerüstet lediglich mit einem recht bescheidenen 
Fonds von religiösen Erkenntnissen, aber erfüllt mit einem brennenden Verlan- 
gen nach Gott; ein recht steinichter Boden mußte zu fruchtbarem Humus umgear- 
beitet werden, auf dem dann unter der Pflege des göttlichen Gärtners die wunder- 



Katharina von Siena und ihre •Seelenführer" 293 

same Blume wachsen und sich entfalten konnte, als die K. den Garten der Kirche 
ziert. Vom menschlichen Gesichtspunkt aus betrachtet ist sie ein Wildwuchs, wie so 
viele Heilige des Mittelalters, weil sie ohne methodische und dauernde Leitung 
und Überwachung sich entfaltet hat. Diese Leitung und Überwachung hat auch in 
späteren Jahren gefehlt, obwohl nicht geleugnet werden kann, daß K. in späte- 
ren Jahren aus ihren Unterhaltungen mit Geistesmännern, mit Dominici, Ray- 
mund, Flete, Tantucci und dem einen oder anderen Minoriten manche Anregung 
und Erkenntnis gewonnen hat, die dann wieder Anknüpfungspunkte bildeten für 
Erleuchtungen durch Gott. So kommt es, daß in den herrlichen Bau, der auf dem 
Fundament errichtet wurde, Bausteine recht verschiedener Herkunft eingefügt wur- 
den, thomistischer, augustinischer und franziskanischer Herkunft, aber alle wurden 
eingemauert mit dem •Blut", mit der Liebe, so daß doch ein stilvolles, einheitliches 
und herrliches Bauwerk erstehen konnte. 

Vollständiger Titel der zugrundeliegenden Bücher: 

BOP = Bullarium ordinis Praedicatorum ... torn. II, Romae 1730. Documenti, a cura di 
M.-H. Laurent in Fontes I, Siena 1936. Dupre-Theseider, E., Epistolarie di S. Caterina da 
Siena, vol. I, Roma 1940. Echard = Quetif et Echard, Scriptores ordinis Praedicatorum, 
tom. I, Parisiis 1719. Fawtier, R., S. Catherine de Sienne. Essai de critique des sources torn. 
I Sources hagiographiques, Paris 1921. Fawtier, R., Catheriniana, in Melanges d'Archäo- 
logie et d'Histoire tom. XXXIV? Paris 1914. Gigli, G., L'opere di S. Caternina da Siena, 
tom. .II•III: Epistole della Serafica Vergine S. Caterina da Siena, Firenze 1860. Käppeli, 
Th., Briefe der hl. Katharina von Siena, Vechta 1931. Kolb, A., Die Briefe der hl. Katha- 
rina von Siena, Berlin o. J. Legenda = Vita auctore Fr. Raimundo Capuano, in Acta 
Sanctorum, April III, Parisiis et Romae 1866, 862•967. Malvenda, P. Th., Monumenta et 
antiquitates veteris disciplinae ordinis Praedicatorum . . . vol. I, Romae 1864. Miracoli = 
I Miracoli di Caternia di Jacopo da Siena di Anonimo Fiorentino, a cura di Fr. Valli, in 
Fontes tom. IV, Siena 1936. Mortier, Histoire des maitres generaux de l'ordre des Freres 
Precheurs, tom. III, Paris 1907. Necrologi = I Necrologi di San Domenico in Camporeg- 
gio, a cura di M.-H. Laurent = Fontes... tom. XX, Siena 1937. v. Sommer-Seckendorff, 
Die kirchenpolitische Tätigkeit der hl. Katharina von Siena unter dem Papst Gregor XI. (1371 
bis 1378), Berlin-Leipzig 1917. Processus = Processus Castellanus, a cura di M.-H. Lau- 
rent con appendice di Documenti sul Culto et la Canonizzazione di S. Caterina da Siena = 
Fontes vitae s. Catharinae Senensis historici, tom. IX, Milano 1942. Raymund = Legenda. 
Vedasti, Katharina von Siena. Ins Deutsche übertr. von H. Moser, Regensburg [1952]. 

1 Necrologi nr. 138. 2 BOP 474 c. 8. 3 Necrologi nr. 139; cf. Masetti 347•354. * nr. 
34, 140, 162, 186, 244. 5 nr. 56, vgl. nr. 82. 6 Legenda nr. 326, vgl. nr. 324. 7 ebd. nr. 259. 
8 Mortier III 495•686. » Processus 282. 10 Legenda nr. 333. n Laurent in Studi Cat. 
12 Processus, Index. 13 ebd. S. 272. " bei Fawtier I 113. 15 bei Dupre. I6 bei Gigli. 
17 Processus 284 f.; Legenda nr. 34. 18 ebd. 285. 19 ebd. 331. 2° Necrologi nr 100. 21 bei 
Fawtier I 103. 22 Necrologi nr. 100. 23 Legenda nr. 40. u Miracoli nr. IV. 25 Processus 
285. 26 Fawtier, Catheriniana 86•93. 27 Processus 295. 28 ebd. 311. 20 Legenda nr. 
167•168. 30 Processus 327. 31 Legenda nr. 199. 32 ebd. nr. 210. 33 ebd. nr. 142. 34 Pro- 
cessus 345. 35 Legenda nr. 179•182. 36 ebd. nr. 80. 37 bei Kolb 44. 38 Masetti 347 bis 
354.   39 Legenda nr. 62.   40 Processus 287.   » ebd. 296.   42 ebd. 302•304.   4S bei Kolb 44. 




