
EINÜBUNG     UND     WEISUNG 

»Ich bin der wahre Weinstock« (Joh 15.1) 

Anleitung zur Meditation über die Selbstaussagen Jesu 

DER WAHRE WEINSTOCK 

Ich bin der wahre Weinstock, und mein Vater ist der Weingärtner. Jede Rebe an 
mir, die keine Frucht bringt, entfernt er, und jede, die Frucht bringt, reinigt er, daß 
sie noch mehr Frucht bringe. Ihr seid bereits rein durch das Wort, das ich zu euch 
gesprochen habe. Bleibt in mir, und ich bleibe in euch. Wie die Rebe nicht von sich 
aus Frucht bringen kann, es sei denn, sie bleibe am Weinstock, so auch ihr nicht, wenn 
ihr nicht in mir bleibt. Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in mir bleibt 
und in wem ich bleibe, der bringt viel Frucht; denn ohne mich könnt ihr nichts tun. 
Wenn einer nicht in mir bleibt, wird er fortgeworfen wie der Rebzweig und verdorrt; 
man liest sie zusammen und wirft sie ins Feuer, und sie verbrennen. Wenn ihr in 
mir bleibt und meine Worte in euch bleiben, dann bittet, um was ihr wollt • es 
wird euch zuteil werden. Dadurch wird mein Vater verherrlicht, daß ihr viel Frucht 
Bringt und meine Jünger werdet. Joh 15,1•8 

Das Bild ist in der alttestamentlichen Überlieferung bekannt. Der Weinstock ist ein Sym- 
bol des Volkes Gottes (Dt 32,32; Os 10,1; 14,8; Jer 2,21; 8,13; Ez 15,2; 19,10•14). 
Darum ließ Herodes über dem Tempel eine goldene Traube anbringen. Ebenso geläufig ist 
das Bild von Gott als dem Weingärtner, der sich in Israel (Ps 80 [79], 9•16; Is 3,14; 
5,2•7; 27,2; Jer 5, 10; 12, 10) und im messianischen Gottesreich (Hl 2, 15; 8, 117) einen 
Weinberg angelegt hat. Dem schattenhaften Vorbild gegenüber ist Christus der ,wahre', 
der eigentliche und von nun an einzige Weinstock, den der Vater gepflanzt hat. Er ist das 
Haupt des neuen Gottesvolkes, die Erfüllung des messianischen Reiches, der Lebensbaum 
inmitten des wiedergeöffneten Paradieses. Auf dem Hintergrund des Abendmahles erhält 
das Bild noch eine eucharistische Note: •Wir sagen Dir Dank, unser Vater, für den heiligen 
Weinstock Deines Knechtes David, den Du uns durch Jesus, Deinen Knecht kundgetan hast" 
(Didache 9, 2). 

Somit scheint das Bild zunächst nur die überfließende Quelle des neuen, göttlichen Lebens 
darzustellen, die der Vater uns in seinem Sohne geschenkt hat und auf die er selbst in Liebe 
und Wohlgefallen herabschaut: •Ich bin der wahre Weinstock, und mein Vater ist der 
Weingärtner". Dieses Bild der Fruchtbarkeit, voll Köstlichkeit und Labung, wie sie für die 
Endzeit verheißen sind, wird nun aber durch eine weitere Aussage jäh zerstört. •Jede Rebe 
an mir, die keine Frucht bringt, entfernt er, und jede, die Frucht bringt, reinigt er, daß sie 
noch mehr Frucht bringe". Wie ist es möglich, daß es am Weinstock Christus Reben gibt, 
die keine Frucht bringen? Haftet ihm damit nicht ein Mangel an? Wie kann es sein, daß der 
Vater den ,wahren' Weinstock beschneiden und reinigen muß? Sind das nicht Vorstellungen, 
die ins Alte Testament gehören? Ist nicht die Vorgeschichte unseres Heiles, die immer 
wieder und oft in so furchtbarer Weise von einer schneidenden und reinigenden Tätigkeit 
Gottes zu berichten weiß, in und durch Christus endgültig überwunden? Nur das Staunen 
über diese Fragen öffnet den Zugang in die Tiefen eines göttlichen Geheimnisses. 

Die Schwierigkeit der Bild- und Rätselrede des Herrn wird nicht dadurch behoben, daß 
gesagt wird, das Schneiden und Reinigen beziehe sich nicht auf den Weinstock, sondern, nur 
auf die Reben. Denn es besteht doch die innigste Einheit zwischen beiden: er ist in ihnen 
und sie sind in ihm; das Bild spricht von der Rebe •an mir" (sv E|xol). Daher auch die ein- 
zigartige Wirkung dieser Einheit: •Wer in mir bleibt und in wem ich bleibe, der bringt viel 
Frucht" (5). •Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte in euch bleiben, dann bittet, um was 



302 Einübung und Weisung 

ihr wollt • und es wird euch zuteil werden" (7). So innig ist die Einheit zwischen Christus 
und den Seinen, daß Paulus sagen kann: •Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir" 
(Gal 2, 20). Man kann also mit Recht fragen: Wie ist es möglich, daß einer ohne Frucht 
bleibt oder noch einer schmerzlichen Reinigung bedarf, wenn er wirklich einmal in die be- 
stürzend-seligen Abgründe des göttlichen Lebens gefallen ist und mit dem alles verzehren- 
den Feuer der Liebe Gottes in Berührung kam? Und wenn es dennoch im Geheimnis der 
Einheit von Weinstock und Rebe zu einem Versagen des Menschen kommen kann, wenn 
dieser ohne Frucht bleibt, ungeläutert, voll selbstsüchtiger Begierde, und darum Gott als 
Herr des Weinbergs um seiner Heiligkeit willen schneiden und reinigen muß, bedeutet das 
nicht auch für den menschgewordenen Sohn Gottes Schmerz und Verdemütigung? Welche 
Mahnung für uns! 

Die Verbundenheit von Weinstock und Rebe ist uns für gewöhnlich ein Bild der seins- 
haften, organischen Verbundenheit des Christen mit Christus in der Gnade. Die einseitige 
Herausstellung dieses Gedankens wäre aber nur die halbe Wahrheit; sie könnte zu einer 
falschen Sicherheit verleiten und den Menschen im Bewußtsein eines beglückenden Besitzes 
ausruhen lassen. Der Herr selbst rückt überraschenderweise einen ganz anderen Gedanken 
in den Vordergrund, die Notwendigkeit des Fruchtbringens. Damit erhält das ursprünglich 
nur die Fülle anzeigende Bild einen dynamischen Charakter. Das •Bleibt in mir!" hat seinen 
eigenen Klang von der Möglichkeit und Gefahr her, keine Frucht zu bringen und darum 
abgeschnitten, fortgeworfen und verbrannt zu werden. Die gnadenhafte Gemeinschaft mit 
dem Herrn ist somit von. einer heiligen Unruhe erfüllt. Wer Frucht bringt, soll noch mehr 
Frucht bringen; er muß in den Gesinnungen Christi, in der Wahrhaftigkeit und Lauterkeit, 
in der Geduld, Demut und Liebe ständig wachsen. Es ist nie genug. Was kann der Mensch 
dazu tun? Nur das eine: •Bleibt in mir!", •Meine Worte (müssen) in euch bleiben", d. h. 
glaubt! Baut nicht auf eure eigene Kraft oder die Güter dieser Erde; laßt euch vielmehr 
von mir und dem, was ich euch gesagt habe, tragen, halten und umfangen! Würde der Christ 
aus der Haltung des Glaubens herausfallen und wie im Bereich des rein irdischen Handelns 
seinen menschlichen Kräften vertrauen, seine persönliche Leistung wohlgefällig betrachten, 
dann wäre er im Hinblick auf das eigentliche Ziel seines Lebens: die Liebe zu Gott und den 
Mitmenschen, unfruchtbar, wertlos wie der verdorrte Rebzweig, den man auf den Haufen 
wirft, um ihn schließlich zu verbrennen. 

Es bedarf darum für den Menschen einer radikalen Reinigung, die nicht nur die oberen 
Schichten seines Bewußtseins, die offenkundigen Motive seines Handelns erfaßt, sondern 
den Grund der Seele, ihre Tiefenschichten erreicht, in denen die Wurzeln eines falschen 
Selbstbehauptungswillens liegen. Diese Reinigung kann nur Gott bewirken; denn sie kommt 
einer völligen Umkehr des Denkens gleich. Worin besteht sie? Nicht in einem positiven, 
unmittelbaren Handeln Gottes an der Seele, sondern in einem Entzug. Es ist eine passive 
Reinigung. Gott entzieht dem Menschen Güter dieser Welt, auf die er sich stützen, an die 
er sich klammern möchte; er entzieht ihm damit den naturhaften Boden seines Selbstbe- 
wußtseins, so daß er schmerzhaft im Leeren hängt und erkennt, was es heißt: •Ohne mich 
könnt ihr nichts tun". Eine solche Reinigung birgt aber zugleich auch die Gnade des Glau- 
bens in sich, des Glaubens an den menschgewordenen Gottessohn, an Jesus Christus als den 
Erlöser und Heilbringer. Auf ihn hin soll der Glaubende sich fallen lassen, an ihn soll er 
sich klammern. Wer das tut, der erfährt im Glauben • nicht notwendig in einem fühlbaren 
Erleben •, wie er von Christus gestützt und getragen wird und in ihm eine neue Kraft 
erhält. •Bleibt in mir, und ich bleibe in euch". 

Uns also ist aufgetragen, zu glauben, an Christus und sein Wort; dem tatsächlich geübten 
Glauben geht die Reinigung, die Gott in uns bewirkt, parallel: •Ihr seid bereits rein durch 
das Wort, das ich zu euch gesprochen habe".Er aber läßt uns teilhaben an seinem Leben.Und 
worin besteht dieses Leben? In der Liebe. Der Liebende hat das Bewußtsein, alles zu erhal- 
ten, um was er Gott bittet, und alles in Christus zu vermögen. Der dieser Welt und sich 
selbst Gestorbene, der in Christus reich Gewordene ist mehr Mensch als der Nicht-Erlöste, 
weil er die größere Liebe hat, und mehr als Mensch, weil der liebende Gott in ihm handelt 
und in ihm lebt. Er ist eine Verherrlichung des Vaters, der die Liebe ist. •Dadurch wird 
mejn Vater verherrlicht, daß ihr viel Frucht bringt und meine Jünger werdet". 



Einübung und Weisung 303 

Noch einmal kehren wir zum Bild vom Weinstock zurück. Es ist nun angefüllt mit dem 
Geheimnis des Glaubens und der Liebe. Es regt nicht nur zum Staunen an, es beglückt nicht 
nur und weckt nicht nur die Dankbarkeit. Es ist zum Anruf geworden, uns selbst und alles 
Irdische zu lassen und Christus anzuhangen, zum Anruf, in der Freiheit von aller Selbstsucht 
immer mehr Früchte der Liebe zu bringen. 

DIE AUFERSTEHUNG UND DAS LEBEN 

Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt, wird leben, auch 
wenn er stirbt; und jeder, der lebt und an mich glaubt, wird in Ewigkeit nicht sterben. 

Joh 11, 25•26 

Das Wort ist im Angesicht eines Grabes und der allgemeinen Trauer über den Tod eines 
geliebten Menschen gesprochen. Der Gegensatz zwischen dem Wort, das Glauben verlangt, 
und der sichtbaren Wirklichkeit ist groß. Seit vier Tagen ist Lazarus tot. Das verschlossene 
Grab bezeugt die Endgültigkeit und Unwiderruflichkeit eines allgemein menschlichen Schick- 
sals. Das reiche und ausgedehnte orientalische Trauerzeremoniell hebt die Hoffnungslosig- 
keit und Trostlosigkeit des Todes kräftig ins Bewußtsein. •Die Haupttrauer dauerte sieben 
Tage; während dieser Zeit empfingen die Hinterbliebenen im Trauerhause, auf Teppichen 
oder Matten sitzend, die Beileidsbesuche; daran schloß sich eine Nachtrauer bis zum drei- 
ßigsten Tage an" (Schick). Auch Jesus trauert; weinend geht er zur Grabhöhle. Und noch 
eine andere, sehr merkwürdige Bewegung durchzieht seine Seele. •Er ergrimmte im Geiste 
und brachte sich in Erregung" (v. 33). Richtet sich sein Unwille gegen die Hoffnungslosigkeit 
der Umstehenden und ihren zu geringen Glauben oder •gegen den Tod als solchen, der im 
Gefolge der Sünde als zerstörerische Macht in Gottes Schöpfung eingedrungen war und als 
Quelle bittersten Leids auf der Menschheit lastet?" (Schick) Jedenfalls kommt das Herren- 
wort von der Auferstehung und vom Leben aus der konkreten Todeserfahrung und erhält 
von daher einen kämpferischen, ja geradezu triumphierenden Klang. 

Ein sterblicher Mensch erhebt sich gegen die Macht des Todes. Welch unerhörtes Selbst- 
bewußtsein! Wie soll man es verstehen? Auch der Mensch Jesus kennt das Sich-Auf bäumen 
der Natur gegen den Schmerz und das Leid. Mag sein, daß davon, in seinem Wort etwas 
mitschwingt. Aber es ist nicht das Eigentliche. Was hier geschieht, bezeugt vielmehr den 
Einbruch Gottes in die Welt des Menschen, auf der als Fluch das Todesschicksal liegt; be- 
zeugt, daß Gott am Ort des Todes, ja inmitten der Verwesung schon anwesend ist als der 
Lebendige und Leben Spendende. Das ,Ich' des Wortes Jesu ist das Ich Gottes, aber im 
sterblichen Fleische, in der dem Tode verfallenen Kreatur, im Weinen und in der Erschüt- 
terung des Menschenherzens. Es ist darum kein Grund mehr zu jener alles überschwem- 
menden und erstickenden Trauer, wie sie hier am Grabe des Lazarus sich kundtut. Der Sieg 
über den Tod ist schon, sichtbar geworden. Gott hat in Christus sein endgültiges Ja zum 
Leben des Menschen gesprochen. 

Was ist das für ein Leben? Nicht jenes, das wir hinieden führen. Das Leben, das Jesus 
verheißt, liegt jenseits der Sichtbarkeit dieser Welt und jenseits des Todes. Es ist von tie- 
ferer Art, so daß es vom Tode gar nicht berührt wird. Es ist mit dem Glauben an Christus 
und an das Wort seiner Verheißung gegeben: •Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn 
er stirbt; und jeder, der lebt und an mich glaubt, wird in Ewigkeit nicht sterben". Darum 
ist dieses Leben jetzt schon da, es ist eine gegenwärtige Wirklichkeit und Macht. •Wahrlich, 
wahrlich, ich sage euch: Wer mein Wort hört und dem glaubt, der mich gesandt hat, der hat 
ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern ist aus dem Tode ins Leben übergegan- 
gen. Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Es kommt die Stunde, und sie ist jetzt da, in der die 
Toten die Stimme des Gottessohnes hören werden, und die auf sie hören, werden leben" 
(Joh 5, 24•25). Wer sind die Toten, die des Gottessohnes Stimme hören? Lazarus und alle, 
die in Gräbern liegen? Nein, sondern diejenigen, die zum Glauben gerufen werden durch 
das Wort der Frohbotschaft Christi, die das Grab des Lazarus Umstehenden, die Lebenden, 
sie sind die Toten, die das Leben, das nicht mehr stirbt, durch Christus erhalten sollen. 



304 Einübung und Weisung 

Aber das ist noch nicht alles. Das Leben in Gott und mit Gott, das dem Glaubenden ge- 
schenkt wird, ist nicht nur ein Leben des Geistes, sondern auch des Leibes, weil echt mensch- 
liches Leben, und insofern ist es doch wieder dem hiesigen ähnlich. Darum spricht Jesus 
nicht nur vom Leben, sondern auch von der Auferstehung. Die Auferstehung des Leibes ist 
sogar das erste, nicht nur in den Worten Jesu, sondern der Intention Gottes nach. Sie ist 
zwar ein zukünftiges Heilsgut, aber gerade jenes Gut, auf das der Erlösungswille Gottes 
letztlich ausgerichtet war. Was ewiges Leben ist, macht darum die mit Leib und Seele in 
den Himmel aufgenommene Mutter des Herrn deutlicher als die Seligen, die noch der Auf- 
erstehung harren. Darum trägt nun aber auch das göttliche Leben, das wir in der Gnade 
schon besitzen und das sich in Glaube, Hoffnung und Liebe kundtut, den Keim der Auf- 
erstehung in sich; alles, was uns in Christus mit Gott vereint, drängt auf diese Vollendung 
hin. Alle Gnade ist Gnade Christi und als solche Gnade des Kreuzes und der Auferstehung. 
Wie darum durch sie der Leib am Kreuze Christi teilnimmt, so auch an der Auferstehung. 
Schon hier auf Erden muß unser Leib • noch besser: der ganze Mensch • von jener Herr- 
lichkeit künden, die ihm einmal in Fülle zuteil werden soll. 

Wenn nun der Herr im Hinblick auf dieses Geheimnis von sich sagt: •Ich bin die Auf- 
erstehung und das Leben", so bezeichnet er sich damit nicht nur als Spender und Bewirker, 
sondern auch als Träger und Besitzer der vollendeten Seligkeit des Menschen. •Denn, wie der 
Vater das Leben in sich selber hat, so hat er auch dem Sohn verliehen, Leben in sich selbst 
zu haben" (Joh 5,26). Ja noch mehr. Er hat nicht nur dieses Leben, er ist es auch. Er in 
seiner menschlichen Natur ist vom ersten Augenblick seines Daseins an im tiefsten schon 
immer der Auferstandene, der Vollendete und Glückselige. Seine Seele lebt ohne Unterlaß 
im Angesicht seines Vaters, sein Leib aber wird trotz des Todes die Verwesung nicht 
schauen. So ist denn im Menschen Jesus unser Sieg über den Tod und unsere letzte Voll- 
endung schon sichtbar unter uns. Denn was er ist, ist er nicht nur für sich, sondern auch für 
uns. Nur durch die gnadenhafte Gemeinschaft mit ihm, mit seiner Seele und seinem Leibe, 
werden wir der Herrlichkeit des Lebens in der Auferstehung teilhaftig. Wenn wir ihn 
darum in der heiligsten Eucharistie empfangen, dann essen und trinken wir die Auferste- 
hung und das Leben, unsere Auferstehung und unser Leben. Mit Recht nannte man daher 
in den ersten christlichen Jahrhunderten die eucharistische Speise •die Medizin der Un- 
sterblichkeit". 

Der Herr hätte uns nicht besser zur Meditation all dieser Geheimnisse anleiten können 
als durch die Auferweckung des Lazarus. Wie der Posaunenengel zum Gericht, so ruft er 
im Befehlston •mit lauter Stimme" in die offene Grabhöhle hinein: •Lazarus, hierher! Her- 
aus! Der Tote kam heraus, die Füße und Hände mit Binden umwickelt, und sein Gesicht 
war mit einem Schweißtuch umhüllt" (v. 43•44). In einem erschütternden Bild • nur 
darum handelt es sich, nicht um die göttliche Wirklichkeit • zeigt sich, was es heißt: •Ich 
bin die Auferstehung und das Leben". 

WEG, WAHRHEIT UND LEBEN 

Ich bin der Weg, die Wahrheit und des Leben. Niemand kommt zum Vater außer 
durch mich. Joh 14, 6 

Das letzte der Ich-Worte Jesu ist eine Zusammenfassung aller vorhergehenden. Bezogen 
sich die einen: Licht, Brot, Tür und Hirt mehr auf die Mittlerrolle Jesu zur Erlangung des 
Heils, die anderen: Weinstock, Auferstehung und Leben mehr auf das Heil selbst, so be- 
zeugt sich der Herr hier als beides, sowohl als Mittler wie als Heil, als Weg und Ziel in 
einem. 

Wie das Wort vom Weinstock, ist auch dieses am Abend vor seinem Tod gesprochen. 
Jesus hatte sein Weggehen angekündigt. •Kindlein, nur noch eine kurze Weile bin ich bei 
euch. Ihr werdet mich suchen, und wie ich zu den Juden gesagt habe: Wohin ich gehe, dahin 
könnt ihr nicht kommen, so sage ich es jetzt auch euch" (Joh 13, 33). Als Petrus ihn daraufhin 
fragte: •Herr, wohin gehst du?", erhielt er noch einmal die gleiche Antwort, aber mit einem 



Einübung und Weisung 305 

bedeutsamen Zusatz: •Wohin ich gehe, dahin kannst du mir jetzt nicht folgen; du wirst 
mir aber später folgen" (36). Der Apostel meinte wohl, Jesus wolle sich den bedrohlich ge- 
wordenen Nachstellungen seiner Feinde entziehen und vielleicht an einen unbekannten Ort 
gehen oder aber sich einer Gefahr aussetzen, der er sich nur allein gewachsen glaubte. 
Darum drängte er von neuem: •Herr, warum kann ich dir jetzt nicht folgen? Mein Leben 
will ich für dich hingeben" (37). Jesus erwiderte ihm: •Dein Leben willst du für mich hin- 
geben? Wahrlich, wahrlich, ich sage dir: Der Hahn wird nicht krähen, bevor du mich drei- 
mal verleugnet hast" (38). 

Der Herr dachte an einen ganz anderen Weg als Petrus. Wie soll er seinen Jüngern das 
Geheimnis dieses Weges enthüllen? Geht das nicht über ihre Fassungskraft? Er holt vor- 
sichtig aus und bereitet sie auf das Unglaubliche vor: •Euer Herz erschrecke nicht! Ihr glaubt 
an Gott; glaubt auch an mich!" (14, 1). Damit ist die Richtung des Kommenden gewiesen. 
Was Jesus ihnen nun sagen wird, ist nur im Glauben an ihn zu verstehen. •Im Hause meines 
Vaters sind viele Wohnungen. Wäre es nicht so, dann hätte ich es euch gesagt; ich gehe ja 
hin, um euch eine Stätte zu bereiten. Und wenn ich hingegangen bin und euch eine Stätte 
bereitet habe, komme ich wieder und werde euch zu mir nehmen, damit da, wo ich bin, auch 
ihr seid. Und wohin ich gehe • ihr kennt den Weg. Da sagte Thomas zu ihm: Herr, wir 
wissen nicht, wohin du gehst; wie sollen wir den Weg kennen? Jesus sagte zu ihm: Ich bin 
der Weg, die Wahrheit und das Leben. Niemand kommt zum Vater außer durch mich" 
(14; 2•6). 

Der Weg, von dem Jesus spricht, ist der Weg zum Vater. Er war für uns Menschen ver- 
schlossen. Niemand konnte ihn gehen. Nur einer war imstande, ihn von neuem zu bahnen 
und für alle gangbar zu machen. Das war Christus. Er ist ihn als erster gegangen. Wie ein 
Liebender dem Geliebten, so stürmte er dem Vater entgegen, und dieser erwartete ihn voll 
Sehnsucht. Dennoch war der Weg mühsam. Er ist von den Blutspuren Jesu gezeichnet und 
hat ihn das Leben gekostet. Aber das mußte so sein. Die Sünde lag wie ein großes Hindernis 
zwischen der Menschheit und Gott. Nur im Gehorsam des Sohnes bis zum Kreuz sollte sie 
nach dem Willen des Vaters überwunden werden. Im Sterben, in der schmerzlichen, aber 
zugleich glühenden Hingabe seines Lebens, schlug Jesus die Brücke hinüber in die Herr- 
lichkeit des Himmels, öffnete er uns den Weg in das Herz seines Vaters. Der Hebräerbrief 
gebraucht-noch ein anderes Bild. Nach ihm hat Christus uns •einen neuen, lebenbringenden 
Weg (ins Allerheiligste des Tempels, vor das Angesicht des Vaters) durch den Vorhang 
hindurch, nämlich durch sein Fleisch, erschlossen" (Hebr 10, 20). Er selbst, für sich allein, 
brauchte diesen Weg eigentlich gar nicht mehr zu gehen. Er war ja schon immer am Ziel, 
vom ersten Augenblick seines menschlichen Daseins an. Aber •um uns und unseres Heiles 
willen war er vom Himmel herabgestiegen", vom Vater fortgegangen, hatte er sich •ent- 
äußert". Mit unserem Schicksal beladen, mit dem Fluch, der auf der Erde lag, mit der Sünde 
der ganzen Menschheit, weilte auch er während seines irdischen Lebens in der Ferne, in der 
Verbannung. Als unser Erlöser mußte er zuerst einen langen, schmerzlichen Weg gehen, um 
endlich zum Vater, von dem er ausgegangen war, zurückzukehren und auch für uns eine 
Stätte zu bereiten. 

Aus all dem wird nun verständlich, warum der Herr so ausdrücklich betont: •Wohin ich 
gehe, dahin könnt ihr nicht kommen". Es steht ja gar nicht in des Menschen Macht, die 
Grenzen seines irdischen Daseins zu überschreiten, und noch viel weniger, jenes ,Land' zu 
betreten, das Gottes ureigenster Bereich ist. Ebenso versteht man aber auch Jesu Wort an 
Petrus: •Wohin ich gehe, dahin kannst du mir jetzt nicht folgen; du wirst mir aber später 
folgen". Da Christus den Weg zum Vater für uns neu gebahnt hat, kann ihn nun jeder 
gehen, der an ihn glaubt. Glaube aber ist das gleiche wie Nachfolge. Wer also zum Vater 
kommen will, muß Christus nachfolgen, hinter ihm hergehen, denselben Weg, den er uns 
vorangeschritten ist. Der Weg in das Allerheiligste, in die Herrlichkeit des ewigen Lebens 
führt darum durch den Tod hindurch, bedeutet Anteilnahme am Leiden und Sterben Jesu 
Christi. Allein könnte der Mensch diesen Weg nie gehen, auch nicht, nachdem Christus ihn 
zuvor gegangen ist. Der Herr muß vielmehr zurückkommen und ihn holen. •Wenn ich hin- 
gegangen bin und euch eine Stätte bereitet habe, komme ich wieder und werde euch zu mir 
nehmen, damit da, wo ich bin, auch ihr seid". Das Gehen zum Vater ist im tiefsten ein von 



306 Buchbesprechungen 

Christus Getragenwerden, Nachfolge Christi ein von Christus Gezogenwerden. Nur so brau- 
chen wir das Kreuz und die Dunkelheit, die tägliche Tötung des Alten Menschen, die stän- 
dige Vorwegnahme unseres leiblichen Todes nicht mehr zu fürchten. •Euer Herz erschrecke 
nicht! Ihr glaubt an Gott; glaubt auch an mich!" 

Der Herr hat uns also nicht nur den Weg zum Vater erschlossen und dann allein gelassen; 
er ist uns nicht nur vorangegangen, um dann in der Herrlichkeit seines Reiches auf uns zu 
warten oder uns vom Himmel gnadenhaft eine Kraft zur Nachfolge zukommen zu lassen. Er 
ist vielmehr im bleibenden Sinne unser Weg, unser einziger Weg. Glaubend, hoffend und 
liebend müssen wir immer mit ihm in Verbindung bleiben, wollen wir wirklich von uns 
sagen, wir seien auf dem Wege. Für Christus aber heißt das: Er ist Mitpilger in seiner 
pilgernden Kirche und in jedem ihrer Glieder. Er ist in uns noch unterwegs, und wir sind 
in ihm schon angekommen. 

Damit kommen wi: nun auch zum Verständnis der beiden letzten Selbstaussagen Jesu 
(Wahrheit und Leben) und ihrem Verhältnis zum Geheimnis des Weges. Wer im Glauben 
Jesus nachfolgt, glaubend an ihm teilhat, der erkennt nicht nur immer mehr die Wahrheit, 
die Geheimnisse der Offenbarung, sondern der steht in der Wahrheit, d. h. in der offen- 
baren göttlichen Wirklichkeit, die Jesus selber ist, der wird ein Wissender in dem Sinn, daß 
er immer und in allen Lagen in einem tiefen Einverständnis mit dem Herrn lebt und auch 
noch hinter den Rätselhaftigkeiten der Welt und des Lebens die gütige Hand des Vaters 
weiß; er wandelt im Licht. Die personhafte Wahrheit Gottes in Christus ist damit zugleich 
auch Leben, personhaftes göttliches Leben. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Kunst- und Frömmigkeitsgeschichte 

Fink, Josef: Noe der Gerech- 
te in der frühchristlichen 
Kunst (Beihefte zum Archiv für Kul- 
turgeschichte. Herausg. von H. Grund- 
mann u. F. Wagner, Heft 4). Münster/ 
Köln, Böhlau-Verlag, 1955. 123 S. und 
63 S. Bildtafeln, br. DM 14,80; geb. 
DM 16.80. 

Der Vf., Dozent für christliche Archäolo- 
gie an der Universität Münster, der schon 
durch eine Reihe von fachlichen, Veröffentli- 
chungen hervorgetreten ist, sucht in der vor- 
liegenden Studie das frühchristliche Bild des 
betenden Noe in der Arche kunstgeschicht- 
lich und theologiegeschichtlich einzuordnen. 
Die von ihm eingeschlagene Methode ist kei- 
ne einseitige und ausschließliche, sei es nur 
von der kunstgeschichtlichen Überlieferung 
des Bildtypus, sei es nur von den Texten 
herkommend, sondern komplexer Natur. 
Zunächst erfolgt eine exakte kunstgeschicht- 
liche Analyse des Bildtypus. Sie erfaßt 1. 
einen genealogischen Überblick über den 
Typus   des  Beters  (Gestus  der   erhobenen 

Hände, Orantenstellung) und der in einem 
Kasten geborgenen Gestalt von der Antike 
bis zum Christentum, 2. eine Analyse des 
christlichen Noebildes und seiner Attribute 
(Taube mit Ölzweig, Ein-Mann-Arche) und 
3. dessen Einordnung in den frühchristlichen 
Bilderkreis (frühchristliche Rettungsbilder, 
Jonasszene, pagane Parallelen zum christli- 
chen Rettungsthema, Bekenner- und Anbe- 
tungsbilder, Tauf Symbolik). Daran schließt 
sich eine Beschreibung der hauptsächlichsten 
Noebilder in den Katakomben, auf Sarko- 
phagen und Grabplatten und der Versuch 
ihrer chronologischen Einordnung an; ihre 
Entstehung wird von der Mitte des 3. bis 
zum Ende des 4. Jhrds. datiert. Erst nach 
diesen Vorarbeiten schreitet der Vf. auf 
Grund der zeitgeschichtlichen christlichen Si- 
tuation und gleichzeitiger Texte zu einer 
Deutung des thematischen Noebildes und 
kommt dabei zu einem überraschenden Er- 
gebnis. Der auf den frühchristlichen Denk- 
mälern stets wiederkehrenden Bildergruppe 
Noe•Daniel•Job gehen bei den Kirchen- 
vätern Texte parallel, die im Anschluß an 
Ez 14, 20 die drei alttestamentlichen Gestal- 




