EINUBUNG UND WEISUNG

»Ich bin der wahre Weinstock « (Joh 15.1)

Anleitung zur Meditation iiber die Selbstaussagen Jesu

DER WAHRE WEINSTOCK

Ich bin der wahre Weinstock, und mein Uater ist der Weingirtner. Jede Rebe an
mir, die keine Frucht bringt, entfernt er, und jede, die Frucht bringt, reinigt er, dafl
sie noch mehr Frucht bringe. Ihr seid bereits rein durch das Wort, das ich zu euch
gesprochen habe. Bleibt in mir, und ich bleibe in euch. Wie die Rebe nicht von sich
aus Frucht bringen kann, es sei denn, sie bleibe am Weinstock, so auch ihr nicht, wenn
thr nicht in mir bleibt. Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in mir bleibi
und in wem ich bleibe, der bringt viel Frucht; denn ohne mich konnt thr wichts tun.
Wenn einer nicht in mir bleibt, wird er fortgeworfen wie der Rebzweig und verdorrt;
man liest sie zusammen und wirft sie ins Feuer, und sie verbrennen. Wenn ihr in

mir bleibt und meine Worte in euch bleiben, dann bittet, um was thr wollt — es
wird euch zuteil werden. Dadurch wird mein Uater verherrlicht, dafl ihr viel Frucht
Bringt und meine Jinger werdet. Joh 15, 1—8

Das Bild ist in der alttestamentlichen Uberlieferung bekannt. Der Weinstock ist ein Sym-
bol des Volkes Gottes (Dt 32,32; Os 10,1; 14,8; Jer 2,21; 8,13; Ez 15,2; 19, 10—14).
Darum liefl Herodes iiber dem Tempel eine goldene Traube anbringen. Ebenso geldufig ist
das Bild von Gott als dem Weingértner, der sich in Israel (Ps 80 [79],9—16; Is 3, 14;
5,2—7; 27,2; Jer 5,10; 12,10) und im messianischen Gottesreich (HI 2, 15; 8, 117) einen
Weinberg angelegt hat. Dem schattenhaften Vorbild gegeniiber ist Christus der ,wahre’,
der eigentliche und von nun an einzige Weinstodk, den der Vater gepflanzt hat. Er ist das
Haupt des neuen Gottesvolkes, die Erfilllung des messianischen Reiches, der Lebensbaum
inmitten des wiedergedffneten Paradieses. Auf dem Hintergrund des Abendmahles erhilt
das Bild noch eine eucharistische Note: , Wir sagen Dir Dank, unser Vater, fiir den heiligen
Weinstods Deines Knechtes David, den Du uns durch Jesus, Deinen Knecht kundgetan hast*
(Didadche 9, 2).

Somit scheint das Bild zunichst nur die fiberflieBende Quelle des neuen, géttlichen Lebens
darzustellen, die der Vater uns in seinem Sohne geschenkt hat und auf die er selbst in Liebe
und Wohlgefallen herabschaut: ,lch bin der wahre Weinstock, und mein Vater ist der
Weingirtner“, Dieses Bild der Fruchtbarkeit, voll Késtlichkeit und Labung, wie sie fiir die
Endzeit verheiflen sind, wird nun aber durch eine weitere Aussage jah zerstort. ,Jede Rebe
an mir, die keine Frucht bringt, entfernt er, und jede, die Frucht bringt, reinigt er, daff sie
noch mehr Frucht bringe“. Wie ist es méglich, dafl es am Weinstock Christus Reben gibt,
die keine Frucht bringen? Haftet ihm damit nicht ein Mangel an? Wie kann es sein, daff der
Vater den ,wahren‘ Weinstock beschneiden und reinigen mufi? Sind das nicht Vorstellungen,
die ins Alte Testament gehéren? Ist nicht die Vorgeschichte unseres Heiles, die immer
wieder und oft in so furchtbarer Weise von einer schneidenden und reinigenden Tatigkeit
Gottes zu berichten weifl, in und durch Christus endgiltig iiberwunden? Nur das Staunen
iiber diese Fragen o6ffnet den Zugang in die Tiefen eines gottlichen Geheimnisses.

Die Schwierigkeit der Bild- und Réitselrede des Herrn wird nicht dadurch behoben, dafl
gesagt wird, das Schneiden und Reinigen beziche sich nicht auf den Weinstock, sondern, nur
auf die Reben. Denn es besteht doch die innigste Einheit zwischen beiden: er ist in ihnen
und sie sind in ihm; das Bild spricht von der Rebe ,an mir“ (év §uoi). Daher auch die ein-
zigartige Wirkung dieser Einheit: ,Wer in mir bleibt und in wem ich bleibe, der bringt viel
Frucht (5). ,Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte in euch bleiben, dann bittet, um was



302 Einiibung und Weisung

ihr wollt — und es wird euch zuteil werden® (7). So innig ist die Einheit zwischen Christus
und den Seinen, dafl Paulus sagen kann: ,Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir®
(Gal 2,20). Man kann also mit Recht fragen: Wie ist es moglich, dafl einer ohne Frucht
bleibt oder noch einer schmerzlichen Reinigung bedarf, wenn er wirklich einmal in die be-
stiirzend-seligen Abgriinde des géttlichen Lebens gefallen ist und mit dem alles verzehren-
den Feuer der Liebe Gottes in Berithrung kam? Und wenn es dennoch im Geheimnis der
Einheit von Weinstock und Rebe zu einem Versagen des Menschen kommen kann, wenn
dieser ohne Frucht bleibt, ungeldutert, voll selbstsiichtiger Begierde, und darum Gott als
Herr des Weinbergs um seiner Heiligkeit willen schneiden und reinigen muf}, bedeutet das
nicht auch fiir den menschgewordenen Sohn Gottes Schmerz und Verdemiitigung? Welche
Mahnung fir uns!

Die Verbundenheit von Weinstock und Rebe ist uns fiir gewshnlich ein Bild der seins-
haften, organischen Verbundenheit des Christen mit Christus in der Gnade. Die einseitige
Herausstellung dieses Gedankens wire aber nur die halbe Wahrheit; sie konnte zu einer
falschen Sicherheit verleiten und den Menschen im Bewuftsein eines begliickenden Besitzes
ausruhen lassen. Der Herr selbst riickt tiberraschenderweise einen ganz anderen Gedanken
in den Vordergrund, die Notwendigkeit des Fruchtbringens. Damit erhdlt das urspriinglich
nur die Riille anzeigende Bild einen dynamischen Charakter. Das ,Bleibt in mir!“ hat seinen
eigenen Klang von der Moglichkeit und Gefahr her, keine Frucht zu bringen und darum
abgeschnitten, fortgeworfen und verbrannt zu werden. Die gnadenhafte Gemeinschaft mit
dem Herrn ist somit von einer heiligen Unruhe erfiillt. Wer Frucht bringt, soll noch mehr
Frucht bringen; er muf in den Gesinnungen Christi, in der Wahrhaftigkeit und Lauterkeit,
in der Geduld, Demut und Liebe stindig wachsen. Es ist nie genug. Was kann der Mensch
dazu tun? Nur das eine: ,Bleibt in mir!“, ,Meine Worte (miissen) in euch bleiben®, d. h.
glaubt! Baut nicht auf eure eigene Kraft oder die Giiter dieser Erde; lalt euch vielmehr
von mir und dem, was ich euch gesagt habe, tragen, halten und umfangen! Wiirde der Christ
ans der Haltung des Glaubens herausfallen und wie im Bereich des rein irdischen Handelns
seinen menschlichen Kriften vertrauen, seine persdnliche Leistung wohlgeféllig betrachten,
dann wire er im Hinblick auf das eigentliche Ziel seines Lebens: die Liebe zu Gott und den
Mitmenschen, unfruchtbar, wertlos wie der verdorrte Rebzweig, den man auf den Haufen
wirft, um ihn schlieflich zu verbrennen.

Es bedarf darum fiir den Menschen einer radikalen Reinigung, die nicht nur die oberen
Schichten seines Bewuftseins, die offenkundigen Motive seines Handelns erfafit, sondern
den Grund der Seele, ihre Tiefenschichten erreicht, in denen die Wurzeln eines falschen
Selbstbehauptungswillens liegen. Diese Reinigung kann nur Gott bewirken; denn sic kommt
einer vélligen Umkehr des Denkens gleich. Worin besteht sie? Nicht in einem positiven,
unmittelbaren Handeln Gottes an der Seele, sondern in einem Entzug. Es ist eine passive
Reinigung. Gott entzieht dem Menschen Giiter dieser Welt, auf die er sich stiitzen, an die
er sich klammern mochte; er entzicht ihm damit den naturhaften Boden seines Selbstbe-
wuBtseins, so dafl er schmerzhaft im Leeren hingt und erkennt, was es heifit: ,Ohne mich
kénnt ihr nichts tun®. Eine solche Reinigung birgt aber zugleich auch die Gnade des Glan-
bens in sich, des Glaubens an den menschgewordenen Gottessohn, an Jesus Christus als den
Erléser und Heilbringer. Auf ihn hin soll der Glaubende sich fallen lassen, an ihn soll er
sich klammern. Wer das tut, der erfahrt im Glauben — nicht notwendig in einem fihlbaren
Erleben —, wie er von Christus gestiitzt und getragen wird und in ihm eine neue Kraft
erhalt. ,Bleibt in mir, und ich bleibe in euch”.

Uns also ist anfgetragen, zu glauben, an Christus und sein Wort; dem tatsichlich geiibten
Glauben geht die Reinigung, die Gott in uns bewirkt, parallel: ,Ihr seid bereits rein durch
das Wort, das ich zu euch gesprochen habe“.Er aber 143t uns teilhaben an seinem Leben. Und
worin besteht dieses Leben? In der Liebe. Der Liebende hat das Bewufitsein, alles zu erhal-
ten, um was er Gott bittet, und alles in Christus zu vermégen. Der dieser Welt und sich
selbst Gestorbene, der in Christus reich Gewordene ist mehr Mensch als der Nicht-Erloste,
weil er die grofere Liebe hat, und mehr als Mensch, weil der liebende Gott in ihm handelt
und in ihm lebt. Er ist eine Verherrlichung des Vaters, der die Liebe ist. ,Dadurch wird
mejn Vater verherrlicht, daf} ihr viel Frucht bringt und meine Jiinger werdet®.



Einiibung und Weisung 303

Noch einmal kehren wir zom Bild vom Weinstock zuriick. Es ist nun angeftllt mit dem
Geheimnis des Glaubens und der Liebe. Es regt nicht nur zum Staunen an, es begliickt nicht
nur und weckt nicht nor die Dankbarkeit. Es ist zum Anruf geworden, uns selbst und alles
Irdische zu lassen und Christus anzuhangen, zum Anruf, in der Freiheit von aller Selbstsucht
immer mehr Friichte der Liebe zu bringen.

DIE AUFERSTEHUNG UND DAS LEBEN

Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt, wird leben, auch
wenn er stirbt; und jeder, der lebt und an mich glaubt, wird in Ewigkeit nicht sterben.
Jok 11,25—26

Das Wort ist im Angesicht eines Grabes und der allgemeinen Trauer iber den Tod eines
geliebten Menschen gesprochen. Der Gegensatz zwischen dem Wort, das Glauben verlangt,
und der sichtbaren Wirklichkeit ist grofl. Seit vier Tagen ist Lazarus tot. Das verschlossene
Grab bezeugt die Endgiiltigkeit und Unwiderruflichkeit eines aligemein menschlichen Schick-
sals. Das reiche und ausgedehnte orientalische Trauerzeremoniell hebt die Hoffnungslosig-
keit und Trostlosigkeit des Todes kriftig ins Bewufitsein. ,Die Haupttraver dauerte sieben
Tage; wihrend dieser Zeit empfingen die Hinterbliebenen im Trauerhause, anf Teppichen
oder Matten sitzend, die Beileidsbesuche; daran schlof sich eine Nachtraver bis zum drei-
Bigsten Tage an“ (Schick). Auch Jesus trauert; weinend geht er zur Grabhéhle. Und noch
eine andere, sehr merkwiirdige Bewegung durchzieht seine Seele. ,Er ergrimmte im Geiste
und brachte sich in Erregung® (v. 33). Richtet sich sein Unwille gegen die Hoffnungslosigkeit
der Umstehenden und ihren zu geringen Glauben oder ,gegen den Tod als solchen, der im
Gefolge der Sinde als zerstérerische Macht in Gottes Schépfung eingedrungen war und als
Quelle bittersten Leids auf der Menschheit lastet?“ (Schick) Jedenfalls kommt das Herren-
wort von der Auferstehung und vom Leben aus der konkreten Todeserfahrung und erhilt
von daher einen kimpferischen, ja geradezu triumphierenden Klang.

Ein sterblicher Mensch erhebt sich gegen die Macht des Todes. Welch unerhortes Selbst-
bewutsein! Wie soll man es verstehen? Auch der Mensch Jesus kennt das Sich-Aufbiumen
der Natur gegen den Schmerz und das Leid. Mag sein, dafi davon in seinem Wort etwas
mitschwingt. Aber es ist nicht das Eigentliche. Was hier geschieht, bezeugt vielmehr den
Einbruch Gottes in die Welt des Menschen, auf der als Fluch das Todesschicksal liegt; be-
zeugt, dafl Gott am Ort des Todes, ja inmitten der Verwesung schon anwesend ist als der
Lebendige und Leben Spendende. Das ,Ich’ des Wortes Jesu ist das Ich Gottes, aber im
sterblichen Fleische, in der dem Tode verfallenen Kreatur, im Weinen und in der Erschiit-
terung des Menschenherzens. Es ist darum kein Grund mehr zu jener alles Gberschwem-
menden und erstickenden Trauer, wie sie hier am Grabe des Lazarus sich knndtut. Der Sieg
tber den Tod ist schon sichtbar geworden. Gott hat in Christus sein endgliltiges Ja zum
Leben des Menschen gesprochen.

Was ist das fiir ein Leben? Nicht jenes, das wir hinieden fithren. Das Leben, das Jesus
verheifit, liegt jenseits der Sichtbarkeit dieser Welt und jenseits des Todes. Es ist von tie-
ferer Art, so dafl es vom Tode gar nicht berithrt wird. Es ist mit dem Glavben an Christus
und an das Wort seiner Verheiflung gegeben: , Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn
er stirbt; nnd jeder, der lebt und an mich glaubt, wird in Ewigkeit nicht sterben®. Darum
ist dieses Leben jetzt schon da, es ist eine gegenwirtige Wirklichkeit und Macht. , Wahrlich,
wahrlich, ich sage euch: Wer mein Wort hort und dem glanbt, der mich gesandt hat, der hat
ewiges Leben und kommt nicht ins Gericht, sondern ist aus dem Tode ins Leben fibergegan-
gen. Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Es kommt die Stunde, und sie ist jetzt da, in der die
Toten die Stimme des Gottessohnes horen werden, und die auf sie héren, werden leben®
(Joh 5, 24—25). Wer sind die Toten, die des Gottessohnes Stimme héren? Lazarus und alle,
die in Gribern liegen? Nein, sondern diejenigen, die zum Glanben gerufen werden durch
das Wort der Frohbotschaft Christi, die das Grab des Lazarus Umstehenden, die Lebenden,
sie sind die Toten, die das Leben, das nicht mehr stirbt, durch Christus erhalten sollen.



9

304 Einiibung und Weisung

Aber das ist noch nicht alles. Das Leben in Gott und mit Gott, das dem Glaubenden ge-
schenkt wird, ist nicht nur ein Leben des Geistes, sondern auch des Leibes, weil echt mensch-
liches Leben, und insofern ist es doch wieder dem hiesigen dhnlich. Darum spricht Jesus
nicht nur vom Leben, sondern auch von der Auferstehung. Die Auferstehung des Leibes ist
sogar das erste, nicht nur in den Worten Jesu, sondern der Intention Gottes nach. Sie ist
zwar ein zuokiinftiges Heilsgut, aber gerade jenes Gut, auf das der Erlésungswille Gottes
letztlich ausgerichtet war. Was ewiges Leben ist, macht darnm die mit Leib und Secle in
den Himmel aufgenommene Mutter des Herrn deutlicher als die Seligen, die noch der Auf-
erstehung harren. Darum trigt nun aber auch das géttliche Leben, das wir in der Gnade
schon besitzen und das sich in Glaube, Hoffnung und Liebe kundtut, den Keim der Auf-
erstehung in sich; alles, was uns in Christus mit Gott vereint, dringt auf diese Vollendung
hin. Alle Gnade ist Gnade Christi und als solche Gnade des Kreuzes und der Auferstehung.
Wie darum durch sie der Leib am Kreuze Christi teilnimmt, so auch an der Auferstehung.
Schon hier auf Erden muf unser Leib — noch besser: der ganze Mensch — von jener Herr-
lichkeit kiinden, die thm einmal in Fille zuteil werden soll.

Wenn nun der Herr im Hinblick auf dieses Geheimnis von sich sagt: ,Ich bin die Auf-
erstehung und das Leben®, so bezeichnet er sich damit nicht nur als Spender und Bewirker,
sondern auch als Trager und Besitzer der vollendeten Seligkeit des Menschen. ,Denn, wie der
Vater das Leben in sich selber hat, so hat er auch dem Sohn verlichen, Leben in sich selbst
zu haben® (Joh 5,26). Ja noch mehr. Er hat nicht nur dieses Leben, er ist es auch. Er in
seiner menschlichen Natur ist vom ersten Augenblick seines Daseins an im tiefsten schon
immer der Auferstandene, der Vollendete und Gliickselige. Seine Seele lebt chne Unterlafi
im Angesicht seines Vaters, sein Leib aber wird trotz des Todes die Verwesung nicht
schauen. So ist denn im Menschen Jesus unser Sieg iiber den Tod und unsere letzte Voll-
endung schon sichtbar unter uns. Denn was er ist, ist er nicht nur fiir sich, sondern auch fiir
uns. Nur durch die gnadenhafte Gemeinschaft mit ihm, mit seiner Seele und seinem Leibe,
werden wir der Herrlichkeit des Lebens in der Auferstehung teilhaftiz. Wenn wir ihn
darum in der heiligsten Eucharistie empfangen, dann essen und trinken wir die Auferste-
hung und das Leben, unsere Auferstehung und unser Leben. Mit Recht nannte man daher
in den ersten christlichen Jahrhunderten die eucharistische Speise ,die Medizin der Un-
sterblichkeit®.

Der Herr hiitte uns nicht besser zur Meditation all dieser Geheimnisse anleiten kénnen
als durch die Auferweckung des Lazarus. Wie der Posaunenengel zum Gericht, so ruft er
im Befehlston ,mit lauter Stimme* in die offene Grabhohle hinein: ,Lazarus, hierher! Her-
aus! Der Tote kam heraus, die Fifle und Hande mit Binden umwickelt, und sein Gesicht
war mit einem Schweifituch umhiillt (v. 43—44). In einem erschiitternden Bild — nur
darum handelt es sich, nicht um die gé6ttliche Wirklichkeit — zeigt sich, was es heifdt: ,Ich
bin die Auferstehung und das Leben®.

WEG, WAHRHEIT UND LEBEN

Ich bin der Weg, die Wahrheit und des Leben. Niemand kommt zum Uater aufler
durch mich. Joh 14,6

Das letzte der Ich-Worte Jesu ist eine Zusammenfassung aller vorhergehenden. Bezogen
sich die einen: Licht, Brot, Tir und Hirt mehr auf die Mittlerrolle Jesu zur Erlangung des
Heils, die anderen: Weinstock, Auferstehung und Leben mehr auf das Heil selbst, so be-
zeugt sich der Herr hier als beides, sowohl als Mittler wie als Heil, als Weg und Ziel in
einem.

Wie das Wort vom Weinstock, ist auch dieses am Abend vor seinem Tod gesprochen.
Jesus hatte sein Weggehen angekiindigt. ,Kindlein, nur noch eine kurze Weile bin ich bei
euch. Thr werdet mich suchen, und wie ich zu den Juden gesagt habe: Wohin ich gehe, dahin
kénnt ihr nicht kommen, so sage ich es jetzt auch euch® (Joh 13, 83). Als Petrus ihn daraufhin
fragte: ,Herr, wohin gehst du?“, erhielt er noch einmal die gleiche Antwort, aber mit einem



Einiibung und Weisung 305

bedeutsamen Zusatz: ,Wohin ich gehe, dahin kannst du mir jetzt nicht folgen; du wirst
mir aber spiter folgen“ (36). Der Apostel meinte wohl, Jesus wolle sich den bedrohlich ge-
wordenen Nachstellungen sciner Feinde entzichen und vielleicht an einen unbekannten Ort
gehen oder aber sich einer Gefahr aussetzen, der er sich nur allein gewachsen glaubte.
Darum dringte er von neuem: ,Herr, warum kann ich dir jetzt nicht folgen? Mein Leben
will ich fiir dich hingeben® (37). Jesus erwiderte ihm: ,Dein Leben willst du fiir mich hin-
geben? Wahrlich, wahrlich, ich sage dir: Der Hahn wird nicht krdhen, bevor du mich drei-
mal verleugnet hast* (38).

Der Herr dachte an einen ganz anderen Weg als Petrus. Wie soll er seinen Jiingern das
Geheimnis dieses Weges enthilllen? Geht das nicht iiber ihre Fassungskraft? Er holt vor-
sichtig aus und bereitet sie auf das Unglaubliche vor: ,Euer Herz erschrecke nicht! Thr glaubt
an Gott; glaubt auch an mich!* (14, 1). Damit ist die Richtung des Kommenden gewiesen.
Was Jesus ihnen nun sagen wird, ist nur im Glauben an ihn za verstehen. ,Im Hause meines
Vaters sind vicle Wohnungen. Wire es nicht so, dann hitte ich es cuch gesagt; ich gehe ja
hin, um euch eine Stitte zu bereiten. Und wenn ich hingegangen bin und cuch eine Stitte
bereitet habe, komme ich wieder und werde euch zu mir nehmen, damit da, wo ich bin, auch
ihr seid. Und wohin ich gehe — ihr kennt den Weg. Da sagte Thomas zu ihm: Herr, wir
wissen nicht, wohin du gehst; wie sollen wir den Weg kennen? Jesus sagte zu ihm: Ich bin
der Weg, die Wahrheit und das Leben. Niemand kommt zum Vater aufler durch mich”
(14; 2—6).

Der Weg, von dem Jesus spricht, ist der Weg zum Vater. Er war fiir uns Menschen ver-
schlossen. Niemand konnte ihn gehen. Nur einer war imstande, ihn von neuem zu bahnen
und fiir alle gangbar zu machen. Das war Christus. Er ist ihn als erster gegangen. Wie ein
Liebender dem Geliebten, so stiirmte er dem Vater entgegen, und dieser erwartete ithn voll
Schnsucht. Dennoch war der Weg mithsam. Er ist von den Blutspuren Jesu gezeichnet und
hat ihn das Leben gekostet. Aber das mufite so sein. Die Siinde lag wie ein grofies Hindernis
zwischen der Menschheit und Gott. Nur im Gehorsam des Sohnes bis zum Kreuz sollte sie
nach dem Willen des Vaters tiberwunden werden. Im Sterben, in der schmerzlichen, aber
zugleich glihenden Hingabe seines Lebens, schlug Jesus die Briicke hiniiber in die Herr-
lichkeit des Himmels, 6ffnete er uns den Weg in das Herz seines Vaters. Der Hebriderbrief
gebraucht-noch ein anderes Bild. Nach ihm hat Christus uns ,einen neuen, lebenbringenden
Weg (ins Allerheiligste des Tempels, vor das Angesicht des Vaters) durch den Vorhang
hindurch, ndmlich durch sein Fleisch, erschlossen“ (Hebr 10, 20). Er selbst, fiir sich allein,
brauchte diesen Weg eigentlich gar nicht mehr zu gehen. Er war ja schon immer am Ziel,
vom ersten Augenblick seines menschlichen Daseins an. Aber ,um uns und unseres Heiles
willen war er vom Himmel herabgestiegen®, vom Vater fortgegangen, hatte er sich ,ent-
duflert”. Mit unserem Schicksal beladen, mit dem Fluch, der auf der Erde lag, mit der Siinde
der ganzen Menschheit, weilte auch er wahrend seines irdischen Lebens in der Ferne, in der
Verbannung. Als unser Erléser muflte er zuerst einen langen, schmerzlichen Weg gehen, um
endlich zum Vater, von dem er ausgegangen war, zuriickzukehren und auch fir uns eine
Stitte zu bereiten.

Aus all dem wird nun verstindlich, warum der Herr so ausdriicklich betont: , Wohin ich
gehe, dahin konnt ihr nicht kommen®. Es steht ja gar nicht in des Menschen Macht, die
Grenzen seines irdischen Daseins zu iiberschreiten, und noch viel weniger, jenes ,Land’ zu
betreten, das Gottes urecigenster Bereich ist. Ebenso verstcht man aber auch Jesu Wort an
Petrus: ,Wohin ich gehe, dahin kannst du mir jefz¢ nicht folgen; du wirst mir aber spéter
folgen®. Da Christus den Weg zum Vater fir uns neu gebahnt hat, kann ihn nun jeder
gehen, der an ihn glaubt. Glaube aber ist das gleiche wie Nachfolge. Wer also zum Vater
kommen will, mufl Christus nachfolgen, hinter ihm hergehen, denselben Weg, den er uns
vorangeschritten ist. Der Weg in das Allerheiligste, in die Herrlichkeit des ewigen Lebens
fihrt darum durch den Tod hindurch, bedeutet Anteilnahme am Leiden und Sterben Jesu
Christi. Allein konnte der Mensch diesen Weg nie gehen, auch nicht, nachdem Christus ihn
zavor gegangen ist. Der Herr mufl vielmehr zuriidkkommen und ihn holen. ,Wenn ich hin-
gegangen bin und euch eine Stitte bereitet habe, komme ich wieder und werde euch zu mir
nehmen, damit da, wo ich bin, auch ihr seid“. Das Gehen zum Vater ist im tiefsten ein von



806 Buchbesprechungen

Christus Getragenwerden, Nachfolge Christi ein von Christus Gezogenwerden. Nur so brau-
chen wir das Kreuz und die Dunkelheit, die tigliche Tétung des Alten Menschen, die stin-
dige Vorwegnahme unseres leiblichen Todes nicht mehr zu fiirchten. ,Euer Herz erschrecke
nicht! Thr glaubt an Gott; glaubt auch an mich!“

Der Herr hat uns also nicht nur den Weg zum Vater erschlossen und dann allein gelassen;
er ist uns nicht nur vorangegangen, um dann in der Herrlichkeit seines Reiches auf uns zu
warten oder uns vom Himmel gnadenhaft eine Kraft zur Nachfolge zukommen zu lassen. Er
ist vielmehr im bleibenden Sinne unser Weg, unser einziger Weg. Glaubend, hoffend und
liebend miissen wir immer mit ithm in Verbindung bleiben, wollen wir wirklich von uns
sagen, wir seien auf dem Wege. Fir Christus aber heifit das: Er ist Mitpilger in seiner
pilgernden Kirche und in jedem ihrer Glieder. Er ist in uns noch unterwegs, und wir sind
in thm schon angekommen.

Damit kommen wir nun auch zum Verstindnis der beiden letzten Selbstaussagen Jesu
(Wahrheit und Leben) und ihrem Verhiltnis zum Geheimnis des Weges. Wer im Glauben
Jesus nachfolgt, glaubend an ihm teilhat, der erkennt nicht nur immer mehr die Wahrheit,
die Geheimnisse der Offenbarung, sondern der steht in der Wahrheit, d. h. in der offen-
baren goéttlichen Wirklichkeit, die Jesus selber ist, der wird ein Wissender in dem Sinn, daf}
er immer und in allen Lagen in einem tiefen Einverstindnis mit dem Herrn lebt und auch
noch hinter den Rétselhaftigkeiten der Welt und des Lebens die giitige Hand des Vaters
weif}; er wandelt im Licht. Die personhafte Wahrheit Gottes in Christus ist damit zugleich
auch Leben, personhaftes gottliches Leben.

B UCHIBESUZPREUG CHUNGEN

Kunst- und Frommigkeitsgeschichte

Fink, Josef: Noe der Gerech-
te in der frihchristlichen
Kunst (Beithefte zum Archiv fiir Kul-
turgeschichte. Herausg. von H. Grund-
mann u. F. Wagner, Heft 4). Miinster/
Kéln, Bohlau-Uerlag, 1955. 123 S. und
63 S. Bildtafeln, br. DM 14,80; geb.
DM 16.80.

Der Vi., Dozent fiir christliche Archiolo-
gie an der Universitit Minster, der schon
durch eine Reihe von fachlichen Veréffentli-
chungen hervorgetreten ist, sucht in der vor-
licgenden Studie das frihchristliche Bild des
betenden Noe in der Arche kunstgeschicht-
lich und theologiegeschichtlich einzuordnen.
Die von ihm eingeschlagene Methode ist kei-
ne einseitige und ausschliefliche, sei es nur
von der kunstgeschichtlichen Uberlieferung
des Bildtypus, sei es nur von den Texten
herkommend, sondern komplexer Natur.
Zunichst erfolgt eine exakte kunstgeschicht-
liche Analyse des Bildtypus. Sie erfafit 1.
einen genealogischen Uberblick iber den
Typus des Beters (Gestus der erhobenen

Hinde, Orantenstellung) und der in einem
Kasten geborgenen Gestalt von der Antike
bis zum Christentum, 2. eine Analyse des
christlichen Noebildes und seiner Attribute
(Taube mit Olzweig, Ein-Mann-Arche) und
3. dessen Einordnung in den frithchristlichen
Bilderkreis (fruihchristliche Rettungsbilder,
Jonasszene, pagane Parallelen zum christli-
chen Reitungsthema, Bekenner- nnd Anbe-
tungsbilder, Taufsymbolik). Daran schliefit
sich eine Beschreibung der hauptsichlichsten
Noebilder in den Katakomben, auf Sarko-
phagen und Grabplatten und der Versuch
ithrer chronologischen Einordnung an; ihre
Entstehung wird von der Mitte des 3. bis
zum Ende des 4. Jhrds. datiert. Erst nach
diesen Vorarbeiten schreitet der Vf. auf
Grund der zeitgeschichtlichen christlichen Si-
tuation und gleichzeitiger Texte zu einer
Deutung des thematischen Noebildes und
kommt dabei zu einem iiberraschenden Er-
gebnis. Der auf den frithchristlichen Denk-
milern stets wiederkchrenden Bildergruppe
Noe—Daniel—]Job gehen bei den Kirchen-
vitern Texte parallel, die im Anschlufl an
Ez 14, 20 die drei alttestamentlichen Gestal-





