
306 Buchbesprechungen 

Christus Getragenwerden, Nachfolge Christi ein von Christus Gezogenwerden. Nur so brau- 
chen wir das Kreuz und die Dunkelheit, die tägliche Tötung des Alten Menschen, die stän- 
dige Vorwegnahme unseres leiblichen Todes nicht mehr zu fürchten. •Euer Herz erschrecke 
nicht! Ihr glaubt an Gott; glaubt auch an mich!" 

Der Herr hat uns also nicht nur den Weg zum Vater erschlossen und dann allein gelassen; 
er ist uns nicht nur vorangegangen, um dann in der Herrlichkeit seines Reiches auf uns zu 
warten oder uns vom Himmel gnadenhaft eine Kraft zur Nachfolge zukommen zu lassen. Er 
ist vielmehr im bleibenden Sinne unser Weg, unser einziger Weg. Glaubend, hoffend und 
liebend müssen wir immer mit ihm in Verbindung bleiben, wollen wir wirklich von uns 
sagen, wir seien auf dem Wege. Für Christus aber heißt das: Er ist Mitpilger in seiner 
pilgernden Kirche und in jedem ihrer Glieder. Er ist in uns noch unterwegs, und wir sind 
in ihm schon angekommen. 

Damit kommen wi: nun auch zum Verständnis der beiden letzten Selbstaussagen Jesu 
(Wahrheit und Leben) und ihrem Verhältnis zum Geheimnis des Weges. Wer im Glauben 
Jesus nachfolgt, glaubend an ihm teilhat, der erkennt nicht nur immer mehr die Wahrheit, 
die Geheimnisse der Offenbarung, sondern der steht in der Wahrheit, d. h. in der offen- 
baren göttlichen Wirklichkeit, die Jesus selber ist, der wird ein Wissender in dem Sinn, daß 
er immer und in allen Lagen in einem tiefen Einverständnis mit dem Herrn lebt und auch 
noch hinter den Rätselhaftigkeiten der Welt und des Lebens die gütige Hand des Vaters 
weiß; er wandelt im Licht. Die personhafte Wahrheit Gottes in Christus ist damit zugleich 
auch Leben, personhaftes göttliches Leben. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Kunst- und Frömmigkeitsgeschichte 

Fink, Josef: Noe der Gerech- 
te in der frühchristlichen 
Kunst (Beihefte zum Archiv für Kul- 
turgeschichte. Herausg. von H. Grund- 
mann u. F. Wagner, Heft 4). Münster/ 
Köln, Böhlau-Verlag, 1955. 123 S. und 
63 S. Bildtafeln, br. DM 14,80; geb. 
DM 16.80. 

Der Vf., Dozent für christliche Archäolo- 
gie an der Universität Münster, der schon 
durch eine Reihe von fachlichen, Veröffentli- 
chungen hervorgetreten ist, sucht in der vor- 
liegenden Studie das frühchristliche Bild des 
betenden Noe in der Arche kunstgeschicht- 
lich und theologiegeschichtlich einzuordnen. 
Die von ihm eingeschlagene Methode ist kei- 
ne einseitige und ausschließliche, sei es nur 
von der kunstgeschichtlichen Überlieferung 
des Bildtypus, sei es nur von den Texten 
herkommend, sondern komplexer Natur. 
Zunächst erfolgt eine exakte kunstgeschicht- 
liche Analyse des Bildtypus. Sie erfaßt 1. 
einen genealogischen Überblick über den 
Typus   des  Beters  (Gestus  der   erhobenen 

Hände, Orantenstellung) und der in einem 
Kasten geborgenen Gestalt von der Antike 
bis zum Christentum, 2. eine Analyse des 
christlichen Noebildes und seiner Attribute 
(Taube mit Ölzweig, Ein-Mann-Arche) und 
3. dessen Einordnung in den frühchristlichen 
Bilderkreis (frühchristliche Rettungsbilder, 
Jonasszene, pagane Parallelen zum christli- 
chen Rettungsthema, Bekenner- und Anbe- 
tungsbilder, Tauf Symbolik). Daran schließt 
sich eine Beschreibung der hauptsächlichsten 
Noebilder in den Katakomben, auf Sarko- 
phagen und Grabplatten und der Versuch 
ihrer chronologischen Einordnung an; ihre 
Entstehung wird von der Mitte des 3. bis 
zum Ende des 4. Jhrds. datiert. Erst nach 
diesen Vorarbeiten schreitet der Vf. auf 
Grund der zeitgeschichtlichen christlichen Si- 
tuation und gleichzeitiger Texte zu einer 
Deutung des thematischen Noebildes und 
kommt dabei zu einem überraschenden Er- 
gebnis. Der auf den frühchristlichen Denk- 
mälern stets wiederkehrenden Bildergruppe 
Noe•Daniel•Job gehen bei den Kirchen- 
vätern Texte parallel, die im Anschluß an 
Ez 14, 20 die drei alttestamentlichen Gestal- 



Buchbesprechungen 307 

ten (die Reihe variiert öfter und wird hin 
und wieder auch erweitert) in den Zusam- 
menhang der Bußfrage hineinstellen, die 
durch den Massenabfall von Christen in der 
decischen Verfolgung und den Wunsch der 
Gefallenen (lapsi), mit der Kirche wieder 
versöhnt zu werden, um die Mitte des 
3. Jhrds, besonders akut geworden war. Wer 
wie diese Männer gerettet werden will, sa- 
gen die Väter, der darf sich nicht einfach 
auf die Fürbitte der Gerechten berufen, wie 
die lapsi es tun, die sich sog. Friedensbriefe 
von den standhaft gebliebenen Christen ver- 
schaffen, sondern muß selbst Buße tun. In der 
diokletianischen Verfolgung wird dieser Ge- 
danke dahingehend erweitert, daß auch die 
Fürbitte der Gerechten und Heiligen •nicht 
schlechthin nutzlos ist, sondern nur für die 
Verstockten nutzlos bleibt" (81). So ist also 
der betende Noe in der Arche sowohl Mahner 
zur Buße als auch Vorbild und Fürbitter. 
Das Prädikat, das ihm bei den Kirchenvä- 
tern diesen Platz verschafft hat, ist seine Ge- 
rechtigkeit, die schon Gen 6,9, vor allem 
aber seit der spätjüdischen Literatur immer 
wieder herausgestellt wird. Eine besondere 
Note erhält das Noebild der Denkmäler 
noch dadurch, daß es seinen Ort in der Se- 
pulkralkunst hat. 

Der hier kurz skizzierte Beweisgang ist 
u. E. überzeugend. Er macht aber auch deut- 
lich, wie schwer es ist, frühchristliche Bilder, 
die typologisch auf das Wesentliche verein- 
facht sind, über ihren allgemeinen Gehalt 
hinaus zu deuten, und welcher Kenntnisse es 
dazu bedarf. Und noch auf eines sei hier 
aufmerksam gemacht, wie sehr nämlich diese 
Bilder Meditationsbilder sind, die in vor- 
züglicher Weise der persönlichen Aneignung 
der großen Heilsgeheimnisse dienen können. 

Fr. Wulf S. J. 

Grillmeier, Aloys, Der Logos am 
Kreuz. Zur christologischen Symbolik 
der älteren Kreuzigungsdarstellung. 
Mündien, Max-Hueber-V erlag 1956. 
XII, 151 S., Titelbild und 4 Abbildun- 
gen, geb. DM 9,80. 

Das Buch versucht eine •Theologie der 
Monumente". Es geht um den frühchristli- 
chen Bildtypus, der den Gekreuzigten mit 
der durchbohrten Seite, also den toten Je- 
sus, zeigt, diesen aber mit offenen Augen 
darstellt, worin ein Hinweis auf den leben- 
digen Logos gesehen wird. Die Ikonogra- 
phie wird dogmengeschichtlich begründet. 
Als literarisches Fundament dient das Lö- 
wengleichnis des Physiologus, einer Tier- 
fabelsammlung des späteren Altertums: 
Wenn der Löwe in seiner Höhle schläft, wa- 
chen  seine  Augen...  So  schläft  zwar  der 

Leib meines Herrn am Kreuz, seine Gottheit 
aber wacht zur Rechten des Vaters. 

Der dogmengeschichtliche Reichtum des 
Buches erregt meine Bewunderung. Der 
theologische Ort des Vf. liegt hoch über dem 
Sichtbereich des Laien, und ich darf mir 
nicht anmaßen, meine Bewunderung auch 
nur als den Versuch einer Würdigung hinzu- 
stellen. Nun betrifft das Anliegen des Bu- 
ches aber auch den Archäologen. Denn künst- 
lerische Monumente als historische Quelle 
benutzen, Beschreibung und Deutung der 
Monumente und ihre kultur- und geistesge- 
schichtliche Auswertung sind spezielle ar- 
chäologische Aufgaben. Sie wahrnehmend 
möchte ich einiges Kritische sagen, dem Buch 
des Dogmenhistorikers etwas hinzufügen, 
was ihm fehlt, einfach deshalb fehlt, weil es 
der Sicht des Dogmenhistorikers fremd ist. 

Um die frühen Kreuzigungsdarstellungen 
umfassend zu erhellen, ist die dogmenge- 
schichtliche Erklärung zu eng. Die ganze 
kunstgeschichtliche Verzahnung zwischen An- 
tike und Christentum will vorher geklärt 
sein. So fordert folgende künstlerische Tra- 
dition Beachtung. Die Antike hat die Toten 
als Lebende dargestellt. Dies bezeugt alle se- 
pulkrale Kunst. Ich kenne keine griechische 
oder römische Grabstatue mit geschlossenen 
Augen, und es wird wohl auch keine gege- 
ben haben, es sei denn, es handelt sich um 
symbolische Verwendung mythischer Gestal- 
ten im Schlaf (Ariadne, Endymion). Die 
Grabreliefs folgen demselben Prinzip; die 
meisten haben sogar das frühere Leben der 
Toten abgebildet. Wenn mythische Themen 
ins Totenreich führen, trifft man auch dort 
Lebende. Eurydike leibt und lebt. Alkestis 
wird lebend aus dem Reich der Schatten ge- 
holt. Die Beispiele gehen bis in die Zeit, als 
schon christliche Kunstübung beginnt. 

Wie steht es mit der Darstellung von Ster- 
ben und Tod? Griechen und Römer haben 
sich in ihren vielen Kampf- und Schlachtbil- 
dern dem Thema zugewandt. Aber wer stirbt 
in diesen Bildern mit der ganzen Not des 
Sterbens? Wer ist da tot und trägt die 
schlimmen Zeichen zerstörten Lebens? Es 
sind mythische Ungetüme (Giganten und 
Kentauren), sagenhafte Feinde (Amazonen) 
und im Bereich der Wirklichkeit die Barba- 
ren: Perser, Gallier, Germanen. Von Grie- 
chen und Römern hat die Kunst der Antike 
den schrecklichen Tod ferngehalten. Die 
Machtvollkommenheit des Künstlers läßt 
den Toten ihr •liebes Leben". Die Ganzheit 
und Vollkommenheit der Erscheinung bleibt 
auch am Toten Ziel der Darstellung. Wo im 
Bild das Totsein betont ist, hat die Antike 
ein negatives Zeichen aussprechen wollen. 
Dieses Verhalten ist ganz deutlich. Der Tod 
allgemein wird von der Kunst mit dem 
Glanz des Lebens zugedeckt. Der Tote er- 



308 Buchbesprechungen 

scheint schön, wach, innig, wie wenn er lebte. 
Die Kreuzigungsdarstellungen beginnen 

spät. Ohne mögliche theologische Gründe zu 
verkennen (doketistischer Einfluß?), halte 
ich die Schmach des Kreuzestodes für das 
eigentliche Hemmnis einer früheren Entste- 
hung der Bilder. Als die christliche Kunst 
ihr Zögern überwand und das Thema auf- 
griff, konnte sie dem künstlerischen Problem 
der Antike, den Tod so oder so darzustellen, 
nicht entgehen. Der Eintritt in die Traditio- 
nen der Antike und deren künstlerische Aus- 
drucksweisen hat jeweils die christliche Kunst 
überhaupt erst auf den Plan gerufen. Es gibt 
gar keine christliche Kunst der Frühzeit ohne 
diesen Zusammenhang. Christliche Künstler 
sind Christen gewordene Künstler und Men- 
schen der Antike. Sie übertragen die alte 
Formenwelt in den neuen Erlebnisbereich. 
So kommt es, daß die christliche Kunst aus 
der Fülle der antiken Kunst stammt. 

Wer als Christ den toten Jesus darzustel- 
len unternahm, wählte aus den künstleri- 
schen Möglichkeiten die positive. Die Mög- 
lichkeit dieser Wahl war die Voraussetzung 
für den Beginn der Bilder. Der erste Künst- 
ler verhielt sich wie ein antiker Mensch, der 
seinesgleichen im Tode sieht. Er sah den 
Darzustellenden wie lebend. Zu dieser be- 
herrschenden Vorstellung traten Kreuz und 
Lanzenstich nur attributiv, die Besonderheit 
der Todesart kennzeichnend, hinzu. Die At- 
tribute sprechen hier keine Bewertung mehr 
aus, weil der Tote selbst in Schönheit er- 
scheint. Dies ist künstlerischer Geist vom 
künstlerischen Geist der Antike. Es ist sehr 
bezeichnend und bestätigt das Gesagte, daß 
später der Typus des mittelalterlichen 
Schmerzensmannes am Kreuz an die sterben- 
den Barbaren anknüpft. In der Sicht der 
Antike wäre das Bild des Schmerzensmannes 
einem negativen Urteil über Christus gleich- 
gekommen. Der gekreuzigte Jesus der früh- 
christlichen Kunst konnte so nicht aussehen. 
Die christliche Antike mußte den toten Herrn 
im Bild lebend sehen. Dies war eine zwin- 
gende Folge künstlerischer Tradition. Die 
offenen Augen des Kreuzigungstypus sind 
also für den Kenner antiker Sepulkralkunst 
nichts Auffälliges. Damit erübrigt sich der 
ganze Aufwand der dogmengeschichtlichen 
Erklärung. Die Dogmengeschichte zeigt die 
Fortschritte der Christologie. Daß diese 
Fortschritte als Intentionen auch den Chri- 
stusbildern zukamen, ihnen später noch, vom 
Betrachter her, zuwachsen konnten, darf ver- 
mutet werden, weil eine solche gedankliche 
Anreicherung ebenso wie ein gewisser 
Schwund optischen Verstehens allgemein die 
Kunstwerke durch die Geschichte begleitet. 
Eine Einwirkung jener literarischen Stelle 
des Physiologus aber, die der Vf. behandelt, 
auf die künstlerische Konzeption des von der 

Lanze durchbohrten Crucifixus mit offenen 
Augen bleibt unbeweisbar. Bildtypen ent- 
stehen aus einem breiten Vorstellungsgut. 
Sie können ihrerseits bisweilen ausgeklügel- 
te literarische Vergleiche veranlassen. Wer 
die Entstehung der Bildtypen erklären will, 
muß nicht eine einzelne Literaturstelle zum 
Vergleich aufgreifen, sondern künstlerische 
Traditionen und die tragenden Ideen einer 
Zeit aufspüren. 

Wenn man von den Anfängen der Kreu- 
zigungsdarstellung spricht, darf man das 
Bild an der Tür von S. Sabina in Rom nicht 
übergehen. Der Vf. scheidet es S. 2, Anm. 1, 
aus der Erarbeitung seiner Problemstellung 
aus, weil es ihm •zu undeutlich" ist. Aus der 
Kraft künstlerischer Symbolik steht hier das 
Thema der Kreuzigung gewissermaßen mo- 
numental und groß vor uns, auf die Idee, 
nicht auf die Historie gerichtet, ja, es nimmt 
den Charakter einer dogmatischen Verkün- 
digung an. Wir sehen Christus • natürlich 
mit offenen Augen •, flankiert von den 
Schachern, in Kreuzeshaltung. Die Kreuze 
sind fast unsichtbar, aber die Nagelung ist 
deutlich. Die ganze Gruppe steht in einer 
sinnvoll gegliederten Architektur. Jeder Ge- 
kreuzigte füllt ein Kompartiment, das ein 
Giebel überhöht. Christus allein ragt hoch in 
den Giebel hinauf. Auch ist der Giebel sei- 
nes Kompartimentes höher. Am oberen Bild- 
rand hat er noch nicht sein Ende gefunden. 
Das ist eine ausdrucksstarke Kunst. Sie 
macht aus der Kreuzigung eine architekto- 
nische Erhöhung. Hier steigt die Vorstellung 
von Palast und himmlischer Stadt auf. Da 
erleben wir sinnfällig den verherrlichten 
Christus, den Sohn Gottes, den Logos am 
Kreuz. So hätten wir zuletzt, was der Vf. 
suchte, aber in anderer Weise, ohne die dog- 
mengeschichtliche Erklärung der offenen 
Augen. Jetzt stehen wir, wie mir scheint, vor 
echten Möglichkeiten einer Theologie der 
Monumente. 

Zum Schluß ein allgemeines Fazit. Sollten 
wir nicht, ein jeder, Dogmatiker, Historiker 
und Archäolog, sein Gehäuse verlassen und 
Kontakt mit den anderen suchen, nicht nur 
literarischen, sondern lebendigen Austausch 
in Gespräch und Betrachtung! Das ergäbe 
eine Chance für alle, besonders für die 
christliche Archäologie, die seit Jahrzehnten 
nicht vom Fleck kommt, weil sie immerzu 
überfordert wird und in Einseitigkeit er- 
stickt. Wer sie frei macht, fördert zuletzt 
auch all diejenigen, die sie nur als Hilfswis- 
senschaft anzusehen gewohnt sind. 

Dr. Josef Fink 

Engelmann, Ursmar OSB.: Die 
Reichend u, Urkunden und Bilder 
aus Kunst und Leben. München, Karl 



Buchbesprechungen 309 

Zink Verlag, 1955. 75 S. mit 40 Bild- 
tafeln, brosch. DM 7.80. 

Die Insel Reichenau im Bodensee beher- 
bergte ein Kloster, das die deutsche Kultur 
des frühen Mittelalters geformt hat: Reli- 
gion, Wissenschaft und Kunst nahmen von 
dort ihren Ausgang. Diesen Quell des geisti- 
gen Lebens macht der Verf. uns zugänglich. 
Er gibt nicht nur eine gediegene geschicht- 
liche Einführung, sondern läßt in dem ange- 
fügten Textteil die alten Bewohner des Klo- 
sters selbst zu Wort kommen. Wir lesen in 
der Chronik Hermanns des Lahmen und in 
dem Brief Walahfried Strabos an Papst 
Gregor IV. (826•844). Die Vision des Mön- 
ches Wetti erschüttert uns und eine karolin- 
gische Predigt erbaut. Köstlich sind Stra- 
bos Anweisungen für den Gartenbau un,d 
beeindruckend die Bemühungen der Skripto- 
ren um das Abschreiben der Bücher. So steigt 
das Leben der Abtei aus den Bildern und 
gut übertragenen Originaltexten in ur- 
sprünglicher Frische auf und vermittelt beste 
benediktinische Tradition. 

Der tiefer Forschende sei an die beiden 
Bände •Kultur und Kunst der Reichenau" 
(1924) erinnert, der Interessent der Bau- 
kunst an das Heft von Hans Christ •Die 
sechs Münster der Abtei Reichenau" (von 
der Gründung bis zum Ausgang des 12. 
Jahrhunderts) verwiesen (Verlag Th. Keller, 
Reichenau-Bodensee 1956).   H. Schade S. J. 

Rudmann, Dr. P. Remigius OSB.: 
M ö n c h turn und kirchlicher 
Dienst in den Schriften 
Gregors des G r o ß e n. St. Otti- 
lien, Eos-Verlag, 1956. 196 S., kart. 
DM 4,50. 

In Zeiten akuten Priestermangels wird die 
Frage als besonders dringlich empfunden, 
ob außerklösterliches Wirken dem Wesen 
des Mönchtums zuwiderläuft oder ob der 
Mönch ohne Beeinträchtigung seines Berufs- 
ideals in der Seelsorge tätig sein könne. Was 
liegt näher, als jenen großen Kirchenlehrer 
zu fragen, der selbst Mönch aus innerer Be- 
rufungwar und es auch nach seiner Bestellung 
zur umfassendsten außerklösterlichen Tätig- 
keit blieb: Gregor, den Großen? Dies um so 
mehr, als er als einer der größten Päpste 
und Kirchenväter auch in vielen anderen 
Fragen bis in die heutige Zeit hinein gülti- 
ge Weisungen gegeben hat. Bisherige, al- 
lerdings immer nur am Rand angestellte 
Untersuchungen konnten schon deshalb nicht 
befriedigen, weil sie zu widersprechendsten 
Resultaten geführt haben. 

Über die Hauptfrage des Buches hinaus 
ist von Interesse das einleitende Kapitel, das 
ein Gesamtbild der Grundauffassung Gre- 
gors vom Mönchtum vermittelt, die der Vf. 

mit einem Wort bezeichnet als •durch den 
Jenseitscharakter gekennzeichnete Passivi- 
tät" (79). Das zweite Kapitel zeigt die ver- 
schiedenen Dienste auf, die Gregor theore- 
tisch und des öfteren auch praktisch Mön- 
chen abverlangte; tatsächlich umfassen sie 
alle erdenklichen Aufgaben direkter und in- 
direkter Seelsorge. Das dritte Kapitel end- 
lich sucht das Dilemma zwischen Passivität 
und Aktivität des idealen Mönchtums auf- 
zulösen. Zunächst werden mit großem Ge- 
schick und fast tendenziös anmutender 
Gründlichkeit die nach der Besteigung des 
Päpstlichen Thrones anfänglich sehr lauten 
Klagen Gregors über den persönlichen Ver- 
lust der ,quies' (der monastisch-kontempla- 
tiven Ruhe in Gott), die eine wirksame Ge- 
geninstanz gegen das schließliche Ergebnis 
der Untersuchung darstellen könnten, ihrer 
Beweiskraft entleert. Die darauf folgende 
systematische Untersuchung der entsprechen^ 
den positiven und negativen Regierungsent- 
scheidungen Gregors kann noch zu keinem 
klaren Ergebnis führen. Denn es handelt 
sich dabei immer um Einzelentscheidungen, 
nie um allgemein gültige Aussagen. Ander- 
seits ergeben aber •verschieden gelagerte 
und verschieden bestimmte Einzelaussagen 
niemals als Summe eine Allgemeinaussage" 
(100). (Daß dieses ,Gesetz' allerdings Ergeb- 
nis der vorhergegangenen Untersuchung, 
und nicht nur methodologisches Prinzip sei, 
kann der Rez. trotz des S. 111 Gesagten 
nicht einsehen.) Zur Lösung wird man 
schließlich geführt auf dem Umweg über die 
Darstellung von Gregors Lehre von der 
göttlichen Berufung, von der sozialen Ver- 
antwortung jedes Christen, vom Primat der 
inneren Einsamkeit über die äußere • die 
letztere ist nur und nicht immer nötiges Mit- 
tel für die erstere •, und vom gegenseiti- 
gen Verhältnis des aktiven und passiven 
Lebens. Gerade dieser letzte Punkt erscheint 
uns als zu wichtig für das Thema, als daß 
man ihn in der vorliegenden Form auf nur 
drei Seiten stichwortartig behandeln dürfte; 
hier gewinnt der Verf. deshalb auch nicht 
das volle Vertrauen eines kritischen Lesers. 

Das Ergebnis lautet: Gregor hat nicht nur 
selbst die vita mixta gelebt, sondern sie 
auch als Ideal für andere aufgestellt. Alle 
•Anzeichen ausGregors geistiger Allgemein- 
stellung sprechen . . . deutlich für die Mög- 
lichkeit der Verbindung von mönchischem 
und kirchlichem Dienst" (132). Wünschens- 
wert, wäre in diesem Ergebnis noch eine zu- 
sammenfassende Darstellung der aszetisch- 
religiösen Bedingungen gewesen • verschie- 
dene klangen im Lauf der Ausführungen an 
•, die nach Gregor Voraussetzung dafür 
sind, daß die vita activa ohne Beeinträchti- 
gung der vita contemplativa übernommen 
werden kann. Jos. Grotz S.J. 



310 Buchbesprechungen 

Wolter, Hans: Orderte us V i - 
t ali s. Ein Beitrag zur kluniazensi- 
schen Geschichtsschreibung (Veröffent- 
lichungen des Instituts für europäische 
Geschichte. Mainz. Herausg. von. ]. 
Lortz u. M. Göhring, Bd. 7). Wiesba- 
den, Franz Steiner, Verlag, 1955. VIII 
u. 252 S., geb., DM 18.•. 

Ordericus Vitaiis (1075•1142) gehört zu 
den großen Geschichtsschreibern des Mittel- 
alters. Seine Historia Ecclesiastica ist eines 
der Hauptquellenwerke für die Erforschung 
der Geschichte des anglo-normannischen 
Raums um die Wende vom 11. zum 12. Jhd. 
Sie gibt einen tiefen Einblick in eine poli- 
tisch, geistesgeschichtlich und religiös sehr 
bewegte Zeit. Feudalherrschaft, Eigenkir- 
chenwesen, Kluniazensische Kirchenreform, 
monastischer Frühling, monastisch geprägte 
Kultur und Religiosität, das Aufkommen 
einer neuen Theologie und Frömmigkeit, 
religiöse Laienbewegung im Bannkreis der 
großen Abteien, Kreuzzug, Nationalstaatlich- 
keit und werdendes Europa, das sind die 
treibenden Kräfte dieser Zeit, die bei Orde- 
ricus in einer für das Mittelalter erstaunli- 
chen Lebendigkeit, Fülle und Objektivität 
zur Sprache kommen. Dem Vf. geht es in 
seiner Monographie darum, Menschen und 
Werk von ihren stammesmäßig bedingten, 
geistigen und religiösen Wurzeln her, aus 
ihrer Umwelt, in ihren Absichten und Zie- 

len verständlich zu machen. Die Weitge- 
spanntheit seiner Arbeit vermittelt ein le- 
bendiges Bild von der Verflochtenheit, Viel- 
schichtigkeit und Universalität der monasti- 
schen Welt in der großen Zeit normanni- 
scher Geschichte und ist damit zugleich ein 
bedeutender Beitrag zur Frömmigkeitsge- 
schichte des Mittelalters. 

Nach einem einleitenden 1. Kapitel, das 
den Rahmen der Arbeit absteckt und sich 
hauptsächlich der handschriftlichen Überlie- 
ferung und den Ausgaben der Historia Ec- 
clesiastica sowie ihrer Beurteilung in, der 
Forschung widmet, bringt das 2. Kapitel 
eine ausführliche Darstellung der Geschich- 
te, der inneren Verfassung und der Bedeu- 
tung der Abtei Saint-Evroul, in der Orde- 
ricus seine Oblation vollzog und sein Le- 
benswerk beendete. Das 3. Kapitel arbeitet 
Familie, Entwicklung und Gestalt des Mön- 
ches Ordericus heraus, das 4. Kapitel endlich 
untersucht die Motive und Methode des Ge- 
schichtsschreibers Ordericus sowie Sprache, 
Gestalt und Struktur seiner Kirchengeschich- 
te. Ein Abschlußwort sucht das werdende 
abendländische Geschichtsbewußtsein bei 
0. V.. deutlich zu machen. Das Verzeichnis 
der eingesehenen Handschriften, der ge- 
druckten Quellen und der benutzten Litera- 
tur, sowie 80 Seiten Anmerkungen bezeugen 
die wissenchaftliche Gründlichkeit des Vfs., 
dessen Arbeit eine sehr gute Aufnahme in 
der Fachwelt gefunden hat.     Fr. Wulf S. J. 

Die Welt der Heiligen 

Wimmer, Otto: Handbuch der 
Namen und Heiligen. Mit 
einer Geschichte des christlichen Kalen- 
ders. Innsbruck-Wien-München, Tyro- 
lia-Verlag, 1956, 560 S., Ln. DM 16.•. 

Wer sich über den gegenwärtigen Stand 
des Heiligenkalenders zuverlässig unterrich- 
ten will, findet im 1. Teil des vorliegenden 
Werkes • nach einer kurzen, Geschichte des 
Kalenders und des Kirchenjahres • ein voll- 
ständiges Verzeichnis aller Heiligenfeste, 
deren Feier für das Römische Meßbuch an- 
geordnet ist. Aus der großen Zahl der üb- 
rigen Heiligen und Seligen werden vor al- 
lem solche hinzugefügt, deren Lebensschick- 
sale für die Nachfolge Christi besonders bei- 
spielhaft und anregend sind. Auch den Hei- 
matheiligen, den Heiligen deutscher Zunge, 
wurde ein breiter Raum zugestanden. Nach 
der vom Vf. getroffenen Auswahl kann man 
wohl sagen, daß sein Kalendarium keine un- 
organische Zusammenstellung zufälliger Na- 
men ist, sondern ein echter Ausdruck der in 
der Kirche fortlebenden Liturgie, Kultur-und 
Heimatgeschichte. Da der Vf. sich außerdem 

bemüht hat, soweit es bei dem gegenwärti- 
gen Stand der hagiographischen Forschung 
möglich ist, nur solche Namen aufzunehmen, 
deren Träger wirklich Heilige oder Selige 
sind, kann sein Kalendarium jedem anderen 
Kalendermacher als zuverlässige Quelle und 
vorbildliches Muster dienen. Diesem eigent- 
lichen Kirchenkalender, der für jeden Tag 
mehrere Namen anführt, ist ein Wand- und 
Taschenkalender beigegeben, der nach den 
gleichen Grundsätzen bearbeitet ist, aber 
traditionsgemäß nur einen Tagesheiligen 
nennt. 

Eine sichere Beratung bei der Namens- 
findung bietet der 2. Teil des Buches, der 
eine sorgfältig bearbeitete •Namen- und 
Heiligenkunde" darstellt. Jedem Heiligen 
wird die etymologische Deutung seines Na- 
mens vorausgeschickt; ihr folgt das Charak- 
teristische seiner Persönlichkeit und die ge- 
naue Zeit- und Ortsangabe seiner Wirksam- 
keit, bei der zwischen Geschichte, Überliefer- 
ung und Legende reinlich geschieden wird. 
Bei überragenden Persönlichkeiten werden 
ihre in die Geschichte eingegangenen Kenn- 
zeichen   (Epitheta)    und    ikonographischen 



Buchbesprechungen 311 

Merkmale (Attribute) beigefügt. Die Patro- 
nate der Heiligen, ihre Schutz- und Schirm- 
herrschaft, werden in einem nach Berufs- 
ständen alphabetisch geordneten Verzeichnis 
übersichtlich zusammengestellt. Für Leser, 
die sich über einen Heiligen näher unterrich- 
ten wollen, ist die letzte Monographie zi- 
tiert, soweit eine solche im Buchhandel er- 
schienen ist. H. Bleienstein S, J. 

Görres, Ida Friederike: Aus der 
Welt der Heiligen. Frankfurt 
am Main, Verlag Josef Knecht, 1955, 
453 S., Ln. DM 15.80. 

Der umfangreiche Band vereint (zum gu- 
ten Teil noch unveröffentliche) •kleinere ha- 
giographische Arbeiten (der Verfasserin) aus 
zwei Jahrzehnten . . . Vorträge, Abhandlun- 
gen, Skizzen, Vor- und Nachworte zu frem- 
den Werken, erweiterte Buchbesprechungen; 
ein Hauptteil bringt, aus den Jahren der 
Krankheit, Notizen und Einfälle, ungefeilte 
Tagebuchaufzeichnungen, die nur Ansätze 
und Vorschläge zum Weiterdenken anbieten, 
weil ein Aufheben für spätere gründliche 
Verwertung als zu ungewiß erscheint" (20 f). 
Es werden sehr grundsätzliche Fragen an- 
geschnitten: Über den Sinn der katholischen 
Heiligenverehrung, über das wahre Gesicht 
und das Ärgernis der Heiligen, über Patro- 
nate und Leitbilder, über die Heiligenlegen- 
de, über den je individuellen Weg der Hei- 
ligen und ihre Stellung in der Kirche, über 
das Verhältnis von Menschentum und Hei- 
ligkeit, von Natur und Gnade. Daneben 
sind es konkrete Gestalten, denen das Inter- 
esse der Verf. gilt: Radegundis, Heinrich 
Seuse, Severin, Jeanne d'Arc, Elisabeth (in 
dem schon früher erschienenen •Gespräch 
über die Heiligkeit"), Alphons von Ligouri 
(mit sehr kritischen Bemerkungen), Newman 
und die englische Protestantin Florence 
Nigthingale (nach dem Buch von Cecil S. 
Woodrow, .Florence Nigthingale', deutsch 
von   I.   Wild,   Köselverlag,   München). 

Bei der Zusammenstellung so vieler und 
• nach Anlage und Anlaß • verschiedenar- 
tiger Arbeiten war es unausbleiblich, daß sich 
gewisse Lieblingsgedanken der Verf. öfter 
wiederholen. Bisweilen wird man auch Ein- 
seitigkeiten sowohl in der Fragestellung (z. 
B. im .Gespräch über die Heiligkeit') wie in 
den dargebotenen Lösungen und ebenso un- 
nötige Schärfen (Alphons v. Ligouri) bemän- 
geln. Aber wenn man bedenkt, daß alle Ar- 
beiten mit dem Herzen und mit Tempera- 
ment geschrieben sind und daß die Verf. im- 
mer ein kritisches Leserpublikum vor Augen 
hat, dem die Welt der Heiligen weithin, ab- 
handen gekommen ist und erst wieder zu- 
gänglich gemacht werden muß, dann wird 

man solche Mängel gern übersehen, zumal 
sie immer wieder mit klugen Bemerkungen, 
guten Einfällen und eigenständigen Gedan- 
ken überrascht. Vor allem ihre konkreten Le- 
bensskizzen zeugen, von guter • mensch- 
licher und religiöser • Einfühlungsgabe. 
Ihre Gestalten haben Fleisch und Blut, und 
man gewinnt Einblick in ihr innerstes 
Geheimnis. Zu erwähnen ist schließlich noch 
die Verbindung von Weite, die auch außer- 
halb der sichtbaren Kirche das Aufkeimen 
echter Heiligkeit wahrzunehmen weiß (Flo- 
rence Nigthingale), mit ungeschmälerter 
Kirchlichkeit (in der Stellung zu W. Nigg). 
Man wird darum zusammenfassend sagen 
können, daß die hier gesammelten Arbeiten, 
die die Verf. •Fragmente einer lebenslangen 
Meditation" (21) nennt, vielen, auch Nicht - 
katholiken und Nichtchristen, den Zugang 
zur Welt und zum Herzen, der Heiligen wie- 
der zu erschließen vermögen.   Fr. Wulf S. ]. 

Bernhart, Josef: Franz von A s- 
si s i. Leben und Wort. Dritte 
verbesserte Auflage mit 8 Bildtafeln, 
München, Hermann Rinn, 1956, 87 S., 
DM 5,80. 

Was dieses Werk zu einem Korrektiv für 
viele andere, auch große Franziskusbücher 
macht, ist die ihm zugrunde liegende ha- 
giographische Methode. Sein Verfaser weiß, 
daß kein Heiligenleben rein natürlich er- 
kärt und verstanden werden kann. Jede 
Heiligkeit entsteht aus dem Zusammenwir- 
ken von Gott und Mensch, von Gnade und 
Freiheit, bei dem es im Dunkel bleibt, was 
Natur, was Gnade oder was Übernatur als 
Meisterin der Natur ins Werk gesetzt hat. 
Darum kann von keiner Psychologie eine ge- 
nügende Erklärung des Franziskuslebens er- 
wartet werden. Ebenso ungenügend ist der 
Versuch, das Leben des Heiligen ausschließ- 
lich •aus seiner Zeit" zu erklären. Gewiß, 
der Heilige redet für seine Zeit, aber er re- 
det gegen sie, weil er es im Namen Gottes 
tut. •Deus mirabilis in, sanctis suis." Wenn 
aber Gott in ihnen sich wunderbar erweist, 
ragen die Heiligen selber in das Mysterium 
Gottes hinein und entziehen sich einer rein 
rationalen historischen Erforschung. Sie ge- 
hören, wie Bernhart mit Nachdruck betont, 
zu den großen Gestalten der christlichen 
Heilsgeschichte, die die widerspenstige Welt 
für den Herrn erobern und seiner Herr- 
schaft dienstbar machen sollen. Darum kann 
ihr Leben und Wirken nicht im Lichte der 
Weltgeschichte, sondern nur im Zusammen- 
hang mit der Heiligen-Geschichte als sol- 
cher betrachtet werden. Dieser theologische 
Gesichtspunkt schließt natürlich Psychologie 
und    geschichtswissenschaftliche    Forschung 



312 Buchbesprechungen 

nicht aus; er fordert vielmehr die genaue 
Feststellung, unter welchen geschichtlichen 
Umständen ein Mensch den Weg der Hei- 
ligkeit gegangen und seine Sendung in der 
Kirche  erfüllt  hat. 

Von diesen hagiographischen Prinzipien 
geleitet, versucht der Vf. zur Urgestalt 
des hl. Franz vorzudringen, soweit ihre ech- 
ten Züge aus den verfügbaren Quellen noch 
erkennbar sind. Als Resultat ergibt sich ein 
Menschen- und Heiligenbild, das von der 
volkstümlichen Vorstellung und Verehrung 
des allzeit sonnigen Poverello von Assisi und 
des frohbeschwingten Gottesmannes stark 
abweicht. Franzens Verhältnis zu Gott und 
Welt, zur Natur und Kultur, sowie seine 
Liebe zu den Menschen werden aus den letz- 
ten Wurzeln seiner Gottesliebe hergeleitet 
und dadurch von vielen Verkennungen und 
Entstellungen befreit. Letzeres gilt beson- 
ders von seinem Armutsideal, das weder auf 
seinen Haß gegen die Macht des Geldes, 
noch auf soziale Reformgedanken, sondern 
auf die liebende Nachfolge des armen Chri- 
stus zurückzuführen ist. 

Franziskus ist ein so typisch christlicher 
Heiliger, daß ihn Bernhart als Beispiel 
nimmt, das den Stand des Heiligen in der 
Kirche überhaupt, sein Stehen in und zu der 
Heiligen-Geschichte deutlich machen und die 
Motive und Formen christlicher Aszese und 
Vollkommenheit beleuchten kann. Das viele 
Unauflösliche, das dabei übrigbleibt, wird 
vom Vf. weder zugedeckt noch weggedeutet, 
sondern mit der Unzulänglichkeit der Heili- 
gen und der Übermacht der Gnade begrün- 
det. Man denke beispielsweise nur an den 
geheimnisvollen Zusammenhang von Hei- 
ligkeit und Krankheit, von Christusliebe und 
Stigmatisation, von christlicher Vollendung 
und Abtötung, von der Oberforderung, die 
heilige Menschen an sich selbst stellen, und 
dem daraus erfließenden Opfersegen für 
andere. Für alle diese und ähnliche Proble- 
me des heiligen Lebens gibt B. Lösungen, 
die von großer Ehrfurcht vor den Geheim- 
nissen des Reiches Gottes zeugen und in 
einer so treffenden Sprache formuliert sind, 
daß sie, ohne es zu wollen, zu den überzeu- 
gendsten Apologien christlicher Heiligkeit 
gehören. Wer sich in Bernharts Franziskus- 
buch versenkt, wird mit tiefen aszetischen 
und heilstheologischen Erkenntnissen be- 
lohnt. Am Anfang steht eine gute Über- 
setzung des •Sonnengesangs". Den Abschluß 
bilden •Gespräche über die vollkommene 
Freude", die •Lobpreisung nach der Stigma- 
tisation" und ein Auszug aus dem •Testa- 
ment". H. Bleienstein S. ]. 

Waach, Hildegard: Johannes 
vom Kreuz. Wien-München, Ver- 
lag Herold, 1954. 330 S., DM 15.•. 

Das Buch ist ein wissenschaftlicher Ver- 
such, das Leben und die Lehre des hl. Jo- 
hannes vom Kreuz für gebildete Leser dar- 
zustellen. Was zunächst das •Leben" be- 
trifft, so muß sich die Vf. mit einer Skizze 
begnügen, da nach Lage der Quellen eine 
Heiligenbiographie im modernen exakten 
Sinn des Wortes über Johannes v. K. nicht 
geschrieben werden kann. Über sein äuße- 
res Schicksal sind wir zwar gut unterrichtet, 
weil es aufs engste mit dem theresianischen 
Reformwerk des Karmeliterordens verbun- 
den ist. Über sein Innenleben dagegen wis- 
sen wir kaum etwas anderes, als was sich aus 
seinen Schriften erschließen läßt. Trotzdem 
liegt in der Skizze von H. Waach der Haupt- 
akzent nicht auf äußeren Daten, sondern auf 
der Ergründung jenes inneren Gnadenzugs, 
unter dessen Einfluß Johannes wahrschein- 
lich von Anfang an stand und der, zusam- 
men mit seinen natürlichen Anlagen, die 
typische Eigenart seines Geistes gewesen 
sein soll. Diese Eigenart glaubt die Vf. be- 
stimmen und gewinnen zu können aus der 
Einfühlung in seine Schriften und aus der 
Zusammenschau aller Ergebnisse, die seine 
Biographen berichten. Daß bei dieser Metho- 
de dem subjektiven Erahnen und Erraten 
ein weites Tor geöffnet ist, beweisen die 
ungezählten •vielleicht" und •vermutlich", 
mit denen die Vf. ihre biographischen An- 
gaben qualifizieren muß. 

Bei der Darstellung der Lehre geht H. 
Waach davon aus, daß Johannes v. K. fast 
alle seine Schriften nur verfaßte, um den 
Menschen auf ihrem Weg zu Gott voran- 
zuhelfen. Darum hat auch sie seine Lehre 
nur unter dem Gesichtspunkt der religiösen 
Praxis betrachtet und alle philosophisch- 
theologische Problematik, die nur in einer 
entfernten Beziehung dazu steht, grundsätz- 
lich ausgeschlossen. Bevor sie jedoch Johan- 
nes v. K. als den Führer zur Vollkommen- 
heit schlechthin aufstellt, geht sie auf einige 
Schwierigkeiten und Vorurteile ein, die da- 
gegen erhoben werden. Darum behandelt 
sie zuerst die Voraussetzungen, die zum Ver- 
ständnis der Schriften des hl. Johannes not- 
wendig sind, und beantwortet die Frage, für 
welche Menschen sie vor allem Geltung ha- 
ben. Im folgenden Kapitel über die grund- 
legenden Wahrheiten in der Lehre des Hei- 
ligen wird ausführlich gezeigt, daß die Lie- 
besvereinigung das Ziel des geistlichen Le- 
bens ist, daß seine grundsätzliche Einstel- 
lung zur Welt und den Dingen, keine andere 
als die katholische ist, und was man unter 
seiner Lehre von der •dunklen Nacht" zu 
verstehen hat. Das Hauptthema aber ist der 
Aufstieg der Seele zu Gott, wie ihn Johan- 
nes v. K. gelehrt hat, ausgehend vom Sta- 
dium der •Anfänger" über die drei Stadien 
der •Fortgeschrittenen" bis zu den Stadien 



Buchbesprechungen 313 

der •Vollkommenen" in der mystischen Ver- 
mählung. Besonders eingehend werden auf 
diesem Wege die Notwendigkeit und die 
Wirkung der aktiven und passiven Reini- 
gung der Sinne und des Geistes behandelt 
und die Verhaltensmaßregeln besprochen, 
die Johannes dafür angibt. Eine ganz per- 
sönlich originale Leistung der Vf. sind die 
vielen praktischen Beispiele, durch die sie 
die Lehre ihres Meisters jeweils erklären 
und anwenden will. Nicht selten glaubt sie 
auch für Dinge, über die Johannes selbst 
sich nicht ausdrücklich ausgesprochen hat, 
aus dem Wesen der Sache heraus seine Mei- 
nung erschließen oder erahnen zu können. 
Dadurch erhält auch der Abschnitt über die 
Lehre des hl. Johannes eine subjektive Note, 
die nicht jeder Leser anerkennen wird. 

Am Schluß des Buches steht ein eigenes 
Kapitel über körperliche, imaginäre und in- 
tellektuelle Visionen, innere Ansprachen, 
Prophezeiungen und geistige Empfindun- 
gen, also über jene mystische Gnade beson- 
derer Art, in der zu allen Zeiten die Mehr- 
zahl der Menschen mit Unrecht das eigent- 
liche Mystische gesehen hat. Daher ist es 
wichtig, die Begriffe zu klären und auf den 
hl. Johannes, den Doctor mysticus, zu hö- 
ren, der diese außerordentlichen Phänomene 
ausführlich behandelt und ihren Wert und 
ihre pastorale Behandlunglungsweise klar 
bestimmt hat. Die Studie von H. Waach ist 
eine gute Hilfe dazu.     H. Bleienstein S. J. 

Johannes vom Kreuz. Leh- 
rer der Mystik. Das Leben des 
Heiligen gestaltet aus den spanischen 
Dokumenten von E. Specker. Stans, 
Verlag Josef von Matt, 1957, 191 S., 
DM 11,40. 

Der Titel des Buches gibt keine Vor- 
stellung von der Art und Weise, wie der 
Vf. das Leben und die Lehre des hl. Johan- 
nes vom Kreuz gestaltet hat. Er wollte of- 
fenbar ein erbauliches Werk für weitere 
Kreise schaffen und den Kirchenlehrer der 
Mystik zum Vorbild und Führer ihres geist- 
lichen Lebens machen. Daher der edle, 
volkstümlich erzählende Ton und die prak- 
tisch-religiöse Zielsetzung. In der Hauptsa- 
che bietet das Buch (S. 11 •140) das Leben 
des Heiligen. Die reichen biographischen 
Einzelheiten stammen aus dem Quellenwerk 
•Vida y obras de San Juan de la Cruz" 
(Madrid 19502) von P Crisogono de Jesus 
Sacramentado 0. C. D., der aus alten, zum 
Teil nur handschriftlich erhaltenen Doku- 
menten viel neues kultur- und geistesge- 
schichtliches Material zutage gefördert hat. 
Dazu kommen die zahlreichen biographi- 
schen Aussagen der hl. Theresia, die der Vf. 

aus ihren Schriften, besonders den Briefen 
und dem Buch der Klostergründungen, sorg- 
fältig gesammelt und verwertet hat. Wie 
in einem Mosaik wird so aus vielen bedeu- 
tenden und unbedeutenden, geschichtlichen 
und legendären Überlieferungen ein Ge- 
samtbild des Heiligen entworfen, wie es in 
dieser Ausführlichkeit und Farbigkeit in der 
deutschen Literatur bis jetzt nicht vorhan- 
den war. 

Auf den letzten 40 Seiten wird der Ver- 
such gemacht, in gedrängter Zusammenfas- 
sung darzulegen, was der Kirchenlehrer aus- 
führlich in seinen vier Hauptwerken behan- 
delt hat. Zum leichteren Verständnis und 
zur Anregung des Lesers wird zunächst die 
Zeichnung erklärt, in der der hl. Johannes 
selber seine Lehre der Vollkommenheit un- 
ter dem Titel •Der Berg Karmel" in sche- 
matischer Weise dargestellt hat. Anschlie- 
ßend wird kurz von der dunklen Nacht ge- 
sprochen und dargelegt, wie der Mensch in 
der aktiven und passiven Reinigung der 
Sinne, des Verstandes, des Gedächtnisses 
und des Willens geläutert werden muß. 
Nach diesem schmerzhaften Heilungsprozeß 
gelangt die Seele unter der Führung des 
Glaubens zur reinen Liebe und tritt ein in 
die mystische Vereinigung mit ihrem Gelieb- 
ten, in der sie all seiner Reichtümer teil- 
haftig und zur höchsten Liebesstufe erhoben 
wird. 

Nach einigen Merksätzen aus dem Ge- 
dankengut des hl. Johannes folgt ein Nach- 
wort, in dem der Kirchenlehrer als zuverläs- 
siger Führer auf den Höhenwegen des geist- 
lichen Lebens gefeiert und die Pflege seiner 
Mystik als die normale Vollendung der 
Taufgnade allen, besonders den Priestern, 
empfohlen wird. Insofern eine besondere 
Berufung dazu vorliegt, wird niemand Ein- 
spruch erheben. H. Bleienstein S. J. 

Von Matt, Leonard, u. Trochu, Fran- 
cis: Bernadette Soubirous. 
Würzburg, Echter-Verlag, 1956, 274 S. 
Text, 183 Bilder u. 1 geogr. Karte. Lw. 
DM 23.•. 

Am 11. Februar 1958 werden es 100 Jah- 
re, daß Bernadette S. vor der Grotte des 
Massabielle-Felsens ihre erste Marienvision 
hatte. Aus diesem Anlaß entstand die vor- 
liegende Bildbiographie, der sich nichts 
gleichartiges in der bisherigen Lourdes-Li- 
teratur an die Seite stellen läßt. 

Bilder, Aufbau und Gesamtgestaltung 
stammen von L. v. Matt, der sich durch sei- 
ne früheren Bildbände über Rom, Franz von 
Assisi, Pius X. und Ignatius von Loyola in 
vielen Ländern einen Namen erworben hat. 
Fast alle Bilder wurden von ihm neu auf- 



314 Buchbesprechungen 

genommen, mit Ausnahme einiger älterer, 
die auf Zeitgenossen der Seherin von Lour- 
des zurückgehen. Systematisches Suchen in 
allen in Frage kommenden Archiven und 
Museen haben ein Bildmaterial zutage ge- 
fördert, das bisher verborgen oder nur we- 
nigen zugänglich war. Das Vorwort' über 
Lourdes einst und jetzt schrieb Pierre-Marie 
Theas, Bischof von Tarbes und Lourdes. 
Den biographischen Text und die Bildlegen- 
de verfaßte der durch andere Lebensbe- 
schreibungen bekannte Prälat Francis Tro- 
chu. Zwischen Text und Bildern besteht ein 
vollkommener Zusammenklang. 

In den ersten 82 Aufnahmen sehen wir 
die Heimat der Heiligen, das romantische 
Städtchen Lourdes, wie es vor mehr als 100 
Jahren war. Der nächste Schauplatz ist das 
Kloster Saint Gildard in Nevers, wo Berna- 

dette als Schwester Marie-Bernard ihr leid- 
volles Leben in 13 Jahren vollendete. In 
diese schwere Zeit vermitteln die Auf- 
nahmen 89•128 ergreifende Einblicke. 129 
bis 136 zeigen den Papst, der Bernadette 
1925 selig- und 1933 heiligsprach. Die letz- 
ten 46 Bilder führen uns wieder nach Lour- 
des zurück und machen in verschwenderi- 
scher Pracht und Fülle kund, wie vollkom- 
men Bernadette ihre Sendung erfüllt hat. 
Lourdes ist heute nach Rom und Jerusalem 
eines der größten Zentren katholischer Wall- 
fahrtsfrömmigkeit. Die Übersetzung von 
Walter Keßler ist gut, obwohl es ihr nicht 
an allen Stellen gelungen ist, religiöse 
Äußerungen echt französischer Geistigkeit 
in einer entsprechenden genuin deutschen 
Weise zum Ausdruck zu bringen. 

H. Bleienstein S. ]. 

Katechetik 

Handbuch zum Katholi- 
schen Katechismus. Herausg. 
von Franz Schreibmayr und Klemens 
Tilmann. Bd. I, 2: Von Gott und unse- 
rer Erlösung (Lehrstücke 22•44). Frei- 
burg, Herder, 1956, 493 S., Lw. DM 
10.•. 

Auch der neuerschienene Halbband dieses 
Werkes (zu Anlage vgl. GuL 29 [1956] 7Of) 
zeichnet sich durch zwei Vorteile aus: die 
schon, durch die Person des Vf. gegebene 
Nähe zum Neuen Katechismus und die kaum 
noch überbietbare Nähe zum Kinde. Die 
einzelnen Lehrstunden, aber auch die Unter- 
abschnitte sind mit einem trefflichen Ge- 
fühl für die wichtigen Punkte des Lehrgu- 
tes und für das psychologisch Wirksame 
aufeinander abgestimmt und in das Ganze 
des religiösen Lebens eingebaut. Lehrtexte 
und Merksätze des Katechismus wachsen wie 
von selbst aus den ausgeführten Katechesen 
heraus. Dabei ist der Stoff so reichhaltig, 
namentlich bei kluger Auswertung des 
gründlichen Abschnittes •Zum Lehrgut", daß 
man auch bei mehrmaliger Durchnahme des 
Katechismus in begabteren Klassen und auf 
der Mittelstufe Höherer Schulen immer noch 
Wesentliches für die katechetische Aussage 
zur Verfügung hat. Es gibt in diesem Buch 
kaum Überflüssiges. Anderseits ist aber auch 
eine zuweilen nötige Kürzung durch den 
klaren und konsequent durchgeführten Auf- 
bau der Katechesen leicht möglich. 

Selbst so schwierige Themen wie etwa 
die Gottessohnschaft Jesu (1. Katechese zu 
Lehrstück 26) werden in einer das Kind an- 
sprechenden dramatischen Form entwickelt, 
die sich eng an die schrittweise Entfaltung 
der Offenbarung im Leben Jesu anschließt 

und gerade dadurch verhindert, daß ent- 
weder die dogmatisch wichtigen Akzente 
nicht deutlich hervortreten oder umgekehrt die 
Religionsstunde in eine abstrakte Begriffs- 
vermittlung ausartet. Auch in der 2. Kate- 
chese zu diesem Thema (Die Lehre der Kir- 
che) bildet ein spannender Vorgang, die 
Geschichte des Konzils von Nicäa, den Rah- 
men für die Darstellung des christologischen 
Dogmas, das auf diese Weise den Kindern 
ganz organisch zuwächst. Didaktisch meister- 
haft ist hier • wie oft • die Wiederholung 
eingefügt mit der Frage: Was hättet ihr 
nach dem bisher Gelernten dem Arius ge- 
antwortet? 

Besonderes Lob verdienen die ungezwun- 
genen, niemals stereotypen und langweili- 
gen Anwendungen und vor allem die stete 
Hinführung zum Gebet, die ja eines der 
wichtigsten Anliegen des Religionsunterrich- 
tes sein muß (in unserem Beispiel: die chri- 
stologischen Aussagen des Credo der heiligen 
Messe). Dieses Werk ist aus einem Guß und 
durch seine Anpassung an den Neuen Kate- 
chismus ein sicherer und zuverlässiger Füh- 
rer in dessen Geist und Gedankenwelt. Es 
wird für lange Jahre das Handbuch zum 
Katechismus bleiben. Wann werden die üb- 
rigen Bände folgen? Alle Katecheten warten 
ungeduldig darauf; denn sie brauchen sie 
dringend. H. Fine S. }. 

Barth, Alfred: Katechetisches 
Handbuch zum Katholi- 
schen Katechismus für die 
Bistümer Deutschlands. Bd. 
I: Von Gott und unserer Erlösung; Bd. 
II, 1: Von der Kirche; Bd. II, 2: Von 
den Sakramenten, Stuttgart, Schwaben- 



Buchbesprechungen 315 

verlag, 1955156. 598, 255, 555 S., Ln. 
DM 15.•; 5.•; 10,50. 

In etwas rascherer Folge als das oben 
besprochene Werk erscheinen die Bände die- 
ses Handbuches. Man steht erstaunt und 
überrascht vor der Fülle des hier ausgebrei- 
teten Materials. Bibel- und Kirchenväterzi- 
tate, Beispiele aus dem Menschen- und Kin- 
desleben, aus Natur, Technik, Geschichte, 
(moderne!) sind mit großem Fleiß zu den 
Lehrstücken des Katechismus zusammenge- 
tragen. Daneben werden m. W. zum ersten- 
mal auch die gesicherten Erkenntnisse der 
modernen Naturwissenschaft und die Auf- 
fassungen der jüngsten Philosophie sowie 
neuere theologische Werke (mit guten und 
reichhaltigen Quellenangaben für das per- 
sönliche Studium) zur Illustration oder zur 
Auseinandersetzung in der religiösen Unter- 
weisung herangezogen:. Überhaupt fällt der 
starke apologetische Einschlag auf, der sich 
allerdings manchmal über Gebühr hervor- 
drängt. Dies und die vielen neuen und 
eigenartigen Gesichtspunkte und Beziehun- 
gen, unter denen die Katechismuswahrheiten 
gesehen werden, machen das Werk nicht nur 
für den Religionslehrer (bis Oberstufe der 
höheren Schule), sondern auch für den Pre- 
diger äußerst anregend und brauchbar. Ein 
Gesamtregister, das wahrscheinlich dem letz- 
ten Band beigefügt wird, würde die Ver- 
wendbarkeit noch erhöhen. Auch die Art, 
wie Barth zum Erzählen anleitet, wird sei- 
nem Buch viele Freunde gewinnen. 

Daß sich unter den zahlreichen guten und 
zum Teil ausgezeichneten Beispielen auch 
manches weniger Wertvolle und mühsam 
Herangezogene findet, wird den erfahrenen 
Katecheten nicht stören. Er kann leicht das 
für ihn und die Alters- und Bildungsstufe 
seiner Zuhörer Passende aussuchen. Schwie- 
riger dürfte schon die Umformung in den 
kindlichen Ausdruck sein, auf den der Vf. 
bewußt verzichtet hat. Aber müßte ein Ka- 
techetisches Handbuch nicht auch bei der Lö- 
sung dieser Aufgabe helfen? Jedenfalls 
stellt Barth an die selbständige Verarbei- 
tung des Materials durch den Katecheten 
hohe Anforderungen. 

Das wird besonders- deutlich, wenn man 
auf die ausgearbeiteten Katechesen, ihren 
Gang und ihre Gliederung blickt. Im Ge- 
gensatz zur dramatischen Entwicklung bei 
Schreibmayr-Tilmann, die das Kind unmit- 
telbar anspricht, bevorzugt Barth die the- 
matische Darlegung, auch wo das Wort •ge- 
netisch" in der methodischen Vorbemerkung 
steht (Vgl. z. B. 1. Katechese z. Lehrst. 26). 
Dadurch kommt nicht selten das Schwerste 
an den Anfang, und die Kinder werden nur 
mit Mühe folgen können, zumal die Span- 

nung einer Erzählung, die nur sehr locker 
mit der folgenden Darbietung zusammen- 
hängt (vgl. Einl. z. 2. Katech., Lehrst. 26), 
erfahrungsgemäß bald nachläßt. Die Glie- 
derung ist zu wenig durchgefeilt und in ihrer 
Formulierung weniger einprägsam. Zudem 
übersdineiden sich die einzelnen Punkte und 
Unterabteilungen immer wieder. In der 
1. Katech. z. Lehrst. 26 z. B. trägt der Unter- 
punkt a) die gleiche Überschrift wie der 3. 
Hauptabschnitt: •Jesus ist der wahre Got- 
tessohn", was zu allem Überfluß auch noch 
das Thema des ganzen Lehrstückes ist. (Im 
4. Punkt fällt das wichtigste Zeugnis des 
himmlischen Vaters, die Auferstehung Jesu, 
unverständlicherweise ganz aus.) Bei der 2. 
Katechese (Lehre der Kirche) kommt das 
Zeugnis der Apostel, das in der 1. Kate- 
chese behandelt wurde, noch einmal dran, 
und zwar mit Zitaten aus den Apostelbrie- 
fen, die für das Thema zu allgemein und 
wenig treffend sind. Auch die Anwendungen 
am Schluß bleiben meist im allgemeinen 
stecken und sind nicht konkret genug. 

Sehr unangebracht scheint uns zu sein, daß 
der Vf. immer wieder versucht, an sich ganz 
interessante Rücksichten unterzubringen (in 
unserem Beispiel: •Das Geheimnis Jesu ist 
gefährlich"), die aber den klaren Gedanken- 
tortschritt erheblich stören und die Gefahr 
einer Akzentverlagerung mit sich bringen, 
zum mindesten aber die Aufmerksamkeit 
der Kinder (und des Katecheten?) leicht vom 
Wesentlichen zum nur Interessanten ablen- 
ken können. So kommt ein zwar reiches Ran- 
kenwerk um den Katechismus zustande, wäh- 
rend die großen Grundlinien, die den Neuen 
Katechismus auszeichnen und beherrschen, 
oft bis zur Unkenntlichkeit zurücktreten,. Das 
ganze Werk macht so einen etwas zersplit- 
terten und unübersichtlichen Eindruck, den 
auch die Abwechslung im Druckbild, von der 
viel Gebrauch gemacht wird, nicht aufhebt. 
Für eine spätere Auflage müßten vor allem 
die Stundenskizzen sorgfältig überarbeitet 
werden; wie sie jetzt vorliegen, sind sie oft 
nicht mehr als Materialsammlung. Ein ein- 
zelner kann eben in so kurzer Zeit kein voll 
ausgereiftes Werk über eine so umfangrei- 
che und schwierige Materie schreiben,. 

Zusammenfassend kann man sagen: Barth 
hat wohl in seinem Werk vor allem Kate- 
cheten vor Augen, die in die Gedanken- 
gänge und die Methodik des Neuen Kate- 
chismus eingearbeitet sind und sie beherr- 
schen. Für solche bietet er einen Stoff zur 
Auswahl, der noch reichhaltiger und viel- 
seitiger verwendbar ist als das im Hand- 
buch von Schreibmayr-Tilmann gebotene, 
das ja in erster Linie zum Gebrauch bei Kin- 
dern im schulpflichtigen Alter bestimmt ist. 

H. Fine S. ]. 



316 Buchbesprechungen 

Lubsczyk, Hans: Der Bund mit 
Gott. Schriftlesungen des Alten Testa- 
mentes. Würzburg, Echter-Verlag o. ]., 
438 S., Ln. DM 13,80. 

Trotz der in den letzten Jahrzehnten ge- 
leisteten Arbeit bleibt noch viel zu tun, bis 
die Heilige Schrift • vorab das Alte Testa- 
ment • lebendiger Besitz der Gläubigen 
geworden ist. Die von Hans Lubsczyk veröf- 
fentlichten Katechesen und Glaubensstunden 
wollen hier eine Hilfe bieten. Der Vf. möch- 
te •den jungen Menschen von heute die Tür 
auftun zu den Schätzen der Offenbarung". 
•Die Bücher des Alten Bundes bergen einen 
vielfältigen Reichtum an Wahrheit und 
Weisheit. Aber sie müssen für den heutigen 
Menschen aufgeschlossen werden" (S. 8). Die 
30 Abschnitte eignen sich zur persönlichen 
Schriftlesung wie zur Gestaltung von Bibel- 
stunden in gleicher Weise. Sie greifen aus 

dem A. T. die wesentlichen Thesen heraus, 
vom Schöpfungsbericht bis zu den Weisheits- 
büchern. Der heilige Text steht jeweils im 
Mittelpunkt; eine •Einstimmung" führt zu 
ihm hin, ein knapper Kommentar erläutert 
ihn. Die Einstimmung stellt den biblischen 
Bericht in das Leben Israels und der alt- 
orientalischen Welt. Die Erklärung gibt die 
nötigen Hinweise zum Verständnis des Tex- 
tes. Schwierigkeiten und Fragen, wie sie das 
A. T. häufiger bietet, werden in Form eines 
Gespräches vorgebracht und beantwortet. Ein 
kurzer Abschnitt •Lebenswert" sucht den 
Text für das persönliche Leben auszuwerten, 
ein abschließendes, meist aus den Psalmen 
genommenes Gebet soll ihn religiös frucht- 
bar machen. So führt der Vf. seinen Leser 
Schritt für Schritt hinein in das Geheimnis 
des A. T. Wer ihm auf diesem Weg folgt, 
wird spüren, wie vorbildlich er die Aufgabe, 
die er sich stellte, gelöst hat. 

W. Seibel S. J. 

Erneuerung aus christlichem Glauben 

Grün, Sturmius OSB: Verkündi- 
gung in der Glaubenskri- 
se der Zeit. Würzburg, Echter- 
Verlag, 1956. 238 S. DM 5.40. 

Der moderne Mensch ist unseren Kanzeln 
entfremdet. Im Umbruch der Welt hat er 
eine tiefgreifende Umformung und Ver- 
formung erfahren, die ihn taub werden ließ 
für die überkommene Glaubensverkündi- 
gung. Die Menschen sind kaum mehr fähig, 
unsere Sprache und damit unsere gültigen 
Antworten auf ihre Lebensfragen zu verste- 
hen. P. Sturmius Grün hat sich somit in sei- 
nem theologisch nicht unbedeutenden Buch: 
•Verkündigung in der Glaubenskrise der 
Zeit" einer dringenden Forderung unserer 
Zeit gestellt und sich aufrichtig und entschie- 
den um einen neuen Predigttyp bemüht, der 
dem geistig und religiös entwurzelten, einer 
ungehemmten äußeren Beeinflussung wehr- 
los ausgelieferten Menschen entspricht. Der 
Vf. weist auf die Notwendigkeit hin, den 
modernen technischen Menschen in seinem 
Lebensraum aufzusuchen und von dort aus 
die zahlreichen Ansatzpunkte für unser 
Wort aufzudecken und auszuwerten. In. ge- 
wandter, plastischer Sprache fordert er ein 
ehrliches Ja zur Technik als Offenbarung 
der göttlichen Gesetze und als gleichberech- 
tigtes Glied im Schöpfungs- und Weltplan 
Gottes. Das Wort Gottes scheute sich nicht, 
unsere Gebrechlichkeit anzunehmen, es will 
sich auch in die Bilder, Vorstellungen und 
Sprache kleiden, die dem Menschen der 
Technik vertraut sind. • Die Forderung des 
Vf.  nach größerer Wertschätzung mensch- 

lichen Planens und Schaffens ist einsichtig 
und zwingend. Allerdings bedarf noch die 
Frage einer Klärung, ob und inwieweit die 
Bilder, die aus diesem technischen Schaf- 
fen des Menschen stammen, ebenbürtig ne- 
ben die Bilder der Schöpfung gestellt wer- 
den können. Denn nicht alle Bilder sind 
für die Welt des Glaubens in gleicher Wei- 
se  transparent. 

Vielleicht erschwert der Vf. unsere unge- 
teilte Zustimmung zu seinen Auffassungen 
durch unnötig verschärfte Antithesen. Un- 
sere Zeit braucht gewiß eine Glaubensver- 
kündung, die das gnadenhafte Sein der 
Christen betont und die Welt im Lichte des 
Sieges, Triumphes und der Glorie des be- 
reits angebrochenen Gottesreiches sieht. Die- 
se Sicht steht jedoch nicht zwangsläufig im 
Gegensatz zu der Auffassung, die die Be- 
deutung des opus operantis innerhalb des 
opus operatum scharf betont. Das notwen- 
dige Zueinander beider Elemente ist von 
den Theologen längst erkannt und hinrei- 
chend begründet worden. Es genügt nicht, 
die Geheimnisse der Erlösung nur zu feiern, 
man muß sich auch dafür entscheiden, tätig 
entscheiden. Der Kult erfüllt erst dann ganz 
seinen Sinn, wenn er die subjektive Disposi- 
tion, ja die moralische und aszetische Seite 
der Glaubensverwirklichung fördert und da- 
durch den Zugang zur res sacramenti er- 
schließt. Die Ansicht des Vf.: •Der Kern 
des Christentums liegt allein im Kult" (163) 
dürfte daher wohl kaum volle Zustimmung 
finden, denn der Gegenstand des Kultes, 
die Gnade, ist prinzipiell auch außerhalb 
des Kultischen und Sakramentalen zugäng- 



Buchbesprechungen 317 

lieh. Eine reine Verklärungstheologie über- 
sieht zudem leicht, daß in diesem Äon das 
•Große und Großartige" des in unsere Welt 
hereingebrochenen, alles verklärenden gött- 
lichen Lebens in ernüchternder Form, manch- 
mal sogar unter der ärgerniserregenden Hül- 
le des Gegenteils erscheint. Dadurch wird 
jedoch der Charakter der Frohbotschaft und 
ihre beeindruckende Kraft auf den Hörer 
nicht beeinträchtigt, sondern eher erhöht. 

P. Sturmius bietet wertvolle, konkrete 
Vorschläge und Anregungen für eine er- 
folgversprechende Neuorientierung unserer 
Verkündigung. Seine Arbeit zeugt von einer 
großen Vertrautheit mit der neueren Lite- 
ratur, die freilich nicht immer frei von Ein- 
seitigkeiten ist. So wirken manche seiner 
Konsequenzen etwas zu •stürmisch". Wich- 
tige Anliegen dürfen jedoch auch einmal 
überspitzt gesagt werden.      G.Soballa S. J. 

Rauschning, Hermann, Ruf über 
die Schwelle. Betrachtungen, Tü- 
bingen, Katzmann-Verlag, 1955, 220 S., 
Ln., DM 12.80. 

Unzufrieden mit glatten, oberflächlichen 
Lösungen versucht der Vf. der •Gespräche 
mit Hitler" die allzeit aktuelle und heiß- 
umkämpfte Frage nach Sinn und Bestim- 
mung menschlichen Daseins in ihrer ganzen 
Tiefe neu zu stellen und zu beantworten. 
Dabei zeigt er den gleichen Mut zu Wider- 
spruch und unbeirrbarer Konsequenz, den er 
als letzter Senatspräsident der Freien Stadt 
Danzig gegenüber dem Nationalsozialismus 
bewiesen hat. R. bietet, was er selbst durch- 
lebt und durchlitten hat, seinen eigenen 
Weg aus den Wirrnissen der Zeit und des 
Lebens zu Sicherheit und Geborgenheit. In 
Verbindung mit der geschliffenen, prägnan- 
ten Ausdrucksweise gibt dies seinen Betrach- 
tungen eine persönliche Note, Frische und 
Kraft. Mit unerbittlicher Schärfe und be- 
merkenswerter Treffsicherheit charakterisiert 
er die Situation des modernen Menschen als 
das Ergebnis des großen Wagnisses, sein 
Dasein allein auf sich selbst zu gründen. Auf 
den Trümmern des jahrhundertlangen Rin- 
gens um den neuen Menschen wird dieser 
sich der ganzen Fragwürdigkeit und Sinn- 
losigkeit seiner Existenz bewußt. Das ist 
seine große Chance; im Chaos erfährt er 
den Ruf zur Umkehr. 

So klar R. auch das Kernproblem aufzu- 
zeigen weiß, jene menschliche Urfrage, mit 
der schon Luther gerungen: seine Lösung 
befriedigt nicht. Er steht zu sehr im Banne 
Kants und der von ihm letztlich inspirier- 
ten protestantischen Theologie. Als Agno- 
stizist sieht er im Glauben an den •unbe- 
kannten und unerkennbaren Gott" den ein- 
zigen Ausweg aus der Verlorenheit des Da- 

seins. Diese Lösung ist ein geistiger Ge- 
waltakt, ein Umschlag aus höchster Ver- 
zweiflung in größte Gewißheit, jedoch keine 
echte •christliche Revolution" (111). Der 
Glaube ohne intellektuelles Fundament ruht 
auf keinem tragfähigen Grund, steigert sich 
in eine künstlich erzeugte Sicherheit ohne 
genügenden Halt und sachlich begründete 
Geborgenheit. Rauschning ruft über die 
Schwelle - aber er überschreitet sie nicht. 

G. Soballa S. ]. 

Weil, Simone, Die E inwur z e - 
lung. Einführung in die Pflichten dem 
menschlichen Wesen gegenüber. Mün- 
chen, 1956, Kösel-ZJerlag, 439 S., Ln., 
DM 15.50. 

Diese Denkschrift schrieb Simone Weil in 
den letzten Monaten ihres englischen Exils 
als einen Vorschlag zur künftigen politisch- 
sozialen Erneuerung Frankreichs. Ihre Ge- 
danken führen aber über dieses unmittel- 
bare Anliegen weit hinaus. Ähnlich wie in 
ihren unter dem Titel •Schwerkraft und 
Gnade" herausgegebenen Aufzeichnungen 
tritt ein Gedanke stärker in den Vorder- 
grund: es gibt in dieser Welt nichts Abso- 
lutes noch absolut Vollkommenes; wird et- 
was dennoch so angesehen, so folgt daraus 
immer Enttäuschung, Ernüchterung. S. W. 
sieht den Menschen stets in seiner meta- 
physischen Bezogenheit auf das eine wahr- 
haft Absolute, Gott, und zieht aus dieser 
Wahrheit zwingende Folgerungen als For- 
derungen an den Menschen, die Gemein- 
schaft, das Volk, die Nation. Deshalb ordnet 
sie den Begriff des Rechtes dem der Ver- 
pflichtung unter. Diese Aussage ist Grund- 
orientierung für jede echte Erneuerung dies- 
seitiger Ordnungen und gleichzeitig ein in- 
direktes Werturteil über alle Beiträge, die 
von den verschiedensten Standpunkten her 
bis heute zu dieser Frage geliefert wurden 
und werden. S. W. bleibt mit ihren Gedan- 
ken nicht im Raum des Abstrakten, gleich- 
sam als scheue sie es, sich der Wirklichkeit 
zu stellen, sondern prüft ihre Einsichten und 
Aussagen an dem konkreten Frankreich frü- 
herer und ihrer Zeit. Bei aller Orientierung 
am Historisch-Konkreten sieht sie aber die 
Wirklichkeit von jener absoluten Ordnung 
her, von der aus allein Verpflichtung und 
Recht letzte Gültigkeit, aber auch Grenze 
haben. •Ordnung", dieses Stichwort führt 
uns in jene feinerspürte Wirklichkeit mensch- 
lichen Seins, in der S. W. von den wahren 
Bedürfnissen der Seele spricht: Die Seele, 
ursprunghaft beheimatet in Gott und sei- 
ner Welt, durch die Unordnung aber ent- 
wurzelt, muß wieder neu in die objektive 
Ordnung eingewurzelt werden. Den Grund 
für die Entwurzelung, wie sie in Arbeiter- 



318 Buchbesprechungen 

schaft, Bauernstand und am krassesten im 
absoluten Staat zu Tage tritt, sieht S. W. 
in dem Mangel, ja mehr noch in dem oft 
gänzlichen Fehlen wahren Gebildetseins: 
Echte Bildung bedeutet für sie Anteil am 
Ganzen, am Wahren, Guten. Davon will 
sie keinen ausgeschlossen sehen. Hier setzt 
aber auch ihre Kritik ein, weil sie erkennt, 
wie wenig diese notwendige Forderung er- 
füllt ist. Insbesondere die fortschreitende 
Entgeistigung und Entseelung der modernen 
Arbeit wird von ihr mit letzter Schärfe auf- 
gedeckt und untersucht. So begnügt sie sich 
nicht einfach damit, Unordnung aufgezeigt 

zu haben, sondern entwirft ebenso ihre Ge- 
danken zu einer Neugestaltung. Selbst Jü- 
din, befragt sie das Christentum nach ech- 
ter Lösung und findet hier den Weg, der 
ihrem Anliegen gerecht wird. Sie geht aber 
zu weit in dem Bemühen, •jeder beliebigen 
anderen echt religiösen Geistesströmung" 
Einfluß zu gewähren, sosehr ihre Warnung 
vor geistiger Enge berechtigt erscheint. Der 
Tod ließ S. W. nicht mehr die Zeit, ihre 
letzte Schrift abzuschließen, wie sie auch 
selbst jenen letzten Schritt nicht vollzog, den 
ihr Werk nahezulegen scheint. 

G. Soballa S. J. 

Betrachtung und Gebet 

Von Balthasar, Hans Urs: Das be- 
trachtende Gebet (Sammlung 
,Adoratio', Buchreihe für das betrach- 
tende Gebet, Bd. 1). Einsiedeln, Johan- 
nes-Verlag, 1955, 275 S. 

Den Schwierigkeiten, denen das betrach- 
tende Gebet heute durch die erschwerten 
Lebensumstände und die geminderten 
menschlichen Kräfte begegnet, entspricht er- 
freulicherweise ein zunehmendes Verlangen 
nach ihm und ein wachsendes Bemühen, sei- 
nen Sinn und seine Übung im christlichen 
Raum neu zu erschließen. Diesem Ziel dient 
auch die von H. U. von Balthasar herausg. 
Sammlung ,Adoratio\ die inzwischen schon 
auf mehrere Bändchen angewachsen ist. Der 
vorliegende 1. Band will eine theoretische und 
praktischer Einführung in den Gegenstand 
sein. Er handelt in drei Abschnitten vom Akt 
der Betrachtung, vom Gegenstand der Be- 
trachtung und von der Spannungsbreite der 
Betrachtung. 

Der Verf. stellt seine Ausführungen in 
einen großen theologischen Rahmen hinein, 
der ,von der Trinität über Menschwerdung, 
Erlösung und Kirche bis zur offenbaren 
Herrlichkeit Gottes im ,neuen Himmel' und 
auf der ,neuen Erde' alle Geheimnisse des 
Glaubens unter dem Gesichtspunkt des sich 
entfaltenden göttlichen Heilswerkes umfaßt. 
Dem betrachtenden Gebet kommt in dieser 
Sicht die Funktion der subjektiven Aneig- 
nung des Heilswerkes zu. Damit erhalten 
die Einzelaussagen von vornherein ihren 
theologischen Ort und ihre Tiefe, so z. B. 
wenn von der Notwendigkeit der Betrach- 
tung, von ihrer Möglichkeit (vom Vater, 
vom Sohn und vom Heiligen Geiste her), 
vom kirchlichen Raum der Betrachtung, von 
der sie kennzeichnenden Totalität und Frei- 
heit, ihrem Verhältnis zur Liturgie und 
ihrem Stehen in der heilsgeschichtlichen Si- 
tuation des jetzigen Äons die Rede ist. • 

Gegenstand der Betrachtung ist nach dem 
Verf. das fleischgewordene Wort, insofern 
es das dreieinige göttliche Leben kundtut 
und für den erlösten Menschen zugänglich 
macht. Dieses ,Wort' zeigt sich dem Betrach- 
tenden in dreifacher Weise, deren jede eine 
Wandlung des Gotteswortes besagt: in der 
Darlegung eines Menschenlebens von der 
Geburt bis zum Tod, im geheimnisvollen 
Rhythmus von Abstieg und Aufstieg, von 
Tod und Auferstehung, Höllenfahrt und 
Himmelfahrt und endlich in der Ausgießung 
der Fülle Christi in den Raum und den Leib 
der Kirche durch den Heiligen Geist. An je- 
der dieser Wandlungen soll auch der Be- 
trachtende teilnehmen. Endlich • und auch 
das gehört nach dem Verf. zum Gegenstand 
der Betrachtung • ist das Wort Gottes für 
den es Vernehmenden immer zugleich Ge- 
richt als Heil und zum Heil. • Die Span- 
nungsbreite, von der im Schlußabschnitt die 
Rede ist, ist die gleiche, die das christliche 
Leben überhaupt kennzeichnet. Denn jeder 
Christ steht unter der kreatürlichen Span- 
nung von Existenz und Essenz, unter der 
christlichen Spannung von Fleisch und Geist, 
Himmel und Erde, Kreuz und Auferstehung. 

Schon aus diesem kurzen Überblick wird 
ersichtlich, daß es sich im vorliegenden Buch 
um mehr als um eine bloße Einführung in 
das betrachtende Gebet handelt. Zwar wer- 
den zwischenhinein auch immer wieder prak- 
tische Hinweise für die Übung der Betrach- 
tung gegeben (über die Einsamkeit, über Me- 
thode und Freiheit, über die Vergegenwär- 
tigung und Vorstellung der Szenen des irdi- 
schen Lebens Jesu usw., aber gegenüber den 
theoretischen Ausführungen treten solche 
Hinweise doch ganz zurück. Man wird das 
Buch am treffendsten eine Theologie des be- 
trachtenden Gebetes nennen können. Unter 
dieser Rücksicht hat es bisher nicht seinesglei- 
chen. Es ist von einer großartigen Weite 
und enthält eine Fülle tiefster Gedanken, 
die allerdings z.  T.  sich wiederholen und 



Buchbesprechungen 319 

oft nur in weiterem Sinne einen Zusammen- 
hang mit der Betrachtung aufweisen. Leider 
erschwert der gedrängte Stil und die dichte 
Aussageweise des Verf.'s das Verständnis 
des Buches für den theologisch nicht Geschul- 
ten, so daß es wahrscheinlich nur von we- 
nigen zu Ende gelesen wird und darum 
schwerlich den ihm zugedachten Zweck er- 
füllt. Wer aber die .Anstrengung des Be- 
griffes' nicht scheut, wird reichlich belohnt. 
Denn B. entfaltet in seinem Werk zum ersten 
Male in ganzer Breite und Tiefe den Sinn, 
die Eigenart und den Reichtum der christ- 
lichen Betrachtung und setzt diese damit zu- 
gleich in souveräner Weise von den vieler- 
lei Meditationsversuchen ab, die heute in 
Anlehnung an ostasiatische Überlieferungen 
der abendländischen Menschheit angepriesen 
werden. Vielleicht kann man allerdings sa- 
gen, daß er den hierin sich äußernden Anlie- 
gen zu wenig gerecht wird, weil er über den 
rein theologischen Gesichtspunkten den 
menschlich-natürlichen Untergrund des Be- 
trachtenden, der doch weithin brüchig gewor- 
den ist und einer Heilung bedarf, zu wenig 
berücksichtigt. Fr. Wulf S. J. 

Speyr, Adrienne von: Das Licht 
und die Bilder. Elemente der 
Kontemplation. Geleitwort von Hans 
Urs von Balthasar. (Sammlung: Ado- 
ratio Bd. II) Einsiedeln, Johannes-Ver- 
lag, 1955,122 S. 

Adrienne von. Speyr hat sich bereits in 
einer Reihe namhafter Veröffentlichungen 
bemüht, der Meditation eine zentrale Stel- 
lung im Leben des gläubigen Menschen ein- 
zuräumen. Diesem Ziel dient auch der vor- 
liegende kleine Band. Auf knappem Raum 
behandelt die Vf. in gewohnter gedankli- 
cher Tiefe die beiden tragenden Grundlagen 
und Elemente des betrachtenden Gebetes: 
das Licht und die Bilder. Das Licht, grün- 
dend in der Lichtigkeit des ewigen Wortes, 
erschließt in Glaube, Hoffnung und Liebe 
den Zugang zum Göttlichen und ermöglicht 
letztlich die Teilnahme an der innertrinita- 
rischen, göttlichen Schau. Es steht in einem 
engen Zusammenhang mit der Nacht und 
ihren vorausgeworfenen Schatten. Sie ist be- 
reits mit jedem einfachen Glaubensakt gege- 
ben, wird jedoch als Akt sühnender Teil- 
nahme an der Verlassenheit des Gekreuzig- 
ten nur wenigen Auserwählten geschenkt. 
Die verhüllenden und enthüllenden Bilder 
der Schöpfung leuchten im Schein des Lich- 
tes als Zeichen der eigentlichen, tief erliegen- 
den Wirklichkeit auf und geben ihren ewi- 
gen Gehalt frei. Ihre Zeichenhaftigkeit 
gründet in der Hinordnung der Schöpfung 
auf Christus, in dem allein das All seine Er- 

füllung findet; davon zeugen und sprechen 
die Dinge beredt zu dem glaubenden Beter. 
Christus hat den auf ihn angelegten Bild- 
raum durch seine Menschwerdung in man- 
nigfacher Weise erweitert, indem er durch 
Wort und Tat neue Zeichen schuf und mit 
neuem Gehalt erfüllte. Ihn auf Gott hin 
durchsichtig werden zu lassen ist Aufgabe 
der Meditation. 

Diese Schrift ist nicht am Schreibtisch, son- 
dern am Betschemel entstanden. Daraus er- 
gibt sich die Bevorzugung einer mehr be- 
schreibenden Methode, die der Schau der 
Betrachtung mehr entspricht, daher verzich- 
tet die Vf. in etwa auf straffe Gedanken- 
führung und streng methodischen Aufbau. 
Trotzdem sind ihre Darlegungen nicht nur 
Niederschlag reiner Meditation, sie sind 
auch theologisch beachtenswert. Was die Vf. 
z. B. über die Bedeutung des Bildes in der 
Offenbarung zu sagen weiß, geht weit über 
bloß fromme Erwägungen hinaus. Dennoch 
hat man das Empfinden, daß sich persönli- 
che Erfahrung und theologisches Denken 
nicht immer harmonisch zu einem homoge- 
nen Ganzen zusammenfügen. Das macht das 
Eigentümliche und nicht leicht Faßliche die- 
ser Arbeit aus. Der Versuch, die Betrach- 
tung als Quellgrund echten religiösen Le- 
bens größeren Kreisen zugänglich zu ma- 
chen, verdient jedoch Dank und Anerken- 
nung. G. Soballa S. J. 

Instrumentarium des täg- 
lichen Gebets. München, Kösel- 
Verlag, 1957, 218 S. Lw. DM 5,80. 

Ein neuartiges Gebetbuch, für das per- 
sönliche Beten gedacht. Schon sein Titel soll 
das Neue zum Ausdruck bringen. .Instru- 
mentarium' heißt ,Werkzeug'. Das Büchlein 
will keine fertigen, in sich abgeschlossenen 
Gebete für die verschiedenen Anlässe und 
Anliegen des Lebens vorsetzen, sondern den 
Beter • falls er nicht selbst aus dem Herzen 
heraus formuliert • dazu anregen, sein 
eigenes, persönliches Gebet zusammenzustel- 
len. Das .Instrumentarium' will darum 
nichts als eine Hilfe sein; es will den Weg 
zum persönlichen Beten weisen. Hat der 
Beter gelernt, mit dem Werkzeug umzuge- 
hen, ist es ein ihm vertrautes Werkzeug ge- 
worden, dann könnte es ihm • so meinen 
die unbekannten Verfasser • ein liebge- 
wordenes ,Instrument' sein, auf dem er zum 
Lobe Gottes zu spielen versteht. 

Wie sieht das .Werkzeug' aus? Es unter- 
scheidet ein dreifaches Gebet: ,Das Tages- 
gebet', .Das Gebet der besonderen Gelegen- 
heit' (Die Adoratio) und .Das verweilende 
Gebet'. Der Sinn dieser drei Gebetsarten 
wird jeweils erläutert; zugleich werden An- 



320 Buchbesprechungen 

Weisungen zum Vollzug gegeben. • Mit Ta- 
gesgebet ist das gemeint, was wir für gewöhn- 
lich unter den .Täglichen Gebeten' verste- 
hen, also vor allem das Morgen- und Abend- 
gebet. Der heutige Lebens- und Arbeits- 
rhythmus habe für viele dem Morgen und 
Abend den Charakter einer Zeit besonde- 
rer Sammlung genommen. Es müsse darum 
jeder seine Zeit für das tägliche Gebet her- 
ausfinden. Für dieses Gebet wünscht das 
Jnstrumentarium' eine gleichbleibende Ord- 
nung; es wählt die des Breviers, also die 
Abfolge von Psalm, Lesung und Oration. 
Aus den 50 Psalmen, die zum Abdruck 
kommen, aus den kurzen Perikopen des Al- 
ten und Neuen Testamentes (im ganzen 47), 
aus den Orationen (15), Fürbitten und alt- 
kirchlichen Gebeten soll sich der Beter in der 
genannten Ordnung einiges auswählen, je 
nach der Zeit, die ihm zur Verfügung steht. 
Findet er einmal gar keine Zeit, dann wer- 
den ihm Stoßgebete (meist Worte der 
Schrift) genannt, die das Anliegen des täg- 
lichen Gebets auf den engsten Raum zu- 
sammendrängen. • Unter ,Gebet der be- 
sonderen Gelegenheit' wird das Gebet bei 
Anlässen und Ereignissen verstanden, bei 
denen es den Menschen zum Beten drängt. 
Hier werden zur Auswahl vorgelegt die 
christlichen Hauptgebete (Vaterunser usw.), 
die Cantica der beiden Testamente, einige 
Sequenzen, die Anrufung Mariens und der 
Heiligen. • Unter dem .Verweilenden Ge- 
bet' wird endlich das betende Verweilen bei 
einem Gebetstext verstanden, wie es im me- 
ditativen Umgehen mit den im .Instrumen- 
tarium' aufgeführten Texten geübt werden 
kann. 

Der Versuch, den gehetzten Menschen von 
heute, der kaum noch zu sich selbst kommt 
und darum auch im Gebet seine großen 
Schwierigkeiten hat, in einen persönlichen 
Kontakt mit Gott zu bringen, ist zunächst 
sehr zu begrüßen. Man spürt dem Büchlein 
auch an, daß es nicht nur am Schreibtisch 
entstanden ist, sondern aus der Übung 
kommt. Es berücksichtigt die Situation des 
Laien und kommt all denen entgegen, die 
am Gebet der Kirche teilnehmen wollen. Ob 
es ein Weg für alle, oder wenigstens für vie- 
le ist, muß erst die Erfahrung lehren. Wir 
sehen das Neue allerdings nicht so sehr dar- 
in, daß der Beter sich sein Gebet selbst zu- 
sammenstellt; das verlangen auch andere 
Gebetbücher unserer Tage, die wahrlich 
nicht schlecht sind und vielen eine Hilfe be- 
deuten. Seine Eigenart liegt vielmehr ein- 

mal in der Struktur des ,Tagesgebetes', die 
der Liturgie nachgebildet ist, und zweitens 
in der Auswahl der Gebete, die sich auf 
Schrift, Liturgie und einige Gebete des Ur- 
christentums beschränkt. Darin, liegt zugleich 
auch die Grenze des Büchleins. Der Reich- 
tum des persönlichen Gebetsstroms der Kir- 
che ist größer, als das Büchlein glauben ma- 
chen möchte. Darum wird man jeden seinen 
Weg gehen lassen müssen. 

Ein ernsteres Bedenken haben wir gegen- 
über der geringen Auswahl der Schriftperi- 
kopen, die zudem noch einige Male (z. B. 
6 u. 7) wieder Gebete im präzisen Sinn, nicht 
Lesungen sind. Wird dadurch nicht eine 
ungute Einschränkung erzielt? In der Meß- 
liturgie suchen wir über die heutige Begren- 
zung der Perikopen hinauszukommen! 

F. Wulf S. J. 

Verkade, Willibrord OSB: Das 
neue Gertrudenbuch (enthal- 
tend St. Gertruds ,Geistliche Übungen 
und Auszüge aus dem ,Gesandten der 
göttlichen Liebe'). 2. Aufl., Beuron, 
Beuroner Kunstverlag, 1955, 217 S., Ln. 
DM 5.40; Kunstl. DM 6.30. 

Im wesentlichen handelt es sich um eine 
unveränderte Neuauflage des 1936 zum er- 
stenmal herausgekommenen Büchleins. Nur 
sind die verschiedenenen Gebete (Morgen,- 
und Abendgebet usw.), die an die .Geistli- 
chen Übungen' und an die Auszüge aus dem 
.Gesandten der göttlichen Liebe' angeschlos- 
sen waren, in Wegfall gekommen. Geblie- 
ben ist nur noch der Anhang, enthaltend 
einige Psalmen und Hymnen. 

Bei dieser Gelegenheit noch eine Berichti- 
gung: Bei der Besprechung des dem obigen 
verwandten Büchleins •So beten Heilige. 
Gebete der heiligen Gertrud und Mechtild. 
Aus dem Lateinischen übersetzt von den Be- 
nediktinerinnen der Abtei St. Gertrud, Tet- 
tenweis" (vgl. diese Ztschr., Heft 2/1957, 
S. 159 f) ist uns ein Irrtum unterlaufen. Die 
in diesem Büchlein benutzte Ausgabe der 
,Preces Gertrudianae' von Chrysostomus 
Stelzer OSB aus dem Jahre 1903 (Freiburg) 
hat nicht, wie wir meinten und wie das Vor- 
wort der Benediktinerinnen nahelegte, den 
unkorrekten Text der ursprünglichen Aus- 
gabe von 1670 übernommen, sondern den 
verbesserten der Solesmeser Ausgabe von 
1875 und 1877. H. Bleienstein S. J. 




