806 Buchbesprechungen

Christus Getragenwerden, Nachfolge Christi ein von Christus Gezogenwerden. Nur so brau-
chen wir das Kreuz und die Dunkelheit, die tigliche Tétung des Alten Menschen, die stin-
dige Vorwegnahme unseres leiblichen Todes nicht mehr zu fiirchten. ,Euer Herz erschrecke
nicht! Thr glaubt an Gott; glaubt auch an mich!“

Der Herr hat uns also nicht nur den Weg zum Vater erschlossen und dann allein gelassen;
er ist uns nicht nur vorangegangen, um dann in der Herrlichkeit seines Reiches auf uns zu
warten oder uns vom Himmel gnadenhaft eine Kraft zur Nachfolge zukommen zu lassen. Er
ist vielmehr im bleibenden Sinne unser Weg, unser einziger Weg. Glaubend, hoffend und
liebend miissen wir immer mit ithm in Verbindung bleiben, wollen wir wirklich von uns
sagen, wir seien auf dem Wege. Fir Christus aber heifit das: Er ist Mitpilger in seiner
pilgernden Kirche und in jedem ihrer Glieder. Er ist in uns noch unterwegs, und wir sind
in thm schon angekommen.

Damit kommen wir nun auch zum Verstindnis der beiden letzten Selbstaussagen Jesu
(Wahrheit und Leben) und ihrem Verhiltnis zum Geheimnis des Weges. Wer im Glauben
Jesus nachfolgt, glaubend an ihm teilhat, der erkennt nicht nur immer mehr die Wahrheit,
die Geheimnisse der Offenbarung, sondern der steht in der Wahrheit, d. h. in der offen-
baren goéttlichen Wirklichkeit, die Jesus selber ist, der wird ein Wissender in dem Sinn, daf}
er immer und in allen Lagen in einem tiefen Einverstindnis mit dem Herrn lebt und auch
noch hinter den Rétselhaftigkeiten der Welt und des Lebens die giitige Hand des Vaters
weif}; er wandelt im Licht. Die personhafte Wahrheit Gottes in Christus ist damit zugleich
auch Leben, personhaftes gottliches Leben.

B UCHIBESUZPREUG CHUNGEN

Kunst- und Frommigkeitsgeschichte

Fink, Josef: Noe der Gerech-
te in der frihchristlichen
Kunst (Beithefte zum Archiv fiir Kul-
turgeschichte. Herausg. von H. Grund-
mann u. F. Wagner, Heft 4). Miinster/
Kéln, Bohlau-Uerlag, 1955. 123 S. und
63 S. Bildtafeln, br. DM 14,80; geb.
DM 16.80.

Der Vi., Dozent fiir christliche Archiolo-
gie an der Universitit Minster, der schon
durch eine Reihe von fachlichen Veréffentli-
chungen hervorgetreten ist, sucht in der vor-
licgenden Studie das frihchristliche Bild des
betenden Noe in der Arche kunstgeschicht-
lich und theologiegeschichtlich einzuordnen.
Die von ihm eingeschlagene Methode ist kei-
ne einseitige und ausschliefliche, sei es nur
von der kunstgeschichtlichen Uberlieferung
des Bildtypus, sei es nur von den Texten
herkommend, sondern komplexer Natur.
Zunichst erfolgt eine exakte kunstgeschicht-
liche Analyse des Bildtypus. Sie erfafit 1.
einen genealogischen Uberblick iber den
Typus des Beters (Gestus der erhobenen

Hinde, Orantenstellung) und der in einem
Kasten geborgenen Gestalt von der Antike
bis zum Christentum, 2. eine Analyse des
christlichen Noebildes und seiner Attribute
(Taube mit Olzweig, Ein-Mann-Arche) und
3. dessen Einordnung in den frithchristlichen
Bilderkreis (fruihchristliche Rettungsbilder,
Jonasszene, pagane Parallelen zum christli-
chen Reitungsthema, Bekenner- nnd Anbe-
tungsbilder, Taufsymbolik). Daran schliefit
sich eine Beschreibung der hauptsichlichsten
Noebilder in den Katakomben, auf Sarko-
phagen und Grabplatten und der Versuch
ithrer chronologischen Einordnung an; ihre
Entstehung wird von der Mitte des 3. bis
zum Ende des 4. Jhrds. datiert. Erst nach
diesen Vorarbeiten schreitet der Vf. auf
Grund der zeitgeschichtlichen christlichen Si-
tuation und gleichzeitiger Texte zu einer
Deutung des thematischen Noebildes und
kommt dabei zu einem iiberraschenden Er-
gebnis. Der auf den frithchristlichen Denk-
milern stets wiederkchrenden Bildergruppe
Noe—Daniel—]Job gehen bei den Kirchen-
vitern Texte parallel, die im Anschlufl an
Ez 14, 20 die drei alttestamentlichen Gestal-



Buchbesprechungen

ten (die Reihe variiert 6fter und wird hin
und wieder auch erweitert) in den Zusam-
menhang der Buffrage hineinstellen, die
durch den Massenabfall von Christen in der
decischen Verfolgung und den Wunsch der
Gefallenen (lapsi), mit der Kirche wieder
versohnt zu werden, um die Mitte des
3. Thrds, besonders akut geworden war. Wer
wie diese Manner gerettet werden will, sa-
gen die Viter, der darf sich nicht einfach
anf die Firbitte der Gerechten berufen, wie
die lapsi es tun, die sich sog. Friedensbriefe
von den standhaft gebliebenen Christen ver-
schaffen, sondern muf selbst Bufle tun, In der
diokletianischen Verfolgung wird dieser Ge-
danke dahingehend erweitert, dafl auch die
Fiirbitte der Gerechten und Heiligen ,nicht
schlechthin nutzlos ist, sondern nur fiir die
Verstockten nutzlos bleibt® (81). So ist also
der betende Noe in der Arche sowohl Mahner
zur Bufle als auch Vorbild und Firbitter.
Das Préddikat, das ihm bei den Kirchenva-
tern diesen Platz verschafft hat, ist seine Ge-
rechtigkeit, die schon Gen 6,9, vor allem
aber seit der spatjiidischen Literatur immer
wieder herausgestellt wird. Eine besondere
Note erhdlt das Noebild der Denkmaler
noch dadurch, dafl es seinen Ort in der Se-
pulkralkunst hat.

Der hier kurz skizzierte Beweisgang ist
u. E. iiberzeugend. Er macht aber auch dent-
lich, wie schwer es ist, frithchristliche Bilder,
die typologisch anf das Wesentliche verein-
facht sind, iiber ihren allgemeinen Gehalt
hinaus zu deuten, und welcher Kenntnisse es
dazn bedarf. Und noch auf eines sei hier
aufmerksam gemacht, wie sehr ndmlich diese
Bilder Meditationsbilder sind, die in vor-
ziiglicher Weise der personlichen Aneignung
der grofien Heilsgeheimnisse dienen konnen.

Fr. Wulf §. ].

Grillmeier, Aloys, Der Logos am
Kreuz Zur christologischen Symbolik
der dlteren Kreuzigungsdarstellung.
Miinchen, Max-Hueber-Uerlag 1956.
X11, 151 S., Titelbild und 4 Abbildun-
gen, geb. DM 9,80.

Das Buch versucht eine ,Theologie der
Monumente“. Es geht um den frihchristli-
chen Bildtypus, der den Gekreuzigten mit
der durchbohrten Seite, also den toten Je-
sus, zeigt, diesen aber mit offenen Aungen
darstellt, worin ein Hinweis auf den leben-
digen Logos gesehen wird. Die Ikonogra-
phie wird dogmengeschichtlich begriindet.
Als literarisches Fundament dient das Lé-
wengleichnis des Physiologus, einer Tier-
fabelsammlung des spiteren Altertums:
Wenn der Lowe in seiner Hohle schlaft, wa-
chen seine Augen... So schldft zwar der

307

Leib meines Herrn am Kreuz, seine Gottheit
aber wacht zur Rechten des Vaters.

Der dogmengeschichtliche Reichtum des
Buches erregt meine Bewunderung. Der
theologische Ort des Vf. liegt hoch iiber dem
Sichtbereich des Laien, und ich darf mir
nicht anmaflen, meine Bewunderung auch
nur als den Versuch einer Wirdigung hinzu-
stellen. Nun betrifft das Anliegen des Bu-
ches aber auch den Archdologen. Denn kiinst-
lerische Monumente als historische Quelle
benutzen, Beschreibung und Dentung der
Monumente und ihre knltur- und geistesge-
schichtliche Aunswertung sind spezielle ar-
chiologische Anfgaben. Sie wahrnehmend
méchte ich einiges Kritische sagen, dem Buch
des Dogmenhistorikers etwas hinzufiigen,
was ihm fehlt, einfach deshalb fehlt, weil es
der Sicht des Dogmenhistorikers fremd ist.

Um die frithen Krenzigungsdarstellungen
umfassend zu erhellen, ist die dogmenge-
schichtliche Erkldrung zn eng. Die ganze
kunstgeschichtliche Verzahnung zwischen An-
tike und Christentum will vorher geklirt
sein. So fordert folgende kiinstlerische Tra-
dition Beachtung. Die Antike hat die Toten
als Lebende dargestellt. Dies bezeugt alle se-
pulkrale Kunst. Ich kenne keine griechische
oder romische Grabstatne mit geschlossenen
Angen, und es wird wohl anch keine gege-
ben haben, es sei denn, es handelt sich um
symbolische Verwendung mythischer Gestal-
ten im Schlaf (Ariadne, Endymion). Die
Grabreliefs folgen demselben Prinzip; die
meisten haben sogar das friihere Leben der
Toten abgebildet. Wenn mythische Themen
ins Totenreich fihren, trifft man auch dort
Lebende. Eurydike leibt und lebt. Alkestis
wird lebend aus dem Reich der Schatteu ge-
holt. Die Beispiele gehen bis in die Zeit, als
schon christliche Kunstiibung beginnt.

Wie steht es mit der Darstellung von Ster-
ben und Tod? Griechen und Roémer haben
sich in ihren vielen Kampf- und Schlachtbil-
dern dem Thema zugewandt. Aber wer stirbt
in diesen Bildern mit der ganzen Not des
Sterbens? Wer ist da tot nnd trigt die
schlimmen Zeichen zerstérten Lebens? Es
sind mythische Ungetiime (Giganten und
Kentauren), sagenhafte Feinde (Amazonen)
und im Bereich der Wirklichkeit die Barba-
ren: Perser, Gallier, Germanen. Von Grie-
chen und Rémern hat die Kunst der Antike
den schrecklichen Tod ferngehalten. Die
Madhtvollkommenheit des Kinstlers laft
den Toten ihr ,liebes Leben®. Die Ganzheit
und Vollkommenheit der Erscheinung bleibt
auch am Toten Ziel der Darstellung. Wo im
Bild das Totsein betont ist, hat die Antike
ein negatives Zecichen aussprechen wollen.
Dieses Verhalten ist ganz deutlich. Der Tod
allgemein wird von der Kunst mit dem
Glanz des Lebens zugedeckt. Der Tote er-



308

scheint schon, wach, innig, wie wenn er lebte.

Die Kreuzigungsdarstellungen beginnen
spat. Ohne mogliche theologische Grinde zu
verkennen (doketistischer Einflufi?), halte
ich die Schmach des Kreuzestodes fiir das
eigentliche Hemmnis einer fritheren Entste-
hung der Bilder. Als die christliche Kunst
thr Zégern tberwand und das Thema auf-
griff, konnte sie dem kiinstlerischen Problem
der Antike, den Tod so oder so darzustellen,
nicht entgehen. Der Eintritt in die Traditio-
nen der Antike und deren kiinstlerische Aus-
drucksweisen hat jeweils die christliche Kunst
iiberhaupt erst auf den Plan gerufen. Es gibt
gar keine christliche Kunst der Friihzeit ohne
diesen Zusammenhang. Christliche Kiinstler
sind Christen gewordene Kiinstler und Men-
schen der Antike. Sie tbertragen die alte
Formenwelt in den neuen Erlebnisbereich.
So kommt es, dafl die christliche Kunst aus
der Fille der antiken Kunst stammt.

Wer als Christ den toten Jesus darzustel-
len unternahm, wihlte aus den kiinstleri-
schen Moglichkeiten die positive. Die Még-
lichkeit dieser Wahl war die Voraussetzung
fiir den Beginn der Bilder. Der erste Kiinst-
ler verhielt sich wie ein antiker Mensch, der
seinesgleichen im Tode sieht. Er sah den
Darzustellenden wie lebend. Zu dieser be-
herrschenden Vorstellung traten Kreuz und
Lanzenstich nur attributtv, die Besonderheit
der Todesart kennzeichnend, hinzu. Die At-
tribute sprechen hier keine Bewertung mehr
aus, weil der Tote selbst in Schonheit er-
scheint. Dies ist kinstlerischer Geist vom
kinstlerischen Geist der Antike. Es ist sehr
bezeichnend und bestitigt das Gesagte, dafl
spiater der Typus des mittelalterlichen
Schmerzensmannes am Kreuz an die sterben-
den Barbaren ankniipft. In der Sicht der
Antike ware das Bild des Schmerzensmannes
einem negativen Urteil iiber Christus gleich-
gekommen. Der gekreuzigte Jesus der frith-
christlichen Kunst konnte so nicht anssehen.
Die christliche Antike mufite den toten Herrn
im Bild lebend sehen. Dies war eine zwin-
gende Folge kiinstlerischer Tradition. Die
offenen Augen des Kreuzigungstypus sind
also fiir den Kenner antiker Sepulkralkunst

nichts Aunffélliges. Damit eriibrigt sich der-

ganze Aufwand der dogmengeschichtlichen
Erklarung. Die Dogmengeschichte zeigt die
Fortschritte der Christologie. Dafl diese
Fortschritte als Intentionen auch den Chri-
stushildern zukamen, ihnen spater noch, vom
Betrachter her, zawachsen konnten, darf ver-
mutet werden, weil eine solche gedankliche
Anreicherung ebenso wie ein gewisser
Schwund optischen Verstehens allgemein die
Kunstwerke durch die Geschichte begleitet.
Eine Einwirkung jener literarischen Stelle
des Physiologus aber, die der V{. behandelt,
auf die kiinstlerische Konzeption des von der

Buchbesprechungen

Lanze durchbohrten Crucifixus mit offenen
Augen bleibt unbeweisbar. Bildtypen ent-
stehen aus einem breiten Vorstellungsgut.
Sie kénnen ihrerseits bisweilen ausgekligel-
te literarische Vergleiche veranlassen. Wer
die Entstehung der Bildtypen erkldren will,
muf} nicht eine einzelne Literaturstelle zum
Vergleich aufgreifen, sondern kinstlerische
Traditionen und die tragenden ldeen einer
Zeit aufspiiren.

Wenn man von den Anfingen der Kreu-
zigungsdarstellung spricht, darf man das
Bild an der Tiir von S. Sabina in Rom nicht
ubergehen. Der V1. scheidet es S. 2, Anm. 1,
aus der Erarbeitung seiner Problemstellung
aus, weil es thm ,zu undeutlich® ist. Aus der
Kraft kiinstlerischer Symbolik steht hier das
Thema der Kreuzigung gewissermaflen mo-
numental und grofl vor uns, auf die Idee,
nicht auf die Historie gerichtet, ja, es nimmt
den Charakter einer dogmatischen Verkiin-
digung an. Wir sehén Christus — natiirlich
mit offenen Augen —, flankiert von den
Schdchern, in Kreuzeshaltung. Die Kreuze
sind fast nnsichtbar, aber die Nagelung ist
deutlich. Die ganze Gruppe steht in einer
sinnvoll gegliederten Architektur. Jeder Ge-
kreuzigte fiillt ein Kompartiment, das ein
Giebel iiberhoht. Christus allein ragt hoch in
den Giebel hinauf. Auch ist der Giebel sei-
nes Kompartimentes hdher. Am oberen Bild-
rand hat er noch nicht sein Ende gefunden.
Das ist eine ausdrucksstarke Kunst. Sie
macht aus der Kreuzigung eine architekto-
nische Erh6hung. Hier steigt die Vorstellung
von Palast und himmlischer Stadt auf. Da
erleben wir sinnfdllig den verherrlichten
Christus, den Sohn Gottes, den Logos am
Kreuz. So hatten wir zuletzt, was der VI.
suchte, aber in anderer Weise, ohne die dog-
mengeschichtliche Erklirung der offenen
Augen. Jetzt stehen wir, wie mir scheint, vor
echten Moglichkeiten einer Theologie der
Monumente.

Zum Schluf ein allgemeines Fazit. Sollten
wir nicht, ein jeder, Dogmatiker, Historiker
und Archdolog, sein Gehduse verlassen und
Kontakt mit den anderen suchen, nicht nur
literarischen, sondern lebendigen Austausch
in Gespriach und Betrachtung! Das ergéabe
eine Chance fir alle, besonders fiir die
christliche Archaologie, die seit Jahrzehnten
nicht vom Fledk kommt, weil sie immerzu
uberfordert wird und in Einseitigkeit er-
stickt. Wer sie frei macht, férdert zuletzt
auch all diejenigen, die sie nur als Hilfswis-
senschaft anzusehen gewohnt sind.

Dr, Josef Fink

Engelmann, Ursmar OSB.: Die
Reichenau Urkunden und Bilder
aus Kunst und Leben. Miinchen, Karl



- Buchbesprechungen

Zink Uerlag, 1955. 75 S. mit 40 Bild-
tafeln, brosch. DM 7.80.

Die Insel Reichenau im Bodensee beher-
bergte ein Kloster, das die deutsche Kultur
des frithen Mittelalters geformt hat: Reli-
gion, Wissenschaft und Kunst nahmen von
dort ihren Ausgang. Diesen Quell des geisti-
gen Lebens macht der Verf. uns zuginglich.
Er gibt nicht nur eine gediegene geschicht-
liche Einfiihrung, sondern 13fit in dem ange-
fugten Textteil die alten Bewohner des Klo-
sters selbst zu Wort kommen. Wir lesen in
der Chronik Hermanns des Lahmen und in
dem Brief Walahfried Strabos an Papst
Gregor 1V. (826—844). Die Vision des Mon-
ches Wetti erschiittert uns und eine karolin-
gische Predigt erbaut. Kdstlich sind Stra-
bos Anweisungen fir den Gartenbau und
beeindruckend die Bemithungen der Skripto-
ren um das Abschreiben der Biicher. So steigt
das Leben der Abtei aus den Bildern und
gut ibertragenen Originaltexten in ur-
spriinglicher Frische auf und vermittelt beste
benediktinische Tradition.

Der tiefer Forschende sei an die beiden
Béinde ,Kultur und Kunst der Reichenau*
(1924) erinnert, der Interessent der Bau-
kunst an das Heft von Hans Christ ,Die
sechs Minster der Abtei Reichenau® (von
der Grindung bis zum Ausgang des 12.
Jahrhunderts) verwiesen (Verlag Th. Keller,
Reichenau-Bodensee 1956). H. Schade S. ].

Rudmann, Dr. P. Remigius OSB.:
Ménchtum und kRirchlicher
Dienst in den Schriften
Gregors des Grofen. St Otti-
lien, Eos-Uerlag, 1956. 196 §., kart.
DM 4,50.

In Zeiten akuten Priestermangels wird die
Frage als besonders dringlich empfunden,
ob auflerklosterliches Wirken dem Wesen
des Monchtums zuwiderlduft oder ob der
Moénch ohne Beeintrachtigung seines Berufls-
ideals in der Seelsorge titig sein kénne. Was
liegt ndher, als jenen grofien Kirchenlehrer
zu fragen, der selbst Mo6nch aus innerer Be-
rufung war und es auchnachseiner Bestellung
zur umfassendsten auflerklosterlichen Tatig-
keit blieb: Gregor, den Groflen? Dies um so
mehr, als er als einer der grofiten Pipste
und Kirchenviter auch in vielen anderen
Fragen bis in die heutige Zeit hinein gilti-
ge Weisungen gegeben hat. Bisherige, al-
lerdings immer nur am Rand angestellte
Untersuchungen konnten schon deshalb nicht
befriedigen, weil sie zu widersprechendsten
Resultaten gefithrt haben.

Uber die Hauptfrage des Buches hinaus
ist von Interesse das einleitende Kapitel, das
ein Gesamtbild der Grundauffassung Gre-
gors vom Ménchtum vermittelt, die der V£,

309

mit einem Wort bezeichnet als ,durch den
Jenseitscharakter gekennzeichnete Passivi-
tiat“ (79). Das zweite Kapitel zeigt die ver-
schiedenen Dienste auf, die Gregor theore-
tisch und des 6fteren auch praktisch Mon-
chen abverlangte; tatsdchlich umfassen sie
alle erdenklichen Aufgaben direkter und in-
direkter Seelsorge. Das dritte Kapitel end-
lich sucht das Dilemma zwischen Passivitit
und Aktivitdt des idealen Monchtums auf-
zulosen. Zunichst werden mit groflem Ge-
schick und fast tendenzigs anmutender
Griindlichkeit die nach der Besteigung des
Pépstlichen Thrones anfénglich sehr lauten
Klagen Gregors iiber den persdnlichen Ver-
lust der ,quies’ (der monastisch-kontempla-
tiven Ruhe in Gott), die eine wirksame Ge-
geninstanz gegen das schlieBliche Ergebnis
der Untersuchung darstellen kénnten, ihrer
Beweiskraft entleert. Die darauf folgende
systematische Untersuchung der entsprechen-
den positiven und negativen Regierungsent-
scheidungen Gregors kann noch zu keinem
klaren Ergebnis fithren. Denn es handelt
sich dabei immer um Einzelentscheidungen,
nie um allgemein gilltige Aussagen. Ander-
seits ergeben aber ,verschieden gelagerte
und verschieden bestimmte Einzelaussagen
niemals als Summe eine Allgemeinaussage®
(100). (Daf dieses ,Gesetz’ allerdings Ergeb-
nis der vorhergegangenen Untersuchung,
und nicht nur methodologisches Prinzip se1,
kann der Rez. trotz des S. 111 Gesagten
nicht einsehen.) Zur Losung wird man
schlieflich gefihrt auf dem Umweg tiber die
Darstellung von Gregors Lehre von der
gottlichen Berufung, von der sozialen Ver-
antwortung jedes Christen, vom Primat der
inneren Einsamkeit iiber die duflere — die
letztere ist nur und nicht immer nétiges Mit-
tel fir die erstere —, und vom gegenseiti-
gen Verhidltnis des aktiven und passiven
Lebens. Gerade dieser letzte Punkt erscheint
uns als zu wichtig fiir das Thema, als dafl
man ihn in der vorliegenden Form auf nur
drei Seiten stichwortartig behandeln dirfte;
hier gewinnt der Verf. deshalb auch nicht
das volle Vertrauen eines kritischen Lesers.
Das Ergebnis lautet: Gregor hat nicht nur
selbst die vita mixta gelebt, sondern sie
auch als Ideal fiir andere aufgestellt. Alle
»Anzeichen aus Gregors geistiger Allgemein-
stellung sprechen . . . deutlich fiir die Mog-
lichkeit der Verbindung von monchischem
und kirchlichem Dienst® (132). Wiinschens-
wert . wire in diesem Ergebnis noch eine zu-
sammenfassende Darstellung der aszetisch-
religiésen Bedingungen gewesen — verschie-
dene klangen im Lauf der Ausfiithrungen an
—, die nach Gregor Voraussetzung dafir
sind, daf die vita activa ohne Beeintridchti-
gung der vita contemplativa iibernommen
werden kann. Jos. Grotz §. ].



310

Wolter, Hans: Ordericus Ui-
talis. Ein Beitrag zur kluniazensi-
schen Geschichisschreibung (Ueréffent-
lichungen des Instituts fiir europiische
Geschichte. Mainz. Herausg. von. J.
Lortz u. M. Géhring, Bd. 7). Wiesba-
den, Franz Steiner, Uerlag, 1955. VIII
u. 252 §S., geb.,, DM 18.—.

Ordericus Vitalis (1075—1142) gehért zu
den groflen Geschichtsschreibern des Mittel-
alters. Seine Historia Ecclesiastica ist eines
der Hauoptquellenwerke fir die Erforschung
der Geschichte des anglo-normannischen
Raums um die Wende vom 11. zum 12. Jhd.
Sie gibt einen tiefen Einblick in eine poli-
tisch, geistesgeschichtlich und religids sehr
bewegte Zeit. Feudalherrschalt, Eigenkir-
chenwesen, Kluniazensische Kirchenreform,
monastischer Frihling, monastisch geprigte
Kultur und Religiositit, das Aufkommen
einer neuen Theologie und Frommigkeit,
religiése Laienbewegung im Bannkreis der
groflen Abteien,Kreuzzug, Nationalstaatlich-
keit und werdendes Europa, das sind die
treibenden Krifte dieser Zeit, die bei Orde-
ricus in einer fir das Mittelalter erstaunli-
chen Lebendigkeit, Fiille und Objektivitit
zur Sprache kommen. Dem V{. geht es in
seiner Monographie darum, Menschen und
Werk von ihren stammesmaflig bedingten,
geistigen und religiGsen Wurzeln her, aus
threr Umwelt, in thren Absichten nnd Zie-

Buchbesprechungen

len verstindlich zu machen. Die Weitge-
spanntheit seiner Arbeit vermittelt ein le-
bendiges Bild von der Verflochtenheit, Viel-
schichtigkeit und Universalitit der monasti-
schen Welt in der groflen Zeit normanni-
scher Geschichte und ist damit zugleich ein
bedeutender Beitrag zur Frommigkeitsge-
schichte des Mittelalters.

Nach einem einleitenden 1. Kapitel, das
den Rahmen der Arbeit absteckt und sich
hauptsichlich der handschriftlichen Uberlie-
ferung und den Ausgaben der Historia Ec-
clesiastica sowie ihrer Beurteilung in der
Forschung widmet, bringt das 2. Kapitel
eine ausfihrliche Darstellung der Geschich-
te, der inneren Verfassung und der Bedeu-
tung der Abtei Saint-Evroul, in der Orde-
ricus seine Oblation vollzog und sein Le-
benswerk beendete. Das 8. Kapitel arbeitet
Familie, Entwicklung und Gestalt des Mon-
ches Ordericus heraus, das 4. Kapitel endlich
untersucht die Motive und Methode des Ge-
schichtsschreibers Ordericns sowie Sprache,
Gestalt und Struktur seiner Kirchengeschich-
te. Ein Abschluflwort sucht das werdende
abendlindische Geschichtsbewufitsein bei
0. V.. deutlich zu machen. Das Verzeichnis
der eingeschenen Handschriften, der ge-
druckten Quellen und der benutzten Litera-
tur, sowie 80 Seiten Anmerkungen bezeugen
die wissenchaftliche Griindlichkeit des Vfs.,,
dessen Arbeit eine sehr gute Anfnahme in
der Fachwelt gefunden hat.  Fr. Wuif S. J.

Die Welt der Heiligen

Wimmer, Otto: Handbuch der
Namen und Heiligen Mit
einer Geschichte des christlichen Kalen-
ders. Innsbruck-Wien-Miinchen, Tyro-
lia-Uerlag, 1956, 560 S., Ln. DM 16.—.

Wer sich iiber den gegenwirtigen Stand
des Heiligenkalenders zuverldssig unterrich-
ten will, findet im 1. Teil des vorliegenden
Werkes — nach einer kurzen Geschichte des
Kalenders und des Kirchenjahres — ein voll-
stindiges Verzeichnis aller Heiligenfeste,
deren Feier fiir das Rémische Meflbuch an-
geordnet ist. Aus der groflen Zahl der iib-
rigen Heiligen und Seligen werden vor al-
lem solche hinzugefiigt, deren Lebensschick-
sale fur die Nachfolge Christi besonders bei-
spielhaft und anregend sind. Auch den Hei-
matheiligen, den Heiligen deutscher Zunge,
wurde ein breiter Ranm zugestanden. Nach
der vom V{. getroffenen Auswahl kann man
wohl sagen, daf sein Kalendarium keine un-
organische Zusammenstellung zufalliger Na-
men ist, sondern ein echter Ausdruck der in
der Kirche fortlebendenLiturgie, Kultur-nnd
Heimatgeschichte. Da der VI. sich auferdem

bemiiht hat, soweit es bei dem gegenwarti-
gen Stand der hagiographischen Forschung
moglich ist, nur solche Namen aufzunehmen,
deren Trager wirklich Heilige oder Selige
sind, kann sein Kalendarium jedem anderen
Kalendermacher als zuverlissige Quelle und
vorbildliches Muster dienen, Diesem eigent-
lichen Kirchenkalender, der fir jeden Tag
mehrere Namen anfihrt, ist ein Wand- und
Taschenkalender beigegeben, der nach den
gleichen Grundsitzen bearbeitet ist, aber
traditionsgemdf nur einen Tagesheiligen
nennt.

Eine sichere Beratung bei der Namens-
findung bietet der 2. Teil des Buches, der
eine sorgfiltig bearbeitete ,Namen- und
Heiligenkunde® darstellt. Jedem Heiligen
wird die etymologische Deutung seines Na-
mens vorausgeschickt; thr folgt das Charak-
teristische seiner Persdnlichkeit und die ge-
naue Zeit- und Ortsangabe seiner Wirksam-
keit, bei der zwischen Geschichte, Uberliefer-
ung und Legende reinlich geschieden wird.
Ber iberragenden Persdnlichkeiten werden
ihre in die Geschichte eingegangenen Kenn-
zeichen (Epitheta) und tkonographischen



Buchbesprechungen 311

Merkmale (Attribute) beigefiigt. Die Patro-
nate der Heiligen, ihre Schutz- und Schirm-
herrschaft, werden in einem nach Berufs-
stinden alphabetisch geordneten Verzeichnis
iibersichtlich zusammengestellt. Far Leser,
die sich iber einen Heiligen ndher unterrich-
ten wollen, ist die letzte Monographie zi-
tiert, soweit eine solche im Buchhandel er-
schienen ist. H. Bleienstein S. J.

Gérres, Ida Friederike: Aus der
Welt der Heiligen. Frankfurt
am Main, Uerlag Josef Knecht, 1955,
458 §., Ln. DM 15.80.

Der umfangreiche Band vereint (zum gu-
ten Teil noch unveréffentliche) ,kleinere ha-
giographische Arbeiten (der Verfasserin) aus
zwei Jahrzehnten ... Vortrige, Abhandlun-
gen, Skizzen, Vor- und Nachworte zu {rem-
den Werken, erweiterte Buchbesprechungen;
ein Hauptteil bringt, aus den Jahren der
Krankheit, Notizen und Einfalle, ungefeilte
Tagebuchaufzeichnungen, die nur Ansidtze
und Vorschlige znm Weiterdenken anbieten,
weil ein Aufheben fiir spatere grindliche
Verwertung als zu ungewif} erscheint® (20 f).
Es werden sehr grundsitzliche Fragen an-
geschnitten: Uber den Sinn der katholischen
Heiligenverehrung, iiber das wahre Gesicht
und das Argernis der Heiligen, iiber Patro-
nate und Leitbilder, iber die Heiligenlegen-
de, iiber den je individuellen Weg der Hei-
ligen und ihre Stellung in der Kirche, iber
das Verhiltnis von Menschentum und Hei-
ligkeit, von Natur und Gnade. Daneben
sind es konkrete Gestalten, denen das Inter-
esse der Verf. gilt: Radegundis, Heinrich
Seuse, Severin, Jeanne d’Arc, Elisabeth {in
dem schon frither erschienenen ,Gesprach
iiber die Heiligkeit“), Alphons von Ligouri
(mit sehr kritischen Bemerkungen), Newman
und die englische Protestantin Florence
Nigthingale (nach dem Buch von Cecil S.
Woodrow, ,Florence Nigthingale’, deutsch
von 1. Wild, Késelverlag, Minchen).

Bei der Zusammenstellung so vieler und
— nach Anlage und Anlafl — verschiedenar-
tiger Arbeiten war es nnausbleiblich, dafl sich
gewisse Lieblingsgedanken der Verf. ofter
wiederholen. Bisweilen wird man auch Ein-
seitigkeiten sowohl in der Fragestellung (z.
B. im ,Gesprich iiber die Heiligkeit’) wie in
den dargebotenen Losungen und ebenso un-
nétige Schiarfen (Alphons v. Ligouri} bemdn-
geln. Aber wenn man bedenkt, dafl alle Ar-
beiten mit dem Herzen und mit Tempera-
ment geschrieben sind und dafl die Verf. im-
mer ein kritisches Leserpublikum vor Augen
hat, dem die Welt der Heiligen weithin. ab-
handen gekommen ist und erst wieder zu-
ginglich gemacht werden mufl, dann wird

man solche Mingel gern iibersehen, zumal
sie immer wieder mit klugen Bemerkungen,
guten Einfédllen und eigenstindigen Gedan-
ken dberrascht. Vor allem ihre konkreten Le-
bensskizzen zengen von guter — mensch-
licher und religiéser — Einfihlungsgabe.
Thre Gestalten haben Fleisch und Blut, und
man gewinnt FEinblik in ihr innerstes
Geheimnis. Zu erwidhnen ist schliefllich noch
die Verbindung von Weite, die auch aunfler-
halb der sichtbaren Kirche das Aufkeimen
echter Heiligkeit wahrzunchmen weifl (Flo-
rence Nigthingale), mit ungeschmailerter
Kirchlichkeit (in der Stellung zu W. Nigg).
Man wird darum zusammenfassend sagen
kénnen, dafl die hier gesammelten Arbeiten,
die die Verf. ,Fragmente einer lebenslangen
Meditation* (21) nennt, vielen, auch Nicht-
katholiken und Nidhtchristen, den Zugang
zur Welt und zum Herzen der Heiligen wie-
der zu erschliefen vermégen. Fr. WWulf S. J.

Bernhart, Josef: Franz von As-
sisi. Leben und Wort Dritte
verbesserte Auflage mit 8 Bildtafeln,
Miinchen, Hermann Rinn, 1956, 87 S.,
DM 5,80.

Was dieses Werk zu einem Korrektiv fiir
viele andere, auch grofie Franziskusbiicher
macht, ist die ihm zugrunde liegende ha-
giographische Methode. Sein Verfaser weif},
dafl kein Heiligenleben rein natiirlich er-
kirt und verstanden werden kann. Jede
Heiligkeit entsteht ans dem Zusammenwir-
ken von Gott und Mensch, von Gnade und
Freiheit, bei dem es im Dunkel bleibt, was
Natur, was Gnade oder was Ubernatur als
Meisterin der Natur ins Werk gesetzt hat.
Darum kann von keiner Psychologie eine ge-
niigende Erklirung des Franziskuslebens er-
wartet werden. Ebenso ungeniigend ist der
Versuch, das Leben des Heiligen ausschliefi-
lich ,aus seiner Zeit“ zu erkliren. GewiB3,
der Heilige redet fiir seine Zeit, aber er re-
det gegen sie, weil er es im Namen Gottes
tut. ,Deuns mirabilis in sanctis snis.“ Wenn
aber Gott in ihnen sich wunderbar erweist,
ragen die Heiligen selber in das Mysterium
Gottes hinein und entziehen sich einer rein
rationalen historischen Erforschung. Sie ge-
héren, wie Bernhart mit Nachdrudk betont,
zu den grofen Gestalten der christlichen
Heilsgeschichte, die die widerspenstige Welt
fiir den Herrn erobern und seiner Herr-
schaft dienstbar machen sollen. Darum kann
ihr Leben und Wirken nicht im Lichte der
Weltgeschichte, sondern nur im Znsammen-
hang mit der Heiligen-Geschichte als sol-
cher betrachtet werden. Dieser theologische
Gesichtspunkt schlieft natirlich Psychologie
und geschichtswissenschaftliche Forschung



312

nicht aus; er fordert vielmehr die genaue
Feststellung, unter welchen geschichtlichen
Umstédnden ein Mensch den Weg der Hei-
ligkeit gegangen und seine Sendung in der
Kirche erftllt hat.

Von diesen hagiographischen Prinzipien
geleitet, versucht der Vf. zur Urgestalt
des hl. Franz vorzudringen, soweit ihre ech-
ten Ziige aus den verfiigbaren Quellen noch
erkennbar sind. Als Resultat ergibt sich ein
Menschen- und Heiligenbild, das von der
volkstimlichen Vorstellung und Verehrung
des allzeit sonnigen Poverello von Assisi und
des frohbeschwingten Gottesmannes stark
abweicht. Franzens Verhiltnis zu Gott und
Welt, zur Natur und Kultur, sowie seine
Liebe zu den Menschen werden aus den letz-
ten Waurzeln seiner Gotiesliebe hergeleitet
und dadurch von vielen Verkennungen und
Entstellungen befreit. Letzeres gilt beson-
ders von seinem Armutsideal, das weder auf
seinen Hafl gegen die Macht des Geldes,
noch auf soziale Reformgedanken, sondern
auf die liebende Nachfolge des armen Chri-
stus zuriickzufithren ist.

Franziskus ist ein so typisch christlicher
Heiliger, dafl ihn Bernhart als Beispiel
nimmt, das den Stand des Heiligen in der
Kirche iiberhaupt, sein Stehen in und zu der
Heiligen-Geschichte deutlich machen und die
Motive und Formen christlicher Aszese und
Vollkommenheit beleuchten kann. Das viele
Unauflosliche, das dabei iibrigbleibt, wird
vom V{. weder zugedeckt noch weggedeuntet,
sondern mit der Unzulinglichkeit der Heili-
gen und der Ubermacht der Gnade begriin-
det. Man denke beispielsweise nur an den
geheimnisvollen Zusammenhang von Hei-
ligkeit und Krankheit, von Christusliebe und
Stigmatisation, von christlicher Vollendung
und Abtdtung, von der Uberforderung, die
heilige Menschen an sich selbst stellen, und
dem daraus erflieflenden Opfersegen fir
andere. Fiir alle diese und dhnliche Proble-
me des heiligen Lebens gibt B. Lésungen,
die von grofler Ehrfurcht vor den Geheim-
nissen des Reiches Gottes zeugen und in
einer so treffenden Sprache formuliert sind,
daf sie, ohne es zu wollen, zu den {iberzeu-
gendsten Apologien christlicher Heiligkeit
gehoren, Wer sich in Bernharts Franziskus-
buch versenkt, wird mit tiefen aszetischen
und heilstheologischen FErkenntnissen be-
lohnt. Am Anfang steht eine gute Uber-
setzung des ,Sonnengesangs®. Den Abschluf}
bilden ,Gespriache iber die vollkommene
Freude, die ,Lobpreisung nach der Stigma-
tisation“ und ein Auszng aus dem ,Testa-
ment“. . H. Bleienstein S. ].

Waach, Hildegard: Johannes
vom Kreuz Wien-Miinchen, Uer-
lag Herold, 1954. 830 S., DM 15.—.

Buchbesprechungen

Das Buch ist ein wissenschaftlicher Ver-
such, das Leben und die Lehre des hl. Jo-
hannes vom Kreuz fiir gebildete Leser dar-
zustellen. Was zunichst das ,Leben® be-
trifft, so mufl sich die Vf. mit einer Skizze
begniigen, da nach Lage der Quellen eine
Heiligenbiographie im modernen exakten
Sinn des Wortes iiber Johannes v. K. nicht
geschrieben werden kann. Uber sein dufle-
res Schicksal sind wir zwar gut unterrichtet,
weil es aufs engste mit dem theresianischen
Reformwerk des Karmeliterordens verbun-
den ist. Uber sein Innenleben dagegen wis-
sen wir kaum etwas anderes, als was sich aus
seinen Schriften erschliefen 14fit. Trotzdem
liegt in der Skizze von H. Waach der Haupt-
akzent nicht auf dufleren Daten, sondern auf
der Ergriindung jenes inneren Gnadenzugs,
unter dessen Einfluf Johannes wahrschein-
lich von Anfang an stand und der, zusam-
men mit seinen natiirlichen Anlagen, die
typische Eigenart seines Geistes gewesen
sein soll. Diese Eigenart glaubt die V{. be-
stimmen und gewinnen zu kdnnen aus der
Finfiihlung in seine Schriften und aus der
Zusammenschau aller Ergebnisse, die seine
Biographen berichten. Daf} bei dieser Metho-
de dem sunbjektiven Erahnen und Erraten
ein weites Tor geéffnet ist, beweisen die
ungezihlten ,vielleicht* und ,vermutlich®,
mit denen die V{. ihre biographischen An-
gaben qualifizieren muf.

Bei der Darstellung der Lehre geht H.
Waach davon aus, dafl Johannes v. K. fast
alle seine Schriften nur verfafite, um den
Menschen auf ihrem Weg zu Gott voran-
zuhelfen. Darum hat auch sie seine Lehre
nur unter dem Gesichtspunkt der religidsen
Praxis betrachtet und alle philosophisch-
theologische Problematik, die nur in einer
entfernten Beziehung dazu steht, grundsatz-
lich ausgeschlossen. Bevor sie jedoch Johan-
nes v. K. als den Fithrer zur Vollkommen-
heit schlechthin anfstellt, geht sie anf einige
Schwierigkeiten und Vorurteile ein, die da-
gegen erhoben werden. Darum behandelt
sie zuerst die Voraussetzungen, die zum Ver-
stindnis der Schriften des hl. Johannes not-
wendig sind, und beantwortet die Frage, fir
welche Menschen sie vor allem Geltung ha-
ben. Im folgenden Kapitel iiber die grund-
legenden Wahrheiten in der Lebre des Hei-
ligen wird ausfithrlich gezeigt, dafl die Lie-
besvereinigung das Ziel des geistlichen Le-
bens ist, dafl seine grundsitzliche Einstel-
lung zur Welt und den Dingen. keine andere
als die katholische ist, und was man unter
seiner Lehre von der ,dunklen Nacht® zu
verstehen hat, Das Hauptthema aber ist der
Aufstieg der Seele zu Gott, wie ihn Johan-
nes v. K. gelehrt hat, ausgehend vom Sta-
dium der ,Anfinger” iiber die drei Stadien
der ,Fortgeschrittenen® bis zu den Stadien



Buchbesprechungen i . 313

der , Vollkommenen® in der mystischen Ver-
méhlung. Besonders eingehend werden anf
diesem Wege die Notwendigkeit und die
Wirkung der aktiven und passiven Reini-
gung der Sinne und des Geistes behandelt
und die Verhaltensmafiregeln besprochen,
die Johannes dafir angibt. Eine ganz per-
sonlich originale Leistung der Vf. sind die
vielen praktischen Beispiele, durch die sie
die Lehre ihres Meisters jeweils erkliren
und anwenden will. Nicht selten glaubt sie
auch fiir Dinge, iiber die Johannes selbst
sich nicht aunsdriicklich ausgesprochen hat,
aus dem Wesen der Sache heraus seine Mei-
nung erschliefen oder erahnen zn kénnen.
Dadurch erhilt auch der Abschnitt iiber die
Lehre des hl. Johannes eine subjektive Note,
die nicht jeder Leser anerkennen wird.

Am Schlufl des Buches steht ein eigenes
Kapitel iber korperliche, imagindre und in-
tellektuelle Visionen, innere Ansprachen,
Prophezeiungen und geistige Empfindun-
gen, also iiber jene mystische Gnade beson-
derer Art, in der zu allen Zeiten die Mehr-
zahl der Menschen mit Unrecht das eigent-
liche Mystische gesehen hat. Daher ist es
wichtig, die Begriffe zu kldren und auf den
hl. Johannes, den Doctor mysticus, zu hé-
ren, der diese aullerordentlichen Phinomene
ausfithrlich behandelt und ihren Wert und
ihre pastorale Behandlunglungsweise klar
bestimmt hat. Die Studie von H. Waach ist
eine gute Hilfe dazn. H. Bleienstein S. ].

Johannes vom Kreuz Leh-
rer der Mystik. Das Leben des
Heiligen gestaltet aus den spanischen
Dokumenten von E. Specker. Stans,
Uerlag Josef von Matt, 1957, 191 S.,
DM 11.40.

Der Titel des Buches gibt keine Vor-
stellung von der Art und Weise, wie der
Vf. das Leben und die Lehre des hl. Johan-
nes vom Kreuz gestaltet hat. Er wollte of-
fenbar ein erbauliches Werk fiir weitere
Kreise schaffen und den Kirchenlehrer der
Mpystik zum Vorbild und Fiihrer ihres geist-
lichen Lebens machen. Daher der edle,
volkstiimlich erzdhlende Ton und die prak-
tisch-religiose Zielsetzung. In der Hauptsa-
che bietet das Buch (S. 11—140) das Leben
des Heiligen. Die reichen biographischen
Einzelheiten stammen aus dem Quellenwerk
»Vida y obras de San Juan de la Cruz“
(Madrid 19502 von P Crisogono de Jesus
Sacramentado O.C.D., der aus alten, zum
Teil nur handschriftlich erhaltenen Doku-
menten viel neues kultur- und geistesge-
schichtliches Material zutage geférdert hat.
Dazu kommen die zahlreichen biographi-
schen Aussagen der hl. Theresia, die der Vf.

aus ihren Schriften, besonders den Briefen
und dem Budch der Klostergriindungen, sorg-
filtig gesammelt und verwertet hat. Wie
in einem Mosaik wird so aus vielen bedeu-
tenden und unnbedentenden, gesdnchtllchen
und legendiren Uberlieferungen ein Ge-
samtbild des Heiligen entworfen, wie es in
dieser Ausfithrlichkeit und Farbigkeit in der
deutschen Literatur bis jetzt nicht vorhan-
den war.

Auf den letzten 40 Seiten wird der Ver-
such gemacht, in gedringter Zusammenfas-
sung darzulegen, was der Kirchenlehrer ans-
fiihrlich in seinen vier Hauptwerken behan-
delt hat. Zum leichteren Verstindnis und
zur Anregung des Lesers wird zundchst die
Zeichnung erklirt, in der der hl. Johannes
selber seine Lehre der Vollkommenheit un-
ter dem Titel ,Der Berg Karmel“ in sche-
matischer Weise dargestellt hat. Anschlie-
flend wird kurz von der dunklen Nacht ge-
sprochen und dargelegt, wie der Mensch.in
der aktiven und passiven Reinigung der
Sinne, des Verstandes, des Gedachtnisses
und des Willens gelautert werden mufl.
Nach diesem schmerzhaften Heilungsproze}
gelangt die Seele unter der Fithrung des
Glaubens zur reinen Liebe und tritt ein in
die mystische Vereinigung mit ihrem Gelieb-
ten, in der sie all seiner Reichtiimer teil-
haftig und zur héchsten Lichesstufe erhoben
wird.

Nach einigen Merksidtzen aus dem Ge-
dankengut des hl. Johannes folgt ein Nach-
wort, in dem der Kirchenlehrer als zuverlas-
siger Fiihrer auf den Hohenwegen des geist-
lichen Lebens gefeiert und die Pflege seiner
Mystik als die normale Vollendung der
Taufgnade allen, besonders den Priestern,
empfohlen wird. Insofern eine besondere
Berufung dazu vorliegt, wird niemand Ein-

spruch erheben. H. Bleienstein S. J.

Oon Matt, Leonard, u. Trochu, Fran-
cis: Bermadette Soubirous.
Wiirzburg, Echter-Uerlag, 1956, 274 S.
Text, 183 Bilder u. 1 geogr. Karte. Lw.
DM 23.—.

Am 11. Febrnar 1958 werden es 100 Jah-
re, dafl Bernadette S. vor der Grotte des
Massabielle-Felsens ihre erste Marienvision
hatte. Aus diesem Anlaf} entstand die vor-
liegende Bildbiographie, der sich nichts
gleichartiges in der bisherigen Lourdes-Li-
teratur an die Seite stellen 1afit.

Bilder, Aunfban und Gesamtgestaltung
stammen von L. v. Matt, der sich durch sei-
ne fritheren Bildbande tiber Rom, Franz von
Assisi, Pius X. und Ignatius von Loyola in
vielen Lindern einen Namen erworben hat.
Fast alle Bilder wurden von ihm neu auf-



314 |

genommen, mit Ausnahme einiger ilterer,
die auf Zeitgenossen der Seherin von Lour-
des zuriickgehen. Systematisches Suchen in
allen in Frage kommenden Archiven und
Museen haben ein Bildmaterial zutage ge-
férdert, das bisher verborgen oder nur we-
nigen zuganglich war. Das Vorwort’ iiber
Lourdes einst und jetzt schrieb Pierre-Marie
Théas, Bischof von Tarbes und Lourdes.
Den biographischen Text und die Bildlegen-
de verfafite der durch andere Lebensbe-
schreibungen bekannte Prilat Francis Tro-
chu. Zwischen Text und Bildern besteht ein
vollkommener Zusammenklang.

In den ersten 82 Aufnahmen schen wir
die Heimat der Heiligen, das romantische
Stadtchen Lourdes, wie es vor mehr als 100
Jahren war. Der nichste Schauplatz ist das
Kloster Saint Gildard in Nevers, wo Berna-

Buchbesprechungen

dette als Schwester Marie-Bernard ihr leid-
volles Leben in 13 Jahren vollendete. In
diese schwere Zeit vermitteln die Auf-
nahmen 89—128 ergreifende Einblicke. 129
bis 136 zeigen den Papst, der Bernadette
1925 selig- und 1933 heiligsprach. Die letz-
ten 46 Bilder fithren uns wieder nach Lour-
des zuriick und machen in verschwenderi-
scher Pracht und Fiille kund, wie vollkom-
men Bernadette ihre Sendung erfiillt hat.
Lourdes ist heute nach Rom und Jerusalem
eines der groflten Zentren katholischer Wall-
fahrisfrommigkeit. Die Ubersetzung von
Walter Kefler ist gut, obwohl es ihr nicht
an allen Stellen gelungen ist, religidse
Auflerungen echt franzésischer Geistigkeit
in einer entsprechenden genuin deutschen
Weise zum Ansdruck zn bringen.
H. Blaienstein §S. J.

Kaiechetik

Handbuch zum Katholi-
schen Katechismus. Herausg.
von Franz Schreibmayr und Klemens
Tilmann. Bd. I, 2: Uon Gott und unse-
rer Erlosung (Lehrstiicke 22—44). Frei-
burg, Herder, 1956, 493 S., Lw. DM
10.—.

Auch der neuerschienene Halbband dieses
Werkes (zu Anlage vgl. GuL 29 [1956] 70f)
zeichnet sich durch zwei Vorteile aus: die
schon. durch die Person des V{. gegebene
Nihe zum Nenen Katechismus und die kanm
noch iiberbietbare Nihe zum Kinde. Die
einzelnen Lehrstunden, aber auch die Unter-
abschnitte sind mit einem trefflichen Ge-
fithl fiir die wichtigen Punkte des Lehrgu-
tes und fir das psychologisch Wirksame
aufeinander abgestimmt und in das Ganze
des religiosen Lebens eingebaut. Lehrtexte
und Merksitze des Katechismus wachsen wie
von selbst aus den ausgefiihrten Katechesen
heraus. Dabei ist der Stoff so reichhaltig,
namentlich bei kluger Auswertung des
griindlichen Abschnittes ,Zum Lehrgut®, daf}
man auch bei mehrmaliger Durchnahme des
Katechismus in begabteren Klassen und auf
der Mittelstufe Hoherer Schulen immer noch
Wesentliches fiir die katechetische Aussage
zur Verfiigung hat. Es gibt in diesem Buch
kaum Uberfliissiges. Anderseits ist aber auch
eine zuweilen nodtige Kiirzung durch den
klaren und konsequent durchgefiihrten Auf-
bau der Katechesen leicht méglich.

Selbst so schwierige Themen wie etwa
die Gottessohnschaft Jesu (1. Katechese zu
Lehrstiick 26) werden in einer das Kind an-
sprechenden dramatischen Form entwickelt,
die sich eng an die schrittweise Entfaltung
der Offenbarung im Leben Jesu anschliefit

und gerade dadurch verhindert, daff ent-
weder die dogmatisch wichtigen Akzente
nicht deutlichhervortreten oder umgekehrt die
Religionsstunde in eine abstraktc Begriffs-
vermittlung ausartet. Auch in der 2. Kate-
chese zu diesem Thema (Die Lehre der Kir-
che) bildet ein spannender Vorgang, die
Geschichte des Konzils von Nicda, den Rah-
men fiir die Darstellung des christologischen
Dogmas, das auf diese Weise den Kindern
ganz organisch zuwichst. Didaktisch meister-
haft ist hier — wie oft — die Wiederholung
eingefiigt mit der Frage: Was hattet ihr
nach dem bisher Gelernten dem Arins ge-
antwortet?

Besonderes Lob verdienen die ungezwun-
genen, niemals stereotypen und langweili-
gen Anwendungen und vor allem die stete
Hinfithrung zum Gebet, die ja eines der
wichtigsten Anliegen des Religionsunterrich-
tes sein muf (in unserem Beispiel: die chri-
stologischen Aussagen des Credo der heiligen
Messe). Dieses Werk ist aus einem Guf} und
durch seine Anpassung an den Nenen Kate-
chismus ein sicherer und zuverlassiger Fith-
rer in dessen Geist und Gedankenwelt. Es
wird fiir lange Jahre das Handbuch zum
Katechismus bleiben. Wann werden die iib-
rigen Binde folgen? Alle Katecheten warten
ungeduldig darauf; denn sie brauchen sie
dringend. H. Finé 8. ].

Barth, Alfred: Katechetisches
Handbuch 2um Katholi-
schen Katechismus fiir die
Bistiimer Deutschlands. Bd.
I: Uon Gott und unserer Erlésung; Bd.
1I, 1: Oon der Kirche; Bd. 11, 2: Uon
den Sakramenten, Stuttgart, Schwaben-



Buchbesprechungen 315

verlag, 1955/56. 598, 255, 555 S., L.
DM 15.—; 5.—; 10,50.

In etwas rascherer Folge als das ohen
besprochene Werk erscheinen die Binde die-
ses Handbuches. Man steht erstaunt und
iberrascht vor der Fiille des hier ausgebrei-
teten Materials. Bibel- und Kirchenvaterzi-
tate, Beispiele aus dem Menschen- und Kin-
desleben, aus Natur, Technik, Geschichte,
(moderne!) sind mit groflem Fleifl zu den
Lehrstiicken des Katechismus zusammenge-
tragen. Daneben werden m. W. zum ersten-
mal auch die gesicherten Erkenntnisse der
modernen Naturwissenschaft und die Auf-
fassungen der jiingsten Philosophie sowie
neuere theologische Werke (mit guten nnd
reichhaltigen Quellenangaben fiir das per-
sonliche Studiem) zur llustration oder zar
Auseinandersetzung in dcr religiésen Unter-
weisung herangezogen. Uberhaupt fillt der
starke apologetische Einschlag auf, der sich
allerdings manchmal @ber Gebithr hervor-
drangt. Dies und die vielen neuen und
eigenartigen Gesichtspunkte und Beziehun-
gen, unter denen die Katechismuswahrheiten
gesehen werden, machen das Werk nicht nur
tir den Religionslehrer (bis Oberstufe der
héheren Schule), sondern auch fiir den Pre-
diger duflerst anregend und brauckbar. Ein
Gesamtregister, das wabrscheinlich dem letz-
ten Band beigefiigt wird, wiirde die Ver-
wendbarkeit noch erhohen. Auch die Art,
wie Barth zum Erzihlen anleitet, wird sei-
nem Buch viele Freunde gewinnen.

Daf sich unter den zahlreichen guaten und
zum Teil ausgezeichneten Beispielen auch
manches weniger Wertvolle und mithsam
Herangezogene findet, wird den erfahrenen
Katecheten nicht storen. Er kann leicht das
fir ihn und die Alters- und Bildungsstufe
seiner Zuhdrer Passende aussuchen. Schwie-
riger dirfte schon die Umformung in den
kindlichen Ausdruck sein, auf den der V.
bewufit verzichtet hat. Aber miifite ein Ka-
techetisches Handbuch nicht auch bei der Lo-
sung dieser Aufgabe helfen? Jedenfalls
stellt Barth an die selbstindige Verarbei-
tung des Materials durch den Katecheten
hohe Anforderungen.

Das wird besonders- deutlich, wenn man
auf die ausgearbeiteten Katechesen, ihren
Gang und ihre Gliederung blickt. Im Ge-
gensatz zur dramatischen Entwidklung bei
Schreibmayr-Tilmann, die das Kind unmit-
telbar anspricht, bevorzugt Barth die the-
matische Darlegung, auch wo das Wort ,ge-
netisch“ in der methodischen Vorbemerkung
steht (Vgl. z. B. 1. Katechese z. Lehrst. 26).
Dadurch kommt nicht selten das Schwerste
an den Anfang, und die Kinder werden nur
mit Miihe folgen kdnnen, zumal die Span-

nung einer Erzdhlung, die nur sehr locker
mit der folgenden Darbietung zusammen-
hangt (vgl. Einl. z. 2. Katech., Lehrst. 26),
erfahrungsgemifl bald nachlaft. Die Glie-
derung ist zu wenig durchgefeilt und in ihrer
Formulierung weniger einprigsam. Zudem
iiberschneiden sich die einzelnen Punkte und
Unterabteilungen immer wieder. In der
1. Katech. z. Lebrst. 26 z. B. tragt der Unter-
punkt a) die gleiche Uberschritt wie der 3.
Hauptabschnitt: , Jesus ist der wahre Got-
tessohn®, was zu allem Uberfluf auch noch
das Thema des ganzen Lehrstiicdkes ist. (Im
4. Punkt fillt das wichtigste Zeugnis des
himmlischen Vaters, die Auferstehung Jesn,
unverstindlicherweise ganz aus.) Bei der 2.
Katechese (Lehre der Kirche) kommt das
Zeugnis der Apostel, das in der 1. Kate-
chese beliandelt wurde, noch einmal dran,
und zwar mit Zitaten aus den Apostelbrie-
fen, die fiir das Thema zu allgemein und
wenig treffend sind. Auch die Anwendungen
am Schlufl bleiben meist im allgemeinen
stecken und sind nicht konkret genug.

Sehr unangebracht scheint uns zu sein, daf§
der Vf. immer wieder versucht, an sich ganz
interessante Ricksichten unterzubringen (in
unserem Beispiel: ,Das Geheimnis Jesu ist
geféihrlich*), die aber den klaren Gedanken-
fortschritt erheblich stéren und die Gefahr
einer Akzentverlagerung mit sich bringen,
zum mindesten aber die Aufmerksamkeit
der Kinder (und des Katecheten?) leicht vom
Wesentlichen zum nur Interessanten ablen-
ken kénnen. So kommt ein zwar reiches Ran-
kenwerk um den Katechismus zustande, wiah-
rend die groflen Grundlinien, die den Neuen
Katechismus auszeichnen und beherrschen,
oft bis zur Unkenntlichkeit zuriicktreten. Das
ganze Werk macht so eincn ctwas zersplit-
terten und uniibersichtlichen Eindruck, den
auch die Abwedhslung im Drudkbild, von der
viel Gebrauch gemacht wird, nicht aufhebt.
Fiir eine spitere Auflage miifiten vor allem
die Stundenskizzen sorgfiltig itberarbeitet
werdcn; wie sie jetzt vorliegen, sind sie oft
nicht mehr als Materialsammlung. Ein ein- -
zelner kann eben in so kurzer Zeit kein voll
ausgereiftes Werk iiber e¢ine so umfangrei-
che und schwierige Materie schreiben.

Zusammenfassend kann man sagen: Barth
hat wohl in seinem Werk vor allem Kate-
cheten vor Augen, die in die Gedanken-
ginge und die Methodik des Neuen Kate-
chismus eingearbeitet sind und sie beherr-
schen. Fiir solche bictet er einen Stoff zur
Auswahl, der noch reichhaltiger und viel-
seitiger verwendbar ist als das im Hand-
buch von Schreibmayr-Tilmann gebotene,
das ja in erster Linie zum Gebrauch bei Kin-
dern im schulpflichtigen Alter bestimmt ist.

H. Finé S. ].



316

Lubsczyk, Hans: Der Bund mit
G ot t. Schriftlesungen des Alten Testa-
mentes. Wiirzburg, Echter-Uerlag o. |.,
438 S., Ln. DM 13,80.

Trotz der in den letzten Jahrzehnten ge-
leisteten Arbeit bleibt noch viel zu tun, bis
die Heilige Schrift — vorab das Alte Testa-
ment — lebendiger Besitz der Glaubigen
geworden ist. Die von Hans Lubsczyk verof-
fentlichten Katechesen und Glaubensstunden
wollen hier eine Hilfe bieten. Der VI. méch-
te ,den jungen Menschen von hente die Tiir
auftun zo den Schitzen der Offenbarung®.
,Die Biicher des Alten Bundes bergen cinen
vielfiltigen Reichtom an Wahrheit und
Weisheit. Aber sie miissen fiir den heutigen
Menschen anfgeschlossen werden® (S. 8). Die
30 Abschnitte eignen sich zur persénlichen
Schriftlesung wie zur Gestaltung von Bibel-
stunden in gleicher Weise. Sie greifen aus

Buchbesprechungen

dem A. T. die wesentlichen Thesen heraus,
vom Schopfungsbericht bis zu den Weisheits-
biichern. Der heilige Text steht jeweils im
Mittelpunkt; eine ,Einstimmung® fdhrt zo
ihm hin, ein knapper Kommentar erldutert
ihn. Die Einstimmung stellt den biblischen
Bericht in das Leben Israels und der alt-
orientalischen Welt. Die Erkldrung gibt die
notigen Hinweise zum Verstdndnis des Tex-
tes. Schwierigkeiten nnd Fragen, wie sie das
A. T. haofiger bietet, werden in Form eines
Gespriches vorgebracht und beantwortet. Ein
kurzer Abschnitt ,Lebenswert® sucht den
Text fiir das personliche Leben auszuwerten,
ein abschliefendes, meist ans den Psalmen
genommenes Gebet soll ihn religiés frucht-
bar machen, So fihrt der VI. seinen Leser
Schritt fiir Schritt hinein in das Geheimnis
des A.T. Wer ihm anf diesem Weg folgt,
wird spiiren, wie vorbildlich er die Anfgabe,
die er sich stellte, gelost hat.
. Seibel S. J.

Erneuerung aus christlichem Glauben

Griin, Sturmius OSB: Uerkiindi-
gung in der Glaubenskri-
se der Zeit Wirzburg, Echter-
Uerlag, 1956. 238 S. DM 5.40.

Der moderne Mensch ist unseren Kanzeln
entfremdet. Im Umbruch der Welt hat er
eine tiefgreifende Umformung und Ver-
formung erfahren, die ihn taub werden liefl
fir die tberkommene Glaubensverkindi-
gung. Die Menschen sind kaum mehr fihig,
unsere Sprache und damit unsere giiltigen
Antworten anf ihre Lebensfragen zn verste-
hen. P. Sturmins Griin hat sich somit in sei-
nem theologisch nicht nnbedentenden Buch:
»Verkiindigung in der Glaubenskrise der
Zeit“ einer dringenden Fordernng unserer
Zeit gestellt und sich aufrichtig und entschie-
den um einen neuen Predigttyp bemiht, der
dem geistig und religids entwurzelten, einer
ungehemmten dufleren Beecinflussung wehr-
los ansgelieferten Menschen entspricht. Der
Vi. weist anf die Notwendigkeit hin, den
modernen technischen Menschen in seinem
Lebensraum aufzasuchen und von dort aus
die zahlreichen Ansatzpunkte fiir unser
Wort aufzudecken und auszuwerten. In ge-
wandter, plastischer Sprache fordert er ein
ehrliches Ja zur Technik als Offenbarung
der géttlichen Gesetze und als gleichberech-
tigtes Glied im Schopfungs- und Weltplan
Gottes. Das Wort Gottes scheunte sich nicht,
unsere Gebrechlichkeit anzunehmen, es will
sich auch in die Bilder, Vorstellungen und
Sprache kleiden, die dem Menschen der
Technik vertraut sind. — Die Forderung des
V. nach groflerer Wertschitzung mensch-

lichen Planens und Schaffens ist einsichtig
und zwingend. Allerdings bedarf noch die
Frage einer Klirung, ob und inwieweit die
Bilder, die aus diesem technischen Schaf-
fen des Menschen stammen, ebenbiirtig ne-
ben die Bilder der Schopfung gestellt wer-
den konnen. Denn nicht alle Bilder sind
fiir die Welt des Glaubens in gleicher Wei-
se transparent.

Vielleicht erschwert der Vf. unsere nnge-
teilte Zustimmung zu seinen Auffassungen
durch unnétig verscharfte Antithesen. Un-
sere Zeit braucht gewifl eine Glaubensver-
kiindung, die das gnadenhafte Sein der
Christen betont und die Welt im Lichte des
Sieges, Triumphes und der Glorie des be-
reits angebrochenen Gottesreiches sieht. Die-
se Sicht steht jedoch nicht zwangsldufig im
Gegensatz zu der Auffassung, die die Be-
deutung des opus operantis innerhalb des
opus operatom scharf betont. Das notwen-
dige Zueinander beider Elemente ist von
den Theologen lingst erkannt und hinrei-
chend begriindet worden. Es geniigt nicht,
die Geheimnisse der Erlésung nur zu feiern,
man muf} sich auch dafiir entscheiden, titig
entscheiden. Der Kult erfiillt erst dann ganz
seinen Sinn, wenn er die subjektive Disposi-
tion, ja die moralische und aszetische Seite
der Glaubensverwirklichung férdert und da-
durch den Zugang zur res sacramenti er-
schlieffit. Die Ansicht des Vi.: ,Der Kern
des Christentums liegt allein im Kult® (163)
dirfte daher wohl kaum volle Zustimmung
finden, denn der Gegenstand des Kultes,
die Gnade, ist prinzipiell auch auflerhalb
des Kultischen und Sakramentalen zugéng-



Buchbesprechungen 317

lich. Eine rcine Verklarungstheologie iiber-
sieht zudem leicht, dafl in diesem Aon das
»,Grofle und Groflartige® des in unsere Welt
herecingebrochenen, alles verklirenden gott-
lichen Lebens in erniichternder Form, manch-
mal sogar unter der drgerniserregenden Hil-
le des Gegenteils erscheint. Dadurch wird
jedoch der Charakter der Frohbotschaft und
thre beeindruckende Kraft anf den Horer
nicht beeintrachtigt, sondern eher erhéht.
P. Sturmius bietet wertvolle, konkrete
Vorschldge und Anregungen fiir eine er-
folgversprechende Nenorientierung unserer
Verkiindigung. Seine Arbeit zengt von einer
groflen Vertrantheit mit der neneren Lite-
ratur, die freilich nicht immer frei von Ein-
seitigkeiten ist. So wirken manche seiner
Konsequenzen etwas zu ,stirmisch“. Wich-
tige Anliegen diirfen jedoch auch einmal
iberspitzt gesagt werden.  G.Sobella S. ].

Rauschning, Hermann, Ruf iiber
die Schwelle. Betrachtungen, Tii-
bingen, Katzmann-Uerlag, 1955, 220 §.,
Ln., DM 12.80.

Unzufrieden mit glatten, oberflichlichen
Losungen versucht der Vf. der ,Gespriche
mit Hitler® die allzeit aktuelle und heiff-
umkimpfte Frage nach Sinn und Bestim-
mung menschlichen Daseins in threr ganzen
Tiefe nen zu stellen und zu beantworten.
Dabei zeigt er den gleichen Mut za Wider-
spruch und unbeirrbarer Konsequenz, den er
als letzter Senatsprisident der Freien Stadt
Danzig gegeniiber dem Nationalsozialismus
bewiesen hat. R. bietet, was er selbst durch-
lebt und durchlitten hat, seinen eigenen
Weg aus den Wirrnissen der Zeit und des
Lebens zu Sicherheit und Geborgenheit. In
Verbindung mit der geschliffenen, pragnan-
ten Ausdrucksweise gibt dies seinen Betrach-
tungen eine personliche Note, Frische und
Kraft. Mit unerbittlicher Schirfe und be-
merkenswerter Treffsicherheit charakterisiert
er die Situation des modernen Menschen als
das Ergebnis des groflen Wagnisses, sein
Dasein allein auf sich selbst zu griinden. Auf
den Trimmern des jahrhundertlangen Rin-
gens um den neuen Menschen wird dieser
sich der ganzen Fragwirdigkeit und Sinn-
losigkeit seiner Existenz bewnfit. Das ist
seine grofle Chance; im Chaos erfihrt er
den Raf zar Umkehr.

So klar R. auch das Kernproblem aufzu-
zeigen weif}, jene menschliche Urfrage, mit
der schon Luther gerungen: seine Ldsung
befriedigt nicht. Er steht zu sehr im Banne
Kants und der von ihm letztlich inspirier-
ten protestantischen Theologie. Als Agno-
stizist sicht er im Glauben an den ,unbe-
kannten und unerkennbaren Gott“ den ein-
zigen Ausweg aus der Verlorenheit des Da-

seins. Diese Losung ist ein geistiger Ge-
waltakt, ein Umschlag aus héchster Ver-
zweiflung in grofite Gewilheit, jedoch keine
echte ,christliche Revolution® (111). Der
Glaube ohne intellektuelles Fundament ruht
anf keinem tragfdhigen Grund, steigert sich
in eine kiinstlich erzeugte Sicherheit ohne
geniigenden Halt und sachlich begriindete
Geborgenheit. Rauschning ruft dber die
Schwelle — aber er tiberschreitet sie nicht.
G. Soballa S. ].

Weil, Simone, Die Einwurze-
lung. Einfihrung in die Pflichten dem
menschlichen Wesen gegeniiber. Miin-
chen, 1956, Kosel-Uerlag, 439 S., Ln.,
DM 15.50.

Diese Denkschrift schrieb Simone Weil in
den letzten Monaten thres englischen Exils
als einen Vorschlag zur kinftigen politisch-
sozialen Erncuerung Frankreichs. Thre Ge-
danken fithren aber itber dieses unmittel-
bare Anliegen weit hinaus. Ahnlich wie in
ihren unter dem Titel ,Schwerkraft und
Gnade“ heransgegebenen Aufzeichnungen
tritt ein Gedanke stirker in den Vorder-
grund: es gibt in dieser Welt nichts Abso-
Intes noch absolut Vollkommenes; wird et-
was dennoch so angesehen, so folgt daraus
immer Enttduschung, Erniichterung. S. 'W.
sicht den Menschen stets in seiner meta-
physischen Bezogenheit auf das eine wahr-
haft Absolate, Gott, und zieht aus dieser
Wahrheit zwingende Folgerungen als For-
derungen an den, Menschen, die Gemein-
schaft, das Volk, die Nation. Deshalb ordnet
sie den Begriff des Rechtes dem der Ver-
pflichtung unter. Diese Aussage ist Grand-
orientierung fiir jede echte Erneuerung dics-
seitiger Ordnungen und gleichzeitig ein in-
direktes Werturteil iiber alle Beitrdge, die
von den verschiedensten Standpunkten her
bis hente zu dieser Frage geliefert wurden
und werden. S. W. bleibt mit ihren Gedan-
ken nicht im Raum des Abstrakten, gleich-
sam als scheue sie es, sich der Wirklichkeit
zu stellen, sondern priift ihre Einsichten und
Aussagen an dem konkreten Frankreich fri-
herer und threr Zeit. Bei aller Orientierung
am Historisch-Konkreten sicht sic aber die
Wirklichkeit von jener absoluten Ordnung
her, von der aus allein Verpflichtung und
Recht letzte Giitigkeit, aber auch Grenze
haben. ,Ordnung®, dieses Stichwort fihrt
uns in jene feinerspiirte Wirklichkeit mensch-
lichen Seins, in der S. W. von den wahren
Bediirfnissen der Seele spricht: Die Seele,
ursprunghaft beheimatet in Gott und sei-
ner Welt, durch die Unordnung aber ent-
wurzelt, mufl wieder neun in die objektive
Ordnong eingewurzelt werden. Den Grund
fiir die Entwurzelung, wie sie in Arbeiter-



318

schaft, Banernstand und am krassesten im
absoluten Staat zu Tage tritt, sicht S. W.
in dem Mangel, ja mehr noch in dem oft
ganzlichen Fehlen wahren Gebildetseins:
Echte Bildung bedeutet fiir sie Anteil am
Ganzen, am Wahren, Guten. Davon will
sie keinen ansgeschlossen sehen. Hier setat
aber anch ihre Kritik ein, weil sie erkennt,
wie wenig diese notwendige Forderung er-
fillt ist. Insbesondere die fortschreitende
Entgeistigung und Entseelung der modernen
Arbeit wird von ihr mit letzter Schirfe anf-
gedeckt und untersucht. So begniigt sie sich
nicht einfach damit, Unordnung aufgezeigt

Betrachtung

Uon Balthasar, Hans Urs: Das be-
trachtende Gebet (Sammlung
,Adoratio’, Buchreihe fiir das betrach-
tende Gebet, Bd. 1). Einsiedeln, Johan-
nes-Oerlag, 1955, 275 S.

Den Schwierigkeiten, denen das betrach-
tende Gebet heute durch die erschwerten
Lebensumstinde und die geminderten
menschlichen Kréfte begegnet, entspricht er-
freulicherweise ein zunehmendes Verlangen
nach ithm und ein wachsendes Bemiihen, sei-
nen Sinn und seine Ubung im christlichen
Raum nen zu erschliefen. Diesem Ziel dient
auch die von H.U. von Balthasar herausg.
Sammlung ,Adoratio’, die inzwischen schon
auf mehrere Biandchen angewachsen ist. Der
vorliegende 1. Band will eine theoretische nnd
praktischer Einfilhrung in den Gegenstand
sein. Er handelt in drei Abschnitten vom Akt
der Betrachtung, vom Gegenstand der Be-
trachtung und von der Spannungsbreite der
Betrachtung.

Der Verf. stellt seine Ausfiihrungen in
einen groflen theologischen Rahmen hinein,
der ,von der Trinitit iiber Menschwerdung,
Erlosung und Kirche bis zur offenbaren
Herrlichkeit Gottes im ,nenen Himmel’ und
auf der ,ncuen Erde’ alle Geheimnisse des
Glanbens unter dem Gesichtspunkt des sich
entfaltenden gottlichen Heilswerkes umfafit.
Dem betrachtenden Gebet kommt in dieser
Sicht die Funktion der subjektiven Aneig-
nung des Heilswerkes zu. Damit erhalten
die Einzelaussagen von vornherein ihren
theologischen Ort und ihre Tiefe, so z. B.
wenn von der Notwendigkeit der Betrach-
tung, von ihrer Maoglichkeit (vom Vater,
vom Sohn und vom Heiligen Geiste her),
vom kirchlichen Raum der Betrachtung, von
der sie kennzeichnenden Totalitit und Frei-
heit, jhrem Verhiltnis zur Liturgie und
ihrem Stehen in der heilsgeschichtlichen Si-
tuation des jetzigen Aons die Rede ist. —

Buchbesprechungen

zu haben, sondern entwirft ebenso ihre Ge-
danken zu einer Neugestaltung. Selbst Ji-
din, befragt sie das Christentum nach ech-
ter Losung und findet hier den Weg, der
ihrem Anliegen gerecht wird. Sie geht aber
zu weit in dem Bemiihen, ,jeder beliebigen
anderen echt religiosen Geistesstromung*®
Einfluf zu gewihren, sosehr ihre Warnung
vor geistiger Enge berechtigt erscheint. Der
Tod lieB S. W. nicht mehr die Zeit, ihre
letzte Schrift abzuschlieflen, wie sie anch
selbst jenen letzten Schritt nicht vollzog, den
ihr Werk nahezulegen scheint.
G. Soballa S. J.

und Gebet

Gegenstand der Betrachtung ist nach dem
Verf. das fleischgewordene Wort, insofern
es das dreieinige gottliche Leben kundtut
und fiir den erlosten Menschen zuginglich
macht. Dieses ;Wort‘ zeigt sich dem Betrach-
tenden in dreifacher Weise, deren jede eine
Wandlung des Gotteswortes besagt: in der
Darlegung eines Menschenlebens von der
Geburt bis zum Tod, im geheimnisvollen
Rhythmus von Abstieg und Aufsticg, von
Tod und Avuferstehung, Hollenfahrt und
Himmelfahrt und endlich in der AusgieBung
der Fiille Christi in den Raum und den Leib
der Kirche durch den Heiligen Geist. An je-
der dieser Wandlungen soll auch der Be-
trachtende teilnehmen. Endlich — und anch
das gehort nach dem Verf. zum Gegenstand
der Betrachtung — ist das Wort Gottes fiir
den es Vernehmenden immer zugleich Ge-
richt als Heil und zum Heil. — Die Span-
nungsbreite, von der im Schlufabschnitt die
Rede ist, ist die gleiche, die das christliche
Leben iberhaupt kennzeichnet. Denn jeder
Christ steht unter der kreatiirlichen Span-
nung von Existenz und Essenz, unter der
christlichen Spannung von Fleisch und Geist,
Himmel und Erde, Kreuz und Auferstehung.

Schon ans diesem kurzen Uberblick wird
ersichtlich, dafl es sich im vorliegenden Buch
um mehr als um eine blofie Einfihrung in
das betrachtende Gebet handelt. Zwar wer-
den zwischenhinein anch immer wieder prak-
tische Hinweise fiir die Ubung der Betrach-
tung gegeben (iiber die Einsamkeit, iber Me-
thode nnd Freiheit, iiber die Vergegenwir-
tigung und Vorstellung der Szenen des irdi-
schen Lebens Jesn usw., aber gegeniiber den
theoretischen Ausfithrungen treten solche
Hinweise doch ganz zuritck. Man wird das
Buch am treffendsten eine Theologie des be-
trachtenden Gebetes nennen kénnen. Unter
dieser Riicksicht hat es bisher nicht seinesglei-
chen. Es ist von einer grofiartigen Weite
und enthilt eine Fille tiefster Gedanken,
die allerdings z. T. sich wiederholen und



Buchbesprechungen 319

oft nur in weiterem Sinne einen Zusammen-
hang mit der Betrachtung aufweisen. Leider
erschwert der gedrdngte Stil und die dichte
Aussageweise des Verf.s das Verstindnis
des Buches fiir den theologisch nicht Geschul-
ten, so dafl es wahrscheinlich nur von we-
nigen zu Ende gelesen wird und darum
schwerlich den ihm zugedachten Zweck er-
fillt. Wer aber die ,Anstrengung des Be-
griffes’ nicht scheut, wird reichlich belohnt.
Denn B. entfaltet in seinem Werk znm ersten
Male in ganzer Breite und Tiefe den Sinn,
die Eigenart und den Reichtum der dhrist-
lichen Betrachtung und setzt diese damit zu-
gleich in souverdner Weise von den vieler-
lei Meditationsversuchen ab, die heute in
Anlehnung an ostasiatische Uberlieferungen
der abendldndischen Menschheit angepriesen
werden. Vielleicht kann man allerdings sa-
gen, dafl er den hierin sich duflernden Anlie-
gen zu wenig gerecht wird, weil er iiber den
rein  theologischen Gesichtspunkten den
menschlich-natiirlichen Untergrund des Be-
trachtenden, der doch weithin briichig gewor-
den ist und einer Heilung bedarf, zu wenig
beriicksichtigt. Fr. Wulf S.].

Speyr, Adrienne von: Das Licht
und die Bilder. Elemente der
Kontemplation. Geleitwort von Hans
Urs von Balthasar. (Sammlung: Ado-
ratio Bd. 11) Einsiedeln, Johannes-Uer-
lag, 1955, 122 §S.

Adrienne von Speyr hat sich bereits in
einer Reihe namhafter Verdffentlichungen
bemiht, der Meditation eine zentrale Stel-
lung im Leben des gliubigen Menschen ein-
zuraumen. Diesem Ziel dient auch der vor-
liegende kleine Band. Auf knappem Raum
behandelt die Vf. in gewohnter gedankli-
cher Tiefe die beiden tragenden, Grundlagen
und Elemente des betrachtenden Gebetes:
das Licht und die Bilder. Das Licht, griin-
dend in der Lichtigkeit des ewigen Wortes,
erschliet in Glaube, Hoffnung und Liebe
den Zugang zum Gottlichen und erméglicht
letztlich die Teilnahme an der innertrimita-
rischen, gottlichen Schau. Es steht in einem
engen Zusammenhang mit der Nacht und
ihren vorausgeworfenen Schatten. Sie ist be-
reits mit jedem einfachen Glaubensakt gege-
ben, wird jedoch als Akt sithnender Teil-
nahme an der Verlassenheit des Gekreuzig-
ten nur wenigen Auserwihlten geschenkt.
Die verhiillenden und enthiillenden Bilder
der Schopfung leuchten im Schein des Lich-
tes als Zeichen der eigentlichen, tieferliegen-
den Wirklichkeit auf und geben ihren ewi-
gen Gehalt frei. Thre Zeichenhaftigkeit
griindet in der Hinordnung der Schépfung
auf Christus, in dem allein das All seine Er-

. fillung findet; davon zeugen und sprechen

die Dinge beredt zu dem glaubenden Beter.
Christus hat den auf ihn angelegten Bild-
raum durch seine Menschwerdung in man-
nigfacher Weise erweitert, indem er durch
Wort und Tat nene Zeichen schuf nnd mit
neuem Gehalt erfillte. Thn auf Gott hin
durchsichtig werden zu lassen ist Aufgabe
der Meditation.

Diese Schrift ist nicht am Schreibtisch, son-
dern am Betschemel entstanden. Daraus er-
gibt sich die Bevorzugung einer mehr be-
schreibenden Methode, die der Schau der
Betrachtung mehr entspricht, daher verzich-
tet die Vf. in etwa auf straffe Gedanken-
fihrung und streng methodischen Aufbau.
Trotzdem sind ihre Darlegungen nicht nur
Niederschlag reiner Meditation, sie sind
auch theologisch beachtenswert. Was die V{.
z. B. iber die Bedeutung des Bildes in der
Offenbarung zu sagen weifl, geht weit iiber
blof fromme Erwagungen hinavs. Dennoch
hat man das Empfinden, dafl sich persénli-
che Erfahrung und theologisches Denken
nicht immer harmonisch zu einem homoge-
nen Ganzen znsammenfiigen. Das macht das
Eigentimliche und nicht leicht Fafiliche die-
ser Arbeit aus. Der Versuch, die Betrach-
tung als Quellgrund echten religiésen Le-
bens groferen Kreisen zuginglich zu ma-
chen, verdient jedoch Dank und Anerken-
nung. G. Soballa §. .

Instrumentarium des tig-
lichen Gebets. Minchen, Kosel-
Uerlag, 1957, 218 S. Lw. DM 5,80.

Ein neuartiges Gebetbuch, fir das per-
sénliche Beten gedacht. Schon sein Titel soll
das Neue zum Ausdruck bringen. ,Instru-
mentarium’ heiflt ,Werkzeug*. Das Biichlein
will keine fertigen, in sich abgeschlossenen
Gebete fiir die verschiedenen Anldsse und
Anliegen des Lebens vorsetzen, sondern den
Beter — falls er nicht selbst aus dem Herzen
heraus formuliert — dazu anregen, sein
eigenes, personliches Gebet zusammenzustel-
len. Das ,Instrumentarium‘ will darum
nichts als eine Hilfe sein; es will den Weg
zum persénlichen Beten weisen. Hat der
Beter gelernt, mit dem Werkzeng umzuge-
hen, ist es ein ithm vertrautes Werkzeng ge-
worden, dann kénnte es ihm — so meinen
die unbekannten Verfasser — ein liebge-
wordenes ,Instrument’ sein, auf dem er zum
Lobe Gottes zu spiclen versteht.

Wie sieht das ,Werkzeug* aus? Es unter-
scheidet ein dreifaches Gebet: ,Das Tages-
gebet’, ,Das Gebet der besonderen Gelegen-
heit’ (Die Adoratio) und ,Das verweilende
Gebet'. Der Sinn dieser drei Gebetsarten
wird jeweils erldutert; zugleich werden An-



320

weisungen zum Vollzug gegeben. — Mit Ta-
gesgebet ist das gemeint, was wir fiir gewdhn-
lich unter den ,Taglichen Gebeten® verste-
hen, also vor allem das Morgen- und Abend-
gebet. Der heutige Lebens- und Arbeits-
rhythmus habe fir viele dem Morgen und
Abend den Charakter einer Zeit besonde-
rer Sammlung genommen. Es milsse darum
jeder seine Zeit fir das tigliche Gebet her-
ausfinden. Fir dieses Gebet wiinscht das
JInstrumentarium’ eine gleichbleibende Ord-
nung; es wahlt die des Breviers, also die
Abfolge von Psalm, Lesung und Oration.
Aus den 50 Psalmen, die zum Abdruck
kommen, aus den kurzen Perikopen des Al-
ten und Neuen Testamentes (im ganzen 47),
aus den Orationen (15), Fiirbitten und alt-
kirchlichen Gebeten soll sich der Beter in der
genannten Ordnung einiges auswihlen, je
nach der Zeit, die ihm zur Verfiigung steht.
Findet er einmal gar keine Zeit, dann wer-
den ihm Stofligebete (meist Worte der
Schrift) genannt, die das Anliegen des tig-
lichen Gebets auf den engsten Raum zu-
sammendrangen. — Unter ,Gebet der be-
sonderen Gelegenheit' wird das Gebet bei
Anlédssen und Ereignissen verstanden, bei
denen es den Menschen zum Beten drangt.
Hier werden zur Auswahl vorgelegt die
christlichen Hauptgebete (Vaterunser usw.),
die Cantica der beiden Testamente, einige
Sequenzen, die Anrufung Mariens und der
Heiligen. — Unter dem ,Verweilenden Ge-
bet* wird endlich das betende Verweilen bei
einem Gebetstext verstanden, wie es im me-
ditativen Umgehen mit den im ,Instrumen-
tarinm‘ aufgefithrten Texten gelibt werden
kann.

Der Versuch, den. gehetzten Menschen von
heute, der kaum noch zu sich selbst kommt
und darum auch im Gebet seine grofien
Schwierigkeiten hat, in einen persénlichen
Kontakt mit Gott zu bringen, ist zunichst
sehr zu begriilen. Man spirt dem Biichlein
auch an, daf} es nicht nur am Schreibtisch
entstanden ist, sondern aus der Ubung
kommt. Es berticksichtigt die Situation des
Laien und kommt all denen entgegen, die
am Gebet der Kirche teilnehmen wollen. Ob
es ein Weg fiir alle, oder wenigstens fir vie-
le ist, muf} erst die Erfahrung lehren. Wir
sehen das Neue allerdings nicht so sehr dar-
in, dafl der Beter sich sein Gebet selbst zu-
sammenstellt; das verlangen auch andere
Gebetbiicher unserer Tage, die wahrlich
nicht schlecht sind und vielen eine Hilfe be-
deuten. Seine Eigenart liegt vielmehr ein-

Budibesprechungen

mal in der Struktur des ,Tagesgebetes’, die
der Liturgie nachgebildet ist, und zweitens
in der Auswahl der Gebete, die sich auf
Schrift, Liturgie und einige Gebete des Ur-
christentums beschrankt. Darin, liegt zugleich
auch die Grenze des Biichleins. Der Reich-
tum des persénlichen Gebetsstroms der Kir-
che ist grofier, als das Biichlein glauben ma-
chen mochte. Darum wird man jeden seinen
Weg gehen lassen missen.

Ein ernsteres Bedenken haben wir gegen-
tiber der geringen Auswahl der Schriftperi-
kopen, die zudem noch einige Male (z. B.
6 u. 7) wieder Gebete im prazisen Sinn,nicht
Lesungen sind. Wird dadurch nicht eine
ungute Einschrankung erzielt? In der Mefi-
liturgie suchen wir itber die heutige Begren-
zung der Perikopen hinauszukommen!

F. Wulf §. J.

Uerkade, Willibrord OSB: Das
neue Gertrudenbuch (enthal-
tend St. Gertruds ,Geistliche Ubungen’
und Ausziige aus dem ,Gesandten der
gottlichen Liebe'). 2. Aufl., Beuron,
Beuroner Kunstverlag, 1955, 217 §S., Ln.
DM 5.40; Kunstl. DM 6.30.

Im wesentlichen handelt es sich um eine
unverdnderte Neuauflage des 1936 zum er-
stenmal herausgekommenen Bichleins. Nur
sind die verschiedenenen Gebete (Morgen-
und Abendgebet usw.), die an die ,Geistli-
chen Ubungen‘ und an die Ausziige aus dem
,Gesandten der gottlichen Liebe' angeschlos-
sen waren, in Wegfall gekommen. Geblie-
ben ist nur noch der Anhang, enthaltend
einige Psalmen und Hymnen.

Bei dieser Gelegenheit noch eine Berichti-
gung: Bei der Besprechung des dem obigen
verwandten Biichleins ,So beten Heilige.
Gebete der heiligen Gertrud und Medhtild.
Aus dem Lateinischen iibersetzt von den Be-
nediktinerinnen der Abtei St. Gertrud, Tet-
tenweis® (vgl. diese Ztschr., Heft 2/1957,
S. 159 f) ist uns ein Irrtum unterlaufen. Die
in diesem Biichlein benutzte Ausgabe der
JPreces Gertrudianae’ von Chrysostomus
Stelzer OSB aus dem Jahre 1903 (Freiburg)
hat nicht, wie wir meinten und wie das Vor-
wort der Benediktinerinnen nahelegte, den
unkorrekten Text der urspringlichen Aus-
gabe von 1670 {bernommen, sondern den
verbesserten der Solesmeser Ausgabe von
1875 und 1877. H. Bleienstein S. ].





